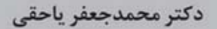
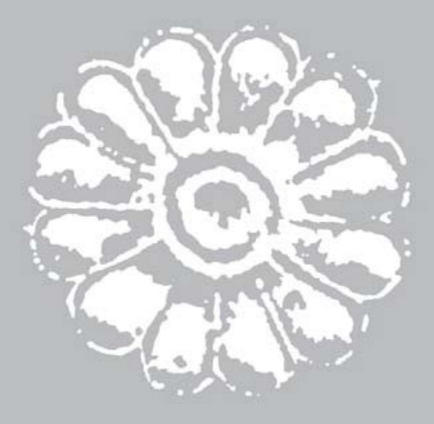


# فرهنگ اساطیر و داستان واره ها

### در ادبیات فارسی





فهرستنویسی پیش از انتشار

ISBN 978-964-8637-49-6 ۹۷۸\_۹۶۴-۸۶۳۷-۴۹-۶ شابک ۶

## فرهنگ اساطیر و داستانوارهها در ادبیات فارسی

تأليف دكتر محمدجعفر ياحقى





فرمنگ ساصر شماره ۱۵۴، خیابان دانشگاه. تهران ۱۳۱۴۷۶۴۶۶۸ تلفن: ۶۶۱۵۲۶۳۲ ـ ۶۶۲۶۵۵۲۰ فاكس: ۶۶۲۱۷۰۱۸ E-mail: info@farhangmoaser.com Website: www.farhangmoaser.com

کلیهٔ حقوق این اثر متعلق به «مؤسسهٔ فرهنگ معاصر» است و هر نوع استفادهٔ بازرگانی از این فرهنگ اعم از زیراکس، بازنویسی، ضبط کامپیوتری و یا تکثیر به هر صورت دیگر، کلاً و جزئاً، ممنوع و قابل تعقیب قانونی است.

#### مقدمهٔ چاپ اول

وقتی فرهنگی استوار از مسیر پرتلاطم تاریخ پیروز برمیآید و تکانها و فراز وفرودهای بیشماری را از سر میگذراند، هم بنا به اوضاع و احوال محیط و هم بسته به موقعیتهای فکری و اجتماعی و سیاسی و اقتصادی و جز آن، مواد و مصالحی از مسیر خویش برمیگیرد و پس از جذب و تحلیل، به صورتهای گوناگون در کلّیت ساختمان خویش به کار میگیرد.

مبادی و سرچشمههای فرهنگ پیوستهٔ ایران، از دیمرباز، به باورها و داستانها و اسطورههایی مربوط می شده که هر کدام مبیّن نیازی خاص و بازتاب آرزوییی ملّی و جهت یافته بودهاند. بیشتر این داستانها پس از انطباق بر احوال تاریخی و باورها و معتقدات قومی، به طور کلّی به هنگام سفر به آینده، تجربههای روزگاران را در خود جذب میکنند و با صورتی نوآیین و دوامپذیر، در هر وضعی به حیات تکاملی خویش ادامه می دهند.

افسانه و اسطوره به عنوان جلوههایی از فرهنگ، با خلاقیت قومی رابطهای مستقیم دارند و مراد از این خلاقیت، در اینجا چیزی در حدود نوعی آفرینش هنری است. شاید نادرست نباشد اگر بگوییم اسطوره و هنر دو روی یک سکهاند و در خاستگاه و هدف، مشترک. آنچه این دو را از هم جدا میکند، یکی نحوهٔ ارائه و به اصطلاح ظرف بیان آن دو است و دیگر اینکه پدیدآورندهٔ اسطوره، خلاقیتِ وجدان جمعی است و عامل پیدایی اثر هنری، آفرینش فردی؛ حال آنکه در غایت و هدف، هر دو، به جامعه و فرهنگ تعلق دارند. هنر و افسانه، هر دو، در موقعیتی متولد میشوند که ذهنِ هنرمند و افسانه پرداز آزادانه بتواند حرکت کند و قیدها و محدودیتهایی \_ از هر نوع \_ آن را از جریان طبیعیِ خویش منحرف نسازد. به عبارت دیگر، در وضع خفقان و سانسور و تضیقات عقیدتی، یا یکباره میپژمرد و یا در پوشش سنگینی از پیچیدگی و ابهام، با خلقِ صورتهای مناسبِ حال، به حیاتِ معترضِ خود ادامه میدهد.

#### مقدمه

سرگذشت تاریخی و فرهنگی ملت ما که همواره در استبداد و خفقان به سر برده و کمتر توانسته در هوای سالم آزادی نفس بکشد بسیار غمبار و عبرتانگیز است. روزگار درازی بر او گذشته که در لحظه های آن توانسته است ابعاد مختلف زندگی را تجربه کند و از هر تجربه، چیزی برگیرد و بر گنجینهٔ پربار خویش بیفزاید و احیاناً در برابر هر تجربه، متناسب با آن، عکسالعملی در خور از خویشتن نشان دهد. سوارد ایـن بـرخـورد بـا واقعیتهای ملموس و گاه تلخ و غمبار، دورههای باروری است که مردم این سرزمین در گذر از مراحل اسطوره و حماسه و تاریخ، هویّت خویشتن را سـاخته و حـاصل ایـن ساختن و سوختن را در لابهلای افسانهها و اشارات و حماسههای دلپذیر ماندگار کرده است. از این گذرگاه است که فرهنگ توانمند آن به شوربختی و استبداد و قحط و مسکنت فکری از یک سو، و به سور و سرور و سفیدبختی ـــکه کمتر به خود دیده ـــ از سوی ديگر، پاسخ گفته است. به ديگر سخن، قومي حاصل تجارب تاريخي و فرهنگي خويش را، که به منزلهٔ ثمرهٔ حیات بارور او در برخورد با واقعیتهای عینی روزگاران گذشته بوده. در لابهلای اشارهها و نمادها، گاه سربسته و رمزوار و گاه پوستبازکرده و آشکارا، بیرون ريخته است. البته بر صاحبدلان است كه خود در اين ميان رازِ اين شكايتها را از دلِ آن حکایتها بشنوند و بدانند که. به قول آن شوریدهٔ تبریز «هر قصه را مغزی هست. قصه را جهت آن مغز آوردند بزرگان، نه از بهر دفع ملالت. به صورت حکایت برای آن آوردهاند تا آن غرض در آن بنمايند»<sup>۱</sup>.

آنان که دل دارند و به گوشِ جان زبان اسطور ها و قصهها را میشنوند، چشمِ دل به تماشای آن «غرض» نیز میدوزند و از چند و چون پوسته در میگذرند. این پرهیز از صراحت و پیچیدن مقصود در لابهلای حکایت، خود گشایندهٔ این رمز است که روزگار سیاهی بر نیاکان ما گذشته و آنها را ناگزیر کرده است که رنجِ گران خویش را این گونه در پردهٔ اشارت به تصویر بکشانند. بگذریم که لطف هنری و جاذبهٔ تجارب آدمی، خود به خود نیز از صراحت پرهیز دارد و بر آن است که جوینده را پس از تأملی کوتاه. به دیار معنی رهنمون شود تا خود راه را بیابد و فراز و فرود آن را بشناسد.

زمینهٔ مستعدِ این فـرهنگ ــکـه بـنبست تـاریخی و اجــتماعیِ واپسـین ســالهای فرمانروایی ساسانی را بر نتافت ــ در برخورد با سرچشمههای معنویت اسلام بارور شد و با وسعت نظری در خورِ بینشِ نوین، با منابع بیشماری از قصص و روایات روبهرو

شمس تبریزی، مقالات شمس تبریزی، به تصحیح احمد خوشنویس، ص ۳۰۷

گردید که بعدها در عرصهٔ تفاسیر **قرآن کریم** و پهنهٔ عرفان و فلسفه و ادبیات رنگارنگ و اجتماعیِ فارسی ظهور کرد. از آن پس، ما با قومی سر وکار داشتیم که هویّت معنوی و بیکرانگیِ روح خویش را در اسلام بازیافته و سرچشمههای زایـندهٔ آن را پـرشورتر از مواریث نیاکان خود، از سر ایمان پاس داشته است و گزافه نیست اگر بگوییم با تکیه بر این ارزشهای نوین، هویتی تازه نیز پیدا کرده است. اینجا است که مرزِ مشخصی وجود ندارد که بتواند به طور قطع و یقین، اسطورهها و روایات ایرانی را از قصص و اندیشههای اسلامی کاملاً جدا کند. در فرهنگ ایران، از بختِ نیک، چنان حُسنِ ترکیبی پدید آمده که فیالمثل در برخی از کتابها، روایات مربوط به گیومرث و آدم، زردشت و ابراهیم، جمشید و سلیمان، کیکاووس و نمرود، ذوالقرنین و اسکندر و ... آنچنان به هم درآمیختهاند که جدا کردن یکی از دیگری به آسانی میسر نیست و این خود مبحثی است مستقل و زیبندهٔ

تمامی این مایدهای داستانی، چه آنها که از دوردستِ روشنِ اسطور ها به تدریج مایه گرفتداند و چه آنها که در دهلیز تنگِ تاریخ، شتابزده تکوین یافتداند، بـر پـردهٔ شـفاف ادبیات دیرینه سال پارسی جان گرفته و با عبور از مراحل تاریخی خویش و در دامن ادبیات امروز به عرصهٔ نقادی هنر نیز گام نهادهاند. اینک جوینده ای که از پسِ قرون به این بهنهٔ پُرنگار فرو مینگرد، تا همهٔ این چشماندازها را به کمال نبیند و راز آن اشاراتِ آبَلَغٔ منالتَسر بع را نگشاید و به اصطلاح، به نقد اندیشهٔ قومیت خویش نیردازد. آثار برجسته ان در کام ذوقش مزه نخواهد کرد. بدیهی است، به هیچ وجه نمی توان انتظار داشت که نه تنها جویندهٔ متفنّن، بلکهٔ پژوهندهٔ متخصص، بر همهٔ زمینه ها، اعمّ از جهات اساطیری و اشاره های حماسی و عامیانه و حتی حکایاتی که جنبهٔ نیمه تاریخی دارند، احاطهٔ کامل داشته باشد زیرا در این صورت، دست کم باید از این جهت به اندازهٔ همهٔ شـاعران و نویسندگان فارسیزبان در طول تاریخ به راز اشاراتِ داستانی وقوف یابد و این تکلیف نویسندگان فارسیزبان در طول تاریخ به راز اشاراتِ داستانی وقوف یابد و این تکلیف سنگینی است که فرهنگ حاضر نیز مدعی بر آوردن آن، به طور کامل نیست.

این کتاب بر آن است تا به شیوهای تحقیقی، و مستند به منابع و مدارک مربوط، نشان دهد که اولاً فرهنگ و شعر و ادب فارسی، در ورای اشارات و تلمیحات و رموز و مظاهر گوناگون، بر چه پشتوانهٔ سرشاری از اندیشه و ادراک تکیه دارد؛ ثانیاً روشن کند که درک ابعاد هنری و غنای فرهنگی آن، بدون اطلاع از این اشارات و کنایهها و اسرار و رموز ممکن نیست و به عنوان وظیفهٔ نهایی خویش، دانشجویان، معلمان و پژوهندگان ادب فارسی را در دست یافتن به این دقایق و گشودن برخی مشکلات، که در ایس رهگذر،

| نمايد ياري دهد. فيالمثل، وقتى به ابياتي از | خاصه هنگام رجوع به متون مختلف، رخ می     |
|--------------------------------------------|------------------------------------------|
|                                            | این قبیل:                                |
| آتش طـور كـجا مـوعد ديـدار كـجا            | شبِ تار است و رهِ وادی ایمن در پیش       |
| ( حافظ )                                   |                                          |
| ولی از خوردنش در دل بهاری میشود پیدا       | اگر چه آتش نمىرود دارد خىشم در ساغر      |
| (صائب)                                     |                                          |
| بناگوش تو سازد تازه ایمان تجلتی را         | صفای ساعدت نیلی شهارد دست مـوسی را       |
| (صائب)                                     |                                          |
|                                            | خيال مىكرديم                             |
|                                            | بدون حاشيه هستيم                         |
|                                            | خيال مىكرديم                             |
|                                            | میان متن اساطیری تشنّج ریباس             |
|                                            | شناوريم                                  |
| سهراب سپهر ی )                             | و چند ثانیه غفلت حضور هستی ماست. (       |
| دانند و در نتیجه از درک اشارات اطبق        | . خور د مرکنند اما جهات داستانی آن را نم |

برخورد میکنند اما جهات داستانی ان را نمیدانند و در نتیجه از درک اشارات لطیف گوینده عاجز میمانند، به این کتاب، به مدخلهای «وادی ایمن»، «آتش طور»، «آتش نمرود»، «موسی»، «تجلّی» «ریباس» و «ریواس» رجوع کنند و وسعت اندیشه و غنای فرهنگی و اوج هنری ابیات را دریابند و در نتیجه، از ارزش انسانی و لطف تعبیری که در برخی از آنها نهفته است بیشتر لذت ببرند. در جهت ادای چنین وظیفهای بوده است کـه خود را گرفتار تعاریف متعدد و تفکیکِ مرز اسطوره از حماسه و تاریخ و داستانواره و متی قصص عامیانه نکردهام و یا به فرهنگ اعلام و اشخاص اکتفا ننمودهام بلکه هر عنوان و مطلبی را که به نوعی مظهر (نماد) و نمودار مفهوم و اندیشهای افسانهای بوده و آمان بردهام که به گونهای، کم یا زیاد، در ادب و فرهنگ فارسی به کار رفته ـ خواه برای آن شاهدی یافته باشم خواه نیافته باشم ـ به صورت عنوانی مستقل مورد بحث قرار داده موارد پس از اشاره به مفهوم و معنی خاص آن در ادبیات و از باب پرداختهام و در بسیاری عنوان نمونه از متون معتبر فارسی نقل کردهام و در ذیل هر مدخل، مـنابع تکـمیلی آن مبحث را که در متن ذکر نشدهاند، به منظور تتمیم فایده، افـزودهام تـا پـژوهندگانی کـه بخواهند دربارهٔ مطلب مورد نظر جست و جو و تحقیق بیشتری بکنند از ثمرهٔ مـطالعات مؤلف بیبهره نمانند.

با توجه به زمینهٔ گستردهای که گستاخانه مورد ادعای این کتاب است، صفحاتی بدین خوارمایگی، به هیچوجه نه کامل تواند بود نه کافی، و نه حتی مدعی توان شد که عاری از خامی و شتابکاری است اما به قول دایدون: «اگر میبایست چندان تأمل میکردم که خامیهای کارم همه پخته و کاستیهای آن همه برطرف گردد، نگارش این کتاب هیچگاه به پایان نمیرسید».

آنچه به اجمال و به مصداق: ما لأیدرک کُلُّه لایترک کُلّه، در این فرهنگ فراهم آمده، تمامی آن چیزی نیست که میبایست فراهم می آمد اما به منزلهٔ گشودن دریچهای تواندبود به جهانی ناپیداکرانه که می توان در ژرفای آن گام نهاد و از آن معبر، بسه سسرزمینهای ناشناخته و گنجینه های نهفتهٔ دیگری دست یافت که کمترینش پی بسردن بسه انسسجامی فر هنگی و رسیدن به سرجشمه های معنویتی است که بیش از هرچیز، رخسارهٔ رنگ پریدهٔ مردمی را در اسنهٔ زنگارز دودهٔ ادبیات نشان می دهد که تاریخ ستم سیرت ما کوشیده است حقیقت ان را در نلألو کاذب انسرافیتی در وغین، از دیده ها پنهان کند.

فرهنگ حاضر تمامی چیزی هم نیست که میتوانسته ام فراهم بیاورم بلکه فشردهٔ مطالب و یادداشتهایی است که بالقوه امکان تفصیل بیشتر داشته اند. علاوه بر اینکه، در بسیاری موارد، ساختمان مطلب و فهرست منابع خود دلیل این مدعا است، همزمان با مراحل تدوین، به عنوان نمونه، دو مدخل از کتاب حاضر، یعنی «بار امانت» و «بهرام»، با تفصیل بیشتر، به ترتیب در نشریهٔ خط سبز (اردیبه من ۱۳۸۵، ص ۸ به بعد) و مجلهٔ دانشکدهٔ ادبیات و علوم انسانی مشهد (پاییز ۱۳۵۷، ص ۲۲۷ به بعد) انتشار یافتند که نشان می دهد دیگر مقاله ها نیز تا کجا قابل بسط و گسترش توانند بود. بدیهی است بقیهٔ کار، اگر لزومی دیده شود، می ماند بر عهدهٔ آینده و آیندگان، تا چه ببینند و چگونه بنگرند و چه کنند.

کتاب حاضر که نزدیک به پنج سال عمر گرانمایه در آن صرف شد (سالهای ۱۳۵۵ تا ۱۳۵۹) در سَرّاء و ضَرّاء و شدت و رَخا، همّ و غمّ صاحب این قلم را به خود مصروف داشت. روزها همزانوی گردو غبار کتابخانه بود و شبها همدم یاران خـاموش، و صـدها کتاب و رساله را با حوصله از نظر گذراند و دهها دیوان و کتاب شعر را به آهستگی در مطالعه گرفت. حاصل این تلاش شب و روز، فراهم آمدن هزارها برگه و یادداشت بود که تنها تنظیم و تدوین آنها ماهها زمان گرفت، و با آنکه تپش انقلاب و اسطورهسازی مردم، با گسترش فرهنگ اساطیر به کوچهها، او را نیز همچون همگنان، مدتی بیقرار به عرصهٔ خونین خیابانها کشانید و با گاز اشکآور و رگبار مرگ دمساز کرد اما در فردای انقلاب، با سبکبالی، دوباره به پهنای کار باز شد و با عشق به زبان فارسی و فارسیزبان، به ادامهٔ کار دل بست و به امید خدمتی ناچیز به فرهنگ و معارف این مرز و بوم، دیده از پشتِ پای خجالت برداشت و برگ سبزِ تحفهٔ خویش را نیز به امید قبول، به آستان بیکرانهٔ این ملت اسطوره ساز تقدیم داشت. اگر این خدمت ناچیز در پیشگاه آنان عزِّ قبول یابد و بتواند جای خالی چنین اثری را در زبان فارسی پر کند، او تمامی کوشش خویش را مأجور یافته، خدای را بر چنین انجامی خیر سپاس خواهد گفت.

\*

از روزی که قلم از تدوین این اوراق فرو گذاشته م، بیشتر از ده سال میگذرد. در این فاصله، کتاب در نوبت چاپ بود و در عمل، به دور از دسترس من. اگر امروز که رخصت انتشار یافته است بخواهم صفحات آن را یک بار دیگر از نظر بگذرانم و یادداشتهای این ده سال تجربه و مطالعه را بر آن بیفزایم و یا حتی ویرایش و پیرایشی دوباره در آن روا دارم، بیم آن می رود که هرگز این کتاب به پایان و سامانی دیگر نرسد. امید چنان دارم که نکته بینان، این «وجود ناقص» را به عینِ رضا، بِهْ از «عدمِ صِرف» بنگرند و نویسنده را در رفع کاستیها و نادرستیهای آن یاری دهند.

در پایان، به حکم وظیفه، سپاس از استاد دکتر غلامحسین یوسفی را بر خود لازم میدانم، که اگر تشویقها و پایمردیهای آن عزیز، از همان قدم اول نبود و اگر از سلامتی و صبوری خویش مایه نمیگذاشت چنین کتابی یا نبود و یا اگر بود سرانجامی دیگر داشت. خدایش به سلامت دارد که سلامت کارم را بدو مدیونم.

محمدجعفر یاحقی شهریور ۱۳۶۸

در این فرهنگ که به صورت الفبایی عرضه میشود، عنوانها و موضوعات، بسیشتر بس اساس رابطهٔ آنها با قلمرو فرهنگ و ادبیات فارسی بعد از اسلام مطرح شدهاند. گذشته از این، با تکیه بر اصول تحقیق، تا حد ممکن از بحثهای خشک و بیروح لغوی و مسائل جنبی پرهیز کرده و کوشیدهام در تمام مقالات (مدخلها) لُبّ مطلب توأم با لطف بیان روی کاغذ بیاید.

بر روی هم، در تألیف مقالات (مدخلها) نکات بسیاری مورد توجه بودهاند که آگاهی از پارهای از آنها برای خواننده خالی از فایده نیست: الف) از ميان صورتهاي متفاوت يک عنوان، مدخل اصلي ذيل مشهورترين عنوان آمده و گونههای دیگر به آن ارجاع داده شدهاند، مثلاً: **مَنگ** (مدخل اصلی) نئگ 🛶 منگ . با: **شاهین** (مدخل اصلی) عقاب - شاهين ب) برخی از مدخلهای اصلی، عنوانهای نیمه مستقل و فرعی نیز داشتهاند که همگی به مدخل اصلی ارجاع داده شدهاند، از جمله: **نوح** (مدخل اصلي) **کشتی نوح** ← نوح **طوفان نوح** ب نوح ج) چون فرهنگ حاضر، به فرهنگ ایران و ادبیات فارسی مربوط است، به جای آنکه صورتهای کهن و متروکِ عنوانها و نامها مورد توجه قرار گیرند (به ویژه در نامها و عنوانهای ایرانی) هر مدخل ذیل صورت مأنوس آن در زبان فارسی امده و ضمن توجه به اصول تحقیق، بیشتر، روایات و منابعی مـورد

منظور، تنوع شیوههای املایی مآخذ نادیده گرفته شدهاند. ح) برخی روایات، به ویژه مطالبی که پیرامون قصص اسلامی آمدهاند، طبعاً با مذاق منابع اهل سنّت، که کهنه ترند و بیشتر پژوهندگان با آن سر و کار پیدا میکنند، انطباق یافته است. حقیقت این است که نویسنده، بیطرفی و حقیقت پژوهی را تا آنجا که توانسته، بر هر چیز مقدم داشته است.

- ط) در متن مدخلها، هرگاه از عنوانِ مدخلی دیگر، به مناسبت یاد شده، با علامت ستاره (\*) مشخص شده است تا خواننده جهت اطلاع، به همان مدخل در فرهنگ حاضر رجوع کند. به عبارت دیگر، علامت ستاره در بالای هر عنوان، نشاندهندهٔ این است که آن عنوان، خود، به صورت مدخل در ایس فرهنگ آمدهاست.
- ی) تلفظ عنوانهایی که دارای تلفظهای مختلف یا نامأنوساند و گمان رفته است که آوردن ضبط آنها لازم و مفید باشد، با الفبای آوانگاری در متن معیّن شده است. در آوانگاری واژههای فارسی و برخی عناوین، از الفبای قراردادی دایر المعارف مختصر اسلام (Shorter Encylopedia of Islam) استفاده کردهام.
- ک) معادل انگلیسی بسیاری از مدخلها، به ویژه آنها که با فرهنگ غربی ارتباط دارند. میان دو خط موزب (//) داده شدهاند تا کسانی که میخواهند مدخل مورد نظر را در منابع غربی جست وجو کنند، با دشواری مواجه نشوند.

پانوشتها و منابع و مراجع در این کتاب، به شیوهٔ دایرةالمعارفهای معتبر، از آوردن پانوشت خودداری شده است و تمام مطالب توضیحی و منابع و مراجع لازم، در متن مدخلها آمدهاند. تلفظ واژههایی که گمان کردهام برای خوانندهٔ متوسط مفید خواهند بود و همچنین اسامی خارجی، با حروف لاتین در برابر آنها قید شدهاند.

در تدوین مقالات (مدخلها) در درجهٔ اول بر اسناد کهن و معتبر تکیه کردهام و بعد به تحقیقات اهل فن از معاصران. آنچه با عنوان منابع، تقریباً در پسایان هسر مسدخل آمسده، فهرستی است از منابع و مراجعی که در متن مدخل به آنها اشاره نشسده است امسا بسرای تدوین آن مدخل، بسیاری از آنها به ترتیب قدمت و اعتبار، مورد نظر واقع شدهاند. این منابع، سوای مراجع عام و یا دواوینی هستند که معمولاً در چسنین تسحقیقی پسیشِ روی

| پژوهنده قرار میگیرند و میتوانند برای کسانی که در جست و جوی آگاهی بیشتر دربارهٔ      |
|-------------------------------------------------------------------------------------|
| مدخل مورد نظر هستند سودمند باشند.                                                   |
| دربارهٔ منابع، به این چند نکتهٔ کلی اشاره میشود:                                    |
| الف) برای کتابهای مشهور، که غالباً مورد مراجعه بودهاند، نشاندهای اختصاری و گاه      |
| صورتهای «کوتهنوشت» در نظر گرفتهام. مشخصات کامل این گونه منابع را بـاید              |
| در «فهرست منابع و مراجع»، در ابتدای کتاب، جست و جو کرد.                             |
| ب) در مورد مقالاتی که در مجموعهها و مجلات آمدهاند. نخست نام نویسنده ذکر             |
| شده و پس از یک ویرگول، عنوان مقاله داخل گیومه آمده و بـعد، نــام مــنبع بــا        |
| حروف ایرانیک معرفی شده و پس از یک ویرگول، تاریخ انتشار و در انتها پس از             |
| دو نقطه (:) شمارهٔ مجله یا نشریه و شمارهٔ صفحهای که مقاله در آن آمـده، قـید         |
| شدهاست.                                                                             |
| ج) نام برخی مجلاتِ و نشریات که طولانی بودهاند، برای رعایت اختصار، با حروف           |
| ً اختصاری (سَرواژه) معرفی شدهاند. نام کامل و مشخصات آنها را در «نشانههای            |
| اختصاری» و «فهرست نشریات» می توان جست و جو کرد.                                     |
| د) هرگاه نام فرهنگ یا دایرةالمعارفی بدون ذکر شمارهٔ صفحه آمده باشد مراد ایـن        |
| است که باید به کتاب مزبور، در ذیل همان عنوان مورد بحث، در ترتیب الفـبایی            |
| خود، مراجعه کرد و هر جا که مطلب منظور، ذیل عنوان دیگری آمده باشد، ایس               |
| عنوان پس از نام کتاب قید شده است.                                                   |
| ه) ارجاع به فرهنگهایی که ترتیب متعارف الفبایی ندارند، مانند جهانگیری و لغت فرس،     |
| با ذکر شمارهٔ صفحه صورت گرفته است.                                                  |
| و) هر جا نام شاعر، به دنبال ابیات، به همراه عدد آمده (مثلاً: عطار: ۱۲۸)، دیوان یــا |
| کلیات اشعار شاعر مراد است اما هرگاه ابیاتی از کتابهای دیگر او، غیر از دیوان،        |
| نقل شدهاند. با نام همان کتاب مشخص شدهاند (مثلاً: منطق الطير: ٢١٢). اگر صفحهٔ        |
| ديوان مشخص نبوده، تنها نام شاعر در ذيل بيت مورد استشهاد قيد شده است.                |
| ز) تمام القاب و عناوین، برای رعایت اختصار، از جلو نامها حذف شدهاند.                 |
| ح) شمارههایی که پس از نام سورههای قرآن آمدهاند، شمارههای آیات هستند که بر           |
| اساس المعجمالمفهرس لالفاظ القرآن الكريم داده شدهاند.                                |
|                                                                                     |

نشانههای اختصاری

### بر تری های چاپ حاضر

از دو چاپ پیشین این کتاب که با نام فرهنگ اساطیر و اشارات داستانی در ادبیات فارسی، منتشر شده بود هرگز رضایت نداشتم، هم به دلیل غلطهای چاپی فراوانی که بـه علت عدم نظارت این جانب، در کتاب راه یافته بود و هم به دلیل کسر و کمبودهایی که داشت و لازم بود دست کم به صورت نسبی بر آن افزوده شود.

فرصت خجستهای که ظرف سه چهار سال اخیر به دست آمد، به مؤلف امکان داد که یک بار دیگر کتاب را با دقت از نظر بگذراند. در این تجدید نظر هم غلطهای چاپی تصحیح شدند و هم بسیاری مدخلهای لازم دیگر، اصلی یا فرعی، بر آن افزوده شد؛ به طوری که میتوانم ادعا کنم که تعداد مدخلهای آن نسبت به چاپ قبلی نزدیک به دو برابر شدهاست.

از بخت نیک، طیّ این بیست و اند سالی که از تألیف کتاب، و نه لزوماً از چاپ نخست آن، میگذرد دهها کتاب و تألیف در زمینهٔ مباحث این فرهنگ به بازار آمد که ضمن سپاس از پدیدآورندگان آن کتابها، از بسیاری از آنها برای غنیتر کردن مطالب و مدخلهای این کتاب استفاده شد. در چاپهای نخست کتاب، به دلیل محدودیت زمانی و شتابی که در کار بود، بسیاری از شواهد شعری یا از لغتنامه و یا از چاپهای دَمِ دستی و احتمالاً نامنقّح نقل شده بود. در فاصلهٔ ربع قرنی که از زمان تألیف کتاب میگذرد، بسیاری از دواوین شعرا به طبعهای منقّحتری آراسته گشت و این توفیق به دست آمد که در بیشتر موارد بتوانم ضبط نادقیق شواهد لغتنامه و چاپهای نامضبوط پیشین را با معتبر و منقّح نقل کنم. توفیق مطالعهٔ برخی از منابع انگلیسی هم که مشخصات آن در کتابنامه آمده است، از جهتی دیگر بر غنای کار افزوده است.

یادداشتهای تکمیلی، شواهد بیشتر از ادبیات معاصر فارسی و همچنین مدخلهایی که صرفاً در ادبیات امروز ایران بازتاب یافته، از دیگر مزایای این چاپ است. در این چاپ، هم آوانویسی تمام مدخلهای اصلی با حروف لاتین داده شده است و هم معادل انگلیسی بسیاری از مدخلها بین دو خط موّرب ( / / ) قید گردیده تا پژوهنده ای که بخواهد مدخلی را در منابع فرنگی با تفصیل بیشتر پیگیری کند، با مشکل معادلیابی مواجه نشود. در ارجاع به منابع انگلیسی، هم شمارهٔ صفحه داده شده و هم در مورد فرهنگنامهها و فرهنگوارها مدخل مربوط قید شده تا جوینده با صرف کمترین وقت بتواند مبحث مورد نظر را پیدا کند.

بسیار خرسندم که می توانم اعلام کنم در این تجدیدنظر، تا سر حدّ امکان، کتاب از بسیاری جهات به معنی واقعی کلمه، به روز و با حوایج پژوهندهٔ این روزگار هماهنگ شده است. کیفیت بهتر چاپ و ارائهٔ شایسته تر آن که به قابلیت و اعتبار ناشر محترم مربوط است هم می تواند مزیّت عمدهٔ این چاپ قلمداد و سبب شود که ضمن محرومیت زدایی از چهرهٔ کتاب که بیش از دو دهه دامنگیر آن بوده است بتواند با توفیق و سربلندی بیشتر به دست دانشجویان و فرهیختگان عرصهٔ ادب و فرهنگ با فرّ و هنگ این سرزمین اهورایی برسد و خرسندی جویندگان را، که همانا دلخوشی و سرفرازی مؤلف نیز تواند بود، فراهم آورد. بنابراین اگر از این پس، دو چاپ پیشین این کتاب را منسوخ و غیرقابل استفاده اعلام کنم، سخنی به گزاف نخواهد بود.

\*\*

ویراستاران، یاوران بینام و نشان و دستیاران پشت صحنهٔ مؤلف هستند کـه حـقشان همیشه ناگزارده میماند. من خودم را موظف میدانم از ویراستارِ شیرین کارِ انـتشارات فرهنگ معاصر جناب آقای محمد افتخاری که بسیاری از ناهمسانیها و نابسامانیهای این کتاب را با باریکبینیِ تمام همسان و بسامان کردند، به طور ویژه قدردانی کنم.

آراستگی حروف و صفحات این کتاب که به مطالب آن برجستگی بیشتری داده است حاصل هنر و تلاش بخش حروفنگاری فرهنگ معاصر، به ویژه سرکار خانم فرخنده پور است. لازم میدانم از ایشان و نیز از حروفنگار اولیهٔ کتاب خانم ملیحه رحمانی هـم سپاسگزاری کنم.

سپاس ویژهترم را به جناب آقای داود موسایی، مدیر ارجمند و فـرهیختهٔ فـرهنگ معاصر که چاپ این کتاب را در سلسلهٔ انتشارات فرهنگ معاصر مـنظور کـردند ابـراز میدارم و برای ایشان و همکارانشان سرفرازی و کامکاری آرزو میکنم.

محمدجعفر ياحقي بهمن ۱۳۸۵

فرهنگ اساطیر و داستانوارهها در ادبیات فارسی

آب /āb/ آب (water) یکی از چهار عنصر اصلی است که نزد ایرانیان مقدس و ایزدی به شمار می رفته اند. از قدیمترین ایام در ایران، همانند جهان بینی کهن سومری، معتقد به نقش آفرینندگی آب در نظام جهان بوده اند. از این رو، بارها در اوستا به اهمیت و تقدس آن اشاره شده است. در «آبان یشت» و «تیر یشت» دربارهٔ آب سخن رفته و آناهیتا (به معنی پاک و بی آلایش ) یا ناهید \*، همچون ایزد بانوی بزرگ آب و باروری، ستایش شده است.

مورخان یونانی ستایش عنصر آب را به ایرانیان نسبت دادهاند (یشتها: ۱۵۹/۱) و مینویسند: ایرانیان در میان آب بول نمیکنند، آب دهان به آن نمی اندازند و در آن دست نمی شویند، که البته مقصود آب جاری است که باید از هر گونه کثافت به دور بماند. ایرانیان، همچنین طی مراسمی، برای آب قربانی\* و فدیه می دادهاند. در روایات هست ( فرهنگ ایران باستان: ۶۶/۱ ) که یک قرن قبل از میلاد، ایرانیان، هنگام قربانی برای فرشته\* آب، در کنار رود یا سرچشمه و کرانهٔ دریاگودالی میکندند و در کنار آب قربانی میکردهاند، به طوری که آب به خون قربانی آلوده نمی شده است. این مراسم و احترامات تا قرون پنجم و ششم میلادی نیز ادامه داشته است.

برخی محققان میان عنصر آب با اسطور های «جام مقدس» و «فرّ\*» پیوند راز آمیزی یافتهاند که هنوز چنان که باید دربارهٔ آن کاوشی صورت نگرفته است. بـه خـصوص ارتباط فرّ با دریای فراخکرت \* در افسانهٔ افراسیاب\* بیشتر آشکار می شود (پژوهشهایی در شاهنامه: ۴۱).

معانی نمادین آب را میتوان در سه مضمون اصلی چشمهٔ حیات، وسیلهٔ تزکیه و مرکز حیات دوباره خلاصه کرد. این معانی و جنبه های اساطیری و آیینی آب در فرهنگ ملل گوناگون به صورتهای مختلف آشکار شده است (فرهنگ نمادها: ۱۱ به بعد ). همچنین محققان اساطیر ملل میان آب با مار\* و ماه\* ارتباطهای گوناگون یافتهاند ( دمزهای زنده جان: ۵۳). در اساطیر ملل آب را نماد مرگ و زندگی دانستهاند. نمادینگی آب با همهٔ راز و رمزهای خودش در شاهنامه در داستان کیخسرو \* دیده می شود ( نهادینه ها: ۳۲۹). ابوریحان ( آثارالباقیه: ۳۰۳) نوشته است: روز یازدهم اسفند روز «خور» است که اول گاهنبار \* دوم می باشد. در این روز بود که خداوند آب را آفرید ( ← آفرینش ). هشتمین ماه سال و دهمین روز ماه، به نام این عنصر، آبان \* نامیده شده است. عنصر آب دو فرشته نگهبان دارد: یکی «اپم نپات» (Apemnapa) و دیگری آناهیتا یا ناهید که به عنوان فرشته مخصوص آب از آن یاد می شود و در «آبان یشت» از جلال و عظمت او سخن رفته است. اسم کامل این فرشته «اردویسور ناهید»، و چون مؤنث است گاهی کلمهٔ «بانو» را هم به اول آن اضافه می کنند. در متونِ اوستایی، گاهی «آب» به عنوان فرشتهٔ این عنصر معرفی شده است.

باید دانست که «آب» تنها در ایران باستان جنبهٔ اساطیری نداشته، بلکه در بسیاری از فرهنگهای باستانی نیز دارای اهمیت و اعتبار بوده است.

در لوحهای از الواح کهن بابلی آمده است ( دیار شهریاران: ۸۸۷/۲): گیهان نخست تودهای ضخیم از آب بود و در آن به مرور زمان، خدایان، یکی پس از دیگری به وجود آمدند و به تدریج کارهایی مطابق عقل و حکمت کردند تا عاقبت یکی از آن میان که از همه نیرومندتر بود، بر آن شد زمین را بیافریند. پس به امر او طوفانی پر انقلاب ظاهر شد و زمینِ خشک از دریایِ آب جداگشت. آنگاه کارها بسامان شدند و حدّی برای آبهای آسمانی و زمینی مقرر شد و حدود رودها معلوم گردید.

ار تباط آب و آفرینش در اساطیر هندی نیز مورد توجه است ( دیاد شهریادان : ۸۹۲/۲). در حماسهٔ «دامایانا» (Rāmāyānā) آمده است که همه جا آب بود و زمین در آب تشکیل شد و برهمن \* قایم بهذات بود و دیگر خدایان در آب به وجود آمدند. سپس برهمن به صورت گراز در آمد و زمین را از درون آب بالا آورد و جهان را آفرید و مقدسین را که پسرانش هستند، به وجود آورد. همچنین نوشته اند که ویشنو \*، یکی از سه ایزد بسیار نیرو مند هند را، به آب که پیش از خلقت این جهان در همه جا ساری و جاری بوده است منسوب داشته اند و به این جهت او را «نارایانا» (Nārāyānā) یعنی متحرک در آبها خوانده اند. گردیزی ( زبن الاخبار : ۲۹۵ ) آورده است که یکی از فرقه های هم ند باستان «آب پرستان» بوده اند و جنین گویند که برای آب فرشته ای است و آب، اصل همه نباتات و جانوران است و اصل زندگانی او است. آنگاه مراسمی به آنها نسبت داده اند که غالباً در

ارتباط با آب است و از تقدس آن در نزد هندوان حکایت میکند.

آب

۵

در روایات سامی نیز نقش آب در آفرینش\* بسیار مهم است. در سفر پیدایش آمده است: ... و خداگفت: فلکی باشد در میان آبها و آبها را جداکند و خدا فلک را بساخت و آبهای زیر فلک را از آبهای بالای فلک جداکرد و چنین شد... و خداگفت: آبهای زیر آسمان در یک جا جمع شوند و خشکی ظاهر گردد و چنین شد؛ و خدا خشکی را زمین نامید و اجتماع آبها را دریا نامید.

در روایات اسلامی (از جمله بلعمی: ۳۹/۱) آمده است که خدای تعالی پس از آفریدن لوح\* و عرش\* و کرسی\*، همهٔ عالم را یکسر از آب آفرید. آنگاه با هیبت، یک نظر به آب نگریست. آن آب از هیبت خدای تعالیٰ برجوشید و دودی از میان آب برآمد و از آن دود آسمانها را آفرید. به قول قرآن: تُمَّ اسْتَوَی اِلَی السّماٰءِ وَ هِی دُخَانُ (فُصَّلَت: ۱۱)؛ و روز رستاخیز نیز چون ویران شود همه را دود گرداند. جای دیگر (انبیاء: ۳۰) زندگی همه چیز از آب دانسته شده (وَ جَعَلْنَا مِنَ المآء کُلَّ شَیء حَیٌ) و جای دیگر عرش خدا بر روی آب تجسم گردیده است و صاحب مجمعالیان ( ۱۳۴/۳) آن را دلیل بر این گرفته که پیش از خلقتِ زمین و آسمان، آب همراه عرش خدا وجود داشته و در واقع، این عنصر روی آب تجسم گردیده است و صاحب مجمعالیان ( ۱۳۴/۳) آن را دلیل بر این گرفته که پیش از خلقتِ زمین و آسمان، آب همراه عرش خدا وجود داشته و در واقع، این عنصر (سفینةالبحاد : ۲۰/۵۵): اِنَّ المآء اَوَلُ ما خَلَقَ الله (آب اولین چیزی بود که خدا آفرید) و در روایتی دیگر از امام صادق (ع) هست که: طَعْمُ الماءِ طَعْمُ الماءِ طَعْمُ الحیات ( مزهٔ آب مزه زندگی است). در قرآن مجید شصت و سه بار کلمهٔ «ماه» به کار رفته و از جهات مختلف مورد روایتی دیگر از امام صادق (ع) هست که: طَعْمُ الماءِ طَعْمُ الماءِ مَعْم الما مَعْد این جنوب به معصومین آمده است). در قرآن مجید شصت و سه بار کلمهٔ «ماه» به کار رفته و از جهات مختلف مورد (۱۳۶۵).

اهمیت آب در اعتقادات عامّه از قدیمترین روزگار تا زمان حاضر نیز مورد توجه بوده است. مغولها در وقت ضرورت به نوعی جادوگری به نام «جدامیشی» (jadāmīšhi) متوسل می شدند و آن عبارت بود از چند سنگ که اعتقاد داشتند چون آنها را در آب نهند و بشویند، در حال، اگر چه قلب تابستان باشد، سرما و برف و باران و دَمَه پدید می آید و از آن برای قهر دشمنان استفاده می کردند (غلامحسین یوسفی، «انعکاس اوضاع اجتماعی در آثار رشیدالدین فضل الله »، م.د.۱.م.: ۲۰/۵۳). هنوز هم در بسیاری از باورهای عوام جنبهٔ اساطیری آب آشکار است. مثلاً «کاسهٔ آب بر سر سفرهٔ عقد می نهند و پس از مراسم عقد کاسهٔ آب را بر سر عروس می ریزند» (نیرنگستان: ۲۲). آبِ چهار گوشهٔ بام

آب

زهرا (ع) است و نباید آن را آلوده کرد، که دقیقاً یادآور روایات کهن ایرانی است. مسعودی (مروج : ۱۹/۱ به بعد) آنجا که داستان آفرینش را از گفتهٔ پیشینیان می آورد می گوید: همه چیز در آغاز از آب آفریده شد، آسمان از آب آفریده شد، زمین از آب پدید آمد و عرش خدا نیز بر آب بود. این نظریه، چنان که می دانیم نزدیک است به اعتقاد برخی از حکمای یونان باستان که آب را مادة المواد و عنصر پدید آوردندهٔ عالم می دانسته اند. نظامی گنجوی ( خمسه: ۱۲۳۷) در اسکندرنامه، هنگام انجمن کردن اسکندر \* با هفت حکیم، نظر والنس (Valens) ( حکیم یونانی و ندیم اسکندر ) را دربارهٔ آفرینش نخست بدین سان نقل کرده است:

> چنین گفت بر من به دانش درست که جز آب جوهر نـبود از نخست ز جـــنبش نمـودن بـهجایی رسـید کــزو آتــشی در تخــلخل دمـید

حکیم ناصرخسرو ( ۵۲۶) هم در شعری لغزگونه، تأثیر حیاتبخش آب را هـمچون فرشتهای که جان میبخشد و زندگی میدهد چنین بیان داشته است:

> چیست آن لشکر فریشتگان کے بیایند از آسهان پران سوی آن مردهای که زنده شود چون بشویندش آن فریشتگان چیست آن مردهٔ فریشته خوار به بهار و به تیر و تابستان

> > جای دیگر در بیان ترکیب مادهٔ عالم گفته است:

نهادِ عالتمِ ترکیب و چرخ و هـفت اخـتر شد آفـریده بـه تـرتیب ازیـن چـهارگهر ز آبِ روشن و از خاکِ تیره و آتش و باد چـهار گـوهر و هـر چـار ضـدّ یکـدیگر

چنان که از همین ابیات پیدا است آب با سه عنصر دیگر خاک و باد\* و آتش\* مجموعاً عناصر اربعه و یا به قولِ حکمای اسلامی «امّهات اربعه» را تشکیل می دهد که این امّهات تحت تأثیر آباءِ سَبعه ( هفت\* اجرام، هفت سیاره: قمر، عطارد، زهره، شمس، مریخ، مشتری و زحل) موالید ثلاثه ( جماد، نبات و حیوان ) را موجب می شوند. حاصل آنکه آب به عنوان یکی از چهار عنصر مولّد و حیات بخش مورد نظر قدما بوده است.

به اعتقاد قدما تمام مولّدات و موجودات عـالَم كـون و فسـاد، و در نـتيجه جـهان جسمانی، از چهار عنصر بسيط پديد آمدهاند كه هر كدام طـبع ويـژهٔ خـويش را دارد. ناصرخسرو ( ۹۲) در ابيات زير به عناصر و طبايع مناسب آنها اشاره كرده است:

۶

#### آبان

این چرخ بلند را همی بین پُر خاک و هوا و آب و آذر وین ابر به جهد خشکها را زان جوهر تر همی کند تر این عناصر از لحاظ جِرم و قرار گرفتن در عالم طبیعت تر تیب مخصوصی دارند: تـرتیب عـناصر نشـناسی نشـناسی اندازهٔ هر چـیز مکـین را و مکـان را مر آتشِ سوزان را مـر بـادِ سـبک را مرآبِ روان را ومر این خاکِ گران را (ناصرخسرو: ٥٢٥)

٧

آب روان را تجلیگاه زمان بازنیافتنی دانستهاند. پس اگر حافظ میگوید (ص ۱۸۲):

بنشين بر لب جوي و گذر عمر بـبين كاين اشارت زجهان گذران ما را بس

به همین تجلی از عنصر آب اشاره میکند. در آثار نویسندگان و هنرمندان غربی تصویر و تصورهای دیگری از آب ملاحظه میشوند که اغلب آنها به نوعی با جلوهها و گونههای زندگی ارتباط پیدا میکنند ( ابوالقاسم پر توی، «تحقیق در تجلی نمادین آب ظلمانی و تیره و رویکردهای معنایی آن»، م.د.۱.م.، بهار و تابستان ۱۳۷۶: ۷/۳۰). شاعر معاصر، مهدی اخوان ثالث ( تو داای کهن بوم و بر ...: ۴۳۲) به چرخهٔ زیبای آب در طبیعت و پویه و پویش آن اشاره میکند در شعری به مطلع:

آب را بین که چه خوش سیر و سفرها دارد 🦳 قصهاش پیچ و خسم و زیـر و زبـرها دارد

منابع: گردیزی: ۲۹۵؛ اساطیر ایرانی: ۳۲؛ دیار شهریاران: ۸۹۲/۲ و ۹۲۳ و ۹۱۱؛ مزدیسنا: ۳۵؛ فرهنگ اساطیر یونان و روم:۷۶۹/۲؛ محمدجواد جنیدی، «آب از نظر ادیان»، ن.د.ا.ت.: ۶۳/۳۳؛ مجید موقر، «فرشتهٔ آب»، مهر: ۱۱۳/۱۰؛ جلال ستاری، «رموز قصه از دیدگاه روانشناسی»، هنر و مردم، آبان ۱۳۵۱: ۷۳/۱۲۱؛ روایات داراب هرمزدیار: ۲۶۶/۲؛ پژوهشهایی در شاهنامه: ۴۱؛ فرهنگ نمادها: ۲ به بعد؛ رمزهای زند،جان: ۵۳ به بعد؛ نهادینه ها: ۳۴۶؛

**آب اسکندر** ← آب حیات

**آبان** /â-bān/ نام فرشتهٔ\* آب\* است که نگهبانی ماه هشتم سال و روز دهم هـر مـاه را بـر عـهدهٔ او میدانستهاند. «\_ان» در این کلمه، بر خلاف آنچه در «زردشت اسپیتمان» و «اردشـیر

آبان

بابکان» می بینیم علامت نسبت نیست بلکه نشانهٔ جمع است که البته امروز کاربرد خود را از دست داده و با اینکه «آبان» در قدیم جمع «آب» بوده، امروز در حکم مفرد تلقی می شود ( فرهنگ ایران باستان: ۶۷/۱ ).

٨

یکی از مهمترین یشتهای اوستا به نام عنصر آب، «آبانیشت» نامیده شده که مندرجات آن شامل دو قسمت است: قسمتی در مدح و توصیف ناهید\*، فرشتهٔ آب، و قسمتی از آن در ذکر پادشاهان و پهلوانانی است که برای ناهید قربانی داده اند. قطعهٔ دیگری هم در ستایشِ ناهید هست که به «آبان نیایش» شهرت یافته است.

آبان در واژ،نامهٔ بُندهِشن (۱۴) یکی از امشاسپندان \* معرفی شده و «آبان فرّه» به معنی دارندهٔ فرّهٔ آبها و لقب ناهید دانسته شدهاست. بنابراین، آبان یا ناهید با «آب» و «نیلوفر \*»که نشانه و رمز آفرینش و دنیای معنویاند پیوندی روشن و انکارناپذیر دارد. مسعودی (مروح: ۲۲۰/۱) نام یکی از فرزندزادگان منوچهر پیشدادی را نیز آبان ذکر

مسعودی (مروج: ۲۰۰۱) نام یکی از قررندرادگان منوچهر پیسدادی را نیز آبان دکر کرده که به این معنی در فرهنگها نیامده است.

آبانروز از آبانماه را در روزگاران گذشته جشنی بر پای میداشتند که به «آبانگان\*»شهرت داشته است. در شعر و نثر فارسی، آبان، هم به معنای کهن آن، یعنی روز دهم هر ماه به کار رفته و هم به مفهوم امروزی آن، یعنی ماه هشتم سال.

«و آن روز که افراسیاب را هزیمت کردند... وعجم زان جور و ستم رهایی یافتند، آبانماه بود و آبانروز» ( بلعمی : ۵۲۱/۱).

آبانروزست روز آبان خرّم گردان به آبِ رَز، جان (مسعود سعد: ۶۶۱)

بر اساس شواهد شعری به نظر میرسد خوردن شراب در ماه آبان، که آغاز فصل سرما نیز بوده، رواج فراوان داشته است:

وز آبانت هم کار فرخنده بـاد سپهر روان پیش تو بـنده بـاد

(شاهنامهٔ بخ: ۱۱۱۰)

آب انگور بیارید که آبان ماه است کار یکرویه به کام دلِ شاهنشاه است .

( منوچهری: ۱۵۶ )

ماه آبان چو آب جوی ببست آب انگسور باید اندر دست

(مسعود سعد: ۶۵۷)

آبانگان

شد برگ ززان زرد، در آذرمَه و آبان شد آب رزان سرخ، چو بیجادهٔ تابان (قطران: ۳۱۰) شواهد دیگر: گرچه در غربت ز بی آبان شکسته خـاطرم ز آتش خــاطر بـه آبـان ضـیمران آوردمام (خاقانی: ۲۵۱)

گرم خونم چو آب در مرداد سرد آهم چو بـاد در آبـان (سنایی: لغتنامه)

آب و جلوههای گوناگون آن، ابر، باران، برف، دریا و شبنم در زبان فارسی به مقیاس وسیعی مورد نظر شاعران قرار گرفته و لطف و تازگی خاصی به مضامین فارسی بخشیده است (ن.د.۱.ت.: ۷۶/۲۳ به بعد).

منابع: یشتها: ۲۳۰/۱؛ دیار شهریاران: ۹۱۳/۲؛ عبدالامیر سلیم، «سیروزه در حدیث شیعه»، ن.د.۱.ت.، پاییز ۱۳۵۳: ۲۶۴/۲۶؛ رحیم عفیفی، «سیروزهٔ بـزرگ»، م.د.۱.م.: ۱۰۱۴/۷؛ ابـراهـیم پورداوود، مهر: ۸۲/۷؛ بـهرام فـرهوشی، مـجلهٔ بـررسیهای تـاریخی، دورهٔ یکـم: ۳۱/۳؛ فـیروز آذرگشسب، «اَبان»، پشوتن، س اول: ۱/۸.

آبانروز → آبان

**آبانگان** /ābāngān/ آبانگان یا آبانگاه (=آبان + گان، گاه) روز دهم آبان است، یعنی آبانروز از آبانماه. در علت اهمیت آن نوشتهاند ( آثارالباقیه: ۲۹۳): در ایس روز، زو<sup>۴\*</sup> پسرِ تهماسب با افراسیاب\* جنگ کرد و او را بشکست و از مُلک خویش بیرون کرد و خود به شاهی رسید و نیز مردمان را به کندن جوی و جاری کردن آب در آنها راه نمود.

در این روز بود که خبر اسارت ضحّاک\* به دست فریدون\* به هفت کشور پراکنده شد و مردم دوباره به خانه و اهل خود بازگشتند و آرامش یافتند. به این جهت پارسیان این روز را عید کنند. در این روز اگر باران ببارد، آبانگاه مردان است و مردان به آب درآیند و اگر باران نبارد، آبانگاه زنان باشد و ایشان به آب درآیند و این عمل را بر خود مبارک دانند.

روایت دیگری که در علت عظمت این روز یادکردهاند ( برهان: آبان ) این است که چون مدت هشت سال در ایران باران نبارید و قحطی پیش آمد و مردم بسیار تلف شدند و بعضی مجبور به ترک شهر و دیار گردیدند، عاقبت در همین روز باران شروع به باریدن کرد. بنابراین پارسیان آن را مبارک دارند و عید کنند. در این روز از خدای تعالیٰ و سلاطین و بزرگان حاجت خواستن و سلاح ساختن نیک است. منابع: گردیزی: ۲۴۴؛ مهر: ۴۵۱/۱۱.

> **آبانگاہ** ← آبانگان **آب انگور** ← مِی **آب پاشان** ← آفریجگان؛ تیرگان **آبتین** ← آنبین

آب حیات /ābehayāt/ آب حیات (Water of Life) ( در فارسی: نوش، انوش و نوشابه ) یا آب زندگانی، آب یا چشمهای است که هر کس از آن بخورد زندگانی جاوید یابد. اندیشهٔ بقا و زیستن جاودانی، آدمی را بر آن داشته است که در افسانه و تاریخ راههایی به سوی عمر ابد بگشاید و اگرنه در عالم واقع، لااقل در ضمیر و خیال خویشتن برای تحقق آن بکوشد. به گراهی تاریخ و روایات، این اندیشه در ایران به صورتهای گوناگون وجود داشته است. در اعتقادات اسلامی، چشمهٔ آب زندگانی چشمهای است که هر کس از آن بخورد یا تن در آن بشوید آسیبناپذیر و جاودانه می شود. اسکندر \* در جست و جوی این آب ناکام ماند و خضر \* از آن نوشید و جاودانه شد. به همین جهت، گاهی از این چشمه به ساعران با «جام جم \*» اختلاط و اقتران یافته است: تمی دستان قسعت را چه سود از رهبر کامل که خضر از آب حیوان تشنه می آرد سکندر را (صائب: ۱۲۱) مانب (۱۲۱)

(عطار: ۲۹)

در قدح ریز آب خضر از جام جم باز نتوان گشت ازین ره بی فـتوح (عطار: ۱۰۷)

با اینکه در داستان بابلی گیلگمش (Gilgames) گفت و گو از «گیاه زندگانی» است قضیهٔ

آب حيات

11

آب حیات نخستین بار در قصهٔ «اسکندر» که فینیقیان پرداختهانـد مطرح شـده است. ( اعلامِ قرآن: ۱۹۷) به روایت اسکندرنامه ( خمسه: ۱۱۴۸)، اسکندر به ظلمات\*، به طلب آب حیات رفت اما در این جست و جو ناکام ماند.

ادریس<sup>\*</sup>، یا اندریاس که بنا بر برخی روایات آشپز اسکندر بود، با نوشیدن آب حیات جاودان شد. قطرهای از آب حیات بر لب ماهی<sup>\*</sup> بریان شدهٔ یوشع<sup>\*</sup> چکید و ماهی در دم زنده شد و به دریا رفت و آب به دو سو باز شد و مجمع البحرین پدید آمد که موسی از آنجا خضر را بازیافت (بلعمی: ۴۶۸/۱). حضرت عیسی<sup>\*</sup> مؤمنین را وعدهٔ آب حیات داد که اگر کسی از آن بیاشامد هرگز تشنه نشود ( قاموس: ۱). محتمل است قصهٔ آب حیات، با مسلک فلسفی ای که آب را مادة المواد می پنداشته است و حکمای یونان باستان برای اولین بار آن را مطرح کرده اند و در کلام اسلامی نیز راه یافته است ار تباط داشته باشد ( ب آب ).

در عرفان اسلامی تعابیر لطیفی از آب حیات شده است و در اصطلاح سالکان کنایه از چشمهٔ عشق و محبت باریتعالی است که هر که از آن بچشد هرگز معدوم و فانی نگردد:

چـون همـه مُـردند و مـیمیرند نـیز آب حیوان زین همه حیوان که یافت (عطار: ۹۶)

شاید به همین دلیل در عرفان، خضر به عنوان مرد کامل و ولی الله است و سخنان او به منزلهٔ آب حیات (کشّاف: ۵۵۰/۲)، و گاهی هم از آن به «دریای نور» یا «ملکوت» تعبیر شده که در ظلمت «ملک» پنهان است ( الانسان: ۱۶۳).

برخی آب حیات را «علم لدنّی» و معرفت حقیقی دانستهاند که خاصهٔ انبیا و اولیا است و گاهی از آن به دریای نور تعبیر کردهاند که در دریای ظلمت نهفته است و برای رسیدن به این نور باید از ظلمتها گذشت (مصطلحات: ۲). شیخ اشراق نیز در رسالهٔ عقل سرخ (مجموعهٔ آثار فارسی شیخ اشراق: ۲۳۷)، آبتنی در چشمهٔ حیات را به منزلهٔ زرهی در برابر تیغ بلارک می داند ( ب رویین تنی ):

سیاقی بیده آب زندگانی پییش آر حیات جاودانی میده که نمیی شود میسر بی آب حییات زندگانی هم خضر خجل هم آب حیوان چون از خط و لب شکرفشانی (عراقی: ۱۳۷)

آب حيات

در نقشهایی که از شوش به دست آمده، معلوم شده که در بین النهرین و خوزستان، ایزدی به نام «اِ آ » (Eā) می شناخته اند که خدای آب و چشمهٔ زندگی بوده و لقب «کوزه گر » داشته است. گاهی هم او را خدای حکمت و دانش شمر ده اند. قدما بر آن بودند که آدم \* و حوّا \* را «اِ آ » ساخته است ( دیاد شهریاران: ۱۱۲۵/۲). در باختر فارس، بر سر راه باستانی شوش به تخت جمشید، نقوشی از دورهٔ عیلامیان به دست آمده که مشتمل بر دو رب النوع، یکی به صورت مرد و دیگری به صورت زن است. مرد بر روی تختی که از یک مار حلقه زده تشکیل شده نشسته و سر مار را در دست چپ گرفته و با دست راست جامی از آبِ زندگی به سوی مردم روان می سازد ( همان: ۱۰۹۱). به نظر می رسد اندیشهٔ رویین تن شدن «به وسیلهٔ آب که در داستان اسفندیار \* تجلی یافته، با قضیهٔ آب حیات و مسئلهٔ جاودانگی ار تباط مستقیم داشته باشد» ( داستان داستانها: ۱۴۰).

در ادیان بزرگ هند، ویشنو<sup>\*</sup> آفریدگار همهٔ کاینات، عرادهای داشته به نام «گرودِه» و به صورت مرغی بوده که پادشاه مرغان شمرده می شده است ( دیار شهریاران: ۱۰۳۵/۱). نوشتهاند این پرنده، «امریت» (amrita) یا آب حیات را از خدایان دزدید تا به همووی مادرش که «کدرو» (Kadru) نام داشت بدهد و آزادی مادرش را بخواهد. اما ایندرا<sup>\*</sup> از این امر با خبر شد و نبرد سختی میان پرنده و ایندرا در گرفت و سرانجام «آب حیات» پسگرفته شد.

مضموناندیشی پیرامون آب حیات که به نماهای آب زندگی (زندگانی)، آب حیوان، آب خضر، چشمهٔ خضر، چشمهٔ حیوان (حیات)، چشمهٔ زندگی (زندگانی)، آب اسکندر و جز آن نیز خوانده شده، در ادبیات عرفانی تنوع و گسترشی خاص یافته است.

در روایات هست که آب حیات در درون تاریکی است و اسکندر به طلب آن به ظلمات رفت. فردوسی در ذکر پادشاهی اسکندر اشاره میکند:

وزان جای تـاریک چـندان سـخُن شـنیدم کـه هـرگز نـیاید بـه بُـن خــردیافته مــرد یــزدان پـرست بدو در یکی چشمه گوید که هست گشـادهسخن مـرد بـا رأی و کــام همی آب حیوانش خوانـد بـه نــام چــنین گـفت روشـندل پـرخـرد که هرک آب حیوان خورد کی مُرَد (شاهنامه: ۷۹/۷)

شواهد دیگر:

| آب حيات                                                             | ۳                                     |
|---------------------------------------------------------------------|---------------------------------------|
| جام جم در جنب جان خواهم نهاد<br>(عطار: ۱۱۳)                         | آب حيوان چون به تاريکي دَرَست         |
| (۱۱۲ )<br>گنج وحدت در بُنِ چـاهت دهـند<br>(عطار: ۲۳۶)               | چون به تاریکی دَرَست آب حیات          |
| زنده گشت و آب حیوان بـازیافت                                        | چون بـه تـاريكى زلفش راه بُـرد        |
| (عطار : ۹۴)<br>وندر آن ظلمت شب آب حــياتم دادنــد<br>( حافظ : ۱۲۴)  | دوش وقت سحر از غصه نجباتم دادنـد      |
| (۱۱۲ میزند صلا<br>آب حیات در دل شب میزند صلا<br>( صانب: ۱۶)         | در پردهٔ سیاهی فقرست آب خضر           |
|                                                                     | آب حيات و اسكندر:                     |
| هم سکندر بودن و هم آب حیوان داشــتن<br>۱ . ۱۰ - ۲۰                  | اهل دنیا اهل دین نبود ازیرا راست نیست |
| (سنایی ۴۶۵)<br>تــا روز حـشر مُـلک سکـندر گـرفتهایم<br>(عطار: ۴۴۴)  | زان چشمهٔ حیات که در کوی دوست بود     |
|                                                                     | آب حيات و خضر:                        |
| روشن است اینکه خَــِض <b>ر</b> بهــره سرابی دارد<br>( حافظ: ۸۵)     | آب حیوان اگر این است که دارد لب دوست  |
| بینیاز آمدی از چشمهٔ حیوان دیدن<br>(سعدی: ۵۸۵)                      | گر برین چاه زنخدانِ تو ره بُردی خضر   |
| (معدى: ٢٥٨)<br>پرواند، خضرِ چشمهٔ حيوان آتش است<br>( صائب: ٢٩۴)     | هر چشـمه را بـه راهـڼایی سـپرده انـد  |
| (صالب: ۱۱۱)<br>آب خضر و آیـنهی جـان سکـندر سـاختند<br>(خاقانی: ۱۱۳) | عکس یک جامش دو گیتی مینماید کز صفات   |
| کوییا بوده است آب زندگانی مشربش<br>(سنایی: ۳۲۷)                     | جان ہمی بارید ہر ساعت ز سر تا پای او  |
| بر قـد مىرد مـىيُرَد درزي عشـق او قـبا<br>(شمس: ۲۵/۱)               | با لب خشک گوید او قصهٔ چشمهٔ خَـِضر   |
| -                                                                   |                                       |

آب حيوان نام دیگر آب حیات در فارسی چشمهٔ جاوید است: به قصه نیز شنیدی که رفت و در ظلمات کسنار چشمهٔ جناوید جست اسکندر (شاملو، شکفتن در مه: ۹) و نيز چشمهٔ خضر: ابريشم نور ميشكند راههابي بستر ميشوند چشمهٔ خضر در تاریکی میماند جاودانگی فراموش می شود (م. کوشان، «گذشتهٔ آینده»، آفتاب، اسفند ۱۳۸۰: ۲۸/۵۲) سنایی در تعبیری میان آب حیوان و نوح ارتباط داده است: یک بوسه ازو بیافتم بس آن بود زعشق او فتوحم زان بوسهٔ همچو آب حیوان اکنون نه سناییم کـه نـوحم (سنايي: ۳۵۹) **منابع:** قصص [نیشابوری]: ۳۴۱؛ اسکندرنامهٔ منثور: ۲۰۶؛ رسایل حروفیه، چاپ لیـدن: ۹۹؛

منطق الطير: ٣٤١؛ شرح شطحيات: ٢٣٩ و ٢٤٠٠؛ جامع الاسرار: ٣٨١؛ داراب نامة طرسوسي: ٥٧٤/٢ و ٥٩١؛ مصنفات: ٣٩٢؛ حبيب السير: ٢٠/١؛ حياة القلوب مجلسي: ١٥٧/١؛ اساطير إيراني: ١۶ و ٢٢؛ منوچهر مرتضوی، ن.د.۱.ت. : ۴۷/۶؛ جلال ستاری، «رموز قصه از دیدگاه روانشناسی»، هنر و مردم: ۷۳/۱۲۱؛ لاروس بزرگ: de Jouvence Fontaine.

ايولون / āpolon/ آپولون (Apollo) یا آپولو که شاید از ریشهٔ هند و اروپایی abol به معنی سیب یا از ریشهٔ آتبين

سامی apolen به معنی «پدر جهانی» گرفته شده باشد، در اساطیر یونانی پسر زئوس\* و لتو (لاتونا) است که گاهی با هلیوس (Helios) یکی پنداشته شده است. او برادر آر تمیس (Artemis) یا دیانا (Diana) و برادر ناتنی هرمس\* و پدر آسکلپیوس (Acsculapius) است. لقب او را «فوبیرس» ذکر کرده اند و برایش جنبه های مختلف قایل بوده اند، از جمله خدای مجازات، خدای کمک و درمان و دور کردن بلا، خدای موسیقی و شعر و غیبگویی، حامی احشام و اغنام و خدای نور و خورشید که به قولی چنگ را هم اختراع کرد. آپولون نمونهٔ زیبایی و برازندگی جنس مرد معرفی شده و تندیس مرمرین او که در تالار بلودره (belvedere) و اتیکان محفوظ است به صورت جوانی نیرومند و عریان نموده شده است. این تندیس را آپولون پوتونی (Puton) خوانده اند زیرا معتقدند آپولون را هنگام پیروزی او بر افعی نشان می دهد. آپولون از بدو تولد دشمنانی سرسخت داشت

**منابع: فر**هنگ نمادها: ۵۰؛ مبانی فلسفی اساطیر یونان و روم: ۲۳۸؛ فرهنگ اساطیر یونان و روم: ۶۹ Brewer's: 49; Dictionary of Symbols: 26. به بعد؛ دا.فا.؛

**آپیس** ← سامری؛ گاو

آتبين يا ابتين، بنا بر اغلب روايات نام پدر فريدون<sup>\*</sup>، پادشاه پيشدادى است در حالى كه اسپيان و اثفيان در بندهِشن و اسبويان و اسبيان در متون پهلوى به عنوان نام كلّي خانوادگى فريدون به كار رفتهاند. از مجموع روايات بر مى آيد كه اجداد فريدون همه ملقب به اثفيان بودهاند كه صورت ديگرى از همان واژه آتبين است. ابن اثير ( اخبار ايران: ١٩/١) از قول مورخين ايرانى از دو نفر اثغيان ( = اثفيان ) نام مى برد كه از ترس ضحّاك همه آنان را به اين نام مى خواندهاند و هر يك به لقبى نيز ممتاز و شناخته بودهاند.

این نام در متون اسلامی، از جمله تاریخ طبری ( ۲۰۵/۱)، آثارالباقیه ( ۱۰۴)، سنی ملوک الارض ( ۱۷ و ۲۷)، مجمل التواریخ و القصص ( ۱۳ و ۲۶ و ۲۷) و همچنین زین الاخبار ( ص ۲۴۶) به صورت اثفیان و در شاهنامه ( ۵۷/۱ و ۶۰ و ۶۹) و متون فارسی به صورت آبتین آمده است که به نظر میرسد واژهٔ اخیر تحریف و یا صورت دیگری از آتبین باشد:

فریدون که بودش پـدر آبـتین شده تنگ بر آبـتین بـر زمـین (شاهنامه: ۵۷/۱) آتش / ātaš/ واژهٔ آتش (fire)، در اوستا آتر (ātar)، در پهلوی آتور و آتش، در پارسی آذروآدر، و در لهجه هایِ مختلف آدیش، آتیش، و تش آمده است (مزدیسنا: ۲۷۵). ریشهٔ این کلمه در سنسکریت «آدری» (ādri) به معنی شعله است که به عنوان صفت خدای آتش که «اگنی»(agni) نامیده می شود نیز به کار رفته است. یافتن آتش مهمترین اختراع زندگی بشر بوده است، به ویژه در مناطقِ سردسیر که نخستین آشنایی ملتها با آتش به صورتهای گوناگون در اسطوره ها و افسانه های پیدایش آن، انعکاس یافته است ( جهان فرَودی: ۳۹).

برخی نیز آن را به شکل آذرخش در آسمان<sup>\*</sup> دیده اند و از این رو آن را عطیه ای آسمانی پنداشته اند. برخی دیگر آن را به شکل تودهٔ سوزانِ سنگهای آسمانی دیده اند که از آسمان فرود آمده و برخی هم از طریق آتش فشانها و گازهای شعله ور با آن آشنا شده اند. به هر حال آتش از عناصری است که از طبیعت به دست می آمد و توسط اقوام باستانی در غارها حفظ می شد. این عنصر که از میان عناصر چهارگانه (آب<sup>\*</sup>، باد<sup>\*</sup>، آتش و خاک) از همه لطیفتر و زیباتر و سودمندتر است از دیرباز مورد توجه اقوام و ملل بوده و در غالبِ ادیان آریایی و حتی در میان قبایل بت پرست افریقا دارای اعتبار و اهمیت خاص بوده است (افریقا: ۱۸۷).

در ایران، پیدایش آتش را به هوشنگ \* نسبت دادهانـد. بـه روایت شـاهنامه ( ۳۳/۱) روزی هوشنگ به شکار رفته بود و بر سر راه خود ماری را دید. چون این جانور را تا آن روز نمی شناختند برای کشتن او سنگی پر تاب کرد. اما به قول فردوسی:

نشد مار کشته ولیکن ز راز پدید آمد آتش از آن سنگ باز

آتش

فرهنگ نامهای شاهنامه: ۱.

آتش

هوشنگ به شکرانهٔ پیدایش این فروغ ایزدی، آن روز را جشنی ساخت که هر سال در آن روز و شب آتش بر میافروختند و سده\* نام یافت.

در برخی دیگر از روایات ایرانی، آفرینش آتش با پیدایش روییدنیها وابسته است (اساطیر ایرانی: ۳۹۱). این رابطهٔ نزدیک بین آتش و نبات، در تصورات اقوام هند و ایرانی، ناشی از آن است که این اقوام عادت داشتند آتش را از ساییدن دو قطعه چوب به یکدیگر به دست آورند.

آتش که از ازمنهٔ کهن میان طوایف هند و اروپایی محترم و مقدس بوده، بنیادی ایزدی دارد. هندوها آتش را پسر رب النوع آسمان می دانند و چنین می پندارند که آتش از آسمان به زمین آورده شده است. در اوستا هم آتش، پسر اهورامزدا\* و سپندارمذ یا زمین\*، دختر پروردگار معرفی شده است ( یشتها: ۵۱۲/۱). این عنصر، دوست، برادر و نزدیکترین خویشاوند بشر است که موجودات پلید را می راند و حیوانات درنده را شبانگاه از حمله به مأوای مردمان باز می دارد. همچنین آتش به عنوان پیک میان بشر و حدایان مورد احترام بسیار بوده است ( اساطیر ایران: ۴۰). از این رو، در ایران آن را مظهر ربانیّت و شعله اش را یادآور فروغ خداوندی می خوانده اند و برای شعلهٔ مقدسی که با چوب و عطر در آتشکده ها\* همیشه فروزان نگه می داشتند احترام خاصی قایل بوده اند. این آتشدان فروزان در پرستشگاهها به منزلهٔ محراب پیروان مَزدیَسنا بوده است:

به یک هفتهبر پیش یزدان بُدند میندار کاتش پرستان بُدند که آتش بدانگاه محراب بود پرستنده را دیده پرآب بود (شاهنامه: ۲۶۵/۵)

یکی از دلایل احترام و تقدس آتش این بوده است که آن را مانند آب، موجد و مولّد زندگی دانسته و معقتد بوده اند که وجود همه چیز به نوعی به آن بازبسته است ( ← آب ). خلاصه و جوهر آتش در ادستا موسوم به فَرَ \* یا خُرَه است و آن فروغ یا شکوه و بزرگی مخصوصی است که از طرف اهورامزدا به پیغمبر یا پهلوانی بخشیده می شود. در سنّت مزدیَسنا هست که زردشت، آتش جاودانی با خود داشت و به قول دقیقی:

یکی مجـمر آتش بـیاورد بـاز بگفت از بهشت آوریدم فـراز

**اخو**ان، شاعر معاصر، به این آتش مقدس اشاره دارد:

مگر دیگر فروغ ایزدی آذر مقدس نیست مگر آن هفت انوشه خوابشان بس نیست (از این اوستا: ۲۴)

آتش

اوستا (یسنای ۱۷، بند ۱۱) پنج قسم آتش بر شمرده و به هر کدام جداگانه درود فرستاده است: نخستین، آتش بزرگ است که به «آتش بهرام» معروف و در آتشکدهها است؛ دومین آتش، در بدن جانوران و کالبد آدمی است که از آن به حرارت غریزی تعبیر شده است؛ سومین آتش، در رستنیها و چوبها موجود است؛ چهارمین آتش، در ابرها و همان برق یا آتشی است که ازگرز تشتر \* زبانه کشید؛ و پنجمین آتش، در عرش \* جاویدان و مقابل اهورامزدا است.

چنانکه ملاحظه میشود، آتش در نهاد تمام موجودات و موالید طبیعت به ودیعه نهاده شده و جوهر زندگانی بشر و همهٔ جانوران و نیز حرارت درونی یا غریزی جانوران به شمار میرود. منبع اصلی وجود و فعالیت آدمی نیز از همین آتش است. آتش معنوی در نباتات و جمادات نیز ساری و جاری است. مولوی در ابیاتی نغز، عشق را به آتش تعبیر میکند و آتش عشق ازلی را مبدأ هر حرکت و منشأ هر صدایی میداند:

آتش عشـــق است کــاندر نی فــتاد جوشش عشـق است کـاندر مِـی فـتاد آتش است این بانگ نای و نیست بـاد هـر کـه ایـن آتش نـدارد نـیست بـاد (مثنوی: ۱۰/۱)

امتیاز نوابغ بشری نیز به سبب نیرومندی اَتش درونی آنان است. این اَتش که موجب عزت حافظ در دیرمغان شده است این گونه اَتشی تواند بود:

از آن بسه دیسر منعانم عنزیز می دارند که آتشی که غیرد همیشه در دل ماست ( حافظ: ۱۷)

آتش مینوی نگهدار زندگی جانوران است و آتش زمینی، پاکساز و سوزندهٔ پلیدی و گناه. از اینرو، در ایران معتقد بودند که در پایان جهان همهٔ آدمیان باید از میان روی گداخته که به منزلهٔ آتش است بگذرند و نیکان و بَدان به آسودگی پاداش یابند. وَرَ \* گَرم که سیاووش \* و دیگران آزمونشان بوده است، با این نوع از وظایف آتش در ارتباط است. آزمون آتش در داستان ایرانی ویس و دامین (تصحیح محجوب: ۱۴۶ به بعد) و گلستان شدن آن بر سه حکیم یهودی در زمان بُختِ نَصَر \* و داوری با آهن تفته در داستان تریستان وایزوت (ترجمهٔ خانلری: ۲۵) نیز در این مورد یادکردنی است. شاید با توجه به همین خصوصیات بوده که در دوره هایی در ایران قدیم، مانند هند، جنازه های مردگان را آتش

همی هر کسی هـر سـو آتش فـروخت یکی خسته بست و یکی کُشته سوخت (شاهنامه)

در جشنهای سده \* و چهارشنبه سوری \* نیز اهمیت آتش به خوبی نمایان است. دلبستگی و اعتقاد و احترام خاص ایرانیان نسبت به آتش موجب شده که برخی آتش را صورت خدای ایرانیان و آنان را آتش پرست معرفی کنند. پاسبانی آتش در ایران قدیم مخصوص اردیبهشت \* بوده است.

کلمهٔ «آذر» در فارسی هیئت دیگری از «آتش» و یکی از قدیمترین نامهای آن در زبانهای آریایی است. یسنای ۶۲ در ستایش آذر است و آتش نیایش که نماز مخصوص آتش است از یسنای مذکور استخراج شده است. گاهی هم آذر را ایزد موکل آتش دانستهاند (یشتها: ۱۵۹/۱). از میان گیاهان، آذرگون (= آذریون) به ایزد آذر اختصاص یافته است:

(قطران: ۲۹۵)

زخون و تف همه روزه دو دیده و دل من یکی به آذر ماند یکی به آذریون (قطران: ۳۳۱)

نهمین ماه سال و نهمین روز ماه به نام این ایزد، و آذرروز از آذرماه جشن آذرگان یا آذرجشن بوده است و در این روز مردم در آتشکدهها آتش نیایش میخواندهاند ( خرد. اوستا: ۲۰۹–۲۱۰).

تقدس و اهمیت عنصر آتش در حکمت اشراق نیز بی تأثیر نبوده است. در این بینشِ فلسفی، مؤثرِ حقیقیِ وجود، نور است. شرافت منصب خلافت، در عالم تقدس به نور اسپهبدیِ انسان، و در عالم عناصر، به آتش محسوس اختصاص یافته است؛ یعنی نور در عالم نفسانی برابرِ آتش در عالم جسمانی قرار میگیرد و از اینرو نفس انسانی در حُکم خلیفۀ کبریٰ و آتش عنصری در حکم خلیفۀ صغریٰ است (مزدیّسنا: ۲۸۰). در حقیقت، نورالانوار در فلسفۀ اشراق یا نورالنّور در تصوف، عبارت از ذات حق تعالیٰ است که برخی از عرفا (عینالقضات، مصنفات: ۴۶۵) از آن به نور احمدی و گاه نور اَحَد تعبیر کردهاند. یک روایت، مادر موسی در کودکی وی را در تنور پنهان کرده بود و خالهٔ موسی در تنور آتش کرد. موسی میان تنور نشسته بود و آتش گرد او میگردید و گزند نمیکرد ( ابوالفتوح : ۱۶۸/۱).

در تاریخ بلعمی آمده است ( ۱۱۰/۱): چون قابیل \* سخت پیر شد و صاحب فرزندان بسیار گشت، در کوههای شام ابلیس \* او را گفت: آتش بدان جهت قربانی هابیل \* را بپذیرفت که وی آتش می پرستید، تو نیز آتش را بپرست تا از تو خشنود شود و این فلک و زمین به تو و فرزندان تو باز آید. قابیل شروع به پرستش آتش کرد و فرزندان خود را نیز بفرمود تا آتش بپرستند و نخستین کسی که آتش بپرستید و آتشخانه بنا کرد قابیل بود. همین روایت در ترجمه تفسیر طبری ( ۲۰۱/۲) نیز آمده است. ابلیس نیز هنگامی که آدم \* را سجده نکرد، به آفرینش خویشتن که از آتش بود استدلال نمود ( اعراف : ۱۲) : زیرا ابلیس از جان بود و جان به روایت قرآن ( حجر : ۲۷، رحمن : ۱۵) از آتش بی دود آفریده شد.

در شعر فارسی پیرامون آتش، چه به عنوان پدیدهٔ مهمی در فرهنگ بشری و چه به عنوان یکی از عناصر اربعه، مضموناندیشیهایی شده است:

| بــدانگــه بُــدى آتش خـوبرنگ        | چو مَرتازیان راست محراب سـنگ    |
|--------------------------------------|---------------------------------|
| کـزو در جـهان روشـنی گسـترید         | به سنگاندر آتش بدو شـد پـدید    |
| ( شاهنامه : ۲۵/۱ )                   |                                 |
| دمِ آتش و آب يكسسان بىود             | چو بخشایش پاک یزدان بـود        |
| ( شاهنامه: ۳۶/۳ )                    |                                 |
| کــه آتش کـــار بـــادافـره غـای است | به آتش مان چه سوزد، نه خدای است |
| (فخرالدین اسعد گرگانی)               |                                 |
| زانکه چون آتش حمایت نبودش            | صد هزاران خون بریزد همچو بـاد   |
| (عطار: ۳۲۶)                          |                                 |
|                                      |                                 |

در تعابیر عرفانی، عشق، به علت اینکه عاشق را می سوزاند و کانون قلبش را به جوش می آورد، به آتش تشبیه شده (شرح مننوی شریف: ۱۴/۱) و پیرامون آن مضامین دقیقی بر قلم شاعران گذشته است:

۲۰

آتش

چه نغز آمد این نکته در سندباد که عشق آتش است ای پسر پند باد (سعدی: ۳۰۷)

آتش فتاد در نی و عالم گرفت دود زیرا ندای عشق ز نی هست آتشی (کلیات شمس: ۲۲۸/۶)

علاوه بر این، آتش مجازاً به معنی جهنم\* و دوزخ، تندی و تیزی، غم و اندوه سخت، بلا و مصیبت، سخن نافذ و پر اثر و شراب نیز به کار رفته است:

خاک را از باد بـوی مـهربانی آمـده ست درده آن آتش که آب زندگانی آمـده ست . (سنایی: ۸۵)

دل چون تنور پر شد که به سوز چند گـوید ... دهـن پـر آتش مـن سـخن از دهـان آتش (کلیات شمس: ۹۹/۳)

همچنین در مضامین شعری، آتش به عنوان قبلهٔ جمشید\*، قبلهٔ دهقان، قبلهٔ زردشت، قبلهٔ مجوس، بستر سمندر\*، تختهٔ زرنیخ نیز ذکر شده که اغلب یادآور بنیادهای افسانهای و اساطیری آن تواند بود. در متون اسلامی (از جمله بلعمی: ۱۹۱/۱) گاه از نور ایمان به آتش کبریٰ تعبیر شده و آتش جهنم از آن بر حذر داشته شده است. در فرهنگ ایران از قدیم برای آتش فدیه و نیاز می دادهاند و حتی، هم امروز نیز در فرهنگ عامه، به آتش و گاه به چراغ سوگند یاد می شود.

منابع: مینوی خرد: ۱۳ و ۱۰۲؛ فرهنگ ایران باستان: ۲۹/۱ به بعد؛ دیانت: ۸۰ به بعد؛ اساطیر ایران: ۶۶؛ قصص [نیشابوری]: ۳۹۴؛ یکتاپرستی: ۳۳۰؛ آیین میترا: ۲۰۲؛ تفسیر اوستا: ۶۶؛ فرهنگ ایران زمین: ۲۱۴/۱۵؛ سوگ: ۴۹؛ ایران باستان: ۲۱؛ قاموس: ۱۵؛ فروغ مزدیسنی: ۳۳؛ ری باستان: ۴۲/۲؛ ار داویرافنامه: ۱۱۴؛ ابراهیم پورداوود، فرهنگ ایران باستان، س اول: ۲۰/۲ به بعد و ۳۳ به بعد؛ اغناطیوس الصیصی، «آتش در ادبیات فارسی»، مهر: ۲۱۲/۱۲ و م. اورنگ: ۲۱/۰۲ به نیروز آذرگشسب، پشوتن، س اول: ۱/۹ و ۱۸؛ پورداوود، صدف: ۲۳۳/۱۱؛ رحیم عفیفی، م.د.۱.م. ۱۰۱۲/۷؛ پورداوود، ن.د.۱.ت.: ۲/۷۱؛ رشید شهمردان، «آتش و چهارشنبه سوری»، وحید: ۴۳۶/۱۱ بید؛ داراب هرمزدیار: ۲/۲۸؛ روانکاوی آتش: ۵۵. فرهنگ نمادها: ۹۵ به بعد؛ نهادینه ما: ۲۵۰ به بعد؛

> **آتش ابراهیم** ← ابراهیم **آتش در درخت سبز** ← شَجَر اَخضر

آتش دوزخ ← جهنم آتش طور ← تجلی؛ موسی آتش فارسی ← آتشکده (آذرفَرَنبَغ)

**آتشکد**ه /ātaškade/ واژهٔ پارسی آتشکده مرکّب است از آتش \* که مورد ستایش و احترام بوده است و «کده»از ادات مکان به معنای جایگاه و خانه. بنابراین، آتشکده به معنی خانهٔ آتش، آتشگاه، آتشخانه و اصطلاحاً محلی است که زردشتیان آتش مقدس را در آن نگهداری می کردهاند:

آن «جُنُوداً لمْ تَـرَوْها» صفزده گشت جـان او ز بـیم آتشکـده (مثنوی: ۲۳۰)

در زبان اوستایی واژهای که دقیقاً به جای آتشکده استعمال شده باشد دیده نمی شود اما در زبان پهلوی آتش مطلقاً به معنای آتشکده آمده است (مزَدیَسنا: ۲۹۱). زردشتیان ایران و پارسیان هند، آتشکده را «آذربان» و «دَرِمِهر» گویند.

در زبان دَری و در طول تاریخ، واژههای متعدد آذرکده، آتشگاه، گنبد آذر، آذر، آتشخانه و هیکل زردشت به جای آتشکده به کار رفتهاند ( مَزدیّسَنا: ۲۹۱). از سفارشهای زردشت تأسیس آتشکده و نگهبانی آن بود. دقیقی از قول گشتاسپ\* به اسفندیار\* میگوید: پس از غلبه بر ارجاسپ\*: برؤ گفت و پا را به زین اندر آر همه کشورت را به دین اندر آر از آن شهرها بت پرستان بکُش پس آتشکده کن به آیین و هُش

بنا به دعوت اسفندیار در همهٔ کشورها:

بُتان از سر کوه میسوختند 🦳 به جای بت آذر برافروختند

(شاهنامه: ۱۲۳/۶)

خود گشتاسپ نیز به روایت شاهنامه، آتشکدههای متعددی برپاکرد. از بابت نذرهایی که معتقدان می پرداختند گنجهای فراوان در برخی از این آتشکدهها گرد می آمد. به روایتِ قصهها ( خمسهٔ نظامی: ۹۷۰) اسکندر \* بسیاری از ایس آتشکدهها را بـه جـرم داشـتن گنجهای راکد ویران کرد. آتشکدهها شکل و ساختمان و مراسم ویژهای داشته و در گوشه و کنار ایران پراکنده بودهاند.

در ایران چندین آتشکده بر پا بوده که از آن میان سه آتشکده که هر کدام در ناحیهای از ایران و به طبقهای از مردم اختصاص داشتند شهرت بیشتری داشتهاند و باقی در درجهٔ دوم اهمیت بودهاند. سه آتشکدهٔ معروف عبارتاند از:

**آتشکدهٔ آذرگُشَسپ**: نام این آتشکده در پهلوی «آتور گشنسب» (Atur gošnasb) و در کتب فارسی و عربی به صورتهای مختلف آذرگُشَسپ، آذرجشنسف، آذرجشنس، آذرگشب، آذرگشسب، آذرشسب و آذرخش نیز آمده است.

آذرگُشَسپ یا آذرگشینسپ به میعنای «آتش اسب نیر» است و نه چنانکه فرهنگنویسان (از جمله برهان و جهانگیری) آوردهاند، «آتش جهنده».

بسیاری از اسناد معتبر، از جمله شاهنامه. کیخسرو \* را بر پایدارندهٔ این آتشکده و محل آن را «شیز» آذربایجان میدانند. در توصیف کیخسرو:

فرازندهٔ جوشن و زین و اسب فـروزندهٔ فـرخ آذرگشسب (شاهنامه: ۲۸۲/۵)

اما فرهنگ نویسان پارسی، به تأثیر از نظامی، تأسیس آن را به گشتاسپ نسبت داده و محل آن را نیز بلخ ذکر کرده اند که صحیح نیست. با همهٔ این احوال و با وجود اخبار فراوان، تعیین محل این آتشکده به درستی دشوار است. در بُدهِنن محل آن را در کوه اسنوند (Asnavand) \* در آتروپاتکان می دانند. احتمال دارد که این کوه همان کوه سهند فعلی باشد که در شرق دریاچهٔ ارومیه \* قرار دارد (یشتها: ۲۴۷/۲). همچنین نوشته اند که «شیز» شهری است میان مراغه و زنجان و در آنجا آتشکدهٔ بزرگی موسوم به آذرجشنسف واقع بُوَد. زردشت هم از این شهر برخاسته و از آنجا به کوه سبلان \* رفته و اوستا را تألیف کرده است. مهم این است که این آتشکده چون تولد زردشت را در آن محل می دانسته اند مقام و اعتبار مهمی پیدا کرده است. این آتشکده به سپاهیان و شاهزادگان اختصاص داشته است. شاهان پس از تاجگذاری پیاده از مداین به زیارت آن می آمدند و نذرهای فراوانی به آن هدیه می کردند. بهرام گور با سران و بزرگان، پس از رفتن به میدان جنگ خاقان، به زیارت این آتشکده شتافت. به قول فردوسی: رفتن به میدان جنگ خاقان، به زیارت این آتشکده شتافت. به قول فردوسی:

چو شُد ساخته کار آتشکده ممان جای نوروز و جشن سده

پـــرستندگان پـــیشِ آذر شـدند همه موبدان دست بر سر شـدند (شاهنامه: ۳۹۶/۷)

بهرام پس از پیروزی مجدداً به آذرگُشَسپ رفت و اموال و غنایمی را که با خود آورده بود به لشکریان بخشید و ارمغانی هم به آتشکده تقدیم کرد. به خاطر این تروتها که در شیز جمع شده بودند آن را «گنجک» نام دادهاند که معرّب آن «جزن» یا «جزنق» است (یشتها: ۲۴۶/۲). این آتشکده در سال ۶۲۴ م، پس از شکست ایران از هِرَقِل، امپراتور روم، ویران شد و گنجها و سرمایه های آن مورد دستبرد و غارت رومیها قرار گرفت.

آتشِ آذرگُشَسپ، به روایت بُندهِشن، یکی از سه شرارهٔ مینوی بوده است که به جهان خاکی برایِ امداد جهان فرود آمده و در آذربایجان قرار گرفتهاند. در شعر فارسی و به ویژه در شاهنامه، بارها به ارتباط شاهان با این آتشکده اشاره شده است و به علت اهمیت، به کرات به آن سوگند خوردهاند:

به تاج و به گاه و به خورشید و مـاه بــه آذرگشسپ و بــه مـهر و کـلاه (شاهنامهٔ بخ: ۲۶۴۲/۸)

سنایی آن را به صورت آذر شسب به کار برده است: آب و آتش نخـــوانــده او را اسب خواند ایـن صَرصَر، آتش آذر شسب (حدیقه: ۵۴۲)

علاوه بر این، در شاهنامه، آذرگُشَسپ، مشبّه بهِ تندی و تیزی و چالاکی نیز هست:

سواری به کردار آذرگشب ز کابل سوی شام شد بر سه اسپ از آتش گُسی کرد بانو گشسپ ابا خواسته همچو آذرگشب چو رستم بدیدش برانگیخت اسپ بیماد بَر او چو آذرگشسپ وزان پس نشستند گُردان بر اسپ بیراندند بَرسانِ آذر گشب

برخی فرهنگنویسان ( برهان، جهانگیری ) آذرگَشَسب را نام فرشتهای موکل بر آتش کـه پیوسته در آتش مُقام دارد دانستهاند.

آتشکدهٔ آذرفُوَنبَغ: بهصورت خورنه بغ، یعنی آذرخرّاد، آتشکدهٔ فارس، آتش فارسی و آذرخرّاد مهر نیز یاد شده است. در فصل ۱۷ بُندهِشن آمده است که این آتش را جمشید\* در کوهِ خوارزم فرو نهاد (مزدیسنا: ۳۴۰). اما روایات معتبرتر محل آن را «کاریان» فارس میدانند که به موبدان و روحانیون اختصاص داشته است زیرا موبدان از این آتش فَرّ بزرگی یافتند و این آتش بود که با دهاک (ضحّاک\*) پیکار کرد. در ادبیات مَزدیَسنا و نیز در کارنامهٔ اردشیر بابکان، از آذرفَرَنبَغ به عنوان فرشته هم یاد شده است. همچنین نام موبدی است که معاصر مأمون عباسی بوده و کتابهای دینکَرت و گجَسَتَک اَبالیش را تألیف کرده است. این آتشکده را فردوسی و فرخی و مسعود سعد به نام آذرخرداد یا آذرخرّاد نیز ذکر کردهاند. فردوسی در مورد بابک آورده است:

چنان دید در خواب کآتش پرست سه آتش فروزان ببردی بـه دست چو آذرگشسب و چو خرّاد و مِهر فــروزان چـو بهـرام و نـاهیدچهر همه پـیشِ سـاسان فـروزان بُـدی بـه هـر آتش عـود سـوزان بُـدی (شاهنامه: ۱۱۷/۷)

جمالالدین عبدالرزاق، در ترکیببند معروف خود در ستایش پیامبر، به خاموش شدن آتشکدهٔ فارس مقارن با ولادت رسول اکرم اشاره میکند:

از لطف و ز عُنفت آب و آتش انــدر عــرق و تب اوفــتاده آن بر در ساوه غوطه خـورده وین دردل فارس جـان بـداده (جمال الدین: ۱۷)

ادیب الممالک فراهانی هم در ستایش پیامبر، به آتشکدهٔ فارس اشارهای دارد: بـــرخــیز شُــتربانا بَــربَند کــجاوه کز چرخ عیان گشت همی رایت کـاوه وز شاخ شجر بـرخـوان آوای چکـاوه بگــذر بــه شـتاب انـدر از رود سهاوه کز طول سفر حسرت من گشت علاوه در دیــدهٔ مــن بـنگر دریـاچهٔ سـاوه وز سینه ام آتشکدهٔ فارس نمودار (دیوان ادیب، تصحیح وحید دستگردی: ۵۱۳)

حافظ هم از نام آتشکدهٔ فارس مضمون لطیفی پرداخته است: سینه گو شعلهٔ آتشکدهٔ فـارس بکش دیده گـو آب رخ دجـلهٔ بـغداد بِـبرَ (حافظ: ۱۶۹)

این آتشکده اغلب به خاموشی نامبردار بوده است. **آتشکده آذربرزینمهر**: بُندهِشن تأسیس این آتشکده را که بر بالای کوه ریوند\* ( در خسراسان ) قىرار دارد، بـه گشتاسپ\* نسبت داده و آورده است کـه چـون زردشتِ انوشه روان دین آورد، گشتاسپ دین او بپذیرفت و آنگاه آذربرزین را در کوه ریوند فرو نهاد. فرهنگ نویسان ایجاد آن را به «برزین» نامی از جانشینان زردشت و نیز به کیخسرو\* منسوب داشته اند. به تصریح تفسیر پهلوی «آتش نیایش» این آتشکده در ریوند ایالت خراسان، بر سر راه خراسان به یک فاصله از میاندشت و سبزوار، جای داشت. دقیقی گوید سرو کشمر\* را در کنار آن کاشتند (شاهنامه: ۶۹/۶). این آتشکده مخصوص کشاورزان بوده است و در برخی روایات هست که کار آذربرزین کشاورزی است. از یاوری این آتش است که کشاورزان در کار خود داناتر و تُخشاتر و پاکیزه ترند.

این نام در پهلوی، «آتوربورژین»، یعنی «آتش مهربالنده» و در شـعر پـارسی بـه نامهای گوناگون زیر تجلّی یافته و در ذهن شاعران مضامینی بِکر و بدیع آفریده است:

آذربرزین: فردوسی دربارهٔ لُهراسب\* (پیش از ظهور زردشت) آورده: یکی آذری ساخت برزین به نام که با فرخی بود و با بُرز و کــام (شاهنامه: ۹/۶)

(دقيقي، مَزديَّنا: ٢٣٢)

آتشكدة فارس

۲۷

آتشك**دهٔ** برزين:

به گَمِ رفتن کان تُرک من اندر زین شـد دل من زان زین آتشکـدهٔ بـرزین شـد (بو گَمِ رفتن کان تُرک من اندر زین شـد (بو شکور بلخی، مَزدیَسنا: ۳۳۵)

آتش برزين:

کسی که آتش بسرزین ندیده بسود بسدید رخش چو آتش و زلفش دمیده ریحانش (سلمان ساوجی، مزدیکسنا: ۳۳۷)

باید دانست که شمار آتشکدهها منحصر به سه آتشکدهٔ یادشده نیست. فرهنگ ویسان ایرانی شمار آتشکدههای دورهٔ ساسانی را هفت دانسته و گفتهاند که آنها را به شمارهٔ هفت ستارهٔ بزرگ ساخته بودند. در این دوره علاوه بر سه آتشکدهٔ فوق اینها را نیز نام بردهاند:

آ**تشکدهٔ آذرنوش**: برخی فرهنگنویسان آن را «نوش آذر» نوشتهاند و همان است که فردوسی جای آن را در بلخ دانسته و در لشکرکشی ارجاسپ گوید:

(شاهنامه: ۱۴۲/۶)

**آتشکدهٔ آذرآیین**: برخی آن را آذرآبتین \* منسوب به پدر فریدون \* نوشتهاند. **آتشکدهٔ آذربهرام**: نام کلّی معابد بزرگ بوده است ( ، بهرام ).

علاوه بر اینها نیز آتشکدههای مختلفی را در دورههای گوناگون نام بردهاند، از قبیل آتش کوشید، آتشکدهٔ طوس، آتشکدههای بخارا، سروش آذران و آتشکدهٔ نیمور که هر کدام از جهتی و در منطقهای طرف توجه بودهاند و بقایای برخی از آنها نیز هنوز بر جای است.

منابع: گاتها: ۲۳؛ تاریخ سیستان: ۳۵؛ اساطیر ایران: ۴۲؛ آناهیتا: ۳۲۹؛ یکتاپرستی: ۷۳؛ حسن انوری، آتشکدهٔ آذرگشسب: ۶؛ ابراهیم پورداوود، فرهنگ ایران باستان، س اول: ۲۸/۲–۲۰؛ پورداوود، ن.د.ا.ت.: ۱۰/۱۷۶؛ ایرانویچ: ۱۵۵ به بعد.

> **آتشكدهٔ شیز** ← آتشكده (آذرگُشَسپ) **آتشكدهٔ فارس** ← آتشكنده (آذرفَرنَبغ)

آ**تش موسى ← م**وسى؛ شَجَراَخضَر آ**تش نمرود ←** نمرود آ**خيلوس** يا آ**شيل ←** رويين تنى

آدم / ādam/ آدم ابوالبشر (Adam) نخستین انسان است که با صفات و القاب خلیفةالله، صفیالله، ابوالوری و معلمالاسماء نیز نامبردار است. در اشتقاق و معنی واژهٔ آدم برخی آن را مشتق از «ادیم»، برخی به معنی خاک و عدهای به معنی سرخی و گندمگونی دانستهاند. بهنظر میرسد نام «آدم» از اول اسم خاص نبوده و بعدها به علت کثرت استعمال به عَلَمیت رسیده است و دلالت یافته باشد بر نخستین انسان (اعلام قرآن: ۲۲).

بنا بر روایات یهود، خدا در پنج روز زمین و آسمان را بیافرید. آنگاه اراده کرد که در زمین جانشینی داشته باشد. روز ششم آدم را بر صورت خویش بیافرید. چون خواست آدم را بیافریند، جبر ئیل\* را به زمین فرستاد و گفت: یک قبضه گِل برگیر، تر و خشک، از هر لونی، سیاه و سفید، سرخ و زرد و سبز، شور و شیرین، تا تمام این خلق را از گِل بیافرینم. زمین، جبرئیل را به خدای سوگند داد که از من برنگیری. جبرئیل به سوی خدا بازگشت. آنگاه میکائیل\* و پس از او اسرافیل\* مأمور شدند که آنها نیز به همین گونه دست خالی بازگشتند. آنگاه خداوند عزرائیل\* را مأمور این کار کرد و از او خواست که با خشونت یک قبضه گِل برگیرد. عزرائیل بدان گونه که خدای گفته بود یک قبضه خاک به قهر بر گرفت که چهل ارش ستبری آن بود و میان مکه و طایف فروریخت. عزرائیل به بوده است (بلعمی: ۲۰/۱).

خدای تعالیٰ بر خاک آدم چهل روز باران اندوه ببارانید و یک ساعت باران شادی؛ آنگاه گِل آدم به کمال قدرت بپالایید و از آنچه صافیتر بود آدم را بیافرید و از باقی، درخت خرما را. از اینرو پیامبر اسلام گفت: خرما را نیکو دارید که آن عَمَّت شما است ( قصص [سورآبادی]: ۵). آدم از خاک هفت زمین آفریده شد، هر عضوی از او از زمینی. عطسهٔ آدم: پیش از آنکه خدای تعالی جان در کالبد آدم آورد، چهل سال میان مکه و طایف افکنده بود به صورت صَلصال [گِل خشک]. آنگاه روح در تن او دمید. چون جان به کالبد وی دمید و به سرش بگذشت آدم عطسه داد. جبرئیل بالای سرش ایستاده بود و آدم

گفت: ای آدم بگو اَلْحَمدُلِلْه. چون بگفت خدای تعالیٰ گفت: یَرْحَمُکَ رَبُکَ و لِلْاِکَ خَلَقْتُکَ سَبَقَتْ رَحْمَتی غَضَبی ( قصص [سورآبادی]: ۶). آدم چشم باز کرد خود را در بهشت دید.

آدم از چه آفریده شد؟ قرآن جایی میگوید: از تُراب (حج: ۵)، جایی از طینِ لازِب (صافات: ۱۱)، جایی از حَمَّا مَسْنون (حجر: ۲۶ و ۲۸ و ۲۳) و جایی از صَلصال (رحمن: ۱۴). بلعمی ( ۲/۱ - ۷۱) در توجیه این مسئله آورده است: اما ایدون گفتند که نخست خاک بود، از هر لونی، چنان که گفت: اِنَا خَلَقْنا کُم مِنْ تُرابِ، آن خاک را تَر کردند، «طینِ لازِب»شد، آن گِل را مدتی گذاشتند تا سیاه شد، «حَمَّامَسنون» شد. آفتاب بر آن بتافت، «صَلصال» شد. بعد خداوند آدم را بر صورت خویش آفرید، صورتی به غایت نیکو. چهل سال کالبد آدم در زمین افکنده بود، در آنجا که امروز خانهٔ کعبه است. فرشتگان بر یافت. به فرشتگان گفت که بر او راز زمین بیرون کنیم.

عَلَّمَ الأسماء: چون جان در كالبد آدم در آمد، خدا نام همهٔ چیزها آدم را تعلیم كرد و او رابر تخت كرامت نشاند ( قصص [سورآبادی]: ۶). فرشتگان را چون علم او مسلّم گشت، خداى گفت: آدم را سجده كنيد. همه سجده كردند مگر ابليس ( بقره : ۳۴، اعراف : ۱۱ ) كه سر باز زد. خدا به ابليس گفت : چه چيز تو را بازداشت كه مخلوق مرا سجده نكنى؟ گفت: من برتر از آدمم، مرا از آتش آفريدى و او را از گِل. آنگاه خداى تعالى فرشتگان را امر كرد كه تخت او به بهشت برند و هشت بهشت او را مباح گردانيد و حوّا \* را از پهلوى چپ او بيافريد و گفت گرد اين درخت مگرديد ( ) ميوهٔ ممنوع ). به روايت تورات، خدا انديشه كرد كه مبادا آدم به درخت حيات دست درازى كند و جاودان گرد.

گناه نخستین: حوّا به وسوسهٔ ابلیس که به کمک مار \* و طاووس \* به بهشت راه یافته بود چند دانه از آن میوهٔ ممنوع \* بخورد و به آدم نیز داد. از تورات ( سفر پیدایش، باب ۳، آیه ۹۱ به بعد) چنان بر می آید که گویی آدم با خوردن میوهٔ مّنهی، عارف نیک و بد و رقیب خداوند گشته بود. چون آدم و زنش از آن درخت بچشیدند خود را بر هنه یافتند (اعراف : ۲۲). از یک دیگر می گریختند و شماخه های درختان بر سر آنها فرود می آمد. آدم می گریست. ندا آمد: نه تو را می گفتم که پیرامون آن درخت نگردید! آنها استغفار کردند. توبهٔ ایشان پذیرفته شد. آنگ اه ندا آمد که اکنون از بهشت بیرون روید ( قصص اسورآبادی]: ۸). میان آن دو تفرقه افتاد. بنا بر برخی روایات توبهٔ آدم پس از هبوط به زمین و در هندوستان بود. هبوط آدم: آدم به سرندیب \* هبوط کرد و حوّا به جدّه و صد سال از یکدیگر جدا ماندند. پس از آن حوّا از جدّه و آدم از سرندیب عازم کعبه شدند و در عرفات \* یکدیگر را شناختند. آدم در منی \* [=منا] تمنای آمرزش کرد. حدودالعالم (تصحیح ستوده: ۱۶۵) بنای مکه را به آدم و اتمام آن را به ابراهیم (ع) نسبت داده است. بلعمی ( ۵/۱) آورده است: و ایدون گویند که نخستین کسی اندر زمین آمد آدم بود و او را گیومرث \* خواندند.

رنج آدم در زمین آغاز شد. جبرئیل به او نوشتن و زراعت و بافندگی و خانه ساختن و تهیهٔ وسایل زندگی بیاموخت. آدم از آهن تنوری ساخت که تاگاه نوح بماند. بسیاری از میوه ها را برای نخستین بار آدم در هندوستان بکِشت و از آنجا به سایر قسمتهای جهان پراکنده گشت. خدای آدم را گرامی کرد و مُلک همهٔ زمین بدو داد و از هر چه بر زمین بود، از چهارپای و نخچیر و مرغ و همهٔ جانوران، فرمانبردار او کرد و هر چه در زمین بود همه مسخر او گردانید. آدم در نهصد و سی و نه سالگی وفات کرد. (اعلام قرآن: ۶). چون بمرد، فرشتگان سوگواری کردند و آفتاب و ماه شش روز منخسف بود.

داستان آدم در فرهنگ اسلامی و در پهنهٔ عرفان و شعر فارسی تبلور و نمود خاصی یافته است، به خصوص برخی دریافتها از قصهٔ آدم در خور توجه است.

بهشت هشت است و دوزخ هفت. بهشتِ اول ضدی ندارد و بهشتهای دیگر در برابر هفت دوزخ هستند. آدم و حوّا در آغاز در بهشت اول بودند که در آن وجود نبود و آن را دوزخی نیز در مقابله نبود. با خطاب «کُن» از بهشت اول به بهشت دوم آمدند و از آسمان عدم به زمین وجود پایین آمدند. در این بهشت گرسنگی و تشنگی و برهنگی و جز آن نبود. به آنان گفتند به درخت مزاج ( ← میوهٔ ممنوع ) نزدیک نشوید. شیطان وسوسه کرد. این بهشت محتاج شدند و گرسنه، از آسمان تفرید به زمین ترکیب آمدند. در اینجا از این بهشت محتاج شدند و گرسنه، از آسمان تفرید به زمین ترکیب آمدند. در اینجا از ( الانسان: ۳۰۰). همین کتاب ( ۱۴۹ ) آورده: بدان که چنانکه در عالم کبیر آدم و حوّا و ابلیس هستند، در عالم صغیر هم هستند. انسان عالم صغیر است و عقل، آدم این عالم است و جسم، حوّاست و وهم، ابلیس است و شهوت، طاووس است و غضب، مار است و اخلاق نیک، بهشت است و اخلاق بد، دوزخ است و قوتهای روح و قوتهای راست و اخلاق نیک، بهشت است و اخلاق بد، دوزخ است و قوتهای روح و قوتهای

قصهٔ آدم، نخست ساخته و پرداختهٔ سومریان است ( اعلام قرآن: ۲۱) و بعد داستانهای

آدم

بابلی آن را تکمیل میکند. یهودیان در بابل<sup>\*</sup> با این قصه آشنا شدند و مطابق با دوزخ خود در آن تصرفاتی کردند و برای نشان دادن عمق تاریخ و معیشت خویش، تودات را با داستان آدم شروع کردند. قصهٔ آدم و حوّا با سایر قصص تودات، به وسیلهٔ یهودیان مهاجر در عربستان رواج یافت. قرآن بسیاری از زواید داستان آدم را حذف و به برخی دیگر از قسمتها به اجمال نظر کرده است. مفسرین قرآن اغلب برای تکمیل داستان به تودات توجه داشتهاند. تجلّی روایات مختلف مربوط به آدم در ادب فارسی، چشم انداز دلپذیری یافته و بخصوص در شعر حافظ و بسیاری از عرفا از باریکاندیشی و طنز تلخی برخوردار است. سرشت آدم:

دوش دیدم که ملایک در میخانه زدنـد گـل آدم بـسرشتند و بـه پـیانه زدنـد ( حافظ: ۱۲۴ )

بر در میخانهٔ عشق ای مَلک تسبیح گوی کـاندر آنجـا طـینت آدم مخـمّر مـیکنند (حافظ: ۱۳۵)

انوری در مدح فخرالسادات مجدالدین سروده است: بسته دستِ «خَلَقْتَنی مِنْ نار» بأس او بر «خَلَقتَهُ مِن طين» (انوری: ۲۷۷۱) آتش خـاطرت نموده قـيام به جواب «خَلَقتَهُ مِنْ طين» (انوری: ۳۸۳/۱)

چل صبح آدم همدمش، ملک خلافت زآدمش هم بود اسم اعظمش، هم علم اسما داشته (خاقانی: ۳۸۵) بوالبشر کاو «عَـلَّمَ الأسـما» بگ است صد هزاران علمش اندر هـر رگ است (مثنوی: ۷۶/۱)

عطسهٔ آدم: من عطسهٔ آدم شده، یعنی که عیسی دم شده دارای جام جم شده، در دیر دارا داشته (خاقانی: ۳۸۳) به سرّ عسطسهٔ آدم به سنّت الحسمد به هیکلش که یدالله سرشت زآب و تراب (خاقانی: ۵۰)

| ٣                                                            | آدم                                                                                                 |
|--------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------|
| اینت خَلَف کَز شرف عطسهٔ او بود باب<br>( خاقانی: ۴۴)         | عطسهٔ او آدم است عـطسهٔ آدم مسـيح                                                                   |
| فاخته الحمد خواند گفت که جـاوید مـان<br>(خاقانی: ۳۳۱)        | خاک چو آدم ز باد زنده شد و عطسه داد                                                                 |
|                                                              | گناه نخستين:                                                                                        |
| مـا را چگـونه زیـبد دعـوی بـیگناهی<br>( حافظ: ۳۴۸)           | جایی که برق عصیان بـر آدم صـفى زد                                                                   |
| کآتش اندر گنه آدم و حوّا فکنم<br>( حافظ: ۲۳۹)                | از دل تنگ گنهکار بر آرم آهـی                                                                        |
| نــعر.ها از حکــم سـابق کَـالصَّلا اَصْـحابنا<br>(سنایی: ۴۲) | ظاهرا بر جسم آدم خوانده کز گندم مخور                                                                |
| جــفت او حـوًا نكـوتر قـصد او دارالفُـنا                     | چون پدید آمد ملال آدم از حور و قصور                                                                 |
| (سنایی: ۴۲)<br>گــــناه اول ز حــوّا بــود و آدم<br>(سعدی)   | حدیث عشق اگر گویی گـناه است                                                                         |
| . دروغ اندیشهدن و دروغ گفتن است. بدین                        | در اساطیر ایرانی نیز گناه نخستین مرد و زن<br>علت روان ایشان تاتن پسین در دوزخ خواه<br>خروج از بهشت: |
| آدم بــــهــشــت روضــهٔ دارالسـلام را<br>( حافظ: ۶)         | در عیش نقد کوش که چون آبخـور نمـاند                                                                 |
| پدرم نیز بهشت ابـد از دست بهشت<br>( حافظ: ۵۹)                | نه من از پردهٔ تقوا به در افتادم و بس                                                               |
| من چرا مُلک جهان را به جوی نـفروشم<br>( حافظ: ۲۳۴)           | پدرم روضهٔ رضوان به دو گندم بـفروخت                                                                 |
| آدم آورد دریــــن دیــر خــرابآبــادم<br>( حافظ: ۲۱۶)        | من مَلک بودم و فردوس برین جایم بـود                                                                 |
| آدمصفت از روضهٔ رضوان بـه درآیـی<br>(حافظ: ۳۵۲)              | هشدار که گر وسوسهٔ عقل کنی گوش                                                                      |
|                                                              | گريه آدم:                                                                                           |
| هفتصد سال از جگر خون راند بر سنگ و گیا<br>(سنایی: ۴۱)        | نیم روز انـدر بهشت آدم عـدیل مُـلک بـود                                                             |

آدم

آدم از یک دانه سیصد سال خون از دیده ریخت تا اجازت آمدش کان دانـه گـر خـواهـی بکـار چون بدر او بود ما را نیز این میراث ازوست چون توانی بود بیغم لقمهای را خواستار (عطار: ۷۷۶) گر مدحتش به خاک سرندیب اداکنم 🦳 کیوتر ز خیاک آدم و حیوًا بیرآورم (خاقاني: ۲۴۷) ميوة ممنوع: تاریخ این حکایت گر از تو باز پـرسند سر جملهاش فروخوان از مـيوهٔ بهشـتی (حافظ: ۳۷۴) خُرد مشهار گنه را که گناهی است بـزرگ گــندمی کــرد ز فـردوس بـرون آدم را (صائب: ۹۳) حسنی که همچو دانهٔ آدم فریب نیست صائب غمیزند نمکی بر جراحتم (صائب: ۲۷۶) مگذر ز حسن گندمی و بگذر از بهشت زين برق فتنه خرمن آدم سياه شد (صائب: ٥٧٥) سجدهٔ آدم: بــرخـيز كـه آدم را هـنگام نمـود آمـد اين مشت غباري را انجم به سجود آمد (اقبال لاهوري: ١٣۴) مــــقام بــــندگی دیگـــر مـــقام عــاشق دیگـر ز نوری سجده میخواهی ز خاکی بیش از آن خواهی (اقبال: ۱۲۹) ظلوم جهول و ندامت آدم: ( ← اعراف ٢٣) ظلم کردم ز جهل بر تن خویش پدرم هـم جـهول بـود و ظـلوم (انورى: ۳۸۳/۱) ور نه آدم کی بگفتی با خدا ربَّــنَا إنَّــا ظَــلَمنَا نَــفْسَنا (مثنوی ۲۹۴/۶) تهي بودن جسم آدم: خویش را آدم اگر خالی شمرد نسور بزدان در ضمیر او عرد (اقبال: ۱۸۳)

با توجه به سرگذشت آدم، در شعر فارسی ترکیبات و واژههایی پدید آمده که برخی از آنها در خور توجهاند. آدم و هندِ معنی: من همی در هـند مـعنی، راست همـچون آدمـم وین خران در چین صورت گوژ، چون مردم گـیا

( خاقانی : ۱۸ )

آدمكده:

آدنا

نور ز آهک پارهها تابان شده همچو از آب و گِـل آدمکـده (مثنوی: ۳۰۶/۴)

آدمستان:

خاک از پس مدت فراوان آدم زنو گشت و آدمستان (واله هروی، لغتنامه)

نمادهای مربوط به داستان آدم و حوّا در هنر غرب، به ویژه در قرون وسطا انعکاس فراوان یافتهاند.

منابع: مجمل التواريخ و القصص: ١٨١؛ تفسير طبری: ٢٤/١ و ٥٤/٢٥؛ قاموس: ٢٥ مروج: ١٩/١؛ يعقوبی: ٢/١؛ فصوص: ٢٨ و ٣٣٩ روضة الصفا: ٢٣/١؛ قصص [نجار]: ٨؛ قصص [نيشابوری]: ٢ جبيب السير: ١٧/١؛ ثمار القلوب: ٢٩ أفرينش و تاريخ: ٦/٧؛ تحقيق در تفسير ابوالفتوح: ٦/١ بامع الاسرار: ٢٧٢ و ٣٣٧؛ شرح شطحيات: ٢٣٦ و ۶۶٠ منطق الطير: ٢٥ و ٣٠٠؛ مآخذ قصص: ١٩٧٠ القصص: ٢٧٦؛ گزيدة اوپانيشادها: ٢٢٢؛ معجم الالفاظ: ٣٣؛ ديار شهرياران: ٢/١٠٩٠؛ مهر نيمروز: ٢١ رشيد عيوضی، «ابليس و شيطان در مدارک اسلامی»، ن.د.ا.ت.: ٢٥/٥٠؛ رضا انزايی نژاد، «چهره پيامبران و قصص قرآن»، ن.د.ا.ت.: ٢٢/٢٢ به بعد؛ احسان يار شاطر، «افسانهٔ خلقت در آثار مانوی»، يغما: ١٩٣٢ به بعد؛ فرهنگ نمادها ٨٥ به بعد؛ فرهنگ تلميحات: ١٥ به بعد؛

> **آدنا** /ādnâ/ به روایتی نام مادر حضرت ابراهیم\*

> > **آذر** ← آتش **آذر** (پدر ابراهیم) ← آزر

آذرروز

آذربرزینمھر ← آتشکدہ آذربھرام ← بھرام

**آذرجشن** /āzarjašn/ آذرروز، روز نهم هر ماه است. در این روز از آذرماه طبق سنّت ایران باستان جشنی بوده است موسوم به آذرجشن که آن را عید آتش نیز گفتهاند و به نام فرشتهٔ <sup>\*</sup> آذر که به همهٔ آتشها موکل است به این اسم موسوم شده است.

گویند زردشت امر کرد در این روز به زیارت آتشکده ها بروند و قربانیها به آتش نزدیک کنند و در امور عالم به مشاوره بپردازند. در این روز مو ستردن و ناخن چیدن و به آتشکده رفتن را نیک می دانسته اند. به نظر می رسد گرامیداشت آتش در این جشن با سردی هوا و لذت بخش بودن آن در فصل زمستان بی ارتباط نباشد؛ چنان که از این ابیات پیداست:

دست آذرمه از کمان هـوا تيرها زد چو ناوک دلدوز (ازرقی هروی) آذر بفروز و خانه خوش کـن ز آذر صــــنا بـــه مـــاه آذر (مسعود سعد: ۶۵۷)

**منابع:** آثارالباقیه: ۲۹۵؛ جهانگیری: ۹۸/۱.

**آذرخرّاد؛ آذرخرداد ب** آتشكده (آذرفَرَنبَغ)

آذر، نام فرشتهٔ موکل بر آتش \* است که روز نهم هر ماه شمسی به نام این ایزد موسوم آذر، نام فرشتهٔ \* موکل بر آتش \* است که روز نهم هر ماه شمسی به نام این ایزد موسوم است. از سلمان پارسی نقل کردهاند: روزی است پسندیده و خوابهایی که در آن دیده شود همگی صادق باشد و همان روز به وقوع پیوندد. پارسیان گویند روزی سبک است و از امام صادق (ع) نقل شده که روزی شایسته، سعد و مبارک است از آغاز تا پایان. برای سفر و هر چه خواهی نیک است. هر کس در این روز مسافرت کند ثروتی فراوان به دست آورد و در سفر خود با خیر کامل روبهرو شود. در این روز حاجتها برآورده شوند. آذرروز در فروردین و اسفند نحس، در اردیبهشت و مهر و آبان و آذر میانه، و در

**آذر فَرَنَبغ** 

خرداد نیک است. روز نهم از آذرماه عیدی است به نام آذرجشن <sup>\*</sup>که به علت تطبیق نام ماه با روز، در روزگاران کهن، آن را جشن میگرفتند.

منابع: آثارالباقیه: ۲۹۵؛ عبدالامیر سلیم، «سیروزه در حدیث شیعه»، ن.د.ا.ت.: ۲۶۳/۲۶؛ «سی روزهٔ آذر باد مارسپندان»، ترجمهٔ م. بهار، مهر، س دوم، (دی ۱۳۱۳): ۸۲۳/۸.

> آذر فَرَنَبغ ← آتشکد، آذرگان ← آتش آذرگُشَسپ ( \_ گشنسب ) ← آتشکد، آذرمهر ← آتشکده (آذربرزین مهر ) آذرنمرود: ← نمرود آذرنوش ← آتشکده

آرارات /ārārāt نام کوههای آتش فشان در آذربایجان که به ترکی، آغری (آگری) داغ (به معنی سراشیب)، به ارمنی ماسیس یا مازیک (=ماسیک) و به فارسی کوه نوح نامیده می شود. اروپاییان آن را آرارات (= آراراط) می خوانند زیرا این نام به زبان عبری در اصل نام سرزمین «اورارتو» بوده و بعدها نام کوهی شده است. احتمال داده اند این کوه همان مزیشونت (mazišvant) اوستایی باشد که به معنی دارندهٔ بزرگی است (یشتها: ۲۲۵/۲). بنا به مندرجات تورات ( سفر پیدایش، باب هشتم ) کشتی نوح \* پس از طوفان بر بالای آن نشست. به همین جهت آن را همان «جبل جودی \*» یا «جودی داغ» می پنداشتند که در نزدیکی جزیرهٔ ابن عمر (امروز جیزره نامند) در بین النهرین واقع شده و تحقیقاً کوه دیگری غیر از آرارات است. به جودی

منابع: قاموس: ۳۰؛ استرک تشتر، دانشنامهٔ ایران و اسلام.

**آرس** /âres/ خدای جنگ در اساطیر یونان، و در ایران، بهرام\*.

**آرش** /āraš/ آرش یا ارخش (Erekhsha) همان آرش شیواتیر است که در مجمل التواریخ و القصص ( ۹۰ ) از او یاد شده و در ادبیات فارسی علاوه بر صفت شیواتیر، به کمانگیر نیز معروف است. شیواتیر (شواتیر) ظاهراً همان شیپاکتیر (Shepāktir) پهلوی است که سختکمان و دارندهٔ تیر تیزرو معنی میدهد و شیواتیر کسی است که تیر او یا خود او همچون شیوا<sup>\*</sup> ( یکی از سه ایزد بزرگ هند که بسیاری از صفاتش مانند ایزد تیر است ) میباشد.

اصل داستان آرش از اوستا است که با تفصیل بیشتر در مدارک تاریخی و روایات دیگر نیز نقل شده است. پس از غلبهٔ افراسیاب<sup>\*</sup> بر منوچهر<sup>\*</sup>، بر این قرار دادند که در یک مصالحه مرز ایران و توران<sup>\*</sup> را با پرتاب تیر یکی از پهلوانان ایرانی معیّن کنند. آرش شیواتیر به این مهم گمارده شد. در این هنگام فرشتهٔ سفندارمذ<sup>\*</sup> حاضر آمد و امر کرد تا تیر و کمانی برگزینند و آنگاه آرش که مردی شریف و حکیم بود حاضر آمد و به قوّت خداداد، دست به کمان برد و با همهٔ نیروی خود از فراز کوه رویان (= البرز<sup>\*</sup>) به سوی دورترین نشانه ها تیری پرتاب کرد. او چنان نیرویی برای پرتاب این تیر سرنوشتساز به کار گرفت که با پرتاب آن تیر، زندگیاش نیز از کمانِ تن جستن کرد و در راه آرمان نویش در دم جان سپرد. تیر آرش را ایزدِ باد<sup>\*</sup> در سرزمین فرغانه بر تنهٔ گردویی کهنسال که در همهٔ عالم از آن درختی بزرگتر نبود فرود آورد و آنجا مرز ایران و توران شد. نوشتهاند که از جای پرتاب تیر تا آنجا که افتاد هزار فرسخ بود. فخرالدین اسعد گرگانی در اشاره به این واقعه گفته است:

ازآن خسوانسند آرش را کسانگیر که از آمل به مرو انداخت یک تیر (ویس و رامین، چ کلکته: ۲۸۰) آرشگهرم ولی چو برگردد بخت در معرکه پیکان پر از تسیر افستد (خسروی، لغتنامه)

شاعر معاصر، سیاوش کسرایی، این داستان را در شعر زیبایی جاودان کرده است که در آن، آرش به عنوان مظهر قهرمانی و وطن خواهی تصویر شده است.

بیرونی ( آنارالباقیه: ۵۰-۲۴۹) یکی از وجوه تسمیهٔ جشن تیرگان<sup>\*</sup> را در روز سیزدهم تیرماه همین قضیهٔ تیرانداختن آرش برای تعیین مرز ایران و توران ذکر کرده است. ابوریحان نوشته است آرش، قبل از پرتاب تیر برهنه شد و گفت: تمام بدن من سالم است و من پس از پرتاب تیر، پارهپاره خواهم شد. من خود را فدای شما کردم. اما در تاریخ طبری و طبقات ناصری ( ۱۴۰/۱ ) آمده است که آرش، بعد از آن، بهریاست تیراندازان منصوب شد. روز پرتاب تیر، روز سیزدهم تیرماه، یعنی تیرروز<sup>\*</sup> بود که اصطلاحاً

آرمانشهر

«تیرگان کوچک» نامیده می شود و در روز چهاردهم (گوشروز) که تیرگان بزرگ است خبر اصابت تیر به هدف آورده شد.

در اوستا، در «تیر» یا «تشتریشت» (کردهٔ ۹) تشتر بىراى آبآفـرینى، در یکـى از تجلیات خود، به صورت تیرپرّان و مانند تیر آرش وصف شده است. فردوسى هم «تیر آرشى» به کار برده است:

به زیر پیِ آن کـه هست آتـشی که شامیش گرزست و تیر آرشی (شاهنامهٔ بخ: ۱۵۲۸) چون او به نیزه زند دست روح قارن و مویه چون او به تیر برد شست جان آرش و شیون (قاآنی: ۶۱۶)

در شاهنامه به آرش دیگری بازمیخوریم که فرزند کیقباد \* بود و بنا بس نـقل فـردوسی اشکانیان از نسل او بودند. این «کیآرش» همان «کویآرشن» اوستا، پسر «کیاپیوه» پسر «کویکرات» (کیقباد) است و او را نباید با آرش شیواتیر اشتباه کرد. از چند آرش دیگر هم نام برده شده است. ( فرهنگ نامهای شاهنامه: ۷ به بعد ).

منابع: یشتها: ۲۳۴/۱؛ مینوی خرد: ۱۲۹؛ دیار شهریاران: ۱۱۲۶/۲؛ سوگ: ۹۵؛ احمد تفضلی، دانشنامهٔ ایران و اسلام؛ حماسه سرایی: ۵۸۸؛ داستانهای ایران باستان: ۱۱ به بعد؛ فرهنگ نامهای شاهنامه: ۷ به بعد.

**آرمان شهر** /ārmānšahr/ آرمان شهر، اُتوپیا (utopia)، یو توپیا، مدینهٔ فاضله، ناکجا، ناکجاآباد و ابر شهر، جامعهٔ آرمانی و خیالیای است که در آن همه چیز بر وفق مراد و زندگی توأم با کامروایی و خو شبختی تصور شده است.

طرح چنین شهری نخست توسط افلاطون \* فیلسوف یونانی ریخته شد. او در کتابهای سیاست و جمهور خود بنیاد آرمانشهری را تصور کرد که طبقات خاصی، از جمله پیشهوران، سربازان، فیلسوفان و قاضیان در آن از جایگاه ویژهای برخوردارند و دو گروه یعنی غلامان و شاعران را به آن راهی نیست. در چنین شهری مردمان در کمال سعادت و آرامش و به دور از بدبختی و فقر و تباهی خواهند زیست.

این فکر که همواره یکی از آرزوهای بشر بوده است در دوران اسلامی با عنوان «مدینهٔ فاضله» در اندیشهٔ حکما مطرح شد. کتاب آراء اهل المدینة الفاضله اثـر فـارابـی (م. ۳۳۹) اتوپیای فلاسفهٔ اسلامی است. در اروپل توماس مور (Thomas More) ( ۱۹۲۸–۱۵۳۵) انگلیسی در سال ۱۵۱۶ کتابی با عنوان اتوپیا (Utopia) نوشت و جامعهٔ آرمانی خود را در آن ترسیم کرد که سخت شهرت یافت. اهمیت و شهرت این کتاب به جایی رسید که اتوپیا اسم عامی شد برای همهٔ آرمان شهرها و جامعه های خیالی که فلاسفه و مصلحان اجتماعی طرح آن را پیشنهاد می کردند. اتوپیانویسی پس از این کتاب رواج یافت و کتابهای متعددی در این زمینه نوشته شدند ( ) دافا. یو توپیا ) و ادبیات آرمان شهری راگستردش دادند. در زبان فارسی رمان دیوانگان ( ۱۳۰۳ ش ) به قلم صنعتی زادهٔ کرمانی را در زمرهٔ ادبیات آرمان شهری دانسته اند. در این رمان «کشور خِرَد» که در عالم هیپنو تیسم ترقیات دوهزار سال را به آدمی نشان می دهد آرمان شهر مطلوب معرفی شده است.

اشاره و تعریض به آرمانشهر افلاطون در شعر معاصر بیش و کم هست: شهر افلاطون ابـله دیـده تـا پسکـوچه هـایش گشته، وز آن بازگشتم، مـیکند خمـرش خمـارت مـا غـلامانیم و شـاعر، در فـنون جـنگ مـاهر مـا غـلامانیم او شـاعر، در فـنون جـنگ مـهسازیم، ای ابـله نـثارت سنگ، چون اُردنگ مـیسازیم، ای ابـله نـثارت ( تو را ای کهن بوم و بر: ۲۲۲)

جای دیگر: بدینسان با خیال آرمانشهر چه خندستانه اندیشد فلاطون (همان: ۳۲۵)

**منابع:** سیر حکمت در اروپا: ۲۶؛ دا.فا.: یو توپیا؛ فرهنگ تلمیحات: ۸۳؛ فرهنگ اصطلاحات ادبی: ۱۶؛ فرهنگنامهٔ ادبی: ۳۲؛

آز /āz/ در اوستا «آزی» دیو<sup>\*</sup> حرص و طمع است. در بُندهِشن «آز» دیوی است که همه چیز را فرو بَرَد و اگر چیزی نصیبش نشود خود را بخورد (یشتها ۲۰۴/۲) و اگر تمام اموال جهان به او داده شود سیر نمی شود. این دیو مهمترین همدست اهریمن \* در نبرد با اهورامزدا \* شناخته شده است. آز به مثابه درختی است که رذایل دیگر مانند خشم و رشک شاخههای آن هستند و مجموع این صفات که موجب تبعیض و تفوق یکی بر دیگری است آدمی را به پشتیبانی اهریمن، از یاری خیر منصرف میکند. از این دیو در قسمتهای مختلف اوستایاد شده و یکی از دشمنان آذر \* است. فردوسی دربارهٔ دیو آز بسیار سخن گفته است و همیشه آن را ریشه و اساس بدیها (ام الفساد) و سالار دیوان شمرده است. ضحّاک \* و افراسیاب \* وبسیاری دیگر در شاهنامه بر اثر آز به تبه کاری می افتند. به نظر می رسد فردوسی در ارائهٔ این مطلب به منابع پهلوی و اوستایی نظر داشته و بر مبنای همان منابع آن را دیو شمارهٔ یک معرفی کرده است:

چنین داد پاسخ به کسری که آز ستمکاره دیوی بود دیـر سـاز (شاهنامه: ۱۹۶/۸)

نيز ← لغتنامه: آز.

در داتستان دینیک ( بخش ۳۷، بندهای ۵۰–۵۲) سیاههای از دیوان به سرکردگی «آز» آمده که چهارتن از آنان یعنی آز، نیاز، خشم و ننگ در شاهنامه هم به همین صورت ذکر شدهاست.

در فصل هشتم مینوی خرد هست که در روز رستاخیز \* پس از اینکه دیوان نیست و نابود شدند، سه فرشتهٔ طراز اول دیو آز را از میان خواهند برد. در همان کتاب بخشهای ۹۵ و ۱۶ در فصل دوم، هیولای آز به گونهای معرفی شده که آدمی را فریب می دهد و در وی انگیزهای به وجود می آورد که دنیا و لذایذ آن را بر همه چیز مقدم بدارد و آنچه را قابل لمس و دیدن نیست، به دست فراموشی بسپارد. فر دوسی، دو دیو آز و نیاز را برادر توأمان می داند که باز اصل آن از مینوی خره متأثر است. دیو آز (حرص) در آثار اخلاقی و از عوارض تملک و ناشی از احساس تبعیض در توزیع ثروت و برخورداری از امکانات و در نتیجه، موجب سنگدلی و میل به تبهکاری در جهان اسطورها است (افریقا: ۱۹۸) و در اساطیر غالب ملل در شمار رذایل مذمت شده است. در فارسی و بخصوص در چشم و در نتیجه، موجب سنگدلی و میل به تبهکاری در جهان اسطورها است (افریقا: ۱۹۸) و ناصرخسرو، شاعر و منفکر قرن پنجم، آز با منفورترین چهرها تجلی یافته و گاهی از آن

آز تو دیو است چندین چون رها جویی ز دیو تو رها کن دیو را تـا زو بـباشی خـود رهـا ( ناصرخــرو : ۴۹۴ )

و گاهی به نهنگ: این آز نهنگیست همان به که نپرسد از گرسنگی خود ز حرامی و حلالی (ناصرخسرو: ۴۲)

| آزر ۴۱                                                                                                                                                                                                                                       |  |  |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--|--|
| سنايي هم قريب به همين مضمون تعبيري دارد:                                                                                                                                                                                                     |  |  |
| تا دهان دارد گشاده اژدهای حرص تو چون نهنگ اندر کشد آزت همه ملک جهان<br>(سنایی: ۴۵۵)                                                                                                                                                          |  |  |
| جای دیگر در چشم کمال اسماعیل، اَز همانند اَتش تجسم یافته است:                                                                                                                                                                                |  |  |
| میان پنبه و آتش کسی چو جمع نکـرد چه میکنی سرچون پــنبهزار و آتش آز<br>(کمال اسماعیل: ۲۲)                                                                                                                                                     |  |  |
| مضمون دیگری از همین شاعر:                                                                                                                                                                                                                    |  |  |
| آز توست اینکه همه چیز تو را نـایاب است آز کم کـن تـو کـه نـرخ همـه ارزان گـردد<br>(کمال اسماعیل: ۸)                                                                                                                                          |  |  |
| بالأخره لشكر آز، بهنظر ناصرخسرو می تواند آدمی را به اسارت خویش در آورد و تمام<br>آزادیهای فردی و جمعی را از او سلب نماید:                                                                                                                    |  |  |
| با آز هگرز دین نیامیزد تو رانده ز دین به لشکر آزی<br>(ناصرخسرو: ۳۹۷)                                                                                                                                                                         |  |  |
| ر میں ان                                                                                                                                                                                                 |  |  |
| شاعر خود تن به بندگی آز نمیدهد و به شادی و توانگری میرسد:                                                                                                                                                                                    |  |  |
| آزاد شــد از بـندگی آز مـرا جــان آزاد شو از آز و بزی شاد و توانگر<br>(ناصرخسرو: ۱۳۴)                                                                                                                                                        |  |  |
| <b>منابع:</b> اساطیر ایران: ۸۷؛ مینوی خرد: ۱۴۹؛ الانسان: ۱۴۹؛ داستان داستانها: ۱۸۳؛ مهدی غروی.<br>«پژوهشی در شاهنامه»، هنر و مردم (مهر ۱۳۵۵): ۵۴/۱۶۸؛ رشید عیوضی، «مظاهر شرّ در<br>آیین زردشتی»، ن.د.ا.ت.: ۱۵۲/۱۸؛ پژوهشهایی در شاهنامه: ۱۹. |  |  |
| آزر /āzar/                                                                                                                                                                                                                                   |  |  |
| به استناد آيه ٧۴ سورة انعام «وَ إِذْ قَالَ إِبْرَاهِيمُ لِأَبِيهِ أَزَرَ اَتَتَخِذُ أَصْنَاماً أَلِهَةً» (كفت ابراهيم                                                                                                                        |  |  |
| پدر خویش مرآزر را که می گیری بتان را به خدایی ) آزر نام پدر ابراهیم* است. بسیاری                                                                                                                                                             |  |  |
| از مفسرين هم بر اين عقيدهاند كه آزر نام پدر ابراهيم است؛ خواه نام دوم او باشد، نظير                                                                                                                                                          |  |  |

اسرائیل \* که نام دوم یعقوب \* است و خواه به صورت لقب برای وی به کار رفته باشد. برخی احتمال دادهاند ( جفری، دانشنامهٔ ایران و اسلام ) کلمهٔ آزر صورت تصحیف شدهٔ الیعازر (الیعزر ب عازر ) عبری است که بنا بر سفر پیدایش، نام خادم ابراهیم بوده است. در هر حال، آزر یا «هازر» ( قصص [نیشابوری]: ۵۳) کلمهٔ بیگانهای است که در میان معرّبات قرآن ضبط است. برخی هم احتمال دادهاند ( اعلام قرآن: ۳۹) آزر مأخوذ از «آذر»و ابراهیم از ریشهٔ «بهرام\*» نام ستارهٔ مریخ است!

بنا به روایت ابوالفتوح ( تحقیق در تفسیر ابوالفتوح: ۵۸/۳) خلافی نیست میان اهل نسب، که نام پدر ابراهیم «تارخ» بود و در بعضی روایات دیگر به صورت «تارح» و «ترح» هم آمده است و نوشته اند که لقب او آزر بوده است. روایات دیگری هم هست که آزر را نام جدّ پدری یا مادری و یا نام عمّ ابراهیم می دانند و او کسی بود که بت می پرستید و دعوت ابراهیم را به توحید نپذیرفت. ابراهیم از ترس آزر و کسانش سرزمین خود را ترک کرد و به کنعان رفت.

بلعمی ( ۱۸۰/۱ ) آورده است که آزر ( تازی ) و تارخ ( عبرانی و پهلوی ) سرهنگی بود از یاران نمرود\* که خزانه دار بتخانهٔ او بود. وی از دودمان سام بن نوح\* و پدر ابراهیم بود. در شرح حال آزر آمده است که او بت تراش بود و بتها را می تراشید و به ابراهیم می داد که بفروشد. ابراهیم هم رَسَنی برگردن بتها می افکند و می گفت: چه کسی خدایی را که نه می شنود و نه می بیند می خرد؟ و آنگاه آنها را می آورد پیش آزر می انداخت، که نمی خرند. مردم به آزر خبر آوردند. او ابراهیم را گفت: چرا چنین می کنی؟ ابراهیم گفت: شرم نداری که اصنام جماد را به خدایی گرفته ای؟ من تو را و قوم تو را در گمراهی می بینم.

به هرحال، صورتسازی و بتتراشیِ آزر در ادب فارسی و عرفان شهرتی بسزا یافته و شاید با توجه به این مطلب است که در عرفان تعابیر لطیفی ( شرح شطحیات: ۶۵۰) نظیر بتان آزر، بتخانهٔ آزر، بتخانهٔ آزران، بتخانهٔ التباس، بتخانهٔ حبش و روم و پارس، بتخانهٔ شاهدان ملکوت، بتکدهٔ آزر افعال، بتکدهٔ آزران، بتکدهٔ خودپرستان، بتکدهٔ درد، بتکدهٔ عشق و جز آن، در ارتباط با مسئلهٔ تجرید و پاکبازیِ عارفانه پیدا شده است.

قريب به همين مضامين نيز در ادبيات فارسي و بـه خـصوص در عـرصهٔ شـعر، صورتگري آزر به دامنهٔ تخيل شاعران وسعت داده است:

به ظاهر یکی بیت پرنقش آزر به باطن چو خوک پلید و گرازی (ابوطیب مصعبی، اشعار پراکنده: ۴۸/۲) آزر

اگر بتگر چنو پیکر نگارد م بزاد آن خحسته دست بنگر درود از جان من برجان آزر و گر آزر چنو دانست کردن (دقيقى: ١٠٠) گویی که آزر از یبی زهر، نگار کرد سیمینش عارضین و بر او گیسوان جو قیر (دقيقي، اشعار يراكنده: ١٧٤/٢) دعوى كنند گرجه براهم زادهايم جون ژرف بنگری همه شاگرد آزرند (ilon, خسرو: ۲۴۴) آن بت سینگین آزرسینگ در آذر گرفت چون تجلی کرد بر سمای جان سینای عشق (سنایی: ۱۰۳) نگار و صورت آن بت به هند و به چین درهم شكست خمامه مماني ورنده آزر (سوزني، لغتنامه) گروهی تماثیل مانی شکسته گروهی تصاویر آزر گرفته (انورى: ٢٠٥/١) نه سرو سهی چون تو، نه لالهٔ خـودرو نه طرفة چين چون تـو، نـه لعـبت آزر (مسعود سعد: ۲۴۳) شده متروک از آن تصویر مانی شده منسوخ از آن تمثال آزر (مسعود سعد: ۱۹۶) شد خلیل اعجاز وهیجا آتش و گرد خـلیل از بهـار و گـل نگـارستان آزر سـاختند (خاقاني: ١١٥) یــور آزر شـو و در آذر غـرود بسـوز حاجت خویش هم از ایزد یکتا مطلب (خاقانی، اعلام قرآن: ۴۰) منابع: قاموس: ۲۴۱؛ معجمالالفاظ: ۳۷؛ اعلام قرآن: ۲۹؛ دانشنامهٔ ایران واسلام: آزر.

> **آزفنداک ←** کمان رستم **آزقنداک ←** کمان رستم **آژیدهاک ←** ضحّاک

آسمان /āsmān/ آسمان (sky)، سپهر یا فلک که در وجه تسمیهٔ آن گفتهاند: «پارسیان او را نام آسمان کردند، یعنی مانند آس (= آسیا) از جهت حرکت» (التفهیم: ۵۸). این نامگذاری که اتفاقاً صحیح هم هست، در شعر فارسی و همچنین فرهنگهای متأخر (ازجمله برهان و جهانگیری) نیز راه یافته است: آسیا آساست نـاساید دمـی آسهان زانست نــام او همـی

(عطار. لغتنامه)

در مزدیسنا و روایات اساطیری کهن، آسمان نخستین مخلوق مرئی و گیتیایی اهورامزدا\* است که در طول اولین گاهنبار\*، یعنی چهل و پنج روز نخست سال آفرینش، پدید آمده است ( ) آفرینش ). درازا و پهنا و عمق آسمان مساوی است. در جهان مینوی، فَروَهَرها\* اهورامزدا را یاری می دهند که آسمان را از زمین\* جدا نگه دارد و از فرو افتادن آن جلوگیری کند ( یشتها: ۱۳) اما در جهان مادی، آسمان را چیزی نگه نمی دارد و به این جهت به «بی ستون» توصیف شده است. آنچه در قرآن ( رعد: ۲) آمده نیز قریب به همین مضمون است: خداوند کسی است که آسمانها را بدون ستونهایی که دیده شود آفریده است.

در آیین زردشتی، آسمان، نام ایزدِ مظهر آسمان و موکل بر روز بیست و هفتم هر ماه شمسی نیز هست (← آسمان روز) و ایزدِ مهر \* از یاران و همکاران شهریور \* شمرده شده است. نام این ایزد که در مزدیسنا مقدس است چند بار با زامیاد ( زمین ) یکجا برده شده و بارها از آن دو به عنوان ایزدانی که به نگهبانی سپهر و خاک گماشته شدهاند یاد کردهاند. در برخی روایات، این هر دو ایزد در ردیف فرشتگان ماه آمدهاند ( برهان قاطع ). بنا بر روایت بندهشن قسمی از نعناع، گیاه مخصوص این ایزد است. بعضی فرهنگهای متأخر ( از جمله برهان و جهانگیری ) آن را نام فرشتهای دانستهاند که موکل مَمات و به عزرائیل \* موسوم است که به نظر می رسد این قول مأخذ درستی نداشته باشد.

گوهر مادی آسمان راگاهی سنگ می پنداشته اند و گاهی فلز و گاهی آبگینه. در کتاب دانا و مینوی خرد ( چاپ وست، بخش ۴۹، بندهای ۲۱–۱۵) آمده است: آسمان از گوهر یاقوت ساخته شده است و برخی نیز میگویند از الماس. فردوسی هم لابد در اشاره به همین باور کهن ایرانی سروده است:

ز یاقوت سرخ است چـرخ کـبود نه از باد و آب و نه از گـرد و دود (شاهنامه: ۱۷/۱)

توصيف شكوهمند فردوسی از آسمان در ابيات زير نشان میدهد كه او همانند بندهِشن و دانا و مينوىخرد به اصول زروانيگرى در مورد آسمان و پيوند آن با حركت و زمان واقف بوده است:

| که درمان ازویست و زویست درد        | نگــه كــن بــدين گـنبد تـيزگَرد                    |
|------------------------------------|-----------------------------------------------------|
| نــه ایــن رنج و تــیار بگــزایـدش | نـــــه گشتِ زمــانه بــفرسايدش                     |
| نه چـون مـا تـباهی پـذیرد همـی     | نــه از جـــنبش آرام گـــ <b>یر</b> د ه <b>م</b> ـی |
| بياراسته چون به نوروز باغ          | به چندین فروغ و به چندین چراغ                       |
| (شاهنامه: ۱۷/۱                     |                                                     |

علاوه براين، در بيت اخير اشارة آشكاري به اين آية قرآن ديده مي شود كه: وَ زِيَنًا السّماءَ الدُّنْيا بِمَصابيح ( فُصِّلَت: ١٢).

بنا بر بُندهِشن رنگ آسمان سفید و شکل آن همانند تخم مرغ توصیف شـده است (احمد تفضلی، دانشنامهٔ ایران و اسلام) و گاهی هم آن را به شکل ناقوس، جام واژگون، گنبد طارم، چتر شاهانه، چتر آفتابی و چتر بارانی تصور و ترسیم کردهاند.

بنا بر معتقدات بسیار قدیم ایرانی و زردشتی، آسمان دارای چهار طبقه است: پایگاه ستارگان، پایگاه ماه\*، پایگاه خورشید\* و پایگاه روشنی بی پایان ( = بهشت ). از دورهٔ ساسانیان است که مسئلهٔ هفت\* طبقه بودن آسمان مطرح می شود.

در اساطیر مانوی، ده آسمان تصور می شده که در پایان جهان همهٔ آنها فرو می ریزند ( همان ). دانشمندان اسلامی هم آسمان را کرهٔ بزرگی تصور می کردند که بر دو قطب ثابت که در شمال و جنوب قرار دارد، از مشرق به مغرب در حرکت است و همهٔ ستارگان بر این کره ثابت شدهاند. طبقات آسمان را بعد از دورهٔ ساسانی عموماً هفت می پنداشتهاند که هر طبقه به یکی از سیارات هفتگانه تعلق داشته است. فردوسی نام این طبقات را در یک بیت آورده است:

چو کیوان و بهرام و ناهید و شیر چو خورشید و تیر از بر و ماه زیر (شاهنامه: ۴۳/۵)

در جایی دیگر در شاهنامه، هنگام توصیف آوردگاه، یک طبقه از طبقات زمین در زیر پای ستوران تحمل نمیآورد و بر آسمان بر میخیزد:

ز گَـــرد ســتوران در آن پَــهندشت زمـين شـد شش و آسمان گشت هشت (شاهنامه: ۶۶/۲)

قدما معتقد بودند بالای این هفت فلک، فلکی قرار دارد که به «فلکالثوابت» موسوم است و محیط بر همهٔ این افلاک، فلک دیگری هست که اطلس\*، فلکالافلاک و معدل النّهار نامیده می شود و آن را «عرش اعلی» نیز می خوانند. اشاره به نُه فلک یا نُه کرسی

آسمان از اینجا نشأت گرفته است: نُه کرسی فلک نهد اندیشه زیر پای تا بوسه بر رکاب قزل ارسلان دهید (ظهير: ١١٢) از میان افلاکِ هفت یا نه گانه، آسمان چهارم، از آنرو که فلک خورشید است و نیز به علت اینکه عیسی\* هنگام عروج خود از آن نتوانست فرا تر رود، در ادبیات فارسی مشهورتر است: کزین جنگ ما را بد آید شتاب ز چارم همی بنگرد آفتاب (شاهنامه: ۲۱۴/۹) آفتابم کز دم عیسی نشسان آوردمام صبحوارم کافتابی در نهـان آوردهام (خاقاني: ۲۵۴) از چراغ تو به خورشید رسید صد پیرتو گر زوی یاک و مجرد چو مسیحا به فلک (حافظ: ۲۸۱) در روايات بني اسرائيل ( قاموس: ۶۲) به دو گونه آسمان اشاره رفته: آسمان هيولايي و جسمانی و آسمان روحانی. آسمان هیولایی همین است که در برابر زمین قبرار دارد. آسمان روحانی، موضعی است خارج از این دنیا که محل خداست و جایگاه سعادت و در برابر «جهنم\*» است و عرش حضرت باري تعالى در أن واقع است. مسيح از اين أسمان نزول نمود و به همانجا هم صعود كرد. ملايك در اين أسمان

سکونت دارند و مشیّت خداوند در آنجا تقدیر می شود. این آسمان در پندار مسیحیان، در واقع، همان بهشت \* یا فردوس اعلی است که جایگاه مؤمنان و نیکان است. همچنین گاهی آسمان به مفهوم عالم بالا (غیب) و آسمانی، به معنی الهی و از عالم بالا، در ادب فارسی به کار رفته و رنگ آبی آسمان نیز با معنویت و نیایش پیوندی خاص یافته است. در فرهنگ اسلامی غالباً بهشت در آسمان تصور شده و جایگاه ملایک و تقدیر الهی. سرزمین بازگشت روح پس از مرگ نیز آسمان بوده است. شاید به این دلیل است که تمامی نیایشها و ستایشها، رو به آسمان صورت می گیرد و از آنسو حاجت خواسته می شود:

سیهبد سنوی آسهان کنرد روی چنین گفت کای داور راستگوی (فردوسی، لغتنامه)

| • | - 1  | • |
|---|------|---|
|   | بانر |   |
|   |      |   |
|   |      |   |
|   |      |   |

گرفتی زمین و آنچه بُد کام تو شــود آسمان نــــــــر در دام تــو (فردوسي، لغتنامه) بر آسانت خواند خداوند آسان بر آسهان چگونه توانی شـد از زمـی (ناصرخسرو: ۴۵۸) گاهي آسمان به مفهوم تقدير الهي به كار رفته كه در سرنوشت آدميان به طور مستقيم تأثير دارد: همی دانم که این جور است لیکن نسدانم ز آسهان یا آسهانگر ( ناصر خسرو : ۵۳۳ ) بی سر و بن کارهای آسهان چون آسهان دل منه بر عشوههای آسهان زیـرا کـه هست (خاقاني: ۳۲۴) تکیه آن به که برین بحر معلق نکنیم آسهان کشتی ارباب هنر میشکند ( حافظ: ٢٤١) مولوي به اين يندار اعتراض كرده است: ت\_\_\_ ان\_\_\_نالد خ\_\_\_لق س\_وی آسمان ملک زان داده است ما را «کُن فکـان» -(مثنوى: ۲۶۶/۳)

در بسیاری از فرهنگهای کهن، از جمله سومر ( دیار شهریاران: ۸۸۲/۲)، مصر ( افریقا: ۲۰۲) و روم باستان ( فرهنگ اساطیر یونان و روم: ۱۷/۱) نیز روایات اساطیری بسیاری در مورد آسمان وجود دارند.

م**نابع:** یشتها: ۱۸/۱ و ۳۰۳/۲ و ۳۰۷؛ اساطیر ایران: ۷۰؛ اساطیر ایرانی: ۳۰؛ قصص [نیشابوری]: ۲۰ واژه نامک: ۱۴۹؛ لغتنامه؛ دانشنامهٔ ایران و اسلام و مآخذ آن؛ پژوهشهایی در شاهنامه: ۱۳؛ فرهنگ نمادها: ۱۸۶؛ ماه در ایران: ۸۶.

آسمانروز /āsmanruz مر ماه در ایران قدیم به آسمان موسوم بوده است. آسمان<sup>\*</sup> یکی از روز بیست و هفتم هر ماه در ایران قدیم به آسمان موسوم بوده است. آسمان<sup>\*</sup> یکی از ایزدان آیین زردشتی و مظهر آسمان و موکل روز بیست و هفتم هر ماه شمسی است. ابوریحان ( آثارالباقیه: ۳۰۶) هنگام ذکر نام روزهای ایرانی، این روز را «آسمان» ضبط کرده است، همان که در فرهنگ جهانگیری ( ۱۷۱۰/۲) «سمان» آمده است. پارسیان آن را روزی برگزیده و مختار میدانند. از حضرت صادق (ع) نیز روایت شده که روزی نیک و برگزیده است و برای طلب حوایج مناسب است. متولدین این روز زیبا و نمکین باشند. این روز برای ساختمان کردن و کشت و کار و خرید و فروش خوب است و برای سفر مبارک. چون روز سعدی است، برای ازدواج و ملاقات با تجار میمون است. در شعر فارسی نیز قریب به همین مضامین اشاراتی هست: مه جمحن و آسانروز بود که فالم بدین نامه پیروز بود

(شاهنامه)

آسهان روز، ای چـو مـاه آسهان باده نوش و دار دل را شادمان

(مسعود سعد: ۶۶۶)

منابع: یشتها: ۳۰۳/۲ و ۳۰۷؛ خرده اوستا: ۲۰۸؛ عبدالامیر سلیم، «سی روزه در حدیث شیعه»، ن.د.۱.ت.: ۲۸۳/۲۶.

زمانی که موسی\* را در سبدی از آب گرفتند، وی از فرعون خواست که او را به فرزندی بپذیرد و فرعون موافقت کرد و به این ترتیب، موسی با وساطت آسیه از مرگ نجات یافت. آسیه، علاوه بر این، مادر موسی را به عنوان دایه برای شیردادن به کودک به خدمت گرفت و زندگی او را تأمین کرد. وقتی موسی در کودکی ریش فرعون را کشید و او در حالت خشم به سیاست موسی حکم داد، آسیه که اعقل عقلای عالم بود گفت که افعال خردسالان در میزان خِرَد چندانی وزن نیارد و قلم تکلیف و زجر بر ایشان جریان نیافته است ( روضةالصفا: ۲۰۱۱) و باید او را امتحان کرد؛ و بار دیگر موسی از مرگ نجات یافت و به یُمن اهتمام آسیه بر مسند شرف و عزت هر روز متمکّنتر میگشت.

آسیه، به موجب ایمان قلبی خود از فرعون ستمهای فراوان تحمل نمود. در آخـر عمر، فرعون دستور داد صخرهٔ بزرگی بر روی او بیندازند اما او قبلاً مرده بود و سنگ بر آصف بَرَخيا

جسم بیجان او فرود آمد. نیز روایت کردهاند که فرعون او را تا حد مرگ تازیانه زد اما به علت دعای موسی هیچ آسیبی ندید. شاید به سبب این خلوص و پاکاعتقادی بـوده است که دست کم در روایات اسلامی یکی از زنان خوش نام و بهشتی معرفی شده است:

باز گفت او این سخن با اِیسیه گفت جان افشان بر این ای دلسیه (مثنوی: ۴۲۲/۴) (مثنوی: ۴۲۲/۴) ای ساره صفات و آسییهزهد کس چون تو زبیده سان ندیدست (خاقانی: ۷۱) آسییه توفیق و ساره سیرت است سیرتش بر اِنس و جان خواهم گرفت (خاقانی: ۱۷۰) ای آسیه کرامت و ای ساره معرفت حوّای وقت و مریم آخر زمان شده (خاقانی: ۲۰۲)

در توصیف ممدوح شاعر سروده است: آسیه میگفتمش به پاکی و عصمت مریم میخواندمش به پاکی دامان (قاآنی: ۶۶۳)

**منابع:** اعلام قرآن: ۵۹۸؛ قصص [نیشابوری]: ۱۵۳؛ تحقیق در تفسیر ابوالفتوح: ۱۶۸/۳؛ دانشنامهٔ ایران و اسلام.

> **آش ابودَر دا** ← ابودَردا **آشیل** یا **آخیلوس** ← رویین تنی

**آصف بَرَ خیا** /āsaf-e baraxiyā/ (به عبری: آساف بن برخیا) از فرزندان اشمویل پیغمبر و مادرش از بزرگان بنی اسرائیل و از نوادگان یعقوب\* بود. تودات وی را یکی از موسیقی دانان و سرایندگان دربار بنی اسرائیل معرفی کرده است ( اعلام قرآن: ۳۴۷). اما بنا بر روایات اسلامی، آصف وزیر سلیمان\* و بسیار مورد اعتماد او بود، طوری که می توانست هر وقت بخواهد نزد او برود و زنان از وی رو پنهان نمی نمودند. او مستجاب الدّعوه بود و از ماجرای دختر پادشاهی که به اسارت سلیمان در آمد و در حرم او مجسمهٔ پدر را سجده می کرد آگاه شد. آصف در میان جمع خطابه ای ایراد کرد و به پیغمبران درود فرستاد ولی سلیمان را فقط به جهت

49

صفات عالیهای که در جوانی داشت بستود. سلیمان خشمگین شد و از او بازخواست کرد ولی آصف وی را به سبب راه دادن بت پرستی به دربار ملامت کرد. سلیمان توبه کرد و بت پرستی را برانداخت و زن خود را تنبیه کرد.

در قرآن نام او صریحاً نیامده و مفسرین، مراد از عبارت «اَلذی عِنْدَهُ عِلْمٌ مِنَ الْکِتَابِ»(نمل: ۴۰) را آصف دانستهاند که علم بسیار داشت و کتابهای فراوان خوانده بود. حتی در برخی روایات هست که او اسم اعظم<sup>\*</sup> یا نام بزرگ خدای تعالی میدانست ( تفسیر کمبریج: ۳۵۸/۱) و خدای را بدان نام بخواند و زمین درهم فشرده شد. وی تخت بلقیس<sup>\*</sup> رابرگرفت و در کمتر از چشم به همزدنی به حضور سلیمان آورد و نیز دیوی را که به صورت سلیمان درآمده بود شناخت و به مردم معرفی کرد (بلعمی: ۱۸۴۱). نیز ب سلیمان. در شعر فارسی، ار تباط آصف با سلیمان از جهات مختلف، از جمله به عنوان مظهر وزرای کاردان و عاقبت اندیش، مورد توجه قرار گرفته است:

ای آصف فرزانه با رأی مسدّد وی حاتم آزاده با کفّ درمبـار

(مسعود سعد: ۱۴۸)

خسرو خسروشکن در مملکت همچون جم است باز چون آصف تویی روز وشب اندر فضل جم (مسعود سعد: ۲۳۸) یک زمان صدر وی از اهل هنر خالی نیست همچو خالی نبدی تخت سلیمان ز آصف (سوزنی: ۲۳۰) دوش از جناب آصف پیک بشارت آمد کز حضرت سلیمان عشرت اشارت آمد (حافظ: ۱۱۶) زبان مور به آصف دراز گشت و رواست که خواجه خاتم جم یاوه کرد و باز نجست (حافظ: ۱۱)

منابع: یعتوبی: ۲۰/۱؛ تیفسیر طبری: ۱۲۴۱/۵ و ۱۲۵۲؛ تحقیق در تیفسیر ابوالفتوح: ۳۱۱/۳؛ فصوص: ۲۴۹؛ قصص [نیشابوری]: ۳۰۰؛ رسول پرویزی، «گم گشتن انگشتری»، وحید: ۸۸/۶.

**آفتاب ب** خورشيد

**آفرودیت** /āfrodit/ آفرودیت ( Aphrodite ) یا آفرودیته نام ایزدبانوی عشق در یونان است، در حالی که رومیان «ونوس» را الههٔ عشق معرفی کردهاند. گمان بر این است که این نام از abhradatta سنسکریت گرفته شده است و بنابراین ایزدی شرقی است که بعدها محتملاً از طریق فینیقیه و قبرس به یونان رسیده است. عدهای او را دختر زئوس\* و برخی وی را اُرانوس (آسمان\*) میدانند.

در نهایت، او ایزدبانوی عشق، بانوی گفت و گوی اغواگر بـا خـندههای جـذاب و افسونها و شادیهای عاشقانه شناخته شده است. پرندهٔ محبوب او کبوتر \* است که ارابهٔ او را حمل میکند و گیاهان مخصوصش گل سرخ و مورد \* است.

**منابع: فر**هنگ اساطیر یونان و روم: ۸۲/۱؛ فرهنگ اساطیر یونان: ۱۲۳؛ فرهنگ نمادها: ۲۰۹؛ Brewer's: 48.

**آفریجگان /**āfarijgān/ در بیشتر مدارک به «آفریجگان اصفهان» معروف است و جشنی است که روز سیام بهمن ماه (انیران روز<sup>\*</sup>) برپا می شده و به نامهای آبریزان، آبریزگان و آبپاشان نیز آمده است. این جشن تا حدود قرن یازدهم هجری در اصفهان رایج بوده و مثلاً، شاه عباس کبیر در بیست و سومین سال جلوس خود در چهارباغ این جشن را برپا داشته است ( عالم آرای عباسی، تهران ۱۳۵۰: ۷۸۸/۲).

در کیفیت پیدایش این جشن، روایت ابوریحان ( آثارالباقیه: ۳۰۰) را که مبنای سایر مآخذ نیز هست به اختصار می آوریم: در زمان فیروز، جذّ انوشیروان، چندین سال باران نیامد و قحط و خشکسالی پدید آمد. فیروز خراج از ممالک برداشت و حتی هدایا و نقدینه های آتشکده را نیز به قرض به مردم داد و چون کار سخت شد، در آتشکده آذرفَرَنبَغ<sup>\*</sup> نیایش و تضرع آغاز کرد تا اینکه باران بارید و مردم از تنگی نجات یافتند. فیروز در بیابان فارس، در محلی که به کامفیروز معروف شد (زیرا فیروز در آنجا کام خویش باز یافت) جشنی بر پا کرد و پس از آن، همهساله این جشن را همه برپا می داشتند زیرا در این روز بود که باران بارید و از گرسنگی و قحط نجات یافتند. در اصفهان نیز در این روز باران آمد.

گردیزی ( ۲۴۷) نیز تقریباً خلاصهٔ نظر بیرونی را در مورد این جشن آورده و افزوده است که در این روز مردمان آب را به آبهای دیگر میریزند. بیرونی و گردیزی، هر دو،

آفريدون

این جشن را «آفریجگان اصفهان» نامیده و زمان آن را روز سیام بهمن ماه (انیرانِروز ) دانستهاند، در حالی که فردوسی زمان آن را فروردین ماه آورده است:

بدین گونه تا هفت سال از جهان نـدیدند سـبزی کـهان و مـهان بــه هشـتم بـیامد مـه فـرودین بر آمد یکـی ابـر بـا آفـرین ... (شاهنامه: ۱۰/۸)

اما این عید نوروزی که فردوسی به آن اشاره کرده و در اصفهان یک هفته جشن و شادمانی داشتهاند، «کژین» نام داشته و غیر از آفریجگان بوده است. (عبدالرحمان عمادی، یغما: ۵۸۳/۲۷). این جشن، بر خلاف آنچه بیرونی و گردیزی آوردهاند، بسیار قدیمیتر از زمان فیروز، پادشاه ساسانی، است. آفریجگان با تیرگان \*که در اصل ستایش و نیایش آب \* به عنوان مهمترین و بزرگترین عنصر جهان هستی و مادر و شالوده آفزینش و زندگی و باروری بوده است و سابقهٔ آن در ایران به چند هزار سال قبل از میلاد مسیح و به روایتی به زمان منوچهر \* می رسد، یکی است. نیز به تیرگان.

**آفريدون** ← فريدون

**آفرینش** /āfarineš/ افرینش (creation) یا خلقتِ نخستین از مهمترین مسایلی است که در اساطیر اقوام و ملل مورد توجه قرار گرفته است و هر کدام، افرینش جهان را به گونهای تصور کردهاند. در روایات و اساطیر ایرانی، جهان را تاریخی است و آفرینش آن سه مرحله یا سه دورهٔ متمایز دارد:

۱. دوران مینوی که جهان مادی در عالم روحانی و فرهوشی\* وجود داشته و نیکی و بدی از یکدیگر کاملاً متمایز و ارادهٔ مطلق اهورامزدا\* بر جهان حاکم بوده است.

۲. دوران آمیختگی که تاخت و تاز اهریمن \* شروع می شود و در این دوران ارادهٔ اهورامزدا، به عنوان مظهر خیر، با ارادهٔ اهریمن، در مقام مظهر شر، درآمیخته بود. در دوران (سه هزاره) اول، آفریدگان اهورامزدا به صورت معنوی بودند و از سه هزارهٔ دوم آفرینش مادی آغاز گردید. ( اساطیر ایرانی: ۲۹). آفرينش

07

۳. دوران هزیمت اهریمن و پیروزی نهایی اهـورامـزدا کـه در ایـن دوران پسـران زردشت و سوشیانسها ظهور میکنند.

عمر هر کدام از دورانها سه هزار سال است. زردشت در پایان دورهٔ آمیختگی به دنیا می آید. اهورامزدا، انسان را از روی صور روحانی عالم پاک فَروَهَر \* (فرهوشی) بیافرید و او را پاک و بی آلایش ساخت. اوصاف رذیله که آیینهٔ ضمیر انسان را کدر و یا وی را به آفات و مصایب مبتلا می کند در اثر وسوسه و فریب اهریمن نابکار است. پس از جدا شدن روان از کالبد، دگر باره روان به سوی عالم بالا، از همان جایی که فرود آمده، باز می گردد.

گیتی با گردش دایرهوار از فرمانروایی اهورامزدا آغاز میشود و پس از نشیب و فرازی مقدر، به پیروزی نهایی او میانجامد. هستی نیز پس از حرکتی نُه یا دوازده هزار ساله در خویشتن، به خود واصل میشود و به جایگاه نخست میرسد. در واقع از همان آغاز، هدف، بازگشت به آغاز است (سوک: ۲۳).

در سه هزارهای که به رستاخیز <sup>\*</sup> پایان می یابد، خدا و انسان به کمال اولیهٔ خود باز میگردند. قبل از آفرینش جهان، اهورامزدا در روشنایی و اهریمن در تاریکی مسکن داشتند و میان آن دو، فضای خالی بود. پس از اینکه اهورامزدا خلقت را آغاز کرد، دیو بدی از اعماق ظلمت سر به در آورد و بر آن شد که جهان اهورایی را تباه سازد و در این رویارویی، چون فرشتهٔ نیکی را قوی یافت ارواح پلید را به کمک طلبید. جه یا جهی<sup>\*</sup>، دیو مؤنث پلید، اهریمن را به جنگ با اهورا برانگیخت. اما اهورامزدا به اهریمن پیشنهاد صلح کرد و خواست که دورهٔ نبرد، نه هزار سال باشد و این نه هزار سال طوری تقسیم شد که طی سه هزارهٔ اول، خواست اهورامزدا اجرا می شد و پس از آن در سه هزار سال دوم، خواست اهورا و اهریمن تواماً برآورده می شد و در سه هزارهٔ آخر دیو بدی ناتوان می گشت. در سه هزارهٔ اول، چنان که اشاره شد، آفریدگان اهورامزدا به صورت معنوی بودند و از سه هزارهٔ دوم آفرینش آغاز شد. در گام اول، اهورامزدا و هومَن یا بهمن راخواه دیم ایمان به مناک این اینا در این به موامزدا و می ماور مودند و از سه هزارهٔ دوم آفرینش آغاز شد. در گام اول، اهورامزدا به صورت معنوی (حنهاد نیک) ( مه امی سیندان ) را بیافرید و اهریمن بی درنگ آک مَنَ ( حنهاد بد ) را خلق کرد و بعد هنگامی که اهورامزدا، امشاسپندان دیگر را حیات بخشید اهریمن هم سایر دیوان بدی را به وجود آورد (ساطیر ایرانی: ۳۰).

**گاهنبار یا گهنبار:** همان گونه که در تورات ( سفر پیدایش ) آمده است خداوند در مدت شش روز آسمان\* و زمین\* و روشنایی و آب\* و گیاه و خورشید\* و ماه\* و ستارگان و جانوران و انسان را بیافرید و در هفتمین روز بیاسود. در سنّت مَزدیّسنا نیز اهورامزدا جهان را در شش مرحله بیافرید اما نه مانند یهوه \* در یک هفته، بلکه در مدت یکسال (یشتها: ۵۹۴/۱). پس از هر مرحلهٔ آفرینش، اهورامزدا پنج روز می آسود و آنگاه مرحلهٔ بعد آفرینش آغاز می شد. در ایران باستان، علاوه بر جشنهای رایج و معروف، شش جشن بزرگ فصلی در فاصلهٔ این فترتهای پنجروزه برپا می شدند که هر کدام از آنها پس از یک مرحله از آفرینش، نام و مراسم مخصوصی داشتند و مجموعاً گاهنبار یا جهنبار نامیده می شوند ( جهان فروری: ۳۷). شش مرحلهٔ آفرینش، یا شش گاهنبار به ترتیب زیرند:

در گاه اول از شش گاهنبار، در چهلمین روز از سال آفرینش، آسمان آفریده شد که با پنج روز جشنهای پس از آن، چهل و پنجمین روز (پانزده اردیبهشت) می شود.

در گاه دوم که با پنج روز جشنهای پس از آن، یکصد و پنجمین روز (پانزدهم تیر) می شود آب آفریده شد.

در سومین گاه که با پنج روز جشنهای پس از آن، یکصد و هشتاد و پنجمین روز (سیام شهریور) میشود زمین آفریده شد.

در چهارمین گاه که با پنج روز جشنهای پس از آن، دویست و دهمین روز ( سیام مهر ) میشود گیاهان آفریده شدند.

در پنجمین گاه که با پنج روز جشنهای بعد از آن، دویست و نودمین روز می شود جانوران آفریده شدند.

بالأخره در ششمین گاه که با پنج روز جشنهای پس از آن، سیصد و شصت و پنجمین روز (آخر اسفندماه) میشود انسان پا به جهان هستی گذاشت.

بنابراین، انسان که واپسین مخلوق اهورا است، در روزهای آخر اسفند آفریده شد و مثال انسان، یا فَروَهَرها در عالم مینوی، در زمین به پیکر مادی در آمد. از این رو روزهای نخست از فروردین ماه به نام آنها «فروردین» نامیده شده که در آن جشنهای مفصلی با عنوان نوروز\* بر پا می شود.

ایرانیان قدیم بر این باور بودند که آسمان نخستین بخش از جهان بود که آفریده شد و آب پس از آن و سپس زمین و پس از همه گیاهان و جانوران پدید آمدند. آدمیان در ششمین مرحله آفریده شدند و آتش\* احتمالاً در مرحلهٔ هفتم بود. کوهها هم از زمین روییدند. نخستین کوهی که آفریده شد البرز\* بود و به استناد اوستا پیدایش آن هشتصد آفرينش

سال طول کشید تا از زمین بر آمد و بزرگ و بزرگتر شد و ریشههای آن در اعماق زمین بود و قلهٔ آن سر بر عرش میسایید. این منطقه زمانی آفریده شد که نخستین باران بر زمین فرود آمد. آدمیان در منطقهٔ مرکزی عالم یعنی خونیرث (Khvanirath) سکنا گرفتند که به اندازهٔ شش بخش دیگر عالم وسعت داشت (Persian Myths: 19).

بنا بر یشتها ( ۱۲، ۱۷ ) منشأ همهٔ گیاهان درخت سننه (Saena) یا درخت «همه تخم» بود که جایگاه سیمرغ<sup>\*</sup> هم هست. گیاه معروف دیگر که نزدیک آن برآمد درخت گئوکرنه (Gaokerena) بود که خوردن محصول آن موجب جاودانگی بود و مرده را زنده میکرد. نخستین حیوانی که آفریده شد «گاویکتا آفرید» بود، سفید و روشن مثل ماه، که انگره مینوی (اهریمن) تباهکار او را کشت. مانویان برآنند که دو بُن و گاه دو درخت منشأ اصلی حیات هستند: یکی نور و دیگری ظلمت، یا به عبارت دیگر درخت حیات و مرگ ( ماه در ایران: ۱۳۰) که از همان ثنویت بنیادین آیین مانی حکایت میکند.

در روایات اسلامی نیز هست که خداوند جهان را در شش روز آفرید: وَ هُوَ الَّذی خَلَقَ السَّمْوَاتِ وَ الأرضَ فی سِتَّقِایَّام (قرآن: هود، ۷) و گویند آن شش روز، به روزهای آن جهان بود که هر روزی به مقیاس روزهای این جهان، هزار سال است (بلعمی: ۲۹/۱). نخستین چیزی که خدا آفرید قلم \* بود، سپس لوح \* را آفرید و به قلم فرمود که آنچه تا قیامت خواهد بود بر لوح بنویسد. همچنین از پیامبر نقل کردهاند ( همان: ۱۶): نخستین موجودی که خدا آفرید از خلقان، دیو بود و هفت \* هزار سال جهان در دست دیوان بود، سپس آنها را عزل کرد و این جهان را به پریان داد و پنج هزار سال جهان در دست آنها بود، سپس آنها را عزل کرد و این جهان را به پریان داد که دو هزار سال جهان در دست آنها بود، چهان مهتر بود و از مال جهان در دست که کرد و جهان را به آدم \* دو این به خویشتن عُجب گرفت. اینجا بود که خدا او را لعنت کرد و جهان را به آدم \* داد.

مسعودی ( مروج الذهب: ۱۹/۱ ) آورده است که خدا چیزها را بی نمونه آفرید و از ناچیز، چیز به وجود آورد و نخستین چیزی که قبل از جانوران آفرید آب بود و عرش \* خدا بر آب بود و چون خواست که خلق را بیافریند، از آن بخاری بیرون آورد و بخار بالای آب برآمد و آن را آسمان نامید. آنگاه آب را بخشکانید و آن را زمین کرد و زمین را بشکافت و هفت زمین کرد در دو روز یکشنبه و دوشنبه. و زمین را بر ماهی \* آفرید و ماهی در آب بود و آب بر تخته سنگ بود و تخته سنگ بر پشت فرشته بود و فرشته بر صخره بود و صخره بر باد بود. در دیباچهٔ بسیاری از کتابهای شعر و نثر فارسی مسئلهٔ آفرینش، البته بیشتر بر مبنای روایات اسلامی مورد توجه قرار گرفته است.

منابع: التفهيم: ۲۶۰؛ پیامبران و شاهان: ۶۱؛ مروج: ۱۹/۱؛ تفیر طبری: ۲۷۴۷/۷؛ قصص [نجار]: ۲؛ القصص: ۲۸۶ و ۳۳۹؛ مرصاد: ۲۲۲؛ حبیب السیر: ۹/۹؛ دیار شهریاران: ۲/۳۰ و ۹۱۴ و ۱۱۳۹ ارداویرافنامه: ۱۵۱؛ دیانت: ۲۰۲ فاموس: ۸۲ فرهنگ اساطیر یونان و روم: ۱۵/۱؛ افریقا: ۲۰۵ گزیدهٔ اوپانیشادها: ۶۴ و ۲۲۵ و ۲۳۲ زروایات داراب هرمزدیار: ۲/۲۶؛ سرزمین هند: ۲۹۷؛ تفیر اوستا: ۲۷۸؛ قوانین زردشت: ۷۷؛ مهر نیمروز: ۳۴ و ۴۱؛ مآخذ قصص و تمثیلات: ۱۷۰؛ اعلام قرآن: ۱۳؛ سوشیانت: ۶۸؛ ایران باستان: ۷۸؛ یکتاپرستی: ۳۰۸؛ حماسه سرایی: ۲۰۴ نوروز، تباریخچه و مرجع شناسی: ۴؛ بهرام فرهوشی، م.د.ا.ت.: ۲۱۵/۱۴؛ رحیم عفیفی «در آفرینش»، م.د.ا.م.: ۵۲/۵ پورداوود، فرهنگ ایران باستان: ۲۸؛ فیروز آذرگشسب، پشوتن، سال اول: ۴/۵ و ۷/۷؛ احسان یار شاطر، «افسانهٔ خلقت در آثار مانوی»، یغما: ۱۹۳/۱؛ افسانه های دینی در مصر قدیم: ۲۸ داستانهای ایران باستان: ۲۰؛ «آمرین مانی»، از ۱۹۳۰ فسانه های دینی در مصر قدیم: ۲۸ مزدیسنا: ۲۰۰

**آفرینگان /**āfaringān افرینگان یا آفرینها نام یک رشته از نیایشها و نمازهایی است که زردشتیان در طول سال در جشنهای مختلف انجام می داده اند و برای ادای آنها احتیاج به پرستشگاه یا جای مخصوصی نبود. مهمترین این نیایشها و آفرینگانها عبارت اند از: دَهمان ( = مقدسان، پارسایان)، گاتها، گهنبار و رَپیتوین ( مَزَدیَسَنا: ۲۰۶). از این میان، آفرینگان دهمان برای رستگاری فَروَهَرِ \* نیکان و پارسایان معمولاً در روزهای چهارم، دهم، سیام و سالروز مرگ افراد انجام می گرفته است. آفرینگان یا آفرنگان اصلاً از کلمهٔ آفرین و به معنی دعا و نیایش است:

به زاری ابا کردگار جهان به زمزم کنم آفرین نهـان (فردوسی، مَزَدیَسَنا: ۲۰۷) بسی زر بر آتش بـرافشـاندند به زمزم همی آفرین خوانـدند (شاهنامه: ۲۷۶/۵) روزبان از هـر دوان کـوتاه کـن چون همی نفرین ندانی ز آفـرین (ناصرخسرو: ۱۲۰) در فرهنگهای فارسی (از جمله برهان و فرهنگ نفیسی) آفـرینگان (آفـرنگان) یکـی از

بيست و يک نسک کتاب زند ضبط شده و لبيبي هم به همين معنا آن را به کار برده است.

از اطـاعت بـا پـدر زردشت پـير خود به نَسک آفرينگان گفته است (مَزديَسنا: ۲۰۸)

به نظر می رسد در اینجا منظور از نَسک آفرینگان، چیزی شبیه «سفر تکوین» در تورات باشد. صادق هدایت با توجه به موضوع آفرینگان و تکیه بر روایت صد در بُندهِشن ( فقرهٔ ۱۲: ۱۲۴) داستانی لطیف و شیرین به نام «آفرینگان» پرداخته است. ( ← سایه روشن، چاپ دوم، تهران: ۹۷).

**منابع:** خرد. اوستا: ۲۲۴؛ دیانت: ۱۸۹؛ ارداویرافنامه: ۱۱۵؛ رحیم عفیفی، « آفرینگان دهـمان»، م.د.ا.م.: ۴۹۳/۹؛ روایات داراب هرمزدیار: ۴۳۰۰/۲؛ دانشنامهٔ ایران و اسلام: ۱۱۶.

## **آگنی** ← اگنی

آل / آة/ آل یا بَختَک، دیوبَختَک، کابوس، مادرآل، اُمٌصبیان و دختر ابن ملعون که گاه علی خونگی، علی خُل، علی دیوانه، اُوول، خفتو و... نامیده شده، موجود زیانکاری است که معمولاً به صورت زنی با دست و پای لاغر و چهرهای سرخفام و بینی ای از خاک رس، بر زن زائو ظاهر می شود. در برخی نواحی ایران او را موجودی خیالی شبیه جن \* تصور کردهاند که قیافه اش به زنها شباهت دارد با بینی قرمز بزرگ و پستانهای بسیار بزرگ که هیچ وقت به چشم دیده نمی شود. کار آل این است که جگر زن تازه زا را بیرون می کشد و در سبدی پنهان می کند و اگر موفق شود با سبد از آب بگذرد، زن تازه زا جان می دهد.

مفهوم آل یا بَختَک در باورهای عامه گاهی از این هم وسیعتر است. او که دیو \* شب هم نامیده شده، هنگام خواب به سراغ انسان می آید، روی سینهاش می نشنید و او را خفه می کند یا به حالت احتلام می اندازد. بختکها دو نوع اند: مادینه و نرینه، که اولی مردان و دومی زنان را در خواب دچار وسوسه می کند. برخی نظر داده اند (گارنیک آساتریان، «دیو بختک»، ایران شناسی، س یازدهم، پاییز ۱۳۷۸: ۲۲۸۶) واژهٔ معد که در زبانهای لاتینی بر بختک مادینه تطبیق می شود همان است که واژهٔ عربی «کابوس» از آن گرفته شده است. بختکهای نرینه در لاتینی میان نرینه و مادینهٔ آن دیده نمی شود. واژه های آل یا بختک دوجنسی است و فرقی میان نرینه و مادینهٔ آن دیده نمی شود. واژه های دیگری مانند مادرآل، امّ صبیان و دختر ابن ملعون که بر این موجود اطلاق شده، در فراقع در راوَر کرمان این موجود «خفتو» (xaftu) نامیده می شود و عقیده دارند اگر شخص به موقع بیدار شود و بینی او را بگیرد می تواند هر چه خواست از او بخواهد و از دست او رها شود. در رسالهٔ عقایدالنساه معروف به کلئوم ننه اثر آقاجمال خوانساری در توصیف این موجود می خوانیم:

> آل بشــــناختن بــود مشکــل گیس او سرخ و بینیاش از گِـل گــــرببینی بگــــیر بـــینی او تــا ازو مسطلبت بـود حـاصل (یا: تا ز زائو جگرندزدد و دل)

به این موجود در خراسان «علیخونگی» میگویند که گویا به معنی علی خُل و علی دیوانه است. در تهران «علیموجود»، در کرمان «علی ورکش»، در بختیاری تَپتَپو (taptapu) و در گویش فردوس «اُوول» (ul) خوانده میشود که صورت دیگری از همان کلمهٔ آل است. برخی برای نامهای متعدد این موجود معانی و توجیهات زبان شناختی آوردهاند ( رک: گارنیک آساتریان، همان : ۶۴۵ به بعد ). در متون قدیم «خفج» به همین مفهوم آمده است:

به وصال اندر ایمین بُـدم از گشت زمـان تا فراق آمد و بگرفت مرا چون خفجی (فرهنگ قواس)

برای پیشگیری از خطر آل و ترساندن او، عوام، پنج یا سه پیاز به سیخ میکشند و گوشهٔ اتاق زائو میگذارند و دوازده فتیلهٔ پنبهای که یک طرفش سفید و طرف دیگرش را بیا پشت دیگی سیاه کردهاند دورِ اتاق میچسبانند. تفنگ و شمشیر هم برای راندن آل و جن خوب است ( نیرنگستان: ۳۷).

چنان که گفتیم آل در عقاید عامیانه، به هنگام زایمان پدیدار می شود و گاهی کودک و زمانی هم مادر را می بَرد. این باور از عقیدهٔ کهن ایرانیان به فَروَهَرها \* سرچشمه گرفته و به خاطر رازآمبر بودنش، رفته رفته جنبهٔ ترس آوری به خود گرفته است ( جهان فروری : ۹). آل، در ترکی اصلاً به معنی سرخ است و در شعر و فرهنگهای فارسی هم به معنی قرمز و قرمز نیمرنگ آمده است:

از تازه گل و لاله که در باغ بخندد در باغ نکوتر نگری چشم شود آل (فرخی: ۲۱۷) آل

دو لب چو نار کفیده چو برگ سوسن زرد دو رخ چو نار شکفته چـو بـرگ لالهٔ آل (فرخی: ۲۱۶)

چو آب از جگر لعل آتشین پیداست صفای پیکر سیمین او ز جـامهٔ آل (دیوان صائب، تصحیح محمد قهرمان، تهران، ۱۳۶۸: ۵۳۰/۵)

این معنا، یعنی رنگ سرخ که خون و خونریزی را به یاد می آورد و گاه موجب مرگ زائو می شده است، به تدریج در ذهن عوام شخصیت یافته و با اندیشهٔ همزاد، همراه گشته است. اعتقاد به همزاد \* آسمانی از مدتها قبل در بین بسیاری از ملتها وجود داشته است. در فرهنگ عامهٔ ایران نیز همزاد نقش مهمی دارد و به هنگام تولد کودک با او همراه است. ترس از زایمان می تواند در معنای عمومی خویش، مترادف با ترس از مرگ باشد که ناشی از اضطراب زمان زایمان است و در موقع شدت ممکن است نوعی بیماری روانی ایجاد کند که در فرهنگها از آن به صرع تعبیر شده است. در بسیاری از قصص عامیانه، آل

نسبت دست تو میکردم به دریا گفت عـقل رسم دانش نیست کردن نسبت دریـا بـه آل (حسین واعظ کاشفی، لغتنامه)

**منابع:** آفرینش زیانکار: ۱۲۸؛ خیاو یا مشکینشهر: ۱۴۲؛ بهرام فرموشی، «جشن فـروردین و سبب پیدایش آن»، م.د.۱.ت.: ۴۲۲/۱۴؛ ه. داویدیان و غ. ساعدی، [آل و «امّالصبیان» بر مبنای روانشناسی]، سخن: ۱۹/۱۶ به بعد؛ رحیم چراغی، «افسانهٔ مهارزند، آل»، چیستا، ۳–۸۲: ۲۶۹.

**آلُه** /āloh/ در کردی «هَلو»، در مازندرانی «اله» و در گیلکی «آلغ» بهمعنی عقاب پیرندهٔ معروف شکاری است ( ← شاهین ).

در متون قدیم اسلامی مانند التنبیه علی حدوث التصحیف و التفهیم و الستامی فی الاسامی، همه جا عقاب را «آله» ترجمه کردهاند. حکیم مؤمن در تحفه میگوید: عقاب را به ف ارسی «آلوه» و به ترکی «فراموش» گویند.

در فرهنگ جهانگیری «لُه» مرغی ذومِخلَب (چنگالدار) معرفی شده که بر کوههای بلند آشیانه دارد و آن را «آله» نیز گویند که به تازی «عقاب» باشد، و این شعر از حکیم فرقدی در این مورد آمده است: مَـــــتَل دشمــــنان تـــو بــا تــو حيلهٔ كبك و حملههای «لُه» است

برهان قاطع ذیل الموت آورده است: آن را به سبب ارتفاعی که دارد اله آموت گفتند، یعنی عقاب آشیان، چه اله به معنی عقاب، و آموت به معنی آشیان باشد که به کثرت استعمال «الموت» شده است.

> این شعر هم از منجیک در لغتنامه آمده است: بر قــلهٔ قــاف بخت و اقــبال آموت عقاب دولت تــوست منابع: التفهیم: ۱۳۳۹؛ برهان: آله؛ اساس اشتقاق: ۴۸.

> > **آناهیتا** ب ناهید

آنیما و آنیموس / anima، animus/ آنیما (Anima) یا همزاد، روانِ زنانه، معشوق جفاکار، تابعه \* و... یکی از مهمترین کهنالگو (archetype)هایی است که یونگ مشخص کرده و عبارت است از طبیعت زنانه یا مادینگی ناخود آگاه مرد؛ و آنیموس (Animus) طبیعت مردانه یا نرینگی ناخودآگاه زن است که اغلب از دیگران و حتی از خود او پنهان داشته میشود. به طور کلّی می توان گفت بخشی از وجود مرد همواره زن و بخشی از وجود زن همیشه مرد است، هر چند که آدمیان به آن وقوف و حضور ذهن نداشته باشند. ردِّ پای این دو شخصیتی را به خصوص وقتی افراد از منطق معمول خود دور می شوند، می توان در احساسات و تفکر آنان پی جویی کرد. هر مرد در خود تصویر ازلیِ زنی را دارد که اساساً در ناخودآگاه او است و بر زندگی عاطفی و احساسی وی سایهافکن است. به نظر یونگ جلوه های فردی عنصر زنانهٔ روان مرد معمولاً به دست مادرش شکل میگیرد.

آنیموس نیز در شکل ناخودآگاهش در زندگی عاطفی زن نقش مؤثری دارد و معمولاً در روشنفکران، بزرگان، قهرمانان و ورزشکاران خود را فرا میافکند. مردان معمولاً کسی را دوست دارند که خصوصیات روان زنانهٔ آنان را داشته باشد. یک ضربالمثل آلمانی میگوید: «هر مردی حوّای خود را در اندرون دارد». این اشارهای است به داستان آفرینش زن در تورات و تفاسیر اسلامی که برآنند زن از پهلوی چپ مرد آفریده شده است. در روایات کهن یونانی نیز هست که در آغاز انسانها به هم چسبیده آفریده شدند و زئوس \* آنها را از هم جداکرد. از اینرو هر نیمی برای یافتن نیمهٔ دیگر بی تاب است و همین می تواند منشأ عشق به جنس مخالف باشد ( مجموعهٔ آثار افلاطون: ۴۷۶) ( ب افلاطون ). آنیما که گاه آزاردهنده و گاه آرامش بخش است در ادبیات جهان و به ویژه در آثار ادبی بزرگ مانند کمدی الهی دانته و بهشت گمشدهٔ میلتون و بوف کود هدایت هر کدام به نامی و هیئتی و در شعر سهراب سپهری با نام «زن شبانهٔ موعود» و «خواهر تکامل خوشرنگ»حضور پیداکرده است:

منابع: نقد شعر سهراب سپهری: ۲۲۷ به بـعد؛ داسـتان یک روح: ۵۴ و ۱۴۰؛ یـونگ، انسـان و سمبولهایش: ۲۸۰ به بعد؛ روانکاوی و ادبیات، دو متن، دو انسان: ۱۱۸.

**آیینه** /āyine/ آیینه (miror) یا آینه، از نظر واژهشناسی از «ادونک» (advènak) آمده که به معنی شکل و دیدار و یکی از نیروهای تشکیل دهندهٔ انسان است ( جهان فرودی: ۶۳). بنا بر اساطیر ایرانی، نخستین روز نوروز \* بود که انسانِ کیهانی بر اثر آمیختن فَروَهَر مینوی با نیروهای دیگر شکل گرفت. از اینرو آیینه به عنوان نمادی از آن، در بالای سفرهٔ نوروزی نهاده میشود. آیینهٔ دیگری هم هست که تخممرغ روی آن میگذارند. نهادن آیینه در سفرهٔ عقد نیز به همین مناسبت است زیرا عروسی مقدمهٔ زایش است و فَروَهَرها به تشکیل نطفه یاری میکنند. جنبش تخممرغ در روی آیینه هم نماد تولد و حرکت است.

رسم گذاشتن آیینه در سفرهٔ نوروز<sup>\*</sup> و آیینه و شمعدان در سفرهٔ عقد در بسیاری از نقاط ایران هنوز رایج است. هنگام عقد، عروس باید در آیینه که به منزلهٔ آیینه بخت او است نگاه کند. اگر آیینهٔ بخت بشکند یکی از عروس یا داماد خواهند مرد (نیرنگستان: ۵۷). این باور که دقیقاً یادآور اندیشه های اساطیری کهن است بنا بر شواهد در طول تاریخ استمرار داشته است. باور های دیگری که در میان عامه در مورد آیینه رواج دارند اغلب از ارتباط با جنبه های نمادین و اساطیری آن حکایت میکنند.

مفاهیم نمادین و مقدس آیینه در فرهنگها و ملتهای دیگر هم دیده میشوند. در خاور دور آیینه را دارای خواص جادویی می دانستند که میتوانست ارواح خبینه را هم در این جهان و هم در جهان دیگر دور کند و به همین دلیل آن را کنار مردگان میگذاشتند. از سدههای سوم و چهارم میلادی، در آیینه به تدریج نقشمایهٔ تائویی و بودایی و گلها و جانورانی را نشان می دادند که نماد خوشبختی، سعادت در ازدواج و مانند آن بودند. آیینه یکی از سه شیء مقدس مربوط به نشانه ها و علایم خاص امپراتوری ژاپن بود. در هنر عیسوی آیینهٔ سالم و بی نقص مظهر مریم عذرا<sup>\*</sup> و بکرزایی او بود. نظامی در اسکندرنامه ( خمسه: ۹۱۸) ساختن آیینه را به اسکندر<sup>\*</sup> نسبت داده و گفته است:

کند نـقش دیـباچه از مشک بـوم گـــذارنــدهٔ نــقش دیــبای روم ز شمسيرش آيسينه آمسد پديد که چون شد سکندر جهان را کلید بـــدان روشـــنآيينه أمــد نـــياز عروس جهان را که شد جـلوهساز و پس از آنکه ساختمان آیینه را از لحاظ هندسی شرح میدهد، میگوید: ز گوهر به گوهر درآمد شکوه سکندر درو دید پیش از گروه یکے بوسہ بر پشت آپینہ داد چو از دیدن روی خود گشت شاد دهسد بسوسه آیسینه را روغهای عروسی که این سنّت آرد به جای (خمسه: ۹۱۹) حافظ هم به همین مضمون اشاره دارد: مگر آن روی که مالند در آن ستم سمـند هيج رويمي نشود آينة حجلة بخت (حافظ: ١٢٣)

آيينه

آيينه

در شاهنامه ( ۲۶/۷) نیز از انتساب آیینه به اسکندر سخن رفته که با توجه به استعمال مضامین قریب به آن، با «آیینهٔ اسکندری<sup>\*</sup>» نیز بی مناسبت نمی نماید. صائب هم قریب به همین مضمون را سروده است: تا آب زندگی دو قدم راه بیش نیست آیینه پیش راه سکندر گرفته است (صائب: ۲۶۱)

نقش آیینه، در سنن و فرهنگ عامه، به اینها محدود نمی شود. قبل از نقل مکان به خانهٔ جدید، آیینه و قرآن فرستادن ( نیرنگستان: ۷۳) رسمی است قدیمی و هنگامی که چراغ را روشن میکنند یا موقع دیدن هلال ماه نو، عوام دعای مخصوص می خوانند و به سبزه یا آیینه و یا آب\* و یا روی خوش نگاه میکنند. در عرفان اسلامی، آیینه با شفافیت و صداقت و صفای خویش کاملاً مورد توجه بوده است و انسان را از جهت اینکه مظهر ذات و صفات و اسماءِ حق است آیینه گویند:

روشنان آینهٔ دل چو مصفا بسینند روی دلدار در آن آینه پیدا بینند (دیوان عراقی، با مقدمهٔ سعید نفیسی: ۵۲)

عشق نیز حکم آیینه را دارد که در آن حالات و درجات استعداد هر عاشقی، مثل صُوَر محسوس در آیینهٔ حسی نمودار میشوند (شرح مثنوی شریف: ۳۸/۱). میتوان گفت که عاشق، آیینهٔ قدرت و تصرف و جلوهٔ جمال مشعوق است. مولانا در آغاز مثنوی ( ۴/۱) لزوم زدودن زنگار را از چهرهٔ این آیینه یادآوری میکند:

عشق خواهد کاین سخن بیرون بـود آیــــنه غـــمّاز نــبود چــون بــود آیــنهات دانی چــرا غــمّاز نــیست زانکه زنگـار از رخش ممـتاز نـیست

دل شکوهمند عاشق، آیینهای است که نور جمال حق در آن متجلی میشود:

وقت طالب را پریشان کم کند آینهٔ دل را چو جام جسم کند (مثنوی، کلالهٔ خاور: ۳۷۸)

در شعر مولانا گاهی از ضمیر مرد کامل و یار خدایی و مراد برحق، به « آیینهٔ کلّی » تعبیر شده است: آیسنهٔ کـلّـی تــو را دیـدم ابـد دیدم اندر چشم تو من نقش خـود (مثنوی: ۲۰۵/۲) مولانا به امتیاز این گونه «آیینه» با سایر آیینه ها اشاره دارد: گفتم آخر آینه از بهر چیست تا بداند هر کسی که جنس کیست آینهٔ آهن برای پوستهاست آینهٔ سیای جان سنگین بهاست آینهٔ جان نیست الا روی یار روی آن یاری که باشد زان دیار (مثنوی: ۲۰۵/۲)

آدمی وقتی ضمیری مصفا داشت می تواند آیینهٔ راستین دیگران باشد: چونکه مؤمن آیـنهٔ مـؤمن بـود روی او زآلودگــی ایمــن بــود یار آیینه است جان را در حَـزَن در رخ آیــینه ای جـان دم مـزن (مثنوی: ۲۴۸/۲)

مضمون زیبای بیت اول از حدیثی معروف اقتباس شده آست که: المُؤمن مِراَة المُؤمن ( جامع صغیر، چاپ مصر : ۱۸۳/۲ ) و نیز المؤمن مراَة اخیة المُؤمِن ( التصفیه: ۳۹۵ ). مولانا در آخر دفتر چهارم، آیینه های کذّاب و محکهای مغشوش و جامهای کدر را عاجز از درک حقایق و موجب گمراهی معرفی میکند و طریقی را برای سلوک پیشنهاد می نماید که مقصد آن «عین آیینه شدن» یعنی وصول به جام جم\* است:

ساير مضامين: آیندسان هر چه ندیدی مگوی آبصفت هر چه پلیدی بشوی (نظامی، لغت نامه: آب) دم مزن با آینه تا با تو او محدم بود گر تو با او دم زنی او روی خود پنهان کـند (شمس: ۱۱/۲) از خدا مي طلبم صحبت روشين رايسي دل که آیینهٔ شاهی است غباری دارد (حافظ: ۳۴۹) خندهات دامان گوهر میکند آیسینه را چهرمات بال سمندر میکند آیسینه را (صائب: ۶۵) طُر،ات سنبل به دامان مسیکند آیسینه را چهرهات گل در گریبان میکند آیسینه را (صائب: ۷۰)

نامش از سکه چو بس آینهٔ چرخ افتاد حرف حرفش همه در چهرهٔ اجرام گرفت (انوری: ۱۶/۱)

برخی شاعران بیشتر از حد معمول از واژه و مفهوم آیینه استفاده کردهاند. مثلاً در شعر فرخی و سعدی ( ← ریکاردو زیپولی، آیینه در شعر فرخی و سعدی) بسامد این واژه بسیار بالا است. عبدالقادر بیدل را در انتخابی که از شعر او شده است، به همین دلیل «شاعر آینهها» نامیدهاند ( ← محمدرضا شفیعی کدکنی، شاعر آینهها). نیز ← جام جم.

منابع: مصطلحات: ۴؛ منوچهر مرتضوی، «جام جم در دیوان حافظ»، ن.د.۱.ت.: ۳۰/۵ و ۴۲/۶؛ هنر و مردم: ۱۴ و ۲۳ تا ۳۵؛ اساس اشتقاق: ۸۲؛ فرهنگ نگار،ای نمادها: ۴؛ کتاب کوچه، حرف آ: Brewer's: 775.

آیینهٔ اسکندری / äyiney-e eskandari در شهر اسکندریه که بنای آن به اسکندر \* مقدونی منسوب است در رأس شمال شرقی فاروس که جزیرهای در بندر اسکندریه است منارةالبحری [فانوس دریایی] قرار داشت که توسط بطلمیوس بنا شده بود. بر فراز این بنای مشهور که سر مشق فانوسهای دریایی اروپا و یکی از عجایب عالم قدیم بود ( نخبةالدهر : ۳۶) آیینه ای قرار داشت به نام «آیینهٔ اسکندری» که تا زمان ولیدبن عبدالملک پایدار بود. آیینهٔ اسکندری، در حقیقت، آینهٔ اسکندریه است، یعنی آیینه ای که بر فراز مناره ای در اسکندریه نصب کرده بودند و بعدهٔ به مناسبت اینکه بنای این شهر به اسکندر منسوب بوده، منارهٔ آن نیز به وی انتساب یافته است ( فرهنگ معین: اعلام ).

بنا بر افسانه ها و اساطیر، اسکندر برای آگاهی از شورش اهل فرنگ، این مناره را بنا کرد و آیینه ای از حکمت و طلسم ساخت و بر آن نهاد و دیده بانانی معیّن کرد تا هنگام حملهٔ دشمن، سپاه اسکندر را آگاه گردانند و با این تدبیر، دوبار، سپاه فرنگ را شکست داد. بار سوم دیده بانان غفلت کردند و اهل فرنگ آمدند و شهر اسکندریه را خراب کردند و آن آیینه را به دریا انداختند. چون اسکندر باخبر شد آیینه را از دریا برآورد و دوباره بر سر مناره نصب کرد. برهان قاطع، نصب و بنای آیینه را به ارسطو نسبت داده است.

از اغلب روایاتی که در مورد آیینهٔ اسکندری هست مفهوم دوربینی و جهاننگری و دورنمایی مستفاد می شود، یعنی درست همان مفهومی که با صراحت بیشتر در ادبیات و عرفان ایران، به جام جم\* و آیینهٔ جهان نما نسبت دادهاند. شاید همین اشتراک موضوع، یعنی دورنمایی و جهاننگری موجب اختلاط استعمال این دو در ادب پارسی شده باشد زیرا هر دو از نظر اساطیری مفیدِ غیبنمایی و از لحاظ عرفانی، وسیلهٔ حلّ رموز و تجلّیگاه اسرار آفرینش و مشاهدهٔ جمال مستور جانان بوده است:

آیینهٔ سکندر جـام مِـی است بـنگر تا بر تو عرضه دارد احوال مُلک دارا ( حافظ: ۵)

با نوجه به اینکه بسیاری از روایات، از جمله اسکندرنامه ( خمسه: ۹۱۸) اساساً اختراع و پیدایش آیینه را به زمان اسکندر نسبت میدهند مضامینی در این مورد توسط شعرا پرداخته شده است ( ← آیینه ) و به همین جهت آیینه، گاهی با جام میو از لحاظ عرفانی، با دل پاک و روشن مرد راه نیز مناسبت یافته است:

ســـــاختم آيــينهٔ دل يـــافتم آب حـــيات گرچه باور نايدت هم خضر و هم اسکندرم (خاقانی: ۲۵۲)

(اقبال لاهوري: ۲۰۸)

(اقبال: ۵۶)

غم نفهمیدست هر کس ساده لوح افتاده است ... هر که این آیینه دارد در بغل اسکندر است . ( صائب: ۱۸۲ )

رابطهٔ آیینه و اسکندر، از یکسو و اسکندر و آب حیات\* و خضر\*، از سوی دیگر و پیوستگی آب حیات و جام جم در شعر فارسی، گاهی مجموعاً فضایی کاملاً عرفانی پدید آورده است:

یاد ایامی که بودم در محستان فرنگ جام او روشنتر از آیینهٔ اسکندر است (اقبال: ۲۶۷) آيينة سكندر

عکس یک جامش دو گیتی مینماید کز صفاش آب خــضر و آيــنهٔ جــام سكــندر ســاختند (خاقاني: ١١٣) صبحدم آب خضر نوش از لب جام گوهری كيز ظيلمات بحر جُست آينة سكيندري (خاقاني: ۴۱۹) جان پاکم چون خَضرِ در آب حیوان آشنا شد دلم آیینهٔ اسکندری زاندم که ساخت (اديب: ١٧) گاهی تعابیر شعری ، بیانگر اختصاص و انتساب آیینه به اسکندر است: نه هر که آینه سازد سکندری داند نه هر که چهره برافروخت دلبری دانـد (حافظ: ١٢٠) اگر سکندر از آیینه ساخت لوح مزار چراغ تربت من روشنایی سخن است (صائب: ۱۷۰) سکندر آینه و خضر آب حیوان یافت به هر که هر چه سزاوار بود بخشیدند (صائب: ۱۸۶) ساير مضامين: رقم نام تو بـر صـفحهٔ آيـينه بس است ای سکندر ز خدا چشمهٔ حیوان مطلب (صائب: ۱۶۱) شوکت حُسنت سکندر میکند آیینه را این شکوه حُسن با خورشید عالمتاب نیست (صائب: ۶۵) یک جهان آیینه از سنگی شکستن می توان ای سکندر سلطنت نازکتر از جام جم است (اقبال: ۲۴۹) گرچه از حیث عمل آیندسازند همه نتوان گفت به هر شیشهگری اسکندر (فرخی یزدی: ۱۷۶) منابع: ثمارالقلوب: ۴۱۴؛ ظرایف: ۲۶؛ منوچهر مرتضوی، «جام جم و آیینهٔ اسکندر»، ن.د.۱.ت.: ۲۰۷/۵ و ۲/۶؛ محمد معين، م.د.ا.ت.: ۵۲/۱؛ لغتنامه؛ برهان. آ**يينهٔ جم** ← جمشيد آيينه جهاننما (\_ گيتىنما ) ~ جام جم **آيينة سكندر** → آيينة اسكندري **ابابیل** /abābil در قرآن، در روایت اصحاب فیل (گروهی که به سرکردگی اَبْرَهَه، سوار بر پیلان قـصد ویرانی کعبه را داشتند) آمده است: خداوند بر ایشان پرندگانی فرستاد فوج فوج، که بر آنها سنگ انداختند و از میانشان بردند (وَ اَرسَلَ عَلیهِم طَیراً ابْابیل) (فیل: ۳).

در فرهنگها «ابابیل» را جمع اِبال و اِباله و آبله و... دانسته و نوشته اند که ابابیل جمعی است بی واحد ( لغتنامه)، به معنی دسته های پراکنده و گروههای متفرق یا دسته دسته. بسیاری از فرهنگهای فارسی، ابابیل را به معنی پرنده ای ضعیف و کوچک به نام پرستو یا چلچله معرفی کرده اند. برخی، چنانکه ذکر شد، ابابیل را جمع آبله می دانند ( اعلام قرآن : ( اما ) و مؤید این نظر را هم روایتی ذکر کرده اند که به موجب آن هلاک قوم ابرهه به وسیلهٔ آبله بوده است. در این صورت، در آیهٔ فوق باید کلمهٔ «طیر» به معنی ناگهان و سریع باشد اما اشکال عمده این است که از یک سو، وازهٔ ابابیل فارسی نیست و ایرانیان آن را از همین آیه گرفته اند و از سوی دیگر، در ادبیات کهن عربی هم نیامده است ( آر تور جفری، به نقل از محمد مقدم، سخن: ( ۳۳۸/۱

از مجموع روایات و تفاسیر بر می آید که ابرهه با پیلان متعدد به قصد خراب کردن کعبه وارد مکه شد ولی فیل عظیم الجنهٔ نجاشی که وی بر آن سوار بود، روی زمین خوابید و به جانب کعبه پیش نرفت. ناگاه پرندگانی عجیب از جانب دریا ظاهر شدند که هر کدام دو سنگ در چنگال و یکی در منقار داشتند. سنگها را فرو ریختند و همهٔ آن قوم را هلاک کردند. نام هر کسی که قرار بود هلاک شود بر سنگی که به منقار مرغان بود نوشته شده بود. بنا بر یک روایت، پاها و منقار این مرغان، سبز و تن آنها سفید بود و هر سنگی که بر پشت پیلان فرود می آمد از زیر شکمشان می گذشت. این قصه در شعر پارسی انعکاس یافته است:

| پیل را بـدرید و نـپذیرد رُفـو             | اضعف مرغان ابابیل است و او                      |
|-------------------------------------------|-------------------------------------------------|
| (مثنوی: ۱۶۰/۳)                            |                                                 |
| تو طیر ابابیل ورا زخم حجر بـاش            | در مکّهٔ دین ابرههٔ نـفس عَـلَم زد              |
| (سنایی: ۳۱۳)                              |                                                 |
| به سنگریزهٔ سَجّیل ساخت زیر و زبر         | بگـفتهای کـه ابـابیل قـوم ابـرهه را             |
| ( قاآنی : ۳۱۳)                            |                                                 |
| برون ران کزین به وغایی نـیابی             | بـرو پـیل پـنداشت از کـعبهٔ دل                  |
| (گزید: خاقانی: ۱۰۶)                       |                                                 |
| قبلهٔ من خاک بتخانه است، هین ای طیر، هین  | گـاو زريـنم نـه آن گـاوم كـه بـينى عـنبرم       |
| (گزیدi خاقانی: ۷۱)                        |                                                 |
| تفسیر کمبریج: ۶۳۸/۲؛ قصص [نیشابوری]: ۴۰۱؛ | <b>منابع: ق</b> صص [سورآبادي]: ۶۴۰؛ دينوري: ۱۳؛ |
| سخد (بهمد و اسفند ۱۳۳۲): ۱/۲۳۸ و حمد      |                                                 |

69

ابد

**ايد** /abad/ در اصل به معنى مطلقِ زمان و مترادف دَهر ( ← زروان ) و در اصطلاح عبارت است از استمرار وجود در زمانِ غيرمتناهى در آينده ( التعريفات ). ابديّت نشاندهندۀ بي پاياني زمان است كه در فرهنگ ملل گوناگون تصاوير مختلفي

مشیری، «فرهنگنامهای پرندگان ایران»، وحید (بهمن ۱۳۴۴): ۹۴/۳؛ لغتنامه.

ابدیت نشان دهنده بی پایانی زمان است که در فرهنگ ملل کونا کون تصاویر مختلفی برای آن فرض شده است: ایزد بانویی که ماه<sup>\*</sup> و خورشید<sup>\*</sup> یا عصا و شاخ نعمت را به دست دارد، یا بر کُرهای محصور در ستارگان نشسته، یا کمربندی از ستارگان بر کمر بسته، همه تصاویر ابدیت هستند. فیل، گوزن، قُقنُس<sup>\*</sup> و اژدها<sup>\*</sup> به دلیل عمر طولانی نماد ابدیّت شناخته شدهاند و نیز مار<sup>\*</sup> به دلیل شکل دایره وارش وقتی چنبره میزند و یا به دلیل کشندگی زهرش، به مصداق تسمیهٔ ضد می تواند مظهر ابدیت تلقی شود. (فرهنگ نمادها: ۲۹)

مسئلهٔ ابد و ابدیت، همزمان با طرح موضوع قِدَمِ عالم در اسلام و در برابر ازل<sup>\*</sup> و ازلیت مورد بحث قرار گرفت و به صورت اصطلاح درآمد. فلاسفهٔ اسلام، تحت تأثیر افکار ارسطویی، ازل و ابد را مستلزم یکدیگر دانستند و معتقد شدند آنچه آغاز ندارد، به ناچار انجامی نیز نخواهد داشت (آنچه آغاز ندارد، نپذیرد انجام). بنابراین نظریه، زمان و حرکت و جهان، به طور کلّی به هر دو معنی جاویدان هستند. اما متکلمین نظر ارسطو را نپذیرفته و نتیجه گرفتهاند هیچ دلیل عقلی بر فساد ناپذیری عالم وجود نـدارد. بـه موجب آیهٔ ۶۷ سورهٔ زُمَر، در روز قیامت «زمین و آسمان به تمامی در دست خداوند و در هم پیچیده خواهد بود». به طور کلّی، عقیدهٔ رایج بر این بود که نابودی همهٔ عـالم امکانپذیر است و ازلی و ابدی، تنها ذات پرودگار است.

در ارتباط با این اندیشهها، در زبان فارسی واژهها و ترکیباتی نظیر ابداً، ابـدالآبـاد (مقابل: ازلالآزال) به معنی پایان هستی، همواره، ابدالآبدین ( همواره )، ابدالدهر و جز آن پدید آمدهاند:

«و هر تیر که از گشاد زبان به دل برسد، بر آوردن آن در امکان نیاید و درد آن ابدالدهر باقی بماند» (کلیله و دمنه، تصحیح مینوی: ۲۰۹).

هست طـومار دل مـن بـه درازی ابـد برنوشته زسرش تا سوی پایان، تو مرو (شمس: ۶۳/۵) تو شاه عادل و رادی و در جهان مـاند همـیشه تا به ابد مُلک شاه عـادل و راد (مسعود سعد: ۱۱۴) عــاشق رنج است نــادان تــا ابـد خيز و «لا اُقسم» بخوان تـا «فی کَبَد» (منتوی: ۱۰۵/۱) مَر او را نه عمر ابد خـواستم به توفيق خيرش مدد خواستم (سعدی: لغتنامه)

نيز ← ازل.

**ابداع** / قbda/ در لغت به معنای نوآوری و آفرینش<sup>\*</sup> مطلق و در اصطلاح پیدا کردن چیزی است که مسبوق به ماده و مدت نباشد؛ به عبارت دیگر ایجاد چیز است از نّه چیز، مقابل تکوین (خلق) که مسبوق است به ماده و مدت. این واژه در قرآن نیامده اما در عوض، خداوند «بدیع» خوانده شده است (بقره: ۱۱۷، انعام: ۱۰۱). مفسرین، نام خدا را از جهت آفرینش مطلق، «بدیع» و از جهت خلق انسان از گل خشکیده (حجر: ۲۸، رحمن: ۱۴) ابداع که به خصوص از مصطلحات شیعه و بالاخص اسماعیلیه است، در مباحث فلسفی به صِرفِ عمل خدا اطلاق می شود. کلام به این واژه مفهومی خاص بخشیده که مترادف با آفرینش در تعریف اهل تسنّن است. ابداع در نظر شیعه، نظیر خطاب «کُن\*» کلمهای است که هستی می بخشد. هنری کربن (H.Corbin) آن را به «نو پدید آوردن نخستین» ترجمه کرده است.

برخی، مانند ابویعقوب سجستانی (قرن چهارم ق) و ناصرخسرو، ابداع را صادر اول می شمارند. بعدها ملاصدرا (م ۱۰۵۰ ق) علیه کسانی که «مشیّت» و «ذات» الهی را یکی دانسته و ابداع را صادر اول شمردهاند قیام میکند. به اعتقاد وی، با استناد به سخن امام هشتم (ع) فرقی میان مشیّت و اراده و ابداع نیست. اینها سه نام برای «فعل»اند. در واقع، ابداع در نظر بسیاری از فلاسفه بر این اصل استوار است که «از یکی، جز یکی صادر نمی شود» و عقل مُبدع اول است. (ب کُن)

ابداع در فرهنگ اسلامی با موضوع آفرینش\* مرتبط است و از این دیدگاه مورد نظر شاعران قرار گرفته است:

چون نشناسی که از نخست به ابیداع فعل نخستین ز کاف رفت سوی نون (ناصرخسرو: ۴۹۱) مکن هرگز بد و فعلی اضافت گر خبردداری بجز ابداع یک مبدع کَلَمع العَین اَوْاَدُنا (ناصرخسرو: ۲) گفتم که امر ایزد ابیداع مبدع است گفتا بزرگ اوست خرد عاجز از هجر (ناصرخسرو، لغتنامه) بامدادان که ز خلوتگه کاخ ابیداع شمع خاور فکند بر همه اطراف شیعاع (حافظ: ۱۹۸)

«... و بدایع ابداع را در عالم کون و فساد پدید آورد» (کلیله و دمنه، تصحیح مینوی: ۲) منابع: التعریفات: ۲؛گاردن، دانشنامهٔ ایران و اسلام؛ لغتنامه؛ دایر ةالمعارف بزرگ اسلامی: ۲۷۱/۲.

**ابراهیم /**ebrāhim/ ابراهیم (Abraham) ملقب به خلیل، خلیل الله و خلیل الرّحمن، جدّ اعلای بنی اسرائیل و عربِ مُستَعرِبه و از آباءالاولین توراتی است که در زمان سلطنت حمورابی \* و آغاز دومین هزارهٔ قبل از میلاد (حدود ۱۸۵۰ ق.م.) از بین النهرین به کنعان هجرت کرد و در «اور» واقع در سرزمین کلده ساکن شد.

ابراهيم

به روایت تورات، نام پدر او «ترح» (تارح یا تارخ) و از نسل حام بن نوح و نام مادرش آدنا بود. قرآن (انعام: ۷۴) نام پدر او را آزر \* ذکر کرده است. در بیست و پنج سورهٔ قرآن، ذکر او باکم و بیش جزئیات آمده و در دو مورد هم (اعلی: ۱۸ و نجم: ۳۶) به «صُحُف ابراهیم» اشاره شده است. او با نمرود \* همزمان بود و وقتی غیبگویان، نمرود را از تولد پسری که تخت او را واژگون خواهد کرد خبر دادند (قس: فریدون و موسی) نمرود از باردار شدن زنان جلوگیری کرد. وقتی هم کودک به مغم کوشش نمرود در خانهٔ پدر متولد شد، او را از بیم، مدت سه سال در غاری مخفی نگه داشتند. پدر ابراهیم، بتگر و خازن بتخانهٔ شهر بود و ابراهیم، وی را از همان آغاز منکر بود و به خدای نادیده

دعوت می کرد. سرانجام ابراهیم از جانب خدا مأمور هدایت نمرود و قومش شد. بت شکنی: ابراهیم، روز عیدی که همه از شهر بیرون رفته بودند تبر برداشت و تمام بتان را درهم شکست و تبر را بر گردن بت بزرگ افکند (انبیاء : ۵۸). چون از او بازخواست کردند، گفت: بت بزرگ کرده است. گفتند: بت قادر به انجام دادن کار نیست. گفت: چگونه بتی را که قادر به انجام دادن کار نیست و سخن هم نمی گوید به خدایی گرفته اید؟ معاجّه: نمرود که دعوی خدایی داشت روزی ابراهیم را پیش خواند و گفت: خدای تو نیز چنین کنم. آنگاه بفرمود دو تن زندانی را بیاوردند. یکی را بکشت و گفت: اینک مرده و یکی را دست بازداشت و گفت: اینک زنده. ابراهیم به دیگر حجّت شد که دید با او این سخن سود ندارد. گفت: خدای من آفتاب را هر روز از مشرق برآورد. تو یک بار از سوی مغرب آور. نمرود درمانده و سرگردان شد (بقره: ۶۰–۲۵۸).

آتش ابراهیم: نمرود، تدبیر عقوبت ابراهیم کرد و گفت: او را بسوزید و خدایان خویش را نصرت کنید. ابراهیم را به آتش اندر افکندند. آتش به امر خدا بر وی سرد و سلامت شد (انبیا: ۶۹). چون نگریستند، او را در میان گلستان دیدند به نماز ایستاده. آتش بر او گلستان شد و خلیل خدای تعالی گشت ( ) ور ). عده ای گفتند جادوی بُوَد. عمّ ابراهیم گفت: بدانید که جدان ما آتش پرست بودند و به حرمت آن، آتش او را نسوخت، نه از جهت جادوی. آنگاه گفت: ما دود نپرستیده ایم و آن را دشمن داریم. ابراهیم را در چاهی پرکاه بیندازید و آتش در زنید. چنین کردند. آتش ازر را بسوخت و ابراهیم به سلامت سلامت شد ( ثمار القلوب: ۲۲). به این ترتیب، «آتش ابراهیم» ضرب المثل سردی و سلامت شد ( ثمار القلوب: ۲۲). برخی هم ( مجمل التواریخوالقصص: ۲۸) ابراهیم را سیاووش \*گفته اند. زیرا هر دو در آتش رفتند و به سلامت بیرون آمدند. ابراهيم

مقام ابراهیم: ابراهیم از دو همسر خود ساره\* و هاجر\* به ترتیب دو پسر داشت به نامهای اسحاق\* و اسماعیل\*. چون اسماعیل متولد شد هاجر که کنیز ساره بود مجبور شد با فرزندش اسماعیل به محلی که امروز مسجدالحرام است به زمین حرم فرود آید و ابراهیم اجازه داشت هر چندگاه یکبار به دیدار اسماعیل و مادرش بیاید، مشروط بر آنکه از اسب فرود نیاید. یکبار که از گردِ راه رسید از طرف همسر اسماعیل دعوت به فرود آمدن و شست و شوی بدن شد. ابراهیم گفت: من فرود نیایم، ولیکن سنگی بیاور تا پای بر آن نهم. همسر اسماعیل سنگی بیاورد و ابراهیم پای بر آن نهاد و یک جانب سرش را را فرمود تا آن سنگ را در خانه به کار گرفت. اما به قول ناصرخسرو ( سفرنامه، تصحیح بشست. اثر پای ابراهیم بر آن سنگ بماند. مقام ابراهیم همین سنگ است که خداوند او را فرمود تا آن سنگ را در خانه به کار گرفت. اما به قول ناصرخسرو ( سفرنامه، تصحیح نیز گویند: رکن و مقام دو یاقوت بودند که خدای از بهشت بفرستاد و روشنایی آنها بستد. از آنگاه باز، مقام ابراهیم ضربالمثل شد برای هر مکان شریف و گرامی ( بقره: ۱۳۵). برخی هم مقام ابراهیم را سنگی دانسته اند که ابراهیم بر بالای آن رفت و روشنایی آنها بستد. برخی هم مقام ابراهیم را سنگی دانسته اند که ابراهیم بر بالای آن رفت و روشنایی آنها بستد.

**بنای کعبه:** ابراهیم با کمک اسماعیل خانهٔ کعبه را بازسازی کرد. کعبه را اول آدم بنا کرده بود و در طوفان نوح <sup>\*</sup> سنگهای آن به کوهها باز داده شد. ابراهیم آن را به صورت موجود بازسازی کرد و چون بنای خانه تمام شد، از خدای خواست تا او را مناسک حج بیاموزد (بقره: ۱۲۸). تمام اعمال مربوط به حج را که از ابراهیم به یادگار مانده، جبرئیل <sup>\*</sup> به او آموخت.

قربانی کردن فرزند: ابراهیم در خواب مأمور شد فرزند خود را قربانی کند. به روایت تودات ( قاموس: ۴ ) این فرزند، اسحاق بود اما در روایات اسلامی اغلب اسماعیل است. خداوند ابراهیم را به قربان کردن فرزند آزمود و چون ابراهیم از این آزمون پیروز بیرون آمد، از بهشت گوسپندی فربه بفرستاد که به جای فرزند قربانی کند.

**زنده کردن مرغان:** ابراهیم در آخر عمر گفت: خدایا، به من بنما چگونه مرده زنده کنی تا دل من آرام گیرد ( بقره : ۲۶۰ ). ندا آمد که چهار مرغ برگیر و پاره پاره کن و بر سر هر کدام از این چهار کوه پارهای بنه و آنگاه آنها را فرا خوان. ابراهیم چنین کرد و چون ایشان را بخواند، دید که هر کدام اندامهاشان کامل شد و به سوی او پرواز کردند. خدای عَزَّوَجَل گفت: اسرافیل\* همهٔ خلق را بدینسان زنده کند. در باب کیفیت زنده کردن مرغان و

اينكه اين چهار مرغ به نظر اهل اشارت عبارت بودند از چهار خصلت انساني، آراي مختلفي از طرف مفسرين ابراز شده است ( -> تفسير ابوالفتوح: ١٨٨/٢ به بعد ). داستان ابراهیم به عنوان پیامبری پاکباز و بت شکن و آتش گذار که با شرک نبرد کرد و زورمندان را به چیزی نگرفت و دینش به صفت «حنیف» ( بقره: ۱۳۵ ) متّصف گردید، در ادبيات فارسي تجلّي بارز يافته است و حتى سرگذشت او نزد برخي شعرا، با سرگذشت زردشت نيز درآميخته است ( مَزديَسنا: ١٣٢؛ تاريخ ادبي ايران: ١٧١ ). پیمبر براهیم بود آن زمان بدش نام زردشت از آسهان (گرشاسپنامه: ۴۴۱) در عرفان نیز ابراهیم به عنوان مظهر تسلیم در برابر ارادهٔ حق و نمونهٔ صفا و کمالات معرفي شده است ( ← التصفيه: ١١٥ و مصيبتنامة عطار : ٢٧۶ به بعد ). اينك شواهد مختلف از شعر فارسی: بتشكني: چون خليل آمد خيال يار من صورتش بت، معنى او بتشكن (مثنوی: ۲۵۰/۲) يعنى ابراهيم اين بتخانه شو در بیابان طلب دیوانه شو (اقبال لاهوري: ٢٨٧) عــين ابــراهــيم و عــين آزر است دست او هم بتشکن هم بتگر است (اقبال: ١٨٣) بیا که مثل خلیل این طلسم در شکنیم که جز تو هرچه درین دیر دیدهام صنم است (اقبال: ۱۴۳) أتش خليل: اگر شد آتش، ریحان به گردگرد خـلیل منم به معجزهٔ او کنون خلیل دگر ب، معجزات گرامی خیلیل پیغمبر نه بس بود که مرا عشق تو گرامی کـرد (ازرقي: ٢٢) در گلستان مگرد و در آتش قرار گر گر چون خلیل سوختهای از غم جلیل (سنايي: ۲۹۷) که سوزندهآتش بر او بوستان شد خلیل از سر نیستی کرد دعبوی

(سنایی: ۱۳۸)

| ۷۵ ابراه                                                                 |                                        |
|--------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------|
| چه باک داری در کارزارِ آتش و آب                                          | خــلیل آتشکُــوبی کـلیم آبنـورد        |
| (مسعود سعد: ۲۷)<br>مرغ صراحی گل است باد مسیحش بـدم<br>( تاقان م ۲۵۹)     | گوہر مِی آتش است ورد خلیلش بخـوان      |
| ( خاقانی: ۲۵۹)<br>ولی پیرامُنَت پیداست کاتش میشود گــلشن<br>( خواجو: ۹۹) | خلیلآسات هر ساعت بتی در آتش انـدازد    |
| ر طواجو ۲۰۰۰)<br>بـــاغ و جــارهاست در آتش خــليل را<br>(صائب: ۱۵۶)      | با دوستان حق چه کند نفس شعلهخوی        |
| به هر زمانه خلیل است و آتش نمـرود<br>(اقبال: ۲۴۳)                        | شبی به میکده خوش گفت پیر زندهدلی       |
|                                                                          | معمار حرم:                             |
| چــو ابــراهـیم مـعمار حـرم شـو<br>(اقبال: ۱۹۶)                          | خودی تعمیر کن در پیکر خویش             |
|                                                                          | مقام ابراهيم:                          |
| تا بود در مقام ابـراهـیم<br>(مسعود سعد: ۶۱۶)                             | كعبة دولت است فتح آثار                 |
|                                                                          | آزمون قرباني:                          |
| تا نُبُـرَّد تیغ بُرَّان حلق اسهاعـیل را<br>(سنایی: ۲۹)                  | دست ابراهیم باید بر سر کوی وفا         |
| رستایی ۲۰۱۰<br>گوسفند نفس شهوانی بدو قربان کنیم<br>(سنایی: ۴۱۱)          | دشـــنهٔ تحــقیق بـرداریم ابـراهـیموار |
| مکُش به داغ جگرگوشهٔ خلیل مرا<br>(صانب: ۷۴)                              | نه هر شکار سزاوار تیغ استغناست         |
| چــون ذبـيحالله در تــــليم خــويش<br>(اقبال: ۳۱۹)                       | خود حريم خويش و ابراهيم خويش           |
|                                                                          | چهار مرغ خليل:                         |
| که چار مرغ خلیل اندر آورد ز هـوا<br>(خاقانهر: ۳۱)                        | کمان گروههٔ گبران ندارد آن مهره        |

| این چهار اطیار رهـزن را بکش      | تو خلیل وقتی ای خورشیدهش           |
|----------------------------------|------------------------------------|
| (مثنوی: ۸۲۱)                     |                                    |
| خوشا نشيمن طاووس و کوه ابراهيم   | به هر دیار که زینجا سفر کـنم گـويم |
| ( خواجو : ۴۶۹ )                  |                                    |
| مرا به منرل طاووس رغبتی است عظیم | اگر چه پشّه نیارد شدن ملازم باز    |
| ( خواجو : ۴۶۹ )                  |                                    |
| که در دلم گذرد یاد کوه ابراهـیم  | ز آهم آتش غرود بـفسرد آن دم        |
| ( خواجو : ۴۶۹ )                  |                                    |

ساير مضامين:

عاشق یاک باش ہمچون خـلیل تا شـوی چـون کـليم محـرم راز (سنایی: ۲۹۹) ضرب او را سطوت ضرب خليل پیر روم آن صاحب ذکر جمیل (اقبال: ۳۲۲) هر یکی آزرده از ضرب خـلیل هر یکی ترسنده از ذکر جمیل (اقبال: ۳۲۱)

منابع: تفسير طبری: ۱۶۷/۱ و ۴۶۸/۲ و ۱۵۲۸/۶ طبری: ۱۷۲/۱؛ قصص [نیشابوری]: ۴۳ به بعد؛ قصص [نجار]: ٧٠؛ قصص [سوراًبادي]: ١٧ و ٢٥۶ و ٢٧٥؛ تفسير كمبريج: ١١٤/١؛ بلعمي: ١٨٠/١ و ۲۰۴ و ۲۲۵؛ يعقوبى: ۲۳/۱؛ تحقيق در تفسير ابوالفتوح: ۵۷/۳؛ مروج: ۳۷/۱؛ فصوص: ۸۰ و ۳۴۹؛ قاموس: ۴؛ ثمارالقلوب: ۴۵۴؛ روضةالصفا: ۹۵/۱؛ آفرينش و تاريخ: ۴۹/۳؛ حبيبالسير: ۴۲/۱؛ جامع الاسرار: ٧٩١؛ معجم الالفاظ: ٢٥؛ مَزديَسنا: ١٣٢؛ منطق الطير: ٢۶٣ و ٢۶۴ و ٣٠١؛ مآخذ قصص و تمثيلات: ١٢٩ و ١٥٩؛ اقبال يغمايي، «داستان پيغامبران»، يغما ( فروردين ١٣٥١ ): ٣٤/٢٥؛ دانشنامه ایران و اسلام؛ فرهنگ نمادها: ۳۲؛ Brewer's: 3; S.E.I., VIII: 61.

**اَبَرِشھر** ← آرمانشھر **ابرھە** ← ابابيل

**ابلیس** /eblis/ ابلیس (Satan) از کلمهٔ دیابلس (Diabolos) یونانی است اما لغت شناسان عرب، آن را از ریشهٔ «ابلاس» به معنی نومید کردن و کلمه ای اجنبی گرفته اند که جمع آن ابالسه و ابالیس و مخفف آن «بلیس»، بارها در شعر فارسی به کار رفته است. در عربی «حارث» و در برخی کتب لغت (از جمله: سامی فی الاسامی) نامها و القاب دیگری از قبیل شیطان، عزازیل \*، خنّاس، بوخلاف، ابومره، بومره، شیخ نجدی، ابولبینی، دیو \* و مهتر دیوان نیز برای او بر شمر ده اند.

**ابلیس و آدم:** در قرآن، ده بار نام ابلیس در ارتباط با داستان آدم \*، و یک بار هم جداگانه آمده است. «وهب بن منبه» از قول پیامبر نقل کرده است (بلعمی: ۱۶/۱): خداوند وقتی جهان را آفرید نخست آن را به دیوان و بعد به پریان و بعد به فرشتگان و پس از آن به مهتر فرشتگان، یعنی جانً \* سپرد که رئیس آنان ابلیس بود و از طرف خداوند مأمور جلوگیری ار فساد این قوم شد و چون توفیق یافت، به خویشتن عُجب گرفت و گفت: چون من کیست که بر چندین هزار فرشته \* مهترم؟

بدین ترتیب، ابلیس که از فرشتگان مقرب بود و هفتصد هزار سال و به هر آسمانی در میان ملایکه به طاعت مشغول بود، به سبب این خودبینی از درگاه خدا رانده شد و از عالم فرشتگی بیرون آمد. تا این روزگار (یعنی زمان فرشتگی) نام او عزازیل (به معنی عزیز خدا) بود، و از این پس، ابلیس خوانده شد و به او وحی آمد: من خلقی خواهم کرد بر زمین و این زمین از شما بستانم و به او میراث دهم. آنگاه خداوند آدم را از گِل بیافرید و او را در زمین خلیفهٔ خویش کرد. همهٔ فرشتگان او را طاعت داشتند جز ابلیس که سر باز زد و به خویشتن درافتاد (بقره : ۳۴) و گفت: من از او برترم. او از خاک است و من از آتش. اما پس از رانده شدن، تا رستاخیز زندگانی یافت و اجازهٔ اغوای بنی آدم (اعراف : ۱۹). سنایی از قول ابلیس میگوید:

هفتصد هـزار سـال بـه طـاعت بـبوده ام وز طـاعتم هــزار هـزاران خـزانـه بـود در لوح خوانـدهام کـه یکـی لعـنتی شـود بردم گمان به هر کس و برخود گمان نـبود آدم زخـاک بـود و مـن از نـور پـاک او گـفتم یگـانه مـن بُـوَم و او یگـانه بـود (سنایی: ۸۷۱)

## ابلیس ۷۸

خاقانی هم قریب به همین ابیات، حکایت دربدری ابلیس را بیان داشته است: هفتصد هزار سال بسه طباعت گذاشتم امید من زخبلق بسرین جباودانسه بسود در راه من نهاد ملک دام حکم خبویش آدم مسیان حسلقهٔ آن دام، دانسه بسود (خاقانی: ۶۱۶)

ابلیس ( شیطان ) به اعتبار رانده شدن، در قرآن به صفت رجیم ( آل عمران : ۳۶؛ حجر : ۱۷ و ۳۳؛ نحل : ۹۸ و ۷۷؛ تکویر : ۲۵ ) و به اعتبار گردنکشی، به صفت مَرید ( نساء : ۱۱۷؛ حج : ۳ ) و مارد ( صافات : ۷ ) موصوف شده است. او پس از لعنت خدا، زشت و کریه و اَعوَر و اَزرَق شد و آنگاه که آدم به بهشت درآمد سیصد سال بر در بهشت بنشست مگر به آن راه یابد تا اینکه به کمک طاووس \* و مار \* به بهشت وارد شد و حوّا \* را به خوردن میوهٔ ممنوع \* تشویق کرد و آدم با خوردن گندم به آگاهی رسید و همگی ( آدم و حوّا و مار و طاووس و ابلیس ) از بهشت رانده شدند و هر کدام به نقطه ای هبوط کردند و ابلیس نیز به «ابله» هبوط کرد ( اعلام قرآن : ۶۵ ) و به روایت طبری ( تفسیر طبری : ۵۳/۱ ) به سمنان.

در داستان مذکور، ابلیس مظهر عقل است و حوّا مظهر عشق و این دو نیز به کمک هم بودکه آدم را به بیداری و معرفت کشانیدند. ابلیس در زمین نیز دست از سر آدمیان بر نداشت. قابیل را وسوسه کرد که آتش\* را بپرستد و برای نخستین بار آتش در زمین پرستیده شد و یکی از فرزندان او به نام «تومال» برای نخستین بار به راهنمایی ابلیس انگور را شیره کرد و از آن «مِی»\* بساخت و بخورد و نیز ابلیس «بربط» و «رود»ها بساخت و ایشان را بیاموخت (بلعمی: ۱۱۰/۱). ابلیس بر عبادت ایوب\* حسد برد و با کمک شیاطین خواست بر او مسلط شود (همان: ۳۲۵/۱) اما توفیق نیافت.

**شیطان** (Satan): چنانکه ذکر شد، یکی از نامهای ابلیس «شیطان» است و بهخصوص هنگامی که به صورت جمع ( شیاطین ) به کار میرود نام عامی است که به نظر میرسد ابلیس سرکردهٔ آنها است.

عقیده به شیطان، همزمان با اعتقاد به مرگ، یعنی از همان آغاز حیات بشر مرسوم بوده است. در زمانهای نزدیک به صدر اسلام، شیطان بر روح ناپاک اطلاق می شد و بر حسب معتقدات سامیان، ابلیس یا شیطان، همیشه دشمن انسان بوده و در دورهٔ اسلامی، مظهر طغیان و خودبینی و تفرعن معرفی شده که همواره کوشیده است آدمی را از راه سعادت به دور دارد. این نام، گاهی بر آدمیانی که به این صفات موصوف اند نیز اطلاق شده است:

|   | . 1 | ե  |
|---|-----|----|
| س | -   | ų١ |

-----

٧٩

ای بسیا اب لیس آدمروی هست پس به هر دستی نباید داد دست (سنایی)

عزیزالدین نسفی ( الانسان: ۲۲۷)، عارف دل آگاه، پیامبر را به خواب دید که به او گفت: «دیوِ اعوذخوان و شیطانِ لاحولخوان را می شناسی؟ گفتم: نـه. فـرمود: فـلانی دیـوِ اعوذخوان است و فلانی شیطانِ لاحولخوان. هر دو را می شناختم و ترک صحبت ایشان کردم.» همچنین مَثَلِ «چون ابلیس از لاحول گریختن» ( مأخوذ از عبارت لا حَوْلَ وَ لا قُوَّةَ اِلاَ بِالله ) در فارسی به مفهوم نفرت داشتن و تضاد ذاتی موجود است. صاحب مرزبان نامه (۱۲۸/۱ ) آورده است: دیوی که وقت افسون چون ابلیس از لاحول نگریختی...

در پارهای کتب عرفانی ( از جمله الانسان : ۴۰۴ ) از ابلیس و شیطان به گونهای یاد شده که موهم تفاوت میان آن دو است. مَلِک ( فرشته ) مظهر عمارت و آبادانی و فرمانبرداری، و شیطان مظهر فساد و خرابی و فرمان نابردن، و ابلیس مظهر تکبّر و خودبینی و فرمان نابردن قلمداد شده و از اینجا است که گفتهاند هر آدمی شیطانی دارد و رسول علیه السلام گفت: اَسْلَمَ شیطانی علیٰ یَدی ( شیطان من بر دستم اسلام آورد ). اما چنان که همین کتاب یاد آوری کرده است مَلِک و شیطان و ابلیس در اصل یک جوهرند که به اعتبارات و اَعراض، متفاوت می شوند.

فردوسي گاهي به جاي اهريمن\* در آيين زردشتي، ابليس به کار برده است:

شنیدی همانا کـه کـاووسشاه به فرمان ابلیس گـم کـرد راه

(ممانعاث)

ابلیس در نظر ساحران مقامی ارجمند دارد و به مدد او بسیار کارها می توان انجام داد. به وسیلهٔ او در بسیاری از موجوات می توان تصرف نمود. یزیدیه (شیطان پرستها) ابلیس را می پرستند (شیطان در ادبیات و ادیان: ۶۹) و معتقدند او با خدا بالأخره صلح خواهد کرد و اکنون هم بیش از پیغمبران قابل توسل و اعتماد است (اعلام قرآن: ۶۸).برخی عرفا، نفس اماره را نفس شیطانی خواندهاند.

در چشم بسیاری از عرفا نیز، برخلاف معمول، اب لیس سیمایی دیگرگونه دارد. عطار، عین القضاة و مولانا او را عاشقی بزرگ که از غیرتِ عشق سرکشی آغاز کرد معرفی کردهاند. او در طریق اخلاص به مرحلهای رسیده است که لطف و قهر برایش یکی است. سعدی، زشت رویی و کریه منظری او را تهمتی بیش نمی داند و معتقد است این صفت را دشمنانش، یعنی بنی آدم، به او داده اند و بالأخره اقبال لاهوری در جاویدنامه، ثبات قدم و استواری او را در اعتقادش می ستاید که «صد پیمبر دیده و کافر هنوز». همین ثبات قدم او در چیزی که به آن اعتقاد داشته، او را در چشم بسیاری عزیز کرده است.

٨.

تعبیر «کفر ابلیس» که به عنوان مظهرِ اشتهار و معروفیت زبانزد شده است نیز شاید ناشی از همین ثبات قدم باشد.

بازجُستِ کیفیت تجلّی ابلیس در شعر و ادب فارسی مستلزم پرداخـتن صفحاتی است که سر به چندین مجلد خواهد زد و چون مجالی به این گستردگی در این تنگنا فراهم نیست، از میان انبوه شواهد به چند اشارت زیرین بسنده می شود:

اصل ابليس از آتش:

رانده شدن ابلیس و آدم از بهشت:

ابليس أدمرو:

از وفاق ابلیس بررفت از زمین تـ آسهان

از خلاف سجده ناکردن ندیدی تا چه کرد

کی تـوانسـتی بـرون آورد آدم را ز خـلد

كشتن ابليس كارى مشكل است

خود ابسلیس کز آتش تیز بود چه باکی بُدش یا چه آمدش سود (اسدی: لغتنامه) کی کُلَه از سر بینهد تیا بود ابلیس از آتش و آدم ز طین (سنایی: ۵۴۶) قوّتش ابلیس را یاری شود نور نار، از صحبت ناری شود (اقبال: ۲۱۲) گنه هم میشود بیلذت و سرد اگر ابلیس تو خاکی نهاد است (اقبال: ۲۷۹) نوری نیادان نیآم، سجده به آدم برم او به نهاد است خاک، من به نیزاد آذرم

از خلاف ابلیس افتاد از بهشت اندر سَـقَر صـدهزار آزادمـرد پـاک را خـونها هـدر (سنایی: ۲۶۳) گر نبودی راهبر ابلیس را طاووس و مار

(اقبال: ٢١٥)

تر بودی را بر اینیس را مورس و ادر (سنایی: ۱۸۸)

زانکه او گم اندر اعماق دل است (اقبال: ۲۱۲) ابليس

۸١

بعد؛ الانسان: ۱۴۳ و ۱۴۹ و ۳۰۱ و ۳۰۱ و ۲۰۱ بجامع الاسرار: ۷۳۳ و ۷۹۱؛ فردوس المرشديه: ۱۹۹؛ عجايب [فارسی]: ۲۸۰؛ شرح شطحیات: ۶۴۱ و ۷۰۱؛ ثمارالقلوب: ۵۴ و ۶۱؛ مآخذ قصص و تمثیلات: ۷۲ و ۱۶۴ و ۲۱۶؛ دیار شهریاران: ۲۰۸۲؛ شیطان در ادبیات و ادیان: ۶۹؛ اعلام قرآن: ۶۰؛ اسلام در ایران: ۷۶؛ داستان داستانها: ۲۸۳؛ قاموس: ۵۴۵؛ رشید عیوضی، «ابلیس و شیاطین در مدارک اسلامی»، ن.د.ا.ت. (بهار ۱۳۵۱): ۲۰/۱۵–۷۲؛ علی دشتی، «ابلیس در کسوت حکمت و عرفان»، یغما (دیماه ۱۳۵۲): ۱۳۵۲؛ لغتنامه؛

Peter J. Awn: Satan's Tragedy and Redemption: Iblis in Sufi; E.J.Brill, Psychology, Leiden, 1983: 18.; Dictionary of Symbols: 194, Satan; Brewer's: 381, Ebils &: 1043, Satan; S.E.I.: 145.

> ابن العجوز ← يسع ابوالاخبار ← هدهد ابوالاشعث ← شاهين ابوالبشر ← آدم ابوالبيع ← هدهد ابوالغيث ← حلاج

**ابوالهول** /ibolhowl ( پدر وحشت ) یا چنان که ابن جُبَیر در رحلهٔ خود آورده، ابوالاهوال، ابوالهول (Sphinx ) ( پدر وحشت ) یا چنان که ابن جُبَیر در رحلهٔ خود آورده، ابوالاهوال، که از نام قبطی «بلهیت یا بلهیب» مشتق است، از عجایب مصر به شمار میرود و آن پیکری سنگی است که بدن سگ یا شیر و سر و سینهٔ انسان دارد و بال پرنده که از صخرهای به طول ۳۹ متر و ارتفاع ۱۷ متر تراشیده شده است و نزدیکی هرم خنوپس (کثوپس ) بر پاشنه نشسته است و برگورهای فرعونان دیدهبانی میکند. صورتش به رنگ سرخ است و نگاهش به نقطهای در دوردست به مطلع خورشید \* دوخته شده است. او نیل \* ملکوتی را مینگرد که در دوردست به مطلع خورشید ( ورقهای خورشید را میپاید که بر آب به این سوی و آن سوی رواناند. بنابراین نزد مصریان قدیم مظهر آفتاب محسوب می شده است. دمشقی ( نخبةالده : ۲۳ ) آن را صورت زهره \* می داند و می نویسد: صابیان گمان میکردهاند که آن طلسمی است و پیکر دیگری که در ساحل مقابل نیل قرار دارد معشوقهٔ او است و از این رو برایش خروس \* سفید قربانی میکردند. **گاهی** هم گمان میکردهاند طلسمی است که برای نگه داشتن فسطاط از طغیان نیل بنا **شده** است. در فارسی، بهخصوص در فرهنگ عامه، ابوالهول و مجسمهٔ ابوالهول، مظهر **تکبر** و وحشت و قیافهٔ هولانگیز و عامل ترس و خودخواهی است:

نمسود همیچو ابواله ول رو به ملت روس بیلای قیحط و غیلا بیاقیافهٔ مینحوس (فرخی یزدی: ۱۵۱)

**منابع:** بِکِر، دانشنامهٔ ایران و اسلام؛ افسانه های تبای: ۲۷؛ فرهنگ نمادها: ۴۰؛ لغتنامه؛ فرهنگ فارسی (اعلام)؛

**ابو در دا** / abudardã/ عُوّیمر بن مالک، معروف به ابو در دا ( = ابو الدر دا، بو در دا ) یکی از بزرگانِ صحابه وفقیهی **عاق**ل و حکیم است که رسول اکرم او را حکیم امت خود خواند و با سلمان فارسی دوست گردانید. او همچنین یکی از گردآورندگان قرآن بود. نوشتهاند ( آنندراج ) او دایم به درد دین مشغول بود. سنایی در شعر خویش تقریباً به

> همین مسئله و نیز همراهی او با سلمان مکرراً اشاره کرده است: او مین مسئله و نیز همراهی او با سلمان مکرراً اشاره کرده است:

ازین مشتی ریاستجوی رعنا هیچ نگشاید مسلمانی ز سلمان جوی و درد دین ز بودردا (سنایی: ۵۵) دم کجا زد آدم آن ساعت که بر اطراف عرش درد بودردا قسلم میرانند بر لوح نگار (سنایی: ۲۳۳)

فرو شد آفتاب دین، برآمد روز بیدینان کجا شد درد بودردا و آن اسلام سلپانی (سنایی: ۶۷۸)

عرفا مدعى هستند كه او از اهل صُفّه بوده است.

همچنین در فرهنگ عامهٔ ایران، ابودردا به عنوان مظهر درد، و دردمند اصلی قلمداد شده است و در میان عامه، آشی به نام «آش ابودردا» هست که برای شفای دردمندان و بیماران میپزند و به مستحقان میدهند. به احتمال، حروف «درد» در ابودردا و مشابهت آن با «درد» فارسی به معنی بیماری، در منشأ این تفکر بی تأثیر نبوده است.

**منابع:** التصفیه: ۲۷۸؛ حبیبالسیر: ۱۷۲/۱؛ جفری، دانشنامهٔ ایران و اسلام و منابع آن؛ لغتنامه؛ نیرنگستان: ۱۱۴.

ابوزياد

**ابوزیاد** م یعفور

**أبوزید** /abuzayd/ ابوزید سروجی (سروج، از بلاد شام)، نام گدایی مُصِر و بلیغ که موضوع افسانه های سحرآسای مقامات حریری بصری قرار گرفته است. او در جایها و زمانهای مختلف، با تبدیل شکل و ظاهر و جعل حکایاتی از سیه روزی و نیاز و مصیبت خویش، مردمان را می فریفت و زر و جامه می اندوخت و همه جا مردم او را مُظلوم و مسکین گمان می بردند.

ابوزید موجودی خیالی نیست و چنان که یکی از شارحین حریری آورده است: در بصره به مسجد بنی حزام درآمد و قصهٔ مجعول غلبهٔ روم و به تاراج شدن اموال و به اسارت رفتن دختر خود را با فصاحتی سخت شگفت و جگرسوز گفت و مالی وافر از نمازگزاران گرفت. از اینرو، اینکه برخی گفتهاند منظور حریری از ابوزید، روزگار و حوادث آن است صحیح نیست. سعدی در بوستان به او اشاره کرده است:

گدایی که بر شیر نر زین نهـد ابوزید را اسب و فـرزین نهـد

(سعدی: ۲۵۷)

**منابع:** لغتنامه و مآخذ آن؛ شرح سودی بر بوستان: ۵۷۰۰/۱.

**ابومغیث ←** حلاج **ابو یحیی**، بویحیی ← عزرانیل **ابو یوسف** ← دجّال

**اُپوش** / apuš/ دیو \* نُحشكی و رقیب تشتر \*، فرشته \* باران و به معنی خشككننده است. در تشتریشت (كردهٔ ۶، بند ۲۱ به بعد) منازعهٔ فرشتهٔ باران و دیو خشكی، به طرز شاعرانهای بیان شده است. این دیو، به شكل اسب مهیب و سیاهی با گوش و یال و دم بی مو و سُمهای گرد، تصویر شده است. این توصیف از رقیب تشتر، با شرایط تابستانهای ایران كه زمین از تشنگی می سوزد و از گیاه محروم می ماند مناسبت تام دارد. نبر د اپوش و تشتر در نزدیك اقیانوس، سه شبانه روز طول کشید. به روایت بندمن، تشتر نخست اپوش را هزار گام عقب راند و فرشتهٔ باران به درگاه یزدان نالید و خواست که بر دشمن چیره شود. آنگاه به یاری فَروَهَر \* نیکان و فرشتهٔ بهمن \*، ده روز و ده شب باران شدید بارید که از آن آب، دریای فراخکرت \* پدید آمد. در مدت بارندگی، اپوش با یاری دیوها با تشتر نبرد کرد که ناگاه آتشی از گرز تشتر زبانه کشید و دیوان را کشت. خروش رعد \* صدایی است که از گرز تشتر برخاسته است.

**منابع:** یشتها: ۲۳۲/۱ و ۲۰۵/۲ فرهنگنامهای اوستا: ۲۵۳/۱؛ اساطیر ایرانی: ۲۰؛ گاهشماری: ۶۶؛ دیار شهریاران: ۹۰۵/۲؛ رشید عیوضی، «مظاهر شـر در آیـین زردشـتی»، ن.د.ا.ت.: ۱۵۳/۱۸؛ احسان یارشاطر، «ایندرا»، یغما: ۴۴۳/۴.

**ادریس** /edris/ ادریس (Andreas) نام پیامبری که در قرآن (انبیاء: ۸۵) به همراه اسماعیل \* و ذوالکفل \* در زمرهٔ صابرین آمده است. داستان ادریس در افسانههای یونانی مربوط به هرمس \* (=عطارد یا تیر \*)، خدای تجارت و فصاحت است که در عبری بر اَخنوخ (خنوخ)، واضع علم و حکمت، منطبق شده است. مصریان نیز خدا یا حکیمی به نام هرمس داشتهاند که به مثلثالنعمه (Hermes Trismegiste) معروف بوده است (اعلام قرآن: ۹۰). در روایات اسلامی او را مثلثالحکمة نیز گفتهاند زیرا دارای سه صفت نبوت، سلطنت و حکمت بوده است ( اعلام قرآن: ۸۸) و شاید به همین دلیل او را مبدأ حکمت و استاد جمیع حکما دانستهانـد. شـهرزوری او را از حکـمای مـتألّهین و شـیخ اشـراق او را والدالحکما مینامد.

در قرون وسطا، هرمس را همان طاطِ [= توث (thoth)] مصریان و اخنوخ یهودیان و هـوشنگ\* ایـرانـیان و ادریسِ مسـلمانان مـی پنداشـتهانـد ( حسـین نـصر، «هـرمس و نوشتههای هرمسی»، م.د.۱.ت.، س دهم: ۴/۲).

هرمس، معرب آرمس است به معنی تیر یا عطارد که نام رومی آن «مرکور» از مرکس (Merxe) به معنی تجارت گرفته شده است ( اعلام قرآن: ۹۰ ) و علت راهیابی این داستان به فرهنگهای گوناگون هم ارتباط آن با تجارت بوده است.

ادریس، پس از آدم\*، نخستین پیامبر مرسل بود. سی صحیفه بر او فرود آمد و بـه راهنمایی و هدایت فرزندان قابیل که بیراه شده بودند مأمور شد. به واسطهٔ کثرت درس، نامش ادریس بود. در یمن زندگی میکرد و داستان هاروت و ماروت\* به روزگـار او اتفاق افتاد ( آفرینش و تاریخ: ۱۱).

وی نخستین کسی بود که خط نوشت و جامه دوخت. لباس پوشیدن و بنای شهرها و وضع نجوم و تقویم هم به او منسوب است. حق تعالی او را الهام داد که به رأی العین سیر ستارگان می دید و تأثیر آن را می شناخت (مجمل التواریخ و القصص: ۱۸۴). مولوی دربارهٔ اینکه ادریس اساساً منشأ ستارهای داشته و نیز در مورد ارتباط او با نجوم گفته است:

بود جنسیت در ادریس از نجوم هشت سال او با زُحَل بُد در قدوم در مشارق در مسغارب یسار او هستم حسدیث و محسرم آشسار او بعد غیبت چون کسه آورد او قسدوم در زمین میگفت او درس نجوم (مثنوی: ۳-۴۴۲)

شاید در ارتباط با همین مسئله باشد که وضع اسطرلاب و کیمیا\* را نیز به او منسوب داشتهاند. در قرن سوم هجری، «صابئین حرّان» او را پیامبر خویش و صاحب کتاب آسمانی می شمر دهاند. ادریس، خوردن گوشت خوک و شتر و سگ\* و خر\* و انواع مسکرات را بر اُمّت خود حرام گردانید و اعیاد متعددی معمول داشت و در جشنها نماز و قربانی\* مقرر کرد. تقسیم زمین\* به چهار ربع و نیز تقسیم آدمیان به سه طبقه ( روحانیون، لشکریان و کشاورزان ) به او منسوب است. دایرة المعارف بریتانیکا او را خداوند کشت و گله معرفی کرده است. در قرآن (مریم : ۵۶) به داستان او به اجمال اشاره شده که: وَاذْکُر فِی الکِتابِ اِدریس **اِنَّه** کَانَ صِدَیقاً نَبِیَاً. ادریس، سیصد و شصت و پنج سال در زمین بزیست. فـقط یک ساعت جان از او جدا شد و آن هنگام افطار (غروب آفتاب) بود. سپس خواست که او را په آسمان برند. در این گشت و گذار، از جهنم \* گذشت و در بهشت \* ساکن شد (مجعل التواریخ و القصص: ۱۸۴). گویند چون وی را به آسمان \* بردند، از علایق، سوزنی و کمی نخ به همراه داشت. نتوانست از آسمان چهارم فراتر رود (قس: سوزن عیسی) و همان جا جاودان شد. قرآن (مریم: ۵۷) به اجمال به این مسئله اشاره میکند که: وَرَفَعنْاهُ مکاناً عَلِیَاً. سنایی هم با الهام از این روایت، به مردن پیش از مرگ اشاره دارد:

بمیر ای دوست پیش از مرگ اگر می زندگی خواهمی که ادریس از چنین مردن بهشتی گشت پیش از ما (سنایی: ۵۲)

**گویند** ادریس قبل از قیامت، به زمین بر خواهدگشت و خواهد مرد. برخی گفتهاند هنگام نفخ صور \* مدتی از ترس مدهوش خواهد بود.

بر اساس روایت یهود، در کتابی به نام سفر عدل، موضوع رفتن اخنوخ (=ادریس) به آسمان کاملاً جنبهٔ افسانه ای و اساطیری به خود گرفته و به روایاتی که اساطیر ایرانی در مورد رفتن به آسمان، به کیخسرو\* و کاووس\* نسبت داده اند نزدیک شده است (دارمستتر، «وجوه مشترک مهابهارات و شاهنامه»، هنر و مردم: ۳۲/۱۵۳).

داستان ادریس از جهاتی هم روایات مربوط به مهر \* را به یاد می آورد: سیصد و شصت و پنج سال عمر، قبض روح به هنگام غروب خورشید و توقف در آسمان چهارم که فلک خورشید است اهم این ارتباطها را مشخص می کند. شاید همین شباهتهای مختصر موجب شده است که برخی به آمیزش قصص ادریس با اساطیر مهری اشاره کنند (اعلام قرآن: ۹۰).

در ایلیاد از هرمس به عنوان راهنمای ارواح مردگان به جهان زیر زمین، نگاهبان راهها و خداوند تجارت و فصاحت و موسیقی یاد شده است. ساز «گیتار» را منسوب به او دانستهاند ( اعلام قرآن: ۸۹).

گفتیم یکی از نامهای ادریس، هرمس بوده است کـه در اسـاطیر یـونان خـداونـد پیشگویی و بازرگانی و راهزنی بود. مجسمهٔ او را به شکل ستونی که قسمت بالای آن تنهٔ انسان با آلت مردانگی بود می ساختند و او را در حالی که برهای بر دوش میکشید تصویر می نمودند. هرمس سرپرست شبانان هم بود (اساطیر یونان و روم: ۱۶/۱–۴۱۵). صابیان هم ادریس را با هرمس منطبق میدانند (مروج: ۳۱/۱). علمای اسلامی به طور کلّی سه هرمس می شناختهاند (حسین نصر، همان: ۱۰): ۱. هرمس اول یا هرمس الهرامسه که او را نبیرهٔ گیومرث \* و همان اخنوخ یا ادریس مى دانستەاند. ۲. هرمس دوم یا هرمس بابلی که بعد از طوفان در بابل\* زندگی میکرد. وی استاد فيثاغورس بود و در طب مهارتي داشت. ۳. هرمس سوم یا هرمس مصری که نزدیک فسطاط تولد یافت و دربارهٔ نجوم کتابها نو شت. شعرای فارسیزبان هم هرمس را به عنوان یکی از هفت حکیم بـزرگ قـدیم و يايه گذار حکمت ستو دهاند: که بر خاطر کس خطایی نرفت از آن فیلسوفان گزین کرد هفت بسليناس بسرنا و سقراط يسير ارسطو که بُد مملکت را وزیر

ف لاطون و والیس و فرفوریوس که روحالقدس کردشان دستبوس همان هفتمین همرمس نیک رای که بیر هفتمین آسهان کرد جای (خمسه: ۱۳۳۴)

دانش ادریس:

ادریس در آسمان و بهشت:

علم دادند به ادریس و به قارون زر و مال شد یکی فـوق سها و دگـری زیـر سمک (ابن یمین: ۴۵۱)

- هرمس حکیم: در آن داوری هــرمس تــیزمغز به حقگفتن اندیشهای داشت نغز (اساطیر یونان و روم: ۲۶/۱)
- عیسی و ادریس بر گردون شدند با ملایک چونکه همجنس آمدند (مثنوی: ۷۵۸/۴)

| ادر يس                   | ٨٩                                                    |                                                                                     |
|--------------------------|-------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------|
| -                        | داری بهشت هشتم و ادریس مب                             | داری سپھر ہفتم و جـبریل مـعتکف                                                      |
| خاقانی: ۱۷۶)             | ر.)<br>سدره جبریل از برای تـو یـافت                   | رفعت ادریس از ثنای تو یافت                                                          |
| سنایی: ۲۶۳)              | )                                                     |                                                                                     |
| انـدر سَـقَر             | از خلاف ابلیس افـتاد از بهشت                          | از وفاق ادریس بر رفت از زمین تــا آسهان                                             |
| سنا <u>بی</u> : ۲۶۳)     | )                                                     |                                                                                     |
| ان                       | ادریس نــــــــــــــــــــــــــــــــــــ           | من هم نروم زينجا زيرا كه نــرفت                                                     |
| بهار: ۲۹۰/۱)             | )                                                     |                                                                                     |
|                          |                                                       | ادریس و درس:                                                                        |
| سخوان                    | ادریس هم به مکتب او گشته در                           | آدم بــه گــاهوارهٔ او بــود شــیرخـوار                                             |
| د ان کرن<br>خاقانی: ۳۱۰) |                                                       |                                                                                     |
| G                        |                                                       | موارد ديگر:                                                                         |
| ِ شکست                   | کادریس چرخ را به دعای سحر                             | اندر سـحر دعـای بخـیر از پـی تـو بـاد                                               |
| ی: لغتنامه)              | ( عمادالدين غزنو                                      |                                                                                     |
|                          | لطفش ابليس را نكرده غميد                              | مهرش ادریس را بداده نوید                                                            |
| حديقه: ٢٠٠)              |                                                       |                                                                                     |
| قا <u>بی</u>             | ادریسبقا باش که فردوسا                                | بر تخت شهنشاهی و بر مسند عـزت                                                       |
| خاقانی: ۴۳۹)             | .)                                                    |                                                                                     |
| القماب                   | داده لقـــبش در دو هـــنر واضــع                      | ادريس قــضابينش و عــيسيِّ روان،مخش                                                 |
| (خاقانی: ۵۸)             | )                                                     |                                                                                     |
| ، دروگر                  | روح و فلک مزوّق، نوح و ملک                            | ادریس و جم مهندس، موسی و خضر بنّا                                                   |
| خاقانی: ۱۹۳)             | • )                                                   |                                                                                     |
| ابوری]: ۳۰؛              | ٣؛ لطايفالحكمه: ٣٠١؛ قصص [نيش                         | منابع: تفسیر طبری: ۹۴۹/۴؛ دینوری: ۱؛ تفسیر<br>۱۱۱/۱؛ قصص [سورآبادی]: ۲۳۵؛ مروح: ۱/۱ |
| ؛ مهر نيمروز :           | -                                                     | دیار شهریاران: ۹۵۷/۲؛ مصنفات: ۳۰۰ و ۳۴۳؛ <u>م</u>                                   |
| Duaman's FA              | روم: ۱/۱۱ ((هب ۵۵)<br>1.11 Diction of Sumbole: 114: 1 | ۲۸؛ حبیبالسیر : ۲۴/۱؛ فرهنگ اساطیر یونان و<br>۱۶۹ : ۲۲۸ مستور : ۲۴/۱                |

Brewer's: 567; Dictionary of Symbols: 114; Hermes S.E.I.: 158.

ادونیس /adonis/ ادونیس یا آدونیس (Adonis) از ریشهٔ عبری ادون adōn (به معنی شاهزاده، حکمران، خدا) نام جوان زیبای اساطیری، پسر میرا (Myrha) یا سیمیرنا (Symima) است. سرگذشت ادونیس از افسانه های سوریه است که هزیود به آن اشاره کرده است. سیمیرنا مادر ادونیس بر اثر خطایی که مرتکب شده بود در جنگلی پنهان شده بود و آفرودیت<sup>\*</sup> که با او بر سر مهر بود، وی را به درختی مبدل ساخت. معروف است که پدر او پوست درخت را شکافت و ادونیس از آن بیرون آمد. محل این پیشامد را عدهای کوهستان

مهمترین مسئله، مرگ این جوان زیبا است که در جوانی هنگامی که مشغول شکار بود به وسیلهٔ یک گراز وحشی کشته شد و آفرودیت از این حادثه به شدت غمگین شد و گل سرخ را از خون وی رویاند. از آن به بعد بسیاری از افسانه ها که در مورد گلها بر سرِ زبانها بود با سرگذشت ادونیس پیوند یافت. یونانیان عقیده داشتند که لاله \* از فرو ریختن خونِ پای آفرودیت روییده است. بیون (Bion) شاعر یونانی که اشعار عاشقانه روستایی او معروف است ( سدهٔ سوم قم ) نقل کرده است که به تعداد قطرات خونی که از ادونیس بر زمین ریخت آفرودیت اشک ریخت و از هر قطره اشک او یک گل سرخ و از هر قطره خون ادونیس یک لاله رویید. بنابراین گلادونیس نامی شده است برای یک تیرهٔ خاص از گیاهان که رایج ترین آنها نوعی است معروف به «چشم قرقاول».

نام اَکَدیِ «ادونیس» تموز \* بوده است که در فرهنگ ایران و ادبیات فارسی هم شناخته شده است.

چنان که ملاحظه می شود این داستان اصلاً سامی است. ستایس ادونیس در دورهٔ هلنیستی در تمام دنیای مدیترانه و از جمله یونان رواج یافته و با اساطیر آن مرتبط شده است. شاید با توجه به همین خصوصیت و بنیادِ سامیِ داستان بوده که علی احمد سعید اسبر، شاعر معاصر و نامبردار سوری این نام را به عنوان نام شعری خود برگزیده است. **منابع: فرهنگ** اساطیر یونان و دوم: ۲۳/۱؛ دافا؛

Brewer's: 11; Dictionary of Symbols: 12.

**ار تنگ** ← مانی

**ارجاسپ** /arjāsp/ در اوستا، ارجت اسپ، یعنی دارندهٔ اسب ارجمند و در فارسی، ارجاسب ( ارجاسپ ) و معرّب آن ارجاسف است. ارجاسپ، نام نبیرهٔ افراسیاب<sup>\*</sup> است که در توران<sup>\*</sup> پادشاهی داشت و پس از او مهمترین پادشاه افسانهای توران در مدارک ایرانی است. ارجاسب بنا

**بر** روایت شاهنامه در روییندژ<sup>\*</sup> مستقر بود. با حاصلا ( مراجع) اسام مستقر بود.

بنا بر اوستا (یشتها: ۲) ارجاسپ از قبیلهٔ خیون (هون) توران است و موصوف بـه صفات فریفتار، نابکار، پیر، دروغ ودیویَسنا است که در گشتاسپنامهٔ دقیقی با القاب توران خدای، شاه توران، سالارچین و شاه چین نیز معرفی شده است.

ارجاسپ نزدیک دریای فراخکرت\* صد اسب و هزار گاو و دههزار گوسفند برای ناهید\* قربانی کرد و از او خواست که بر گشتاسپ\* و زریر\* چیره شود. اما ناهید او را کامروا نساخت. بنا به روایت آبانیشت (بندهای ۱۰۸ و ۱۰۹) گشتاسپ هم برای ناهید قربانی کرد و خواستار شد که بر دشمنان و از جمله ارجاسپ ظفر یابد.

در روایات دینی، از دو جنگ بین گشتاسپ و ارجاسپ یاد شده است. اولی را در شاهنامه ( ۷۱/۶ به بعد ) دقیقی به نظم آورده است و با این بیت آغاز می شود:

چو چندی برآمد بسرین روزگار خجسته بسبود اختر شهسریار... و جنگ دوم را فردوسی (شاهنامه: ۱۳۸/۶ به بعد) به نظم کشیده و شروع آن بیت زیس است:

کنون رزم ارجاسپ را نو کنیم 🦳 به طبع روان باغ بی خـو کـنیم

ارجاسپ، دو تن از درباریان خود را به رسالت نزد گشتاسب فرستاد تا از او خراج طلب کنند. گشتاسپ نپذیرفت و با ارجاسپ آغاز جنگ کرد. این جنگ، به روایت بندهِشن در کوه کومس واقع در گرگان رخ داد (کیانیان: ۱۴۱). تفصیل جزء به جزءِ جنگها در مدارک حماسی و از جمله شاهنامه و یادگار زریران آمده است.

به روایت مجمل التواریخ و القصص ( ۳۰ و ۵۲)، سی و چند پسر گشتاسپ و همچنین پدرش لهراسپ\* پیر که در بلخ معتکف بود و برادرش زریر، به دست ارجاسپ کشته شدند و دختران او، به آفرین و همای\* به اسارت وی در آمدند. سرانجام، اسفندیار\* سپاه ارجاسپ را در هم شکست و او راکشت و همای و به آفرین را آزاد ساخت.

علاوه بر این، نوشتهاند که ارجاسپ نام یک پهلوان تورانی بـوده کـه از او اطـلاع چندانی در دست نیست.

(قاآنی: ۷۲۶)

**منابع:** مجمل التواريخ و القصص: ۲–۵۱؛ فرهنگ نامهای اوستا: ۱۳۳/۱ به بعد؛ حماسهسرایی: ۶۲۶؛ لغتنامه؛ جهانگیری: ۸۲۲/۱ فرهنگ نامهای شاهنامه: ۳۰/۱.

ارداويراف /ardāvirāf/

ارداویراف، ویراف، ارتای ویراز یا ارتای ویراژ، نام مردی پرهیزگار و پاک دین است که پیشوایان و موبدان زردشتی او را برگزیدند تا در جهانِ دیگر سیر کند و از روان درگذشتگان برای همکیشان خود آگاهی بیاورد. این سیر روحی از در آتشکدهٔ آذرفرنیخ واقع در کاریان فارس آغاز شد. ویراف که در عمر خود گناهی نکرده و به حکم قرعه برای این کار انتخاب شده بود پس از سر و تن شستن، سه جام منگ \* گشتاسپی از دست پیشوایان گرفت و نوشید و نیایش کرد و در خواب شد و مدت هفت شبانه روز به ممراهی دو فرشته در طبقات بهشت و دوزخ سیر کرد و از آنجا به پیشگاه اورمزد \* شتافت و روز هفتم به این جهان بازگشت و پیام اورمزد بگزارد و شرح مشاهدات خود را بر دبیری دانا و فرزانه فرو خواند. مجموعهٔ این مشاهدات که در قرن نهم میلادی در صد و یک فرگرد به پهلوی تدوین شده است کتاب ارداویرافنامه را تشکیل می دهد که در سال ۶۵۶ مری به وسیلهٔ زردشت بهرام پژدو به شعر فارسی در آمده است. منظومه با این سیت آغاز می شود:

## سرِدفتر به نام پاک یـزدان نگهدارِ زمین و چرخ گردان

این کتاب از کهن ترین معراج نامه ها و سفر نامه های روحانی است که بعد ها آثار دیگری، از جمله رسالة الغفران ابوالعلاء معرّی در عربی، سیرالعباد الی المعاد سنایی و جاویدنامهٔ اقبال در فارسی، و کمدی الهی دانته در ایتالیایی پدید آمده و این نوع خماص ادبی را کامل کرده اند (احمدعلی رجایی، «تحلیلی از جاویدنامهٔ اقبال»، م.د.۱.م.، س اول، بهار ۱۳۴۴: ۱۱۷/۱ به بعد).

اشاره به داستان ارداویراف در شعر معاصر به ندرت دیده شده است:

آنگاه از ستاره فراتر شدمو از نسیم و نور رهاتر شدم ویرافوار، دیده گشودم و آن مرغ ارغوانی آمد چون داندای مرا خورد و پرگشود و برد. منابع: یادنامهٔ پورداود، مقالهٔ «ارداویرافنامه»، تهران: ۱۹۵ به بعد؛ ارداویرافنامه یا بهشت و دوزخ در آیین مزدیسنا: ۳ به بعد؛ ارداویرافنامه: ۴۹ به بعد؛ لغتنامه؛ دا.فا.

**اردروز** /ard-ruz/ ارت (اشی) و نیز ارد، اصلاً واژهای پهلوی است که در فارسی باقی مانده و به معنی خوب و نیک است و در اصطلاح، اسم فرشته ای است که مطابق روایات، تمام لوازم خوشی و آسایش به او اختصاص دارد. به خانواده ای که ارت، به صورت دختری زیبا، رو کند، برکت و وسعت به آن روی می آورد. این فرشته \*، موکّل بر دین است و تدبیر امور و پاسبانی بیست و پنجمین روز ماه که به نام این فرشته «اردروز» نامیده می شود، به او متعلق است. همچنین یکی از یشته ای اوستا به نام او، به «ارت یشت» موسوم است. در یشت مزبور، ارت، دختر اهورامزدا \* و خواهر امشاسپندان \* خوانده شده است ( یشته): ۱۸۳/۲). در روز بیست و پنجم هر ماه که به او متعلق است جامه نو پوشیدن و سفر کردن

اردروز است فرخ و میمون 🦳 با همه لهو و خرّمی مـقرون

اما از قول پارسیان نقل کردهاند که روزی سنگین است و امام صادق (ع) آن را بَـد و نحس و ناپسند معرفی کرده است زیرا این روز همان است که مصریان گرفتار هفت نوع عذاب و بلا شدند (اعراف : ۱۳۳). بیرونی ( آثارالباقیه: ۳۰۶) این روز را در فروردین و اردبیهشت و مهر و بهمن و اسفند، سعد و در دیگر ماهها میانه دانسته است. در شعر فارسی، بیش و کم، نام این روز به کار رفته است:

خسنیدہ بـ م تـوران سـیاوخشگرد کز اختر چنین کـردہ شـد روز ارد

(فردوسی، جهانگیری: ۸۲۳/۱)

سرآمد کنون قصهٔ یزدگرد به ماه سفندارمذ روز ارد

(شاهنامه: ۳۸۳/۹)

منابع: یشتها: ۱۸۱/۲؛ فرهنگ نامهای اوستا: ۱۲۳/۱ به بعد؛ اساطیر ایران: ۷۴؛ عبدالامیر سلیم، «سیروزه در حدیث شیعه»، ن.د.۱.ت.: ۲۸۱/۲۶؛ جهانگیری: ۸۲۳/۱.

**ار دوی سور انا ھیتا** ب ناھید **ار دیبھشت** ب امشاسپندان

**ار دیبهشت روز /**ordibehešt ruz ار دیبهشت ( ← امشاسپندان ) در عالم روحانی نمایندهٔ راستی و پاکی و تقدس اهورامزدا\* است و در عالم مادی نگهبان تمام آتشهای روی زمین. سومین روز هر ماه شمسی به نام او موسوم است و سوم ار دیبهشت ماه، به علت تقارن نام ماه و روز، جشنی به نام ار دیبهشتگان\* معمول بوده است.

نوشتهاند آدم و حوّاً در این روز از بهشت ٔ رانده شدند. اردیبهشتروز در بعضی ماهها میانه است و در برخی نحس ( آثارالباقیه: ۳۰۵) و انجام پارهای کارها در آن ناخجسته.

اردیـــبهشتروز است ای مـاه دلسـتان امروز چون بهشت برین است بـوستان (مسعود سعد: ۶۵۹)

**منابع:** يشتها: ۱۱/۱؛ جهانگیری: ۸۲۶/۱؛ عبدالامیر سلیم، «سیروزه در حدیث شیعه»، ن.د.ا.ت. (پاییز ۱۳۵۳): ۲۵۶/۲۶؛ «سیروزهٔ آذرباد مار سپندان»، مهر، س دوم، (دی ۱۳۱۳): ۸۲۳/۸.

**ار دیبهشتگان** /ordibeheštgān/ اردیبهشتروز (روز سوم) از اردیبهشتماه، جشن اردیبهشتگان است به نام فرشتهٔ \* آتش \* و نور که از طرف خداوند به این کار موکّل شد تا علل امراض را به یاری ادویه و اغذیه رفع کند و صدق را از کذب باز نماید. به معبد و آتشکده رفتن و حاجت خواستن و نزد پادشاهان درآمدن و به جنگ و

کارزار شدن را در این روز، نیک و مبارک دانستهاند.

منابع: آثارالباقیه: ۲۸۶؛ جهانگیری: ۸۲۶/۱؛ یشتها: ۹۲/۱؛ عبدالامیر سلیم، «سیروزه در حدیث شیعه»، ن.د.۱.ت. ( پاییز ۱۳۵۳): ۲۵۷/۲۶؛ کاوش (خرداد ۱۳۴۲): ۱۱/۱.

**ارژنگ** ← مانی

**ارژنگ( چاه )** /aržang/ چنانکه از شاهنامه بر می آید نام چاهی است که افراسیاب\*، بیژن\* پهلوان ایرانی را درون آن به بند کرد:

| کــه پــوشد سرچـاه ارژنگ را       | به پیلان گردنکش آن سـنگ را           |
|-----------------------------------|--------------------------------------|
| ( شاهنامه: ۳۲/۵)                  |                                      |
|                                   | این نام در شعر فارسی نیز شناخته است: |
| پسند بر گـهِ شـاهنشهی چَـهِ ارژنگ | که یارد آنجا رفتن مگر کسی که کـند    |
| (فرخی: ۲۰۷)                       |                                      |
| ز گُه فتاده به چاه سراچـهٔ ارژنگ  | مخالفانش چون بیژن اندر اول کــار     |
| (فرخی: ۲۱۰)                       |                                      |
| نشستگاه عدوی تو در چَهِ ارژنگ     | نشستگاه تو بر تخت خسروانی باد        |
| (فرخی: ۱۲۳)                       |                                      |
| به حیّل ساختن رستم نـیو از ارژنگ  | بیژن ار بستهٔ تو بودی رسـته نشـدی    |
| (فرخی: ۲۰۶)                       |                                      |
|                                   |                                      |

**منابع:** شاهنامه: ۳۲/۵؛ لغتنامه.

در شعر فارسی نیز نام ارژنگ به عنوان پهلوانی سترگ معرفی شده است: ارزنی باشد به پیش حملهاش ارژنگ دیـو پشّهای باشد به پیش گُرزهاش پور پشنگ (منوچهری: ۵۱) یک دو روز این سگدلان انگیخته در شیرلان شـورشی کـارژنگ در مـازندران انگیخته یک دو روز این سگدلان انگیخته در شیرلان شـورشی کـارژنگ در مازندران انگیخته ایک دو روز این سگدلان انگیخته در شیرلان (خاقانی: ۲۹۸) (مختاری: ۲۹۳)

منابع: شاهنامه: ۲۵۸/۶؛ فرهنگنامهای شاهنامه: ۵۲/۱؛ لغتنامه.

**ارژنگِ زره** / aržang-e zereh/ چنان که از شاهنامه ( ۱۲۶/۴ ) بر می آید ارژنگ، پورِ زره، یکی از پهلوانان تورانی است که به کمک پیران\* شتافت و در نبردی که با طوس\*، سردار ایرانی، کنار رود شهد در گرفته بود، به دست او به قتل رسید:

یکی نامداری بـه ارژنگ نـام به ابر اندر آورده از جنگ نام

ارژنگ، خطاب به طوس که از نام او جویا شده بود گفت:

| سرافسراز و شسیر درنگسی منم                              | بــدو گــفت ارژنگ جـنگی مـنم      |
|---------------------------------------------------------|-----------------------------------|
| سبهدار ايـران شـنيد ايـن سـخن                           | چـو گـفتار پـورِ زره شـد بـه بُـن |
| ہمان آبداری که بودش بـ هچـنگ                            | بــه پـاسخ نـداد ايـج رای درنگ    |
| تــو گـغتی تـنش سر نـياورد بـار                         | بــزد بــر سر و تـرگ آن نـامدار   |
| <b>نابع:</b> شاهنامه: ۱۲۶/۴؛ فرهنگنامهای شاهنامه: ۵۴/۱. |                                   |

ارض الجبابر • م عوج بن عُنُق

## ارم /eram/

ارم (Eram) یا باغ ارم (قرآن: ارم ذات العماد، فجر: ۷) بین صنعا و حَضْرَموت بود که شدّاد بن عاد\* در آنجا بهشت خویش را بنا کرده بود. بنا بر برخی روایات، از جمله منتهی الارب، دمشق یا اسکندریه و یا نقطه ای در سرزمین مصر را نیز گفته اند. بنا بر مشهور، «ذات العماد» صفت بهشت شدّاد است و بعضی آن را نام قوم عاد\* هم دانسته اند زیرا هر یک از آنها، به بالا، چون ستونی بوده اند (قصص [سورآبادی]: ۴۲۴) و نیز گفته اند به این جهت به آنان «ذات العماد» گویند که ایشان دارای خیمه و خرگاه بوده اند.

بنا بر روایات مشهور، شدّاد بن عاد از جباران معروف بود و چون وصف بهشت موعود\* را شنید خواست که در زمین جایی مثل بهشت بسازد. صدتن از کارگزاران او به این کار گمارده شدند و با استخراج جواهرات از معادن و گردآوری آن از ممالک و اکناف و به کار گرفتن آنها در ساختمان این جایگاه، بهشت شدّاد ساخته شد با نهرهای گوارا و درختان و در و دیوارها همگی از زر و سیم و یاقوت و زمرّد. طولش دوازده فرسخ بود و بر گِردش، حصاری به بلندی دویست ذرع، و در داخل حصار، سیصدهزار قصر مزین به انواع جواهر. گویند پانصد سال در بنای این شهر سپری شد. ارم

هود \* که از اعقاب نوح \* بود، از جانب خدای تعالی به هدایت شدّاد و قوم او مأمور شد. اما شدّاد در کفر و طغیان پایدار ماند و پس از اتمام بنا، عازم بهشت خویش شد و در راه، صیحهای او و یارانش را بکشت و همهٔ کسان وی که در شهر بودند نیز هلاک شدند. خداوند، ارم ذات العماد را پس از ساخته شدن، از چشم جهانیان پنهان کرد و از آن پس، جز آنکه خدا خود خواست، کسی به آن راه نیافت.

نقل است که در زمان خلافت عمر بن الخطّاب شخصی به آن وارد شد (نخبة الدهر: (۳۱) و نیز آورده اند شخصی به نام عبد الله بن قلاده که در زمان معاویه در جست و جوی شترش در بیابان یمن میگشت، به آن وارد شد ( تغسیر ابوالفتوح: ۲۸۴/۱۰) و دیگر تا روز رستاخیز کسی به آن راه نخواهد یافت. در کتاب الف لیلة و لیلة نیز روایت بهشت شدّاد آمده و به این نیز اشاره شده که کسی جز عبد الله بن قلاده آن را ندیده است. ابن خلدون ( مقدما ابن خلدون: ۲۳/۱) به بهشت شدّاد و ارم ذات العماد با دید علمی نگریسته و اقوال مورخین و مفسرین را در آن باب مورد انتقاد و ایراد قرار داده است. برخی، میان وَرِجَمکرد\* و ارم ذات العماد شباهتهایی یافته اند. ( محمد جعفر محجوب، «طوفان نوح، وَرِجَمکرد، ارم ذات العماد»، صدف: ۹۶/۱) چرا که باغ جمشید، زیر زمین ساخته شد و ارم نیز به زیر زمین رفت و از چشم جهانیان پنهان شد. در وَرِجَمکرد نیز، مانند ارم، سخن از کوشکها و حصارها است.

باغ ارم، در ادبیات فارسی و در چشم شاعران، مظهر تمامیت و مشبّهٔ بهِ زیبایی قرار گرفته و مضامین دقیق و باریکی در ارتباط با آن پرداخته شده است:

| جهان شد به کردار باغ ارم               | از ابر اندر آمد به هنگام غم             |
|----------------------------------------|-----------------------------------------|
| (شاهنامه: ۲۶/۱)                        |                                         |
| چو باغ ارم گشت روی زمیی                | بسرفتند با شادی و خـرمی                 |
| ( شاهنامه: ۶۷/۸ )                      |                                         |
| آنجا یکی خورنق و آنجا یکس ارم          | از شـارهٔ مـلوّن و پـیرایـهٔ بـه زَر    |
| (فرخی: ۲۲۷)                            |                                         |
| باغ به راغ اندرون، چـون ارم انــدر ارم | راغ به باغ اندرون، چون عَلَم اندر عَلَم |
| ( منوچهر ی: ۵۹ )                       |                                         |
| مجلسش خرم و خوش جز که گلافشان نشود     | بسه گــلافشــان ارم مــاند آن مجـلس تـو |
| (سنایی: ۱۶۷)                           |                                         |
| باغ طبع اهل فضلت گشت چون بــاغ ارم     | گنج دانش دایم از بحر دلت پرگوهر است     |
| (مسعود سعد: ۲۳۹)                       |                                         |

تا به باغ ارم زنند مثال باد بختت به عزّ باغ ارم (مسعود سعد: ۳۵۹) عشاق جهان جمله تماشای تو دارند عالم ز تماشای تو چون خلد ارم شد (عطار: ۱۸۷) ز آب و گل خدا خوش پیکری ساخت جسهانی از ارم زیـــباتری ســاخت ولی ســاق بــه آن آتش کـه دارد زخـاک من جمهان دیگری سـاخت (اقبال لاهوری: ۱۹۴)

شاعر معاصر، اخوان ثالث، از آن به «حدایق شدّاد» یاد کرده است:

آب گردد چـو آتش غـرود دوزخِ جان حـدايـق شـدّاد ( تو را ای کهن بوم و بر ...: ۷۸)

در پارهای موارد، چنانکه ملاحظه می شود، ارم به مفهومی نزدیک به بهشت موعود به کار رفته است.

ارم علاوه بر بهشت شدّاد نام یکی از نوادگان نوح نیز هست که بسیاری از جبابره و اقوام معروف از نسل او بودهاند (مجمل التواریخ و القصص: ۱۴۷). همچنین نام شخصی است که واضع ساز «چنگ» است و به «رام» و «رامتین» نیز نامیده شده ( جهانگیری: ۸۳۵/۱). فخر الدین مبارکشاه گفته است:

در دل او تاب مهر، در لب او آب لطف باغ ارم بر رخــان، چــنگ ارم بـر كــنار

**منابع: ت**فسیر طبری: ۲۰۱۹/۷؛ نخبةالدهر: ۳۰؛ حبیبالسیر: ۳۵/۱؛ لغتنامه و نیز منابع «شدًاد» در همین فرهنگ؛

> **ارمانک و گرمانک** ← ارماییل و کرماییل ارمایل و کرمایل ← ارماییل و کرماییل

**ار ماییل و کر ماییل** /armāyil va karmāyil/ یا ارمایل و کرمایل ( مجملالتواریخ و القصص: ۴۰) که بنا به نظر عبدالحسین نوشین ( سخنی چند دربارهٔ شاهنامه: ۱۵) و ضبط یکی از نسخ کهن شاهنامه، درست آن «ارمانک و گرمانک» است دو مر دگرانمایه و پارسا از گوهر پادشاهان بودند که بر آن شدند پس از ابلیس \* به خوالیگری [آشپزی] به خدمت ضحّاک\* در آیند تا مگر از این راه، یکی از دو تنی را که هر روز مغزشان خوراک ماران ضحّاکی بود برهانند. فردوسی در توصیف و تسمیهٔ آنان گفته است:

(شاهنامه: ۵۲/۱)

این دو نیکمرد، هر روز یک تن را از مرگ نجات میدادند و به جای مغز او مغز گوسپند مینهادند. این آزادشـدگان را از بـیم ضـحّاک بـه دمـاوند\* کـوه و بـیابانها بـه شـبانی میفرستادند، که کمکم در اکناف پراکنده شدند و اکراد از نژاد ایشانند.

پس از آنکه فریدون<sup>\*</sup> بر ضحاک ظفر یافت، ارماییل و کرماییل او را از افرادی که از مرگ نجات داده بودند آگاهی دادند و اینان از دماوند به شهر آمدند. ارماییل آنها راگفت که بر پشت بامها آتش افروزند تا بسیاری ایشان پدید آید و این در شب دهم بهمن بود و سبب آتش کردن در این شب (سده)، چنانکه بیرونی آورده (التفهیم: ۲۵۸)، همین امر بود. فریدون به پاداش این خدمت، ارماییل را جزو نزدیکان خود کرد و دماوند را به تیول او داد و نامش مسمغان (مِهمُغان) گذاشت.

شخصیت ارماییل و کرماییل به نظر برخی ( آیینها و افسانه ها: ۱۸۴ ) با «انشار » (Anshār) و «کیشار» (Kishār)، خدایان بابلی که تأثیر عظیمی در خـنثی کـردن مـقاصد اهـریمنی «تیامت» و یاری کردن به مردوخ \* دارند قابل تطبیق است.

منابع: آثارالباقیه: ۲۹۷؛ شاهنامه: ۵۲/۱ به بعد؛ مجمل التواریخ و القصص: ۴۰؛ غررالسیر: ۲۴؛ حماسه سرایی: ۴۵۹؛ فرهنگ نامهای شاهنامه: ۵۷/۱؛ لغتنامه.

> ارم ذات العماد ب ارم ارم شدّاد ب ارم

**ار میا** /ermiyā/ یا یرمیا (Jeremiah) یکی از چهار پیامبر بنیاسرائیل (سه تای دیگر: دانیال\*، حزقیال و اشعیا) که به علت ندبههایش بر ویرانی اورشلیم به «پیامبر اندوه» معروف است. ارمیا برای بازگشتن به اخلاق و ادب نامبردار است و نیز به خاطر وحیی که در مورد سقوط اورشلیم به وی شده بود. او پسر حلقیا و دومین پیامبر از بنیاسرائیل بود که سرانجام به دست یهودیان به قتل رسید.

Brewer's: 632.

**ارميه** باروميه (درياچه)

ارنواز و شهر ناز /arnavāz va šahrnāz/ ارنواز (نیکوسخن) خواهر جمشید بود که با خواهر دیگرش شهرناز\* در اسارت و نکاح ضحّاک\* بودند. برخی هم آنان را دختران جمشید دانسته اند. در «درواسپ یشت» اوستا (بندهای ۱۳ و ۱۴) آمده است که فریدون برای ایزد گوش\* قربانی کرد و از او خواست که بر ضحاک غلبه کند و دو زن وی شهرناز و ارنواز را که برای توالد و تناسل دارای بهترین بدن و برای خانه داری برازنده هستند از اوبرباید. فردوسی ( شاهنامه: ۵۱/۱) هم آن دو را دختران جمشید معرفی کرده است:

> دو پساکیزه از خانهٔ جمّشید برون آوریدند لرزان چو بید که جمشید را هر دو دختر بدند سر بانوان را چو افسر بدند ز پوشیدهرویان یکی شهرناز دگر پاکدامن به نام ارنواز

پس از آنکه فریدون بر ضحاک پیروز شد، دو خواهر جمشید را از بند رهانید و به نکاح خود درآورد. به روایت مجملالتواریخ و القصص (۲۷)، فریدون از شهرناز دو پسر به نامهای سلم\* و تور\*، و از ارنواز، پسر دیگری به نام ایرج\* آورد و جهان را میان آن سه پسر تقسیم کرد. نام این دو زن، به ندرت، در شعر فارسی هم راه یافته است. قاآنی در توصیف ممدوحهٔ خود سروده است:

همچو غلامان درش به حلقهٔ طاعت همچو کنیزان درش به خطَّهٔ فـرمان روشنک و ارنـواز و زهـره و نـاهید حــفصه و اقــلیمیا عــفیفهٔ گــیهان (قاآنی: ۶۶۳)

منابع: یشتها: ۱۹۳/۱ و ۱۵۰/۲ فرهنگنامهای شاهنامه: ۱۹۹/۱؛ لغتنامه.

اروميه

**اَرِنی** (به معنای: به من بنمای ) عبارتی که موسی به هنگام درخواست تجلّی خداوند بر زبان راند. ب تجلّی؛ موسی.

## **ارومیه** /orumiye/ یا اورمیه و نیز ارمیه، نام دریاچهٔ مقدسی در آذربایجان است که زمانی به دریاچهٔ رضاییه معروف شد و در شاهنامه و برخی مآخذ کهن، چیچست (در بعضی نسخ، خنجست با تحریف) و چئچست نامیده شده است. بنا بر روایات کهن، آب این دریاچه گرم است و از آسیب جانوران موذی و اهریمنی در امان. در آن هیچ جانوری زندگی نمیکند زیرا آبش بسیار شور است. سرچشمهٔ آن به دریای فراخکرت \* پیوسته است ( یشتها: ۲۵۴/۱) و در آن، باد سرد نیست و در کنارش آذرگُشَسپ پیروزمند ( ب آتشکده ) واقع است. تقدس این دریاچه، بیشتر به آن جهت است که محل تولد زردشت، پیامبر ایرانی در جوار آن تصور شده است.

در شاهنامه ( ۳۶۵/۵ به بعد) آمدهاست وقتی افراسیاب\* به حیله از جنگ هوم\*، عابد غار بردع، نجات یافت خود را در دریای چیچست افکند و در آب پنهان شد. هوم به گودرز\*که به جست و جوی افراسیاب آمده بود میگوید:

درین آبِ چیچست پنهان شدهست بگفتم تو را راست چونان کـه هست (شاهنامه: ۲۷۰،۵)

گودرز این خبر را به کاووس\* و کیخسرو\* رسانید و آنها با تدبیر، افراسیاب را از این دریا بیرون کشیدند و انتقام خون سیاووش\* را باز گرفتند. احمد شاملو در شعر زیر به سوابق ارومیه توجه کرده است:

مسنابع: یشتها: ۱۴۵/۲ و ۱۵۷ و ۲۵۳ و ۲۸۹؛ فرهنگ نامهای اوستا: ۴۲۶/۱–۴۱۹؛ ابراهیم پورداوود، «آتورپاتکان و چیچست و سولان و سهند»، ن.د.۱.ت.: ۱۸۱/۱ و ۲۰۲؛ دانشنامهٔ مزدیسنا: ۲۴۴.

ا**ر يحا** /arihā/

نام شهر جباران، واقع در سرزمین اردن، به فاصلهٔ یک روز راه از بیتالمقدس که از نظر وسعت و ترقی بعد از اورشلیم معروفترین شهر بود. رود اردن که به قـول عـیسویان، مسیح\* در آن تعمید یافت، در چهارمیلی این شهر جاری است. در همین جا بود کـه عیسی دو نفر کور را بیناکرد (انجیل متی: ۲، ۲۹).

بنابر آیهٔ ۵۸سورهٔ بقره، خداوند، موسی<sup>\*</sup> و قومش را امر به دخول در این شهر فرمود و پس از آنکه قوم موسی تمکین نکردند خداوند چهل سال آنان را در تیه <sup>\*</sup> سرگردان کرد. منابع: تقویمالبلدان: ۲۵۴؛ آثارالبلاد: ۱۴۲؛ قاموس: ۲۳؛ قصص [نجار]: ۲۹۸؛ لغتنامه.

**ازل** /azal ازل (eternity) از لحاظ فلسفی، عبارت است از دوام وجود در گذشته، در مقابل ابد <sup>\*</sup> که عبارت است از دوام وجود در آینده. به عبارت دیگر، ازل، استمرار وجود مقدّر نامتناهی در گذشته است (کشّاف: ۸۴/۱).

ازلیّت (قِدَم) صفتی از صفات خدا و مخصوص به او است.

در اصطلاح صوفیه، ازل امتداد فیض را گویند از مطلق معنا، به وجهی که مسبوق بر ماده و مدت نباشد ( مصطلحات: ۳۲). متصوفه، برخی از ارواح مجرد را ازلی می دانند و معتقدند فرق آن با ازلیّت خدا این است که ازلیّت در مورد خدا صفتی است که اوّلیّت را از او سلب میکند؛ یعنی تصور آغاز برای او صحیح نیست و ازلیّت ارواح، دوام وجود آنها است با دوام پدید آورندهٔ آنها.

ازل آزال: در اصطلاح عرفا عبارت است از امتداد و استمرار ظهور معنا در صورت اسما و صفات.

ازلی: چیزی است که مسبوق به عدم نباشد و بر سه نوع است (کثاف: ۸۴/۱): ازلی ابدی که خدا است؛ ازلی غیرابدی که دنیا است؛ و ابدی غیرازلی که آخرت است. توفیق ازلی، به معنی تأیید الهی در آغاز است: ازل

1.5

من از صبح نخستین نـقشبند مـوج و گـردابم چو بر آسوده میگردد ز طوفان چاره برگیرم (اقبال: ۱۴۷)

«هر چند در ازل رفته بود که وی [موسی] پیغمبری خواهد بود، بدین ترحم که بکـرد نبوت بروی مستحکمتر شد.» (بیهقی، دانشگاه مشهد: ۲۵۸)

علاوه بر این، در ارتباط با «ازل» در شعر فارسی ترکیبات و مفاهیم متنوع و دلپذیری مطرح شده که هر کدام از جهتی مبیّن اندیشه ای متفاوت است. در زیر، به اندکی از بسیار، اشاره می شود و برای اختصار، به ذکر صفحات مورد استشهاد اکتفا می شود:

اسرار ازل (اقبال: ۲۵۲، صائب: ۱۲)، سرّ ازل (سنایی: ۳۵۱)، استاد ازل (حافظ: ۲۶۲)، حریفان ازل (صائب: ۱۰۱)، حُسن ازل (صائب: ۲۴۹)، روز ازل (حافظ: ۲۰۷، عطار: ۶۸ صائب: ۵۵۷)، سلطان ازل (حافظ: ۲۱۷ و ۲۵۶)، شبستان ازل (اقبال: ۲۶۸ و ۲۱۵)، صبح ازل (اقبال: ۵۷ و ۲۷۸ و ۲۲۴، صائب: ۱۳۸)، عهد ازل (حافظ: ۲۳۲)، عِلم ازل (مسعود سعد: ۳۱۱)، فیض ازل (حافظ: ۳۰۶، صائب: ۲۶۶)، قسمت ازل (حافظ: ۱۷۴)، لطف ازل (حافظ: ۱۹۹ و ۲۱۱ و ۲۱۸ و ۲۳۲)، مُشک ازل (سنایی: ۳۵۰)، نـاموس ازل (اقبال: ۱۴۱)، نقاش ازل (سنایی: ۲۵۲)؛ همچنین سعادت ازلی (مسعود سعد: ۲۶۴ و ۳۱۰، صائب: ۱۶۷)، فطرت ازلی (اقبال: ۱۵۳) و وحدت ازلی (سنایی: ۳۴۹).

منابع: فصوص: ۳۵۶؛ مرصاد: ۷۲۳؛ شرح شطحیات: ۶۴۴؛ جامع الاسرار: ۷۳۴؛ لطایف الحکمه: ۳۲۳؛ التعریفات: ۷؛ فرهنگ فارسی؛ لغت نامه.

**ازلی** ب ازل

**اَزْهَرِخُر /**azhar-e xar ازهر بن یحیی که نسب او را به خسروپرویز میرسانند و از نزدیکان یعقوب لیٹ صفاری و مردی شجاع و پهلوان بود، با کمال و خِرَد تمام، که مملکت بیشتر بر دست او گشاده شد. ازهر خویشتن را احمق نشان میداد و کارهایی میکرد که موجب استهزا میشد.

از نوادر حکایات او یکی این بود که روزی مردمان در قصر یعقوب برخاستند و او انگشت در زُفرین [حلقهٔ] در کرده بود و انگشت او سخت آماس گرفته و مانده بود. چون بر نمیخاست نگاه کردند و آن حالت بدیدند و آهنگری بیاوردند تا انگشت او بیرون کرد. روز دیگر هم آنجا بنشست و باز انگشت در زُفرین سخت کرد. گفتند: چراکردی؟ گفت: نگاه کردم ببینم فراخ شده است؟ برخی از شعرا به این داستان اشاره کردهاند:

بر آب گرم درمانده است پایم چو در زُفرین در، انگشت ازهر (دقیقی، لغتنامه)

در تاریخ سیستان ( ۲۴۷ و ۲۶۹) حکایات و داستانهای دیگری از او روایت شده است. قابوسنامه ( ۹۶) نیز در مورد ارتباط او با عمرولیث حکایتی دیگر نقل کرده است. ازهر با کارهای احمقانهای که میکرد به «ازهرِ خر» شهرت یافته بود:

مَثَل من بود بدين اندر مَثَل زوفرين ازهر خـر

(عنصري، لغتنامه)

منابع: تاريخ سيستان: ۳۲۹؛ لغتنامه.

**اژدر** ب اژدھا **اژدرھا** ب اژدھا

/aždahā/ اژدها

اژدها (dragon) که در فارسی به صورتهای اژدر و اژدرها، و در عربی، تِنّین و تُعبان به کار می رود موجودی است اساطیری به شکل سوسماری عظیم، با دو پَر که آتش از دهان می افکنده و پاس گنجهای زیرزمین می داشته است. صاحب عجایب المخلوقات گفته است (به نقل از نیرنگستان: ۱۳۰): چون مار را درازی به سی گز رسد و عمر به صد سال، آن را اژدها خوانند. اژدها آن قدر بزرگ می شود که حیوانات خشکی از او به ستوه آیند، چنانکه بالایش به ده هزار گز برسد، دو پَر مانند ماهی در آورد و حرکتش سبب موج دریا شود. چون ضررش در جهان شایع شود خداوند او را به دیار یأ جوج و مأجوج \* فرستد تا خورش ایشان شود. عوام معتقدند خوردن دل او دلیری می افزاید و پوستش اگر بر عاشق بندند عشقش زایل شود. گنج قارون \* که هفت خُم بود به زمین فرو رفت و پاسبان آن، اژدهایی است که رویش خوابیده است.

این جانور عظیم و فراخدهان و بسیاردندان و درازبالا، در بسیاری از داستانهای عامیانه به عنوان مظهر شرّ حضور یافته و تقریباً در همهٔ موارد، قهرمان داستان بر او پیروز می شود. نبرد میان قهرمان و اژدها، در واقع تعبیر دیگری است از کشمکش انسان ابتدایی برای نیل به خودآگاهی. در اینجا نیروهای کیهانی شرّ، به صورت اژدها و سایر عفریتها نمودار می شوند (انسان و سمبولهایش: ۱۸۰).

اژدها از روزگاران کهن در اساطیر اقوام و ملل تجلی داشته است. در اساطیر بابلی (دیار شهریاران: ۸۸۶/۲) مردوخ<sup>\*</sup> به علت کشتن اژدهایی ازلی به نام «تیامت» که الههٔ هیولای آشفتگی روز ازل است ستوده شد. در این نبرد لشکر او که دوازده عفریتاند نیز زندانی می شوند.

در اساطیر ایرانی (حماسه سرایی: ۲۰۴) اهریمن<sup>\*</sup> پس از آنکه سه هزار سال از بیم گیومرث<sup>\*</sup> یارای مخالفت با اورمزد<sup>\*</sup> را نداشت، به تحریک «جَهی<sup>\*</sup>» دیو مؤنٹ و نمایندهٔ زنان، بر اورمزد شورید و چون اژدهایی از زمین بر آمد و با تمامی دیوان به پیکار نور شتافت. در شاهنامه از نبرد قهرمانان با اژدها بارها یاد شده است. «آژی دهاک» یا اژدهای سه سر اوستا، که همان ضحّاک<sup>\*</sup> است، با چهره ای بشسری در شاهنامه تجلّی میکند. اما کوتاه شدهٔ این واژه، یعنی اژدها، به صورت اسم عام به کار میرود و به هر گونه اژدها اطلاق میشود. یکی از این اژدهایان را سام\* دردرهٔ «کشف» با گرز از پای در می آورد.

نابود ساختن یک اژدهای سهمگین و آتشین دهان، موضوع سومین خان از هفتخان\* رستم (شاهنامه: ۹۲/۲) و هفتخان اسفندیار\* ( همان: ۱۷۶/۶) است. گشتاسپ\* نیز در دیار روم اژدهایی را می کشد. اسکندر\* هم طی سفر خارق العادهٔ خود در باخترزمین، اژدهایی را نابود می سازد. اردشیر بابکان ( همان: ۲۴/۷) کارِ «کرم هفتواد» را که نوعی اژدها است یکسره می کند. بهرام گور دوبار بر اژدها پیروز می شود و امثال آن. علاوه بر داستانها و روایات حماسی، در سایر شئون فرهنگ ایران نیز اژدها تجلی پیدا کرده است. در شاهنامه موارد بسیار هست که در فش پهلوانها اژدها پیکر ( ۲۱۲/۲، ۱۰۷، زال\* و از خاندان سام\* است درفشی آراسته به نقش اژدها دارد ( شاهنامه: ۲۱۴/۲) که مظهر خاندان مهراب شاه کابلی است. این امر، اشارهای مبهم به نهادی ابتدایی دارد که فرزند متعلق به خانوادهٔ مادری بوده است ( اساطیر ایران: ۲۷) زیرا رستم از طرف مادر، منهیر نیز در عصر طرایانوس ( تراژان) آن را از ایران تقلید کردند. و می شود. به طور کلّی، اغلب ایرانیان باستان، صورت اژدهایی بر سر نیزهٔ خود می کردند و رومیان نیز در عصر طرایانوس ( تراژان) آن را از ایران تقلید کردند. ایر مادر، دورههای اسلامی نیز بوده است:

اژدهــــای عَـــلَم عـــزم ورا بهــر عــدو عقرب از پیش دوان، نیشش در دنبال است (خواجه سلمان، لغتنامه)

جنگ با اژدها یا اژدها کُشی از داستانهای رایج و همه جاگیر است و قدیمترین آن داستان قربانی اژدها است که در سراسر دنیا شناخته است. در شاهنامه غیر از ضحّاک ( ۶۸/۱ ) از چندین اژدها یاد شده است که اغلب آنها در جنگ با پهلوان کشته می شوند، از جمله: اژدهای کشفرود ( ۲۰۲۱)، اژدهای بزرگ ( ۹۴/۲)، اژدهای بیشهٔ فاسقون ( ۳۱/۶)، اژدهای کوه سقیلا ( ۳۷/۶)، اژدهای هفتخان اسفندیار ( ۱۷۶/۶)، اژدهای شهر طوس ( ۲۵۷/۶)، اژدهای سرزمین نرم پایان ( ۷۲/۷)، اژدهایی که بهرام گور در توران زمین بکشت ( ۱۴۶/۷)، اژدهای قنّوج ( ۴۲۴/۷) و اژدهای کوه چین ( ۱۴۶/۹). در فرهنگها (از جمله برهان) از مرد شجاع و دلاور، از مرد خشمگین و از پادشاه ظالم عموماً و از ضحّاک ماردوش خصوصاً با عنوان اژدها یاد شده است. همچنین مجازاً به اسب درشتاندام و قوی، به شمشیر برنده و به دیو سرکش (لغتنامه) نیز اژدها گفتهاند. ترکیبهای اژدهاپاره، اژدهاپیکر، اژدهاچشم، اژدهاخوی، اژدهادل، اژدهادوش، اژدهاسار و اژدهافش نیز فراوان در فرهنگها و به خصوص در شعر فارسی به کار رفتهاست. اژدهای چرخ یا اژدهای گردون نیز صورتی فلکی است از مجموعهای از ستارگان،

اردهای چرخ یا اردهای تراون نیز صورتی فنگی است از مجموعه ای از ستارتان، به شکل اژدها که به عربی آن را رأس، ذنّب و تِنّین گویند. شعرا این مضمون را فراوان در شعر خویش به کار گرفتهاند:

کشت ازدهای جان من این ازدهای چرخ ورچه صلاح رهبر من بود چون عصا (مسعود سعد: ۱) بسیار عمر خوردست این ازدهای چرخ او را همی نسباشد سیری زعسمر ما (مسعود سعد: ۶) ای ازدهای چرخ دلم بیشتر بخور وی آسیای چرخ تنم تنگتر بسای (مسعود سعد: ۶۰) یکرم چون در دهان ازدهای چرخ زاد ازدهابچه ست گویی در حقیقت پیکرم من چه سازم در میان این دو نژه ازدها ازدها کردست با این ازدها هم بسترم (عطار: ۱۷۲۸)

مطابق روایات و بنا بر آنچه قرآن نیز اشاره کرده است (اعراف: ۱۱۷ و شعرا: ۴۵): موسی\* به امر خداوند عصایش را میانداخت و ناگاه به صورت اژدهایی در می آمد و هر چه جادوگران بافته بودند فرو میخورد و باز به امر خداوند در دست موسی به صورت همان عصا در می آمد.

از این مضمون نیز در شعر فارسی استفاده شده است:

راست آن آستین است پنداری که عصا بود و باز تُعبان گشت

(مسعود سعد: ۷۲۹)

مرا گفت اگر زانکه موسی شـوم عصای تو در دست تُـعبان کــنم (مسعود سعد: ۶۱۱)

زرق سیاب و رسن هرگز کجا ماند به جای چون بر آید ناگه از دریای قدرت اژدها (سنایی: ۳۷)

| سی به معنی اژدها به کار رفتهاند:                                          | واژههای عربی تِنّین و نُعبان نیز در شعر فار |
|---------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------|
| همی به کوشش آتش فشاند چون تُـعبان                                         | همی به قوّت گردن فراخت همچون شیر            |
| (مسعود سعد: ۳۷۱)<br>وقت خصمی کَند باید کام تِنّین را زفـر<br>(سنایی: ۲۶۶) | گاه الفت داد باید نـیش کـژدم را امـان       |
|                                                                           | مار وقتي پير شد اژدها ميشود:                |
|                                                                           |                                             |
| بر آر زود ز مـوران مـار گشـته دمـار                                       | مخالفان تـو مـوران بـدند و مـار شـدند       |
| که اژدهما شود ار روزگار یابد مار                                          | مده زمانشان زین بیش و روزگار مـبر           |
| (مسعود رازی، تاریخ بیهقی: ۷۸۹)                                            |                                             |
| رحم بر نغس نمودن ز مسـلمانی نـیست                                         | اژدها میشود این مار ز مهلت صائب             |
| ( صائب: ۲۴۱ )                                                             |                                             |
|                                                                           | <b>A</b> 1                                  |
|                                                                           | اژدها و گنج:                                |
| گنج حُسنی و تو را زلف چو تُعبان بر سر<br>(کمال اسماعیل: ۱۰۸)              | گــنج را بـر سر اگـر رسم بـود اژدرهـا       |
| ه اژدها مانند شدهاند:                                                     | در قلمرو استعاره و تشبیه، بسیاری چیزها ب    |
|                                                                           | شمشير:                                      |
| یکی پیل زیر، اژدهایی به دست<br>(شاهنامه: ۱۱۹/۲)                           | به آوردگه رفت چون پیل مست                   |
|                                                                           | یکی صمصام فرعونکش، عدوخواری                 |
| ر سیر نیبود وی ز مغز و از دل اعیدا                                        | · · · · · · · ·                             |
| د یه ۲۰ ۲۵ و ۲۵ و ۲۵ م<br>(دقیقی: ۱۶)                                     |                                             |
| چو شیر شرزه به دست اژدهای مىردمخوار                                       | خسدایگان را دیسدم بسه گردِ رزمانندر         |
| (مسعود سعد: ۲۶۳)                                                          |                                             |
| زخم این اژدهای عمرشکار                                                    | زندگانی و جان و دل شِکَرَد                  |
| (مسعود سعد: ۲۸۷)                                                          |                                             |
| تيغ تو عدو را بــه گــهِ كــوشش، ثُـعبان                                  | گفتِ تو ولی را به گَهِ جود، حیات است        |

(مسعود سعد: ۳۷۶)

نیکی الفَنج و ز پیرهیز و خـردپوش سـلاح که بر این راه یکی منکر و صعب ازدرهاست (ناصرخسرو [چ ۱۳۰۴]: ۴۶)

اژدهاک

طبع تند و تيز:

بر من نهاد روی و فرو برد سر بـه سر نیرنگ و سحر خاطر و طبعم چو اژدها (مسعود سعد: ۱)

در عالم نمادشناسی اژدها نگاهبان سختگیر گنجهای پنهان و نماد شرّ و گرایشهای شیطانی معرفی شده است. در افسانه های زیگفرید\* تصریح شده است گنجی که توسط اژدها پاسداری می شود جاودانگی\* است. همچنین اژدها را سمبول آب\*، ابر، استعداد، باران، بت پرستی، خشکسالی، راهزنی، ظلم، قتل، قدرت، گناه، نادانی و هرج و مرج دانسته اند ( سمبولها: ۱۴۹ ).

منابع: یشتها: ۱۲۷/۱؛ مینوی خرد: ۱۳۱؛ مروج: ۱۲۰/۱؛ قاموس: ۴؛ اساطیر ایران: ۳۷ و ۴۴؛ اساطیر ایرانی: ۱۹؛ آفرینش زیانکار: ۱۰۰؛ دیار شهریاران: ۸۸۶/۲؛ عجایب: [طوسی] ۶۱۲؛ عجایب [فارسی]: ۴۴۸؛ عجایب [قزوینی]: ۲۶۲؛ حیاةالحیوان: ۲۳۳/۱؛ مصنفات: ۳۱۱؛ تحلیل هفت پیکر: ۴۳؛ آیینها و افسانه ها: ۱۸۶ داریوش شایگان، «بینش اساطیری»، الفبا: ۵۰/۸؛ یغما. (دی ماه ۱۳۲۰): ۴۳۴/۴ و ۴۳۷ و ۴۴۲ و ۴۴۴؛ جلال ستاری، «رموز قصه از دیدگاه روان شناسی»، هنر و مردم، ش ۱۱۷ و ۱۱۸ (تیر و مرداد ۱۳۵۱): ۳۷ و ۲۲؛ فرهنگ فارسی (اعلام)؛ لغتنامه؛ برهان قاطع؛ فرهنگنامهای شاهنامه: ۱/۱۶؛ فرهنگنمادها: ۱۳۳؛ اژدها در اساطیر ایران؛ نهادینه ها: ۳۱۳ S.E.I.: 191; Brewer's: 363; Dictionary of Symbols: 83.

**اژدھاک** ← ضحّاک

**اژگهن** / مقیما مین ازکان ( اژگان )، اژگهان، اژهان و اژهن در فرهنگها ( لغت فرس، به صورتهای اژکهن، اژکان ( اژگان )، اژگهان، اژهان و ایکاره آمده است. دهخدا ( لغتنامه: جهانگیری و برهان ) به معنی کاهل، تنبل و سست و بیکاره آمده است. دهخدا ( لغتنامه: اژکهن ) آن را مصحّف «وژگهن» دانسته است. این واژه در پهلوی به صورت اشگهانیه (ashghānih) به معنی تنبلی و دیو تنبلی به کار رفته است. در اندرز دستوران ( بند ۱ ) هست که مردمان را هر روز به هوشبام سه دروغ پیش آید که یکی از آن سه، اشگهانیه است و باید با رفتن به آتشکده و نیایش آتش، به دفع آن کوشید. در شعر فارسی، این واژه به مفهوم تنبل و به صورت «اژگهن» بارها به کار رفته است: به دل ربودن جَلدی و شاطری ای مه به بوسه دادن جان پـدر بس اژگـهنی (شاکر بخاری، لغتنامه)

رخش با او لاغر و شبدیز با او کُندرو ورد با او اَرجل و یَـحموم با او اژگـهن (منوچهری: ۷۶)

اشو گفت آنک می بینی روانش مر او را نام بودی اژگهانش (بهرام پژدو: ۸۳)

**منابع:** جهانگیری: ۱۲۲۶/۱ رشید عیوضی، «مظاهر شر در آیین زردشتی»، ن.د.۱.ت.: ۱۵۴/۱۸؛ برهان؛ لغتنامه.

**اسب /asb** 

در توصيف اسب:

اسب (horse) یا اسپ همان حیوان چهارپاکه به هوش و فراست معروف است از روزگار کهن در اساطیر ملل مورد توجه بوده و به نگهبانی و تیمار این حیوان سودمند که به صفات تند و تیز و چالاک و دلیر و پهلوان موصوف است اهتمام داشته اند. اسب در تمدن سومری کهن، نقش اساسی و مهمی داشته است ( دیار شهریاران: ۱۱۱۳/۲). در ادبیات «وِدایی»، جهان هستی به صورت اسب تجسم یافته ( همان: ۱۱۱۳/۲) و در داستان آفرینش\* از میان آب ازلی، نخست آتش، عین اسبی است که محل او در آب\* است و رو ایریکار کاینات در تجسم مادی خود به صورت اسب درآمده است ( سر۲۰کر: ۱ تا ۶). بنا بر اساطیر کهن، «پوزئیدن» اسب را آفرید.

در فرهنگ ایران، به ویژه، اسب و گردونه، از زمانهای کهن مورد استفاده بودهاند. مهر \* از ایزدانی است که بر گردونهٔ مینوی نشسته است. اساساً در ذهن اقوام هـند و اروپایی، اسب نشانهٔ ویژهٔ ایزد آفتاب \* و ایزد ماه \* و ایزد باد \* بودهاست. بـه روایت نوروزنامه (تصحیح مینوی: ۵۱) آن فرشته که گردونهٔ آفتاب کشد، به صورت اسبی است «الوس» نام و گویند دوربین بوده و از دور، بانگ سم اسبان شنود.

فرشتهٔ نگهبان چارپایان که در اوستا، درواسپا (دارندهٔ اسب سالم) خوانده شده، دارای گردونه است. شاید با توجه به همین مسئله است که اسب را شاه چرندگان و در میان چارپایان از همه نیکوتر دانسته و از قول کیخسرو<sup>\*</sup> نقل کردهاند (نوروزنامه: ۵۱): هیچ چیز در پادشاهی بر من گرامیتر از اسب نیست. در مینوی خود (پارهٔ ۶۴) هم، اسب سفید زردگوش و درخشان موی و سفید پلک، سالار اسبها معرفی شده است. پیامبر اسلام (ص) نیز فرموده است: اَلْخَیْرُ مَعْقُودٌ فی نَواصِی الخَیل ( نیکی به پیشانی اسبان باز بسته است). هند و اروپاییان، نخستین قومی بودند که اسب را اهلی کردند. از طریق ایران این جانور به سرزمین بابل \* و مصر راه یافت. مرکز پرورش اصلی اسب، کوههای تیانشان در ترکستان شرقی بود و اسبِ گردونه از اینجا به چین نیز راه یافت. اسب عربی که به خوبی معروف است به نظر برخی ( فرهنگ ایران باستان: ۲۳۸/۱) همان اسب ایرانی است. در کتاب مقدس نیز مذکور است که اسبی آتشین و آرابهای آتشین، «ایلیا» را به آسمان بردند ( قاموس: ۲۶). تهمورث \* هم زمین را بر پشت اهریمن \* که به صورت اسبی در آمده بود، درهم نوردید. در چشم ایرانیان رزمآور، داشتن اسب و گردونه، نشانه اشرافیت و امتیاز به حساب می آمده است.

تشتر \* فرشتهٔ باران، برای دستیابی به آبهای بارور، به پیکر اسب سفیدی در آمد و با اَپوش \* دیو خشکی که او نیز به صورت اسب سیاهی بود جنگید. ایـزد بـهرام \* در سومین، و ویشنو \* (ایزد بزرگ هندی) در دهمین تجلّی خود، به صورت اسبی سفید و زیبا ظهور نمودند. از لحاظ طرح کلّی، شهر شوش به شکل «باز» ساخته شده و شوشتر به شکل اسب ( دیار شهریاران: ۱۱۰۰/۲، پیامبران و شاهان: ۲۷).

بنا بر روایات ایرانی، گروهی از پادشاهان و ناموران، از جمله هوشنگ\*، جمشید\*، ضحّاک\*، فریدون\*، پیران ویسه\*، گشتاسپ\* و بسیاری دیگر برای ناهید\* اسب و سایر چارپایان قربانی کردند و کامیابیها خواستند.

نام بسیاری از بزرگان و شاهان نیز با واژهٔ «اسب» ترکیب یافته است، از جمله: گرشاسپ\* (دارندهٔ اسب لاغر)، ارجاسپ\* (دارندهٔ اسب ارجمند)، لهراسپ\* (دارندهٔ اسب تیزرو)، گشتاسپ (دارندهٔ اسب از کار افتاده)، تهماسب (دارندهٔ اسب فربه و زورمند)، هوسپ (دارندهٔ اسب خوب)، بیوراسب\* (دارندهٔ ده هزار اسب)، شیداسپ (دارندهٔ اسب درخشان) و سیاووش\* (دارندهٔ اسب سیاه).

در واژه های اسپست یا اسفست ( = یونجه، خوراک اسب ) و اسپرَیْس (میدان اسب دوانی ) که به صورتهای اسپریز، اسپرز و اسپرسف در فرهنگها ( از جمله جهانگیری : ۱۲۵۴/۱ ) ضبط شده است نیز کلمهٔ اسب وجود دارد.

زهی پادشاهی که سطح فلک بود بندگان تو را اسپریس (شمس فخری) اسب

111

نشـــانی نهــادند بــر اســپریس سیاوش نکرد ایچ با کس مِکـیس (شاهنامه: ۸۹/۳)

بنا بر آنچه گذشت و با توجه به اسطوره های آفرینش، اسب به مفهوم هستی ( در برخی موارد اصلاً به صورت «است» آمده )، ستاره ای از ستارگان رونده، قوس یا برج نهم سال، یکی از مظاهر تجلّی و ظهور در عالم امکان، فرشتهٔ گردونه کش خورشید\* که هر روز از بام تا شام خورشید را در آسمان راهبر است و... نیز آمده است ( دیار شهریادان: ۱۱۲۰/۲). بنابراین، به احتمال زیاد واژهٔ اسب در پیوند با نامها، تنها به معنی دارندهٔ نوعی از اسب نیست و به این مفاهیم نیز محتمل است. روان کاوان اسب را نماد روان ناخود آگاه و غیر بشری می دانند. باورهای قومی و اساطیری فراوانی در مورد اسب در میان ملل رایج است و سبب شده تا معانی سمبولیک فراوانی از قبیل: آزادی، اندام زیبا، انرژی نهرومندی، هوش، خیرهسری، سرسختی و غرور در هنر و اندیشهٔ ادبی و فرهنگی تبلور یابند. مرومندی، هوش، خیره مری، سرسختی و غرور در هنر و اندیشهٔ ادبی و فرهنگی تبلور یابند.

در فرهنگ ایران و قسمتهایی از جهان «اسب سفید» نشان بی گناهی و خلوص و **خرد** و مَرکبِ خورشید و نشان نجابت خانوادگی است. اسب سفید طلایی در اساطیر ا**یران شکلی از تیشتر یا تشتر (آورندهٔ آب) و نشانهٔ مردی و نیرومندی بوده است (ب** سبولها: ۱۶).

در شاهنامه، اسبهای گوناگون به صفات و امتیازاتی متّصف اند، مثلاً اسبِ خاندان گشتاسپ سیاه است؛ اسب بیدرفش\* که بعد از کشته شدن او به دست بستور\* افتاد و نیز اسب سیاووش هم سیاه توصیف شده است و چنان که گذشت اصلاً سیاووش به معنی «دارندهٔ اسب سیاه» است:

(ممانها)

**توصيف** فردوسیاز اين اسب سياه، يادآور اسب معروف خسروپرويز است که در اثر **سياهی** به شبديز<sup>\*</sup> معروف شد:

> بسر آخور بسته دارد رهنوردی کسزو در تک نسبیند بسادگردی سسبق بسرده ز وهسم فیلسوفان چو مرغابی نترسد ز آب طوفان

به یک صفرا که بر خورشید رانده فلک را هفت میدان باز مانده نهساده نسام آن شبرنگ شبدیز بسر او عاشقتر از مرغ شباویز (خمسه: ۱۵۷)

رخش<sup>\*</sup> هم در شاهنامه موجودی شگفتانگیز توصیف شده که از قدرت و ادراک خاصی برخوردار است. و نیز چنین است اسب آبی دریای شهد که بنا بر شاهنامه ( ۲۸۳/۷ ) از چشمه سوی ( سبز ) خراسان برآمد و یزدگرد بزهکار را با لگدی بکشت که به داستان او در تاریخ بلعمی ( ۱۰۹ )، شاهنامه ثعالبی ( ۲۶۱ )، آفرینش و تاریخ ( ۱۴۱ )، فارسنامه ( ۷۴ ) و مجمل التواریخ و القصص ( ۶۸ ) هم اشاره شده است. نظیر این، در قصص و روایات اسلامی نیز به اسبهایی با خصوصیات شبه اساطیری، همچون بُراق \* ( اسب حضرت رسول ( ص ))، دُلدُلُ \* ( اسب حضرت علی ( ع) ) و ذوالجناح \* ( اسب سیدالشهدا ( ع) ) بر می خوریم.

در شعر فارسی، به خصوص در ادبیات ستایشی ما، در خلال قصاید بلند و کوتاه، توصیفهای زیادی از اسب شده که اگر در مجموع آنها دقت شود پارهای مشابهتها با سرچشمه های اساطیری و کهن آن به نظر خواهد رسید. همچنین در فرهنگ ایران، فراست و هوشیاری و تیزبینی و تیزگوشی اسب زبانزد است. اهمیت اسب تا آنجا در زندگی اجتماعی این قوم بارز بود که کتابهای متعددی در دوره ای مختلف، با عنوان «فَرَسنامه» در این باب پرداخته اند. منوچهری در قصاید بلندی با مطلعهای زیر، به توصیف شاعرانهٔ اسب ممدوح پرداخته است:

حَبَّذا اسبی مُـحَجَّل مـرکبی تـازینژاد نعل او پرویننشان و سمِّ او خاراشکـن (منوچهری: ۷۵)

آفرین بر مرکبی کو بشینود در نیمهشب بانگ پای مورچه از زیر چاه شصت بیاز (منوچهری: ۴۲)

این بیت، یادآور توصیف معروف فردوسی از رخش رستم است:

به شب مورچه بر پلاس سیاه نمودی به گوش از دو فرسنگ راه (شاهنامه: ۵۳/۲) آفرین زیـن هـنری مـرکب فـرّخ.پی تـو که به یک شب ز بلاساغون آید به طـراز شخنوردی که چو آتش بـود انـدر حمـله همچنان برق مجـال و بـه روش بـاد مجـاز (منوچهری: ۴۰) سایر شعرا نیز از این گونه توصیفها در شعر خویش آوردهاند: چهارپایی کش پیکر از هـنر همــوار نگارگر ننگارد چو او به خامه نگـار (عنصری: ۸۷) بده مـی کـه تـا یـاد آرد مـرا ز شـبدیز در زیـر بَـرگُستوان چو ناری به عزم شکار عـدو چو دیوی به زیر شهاب سنان (مسعود سعد: ۴۰۴)

**جوه**ری صایغ هروی ( لباب الالباب، تصحیح نفیسی: ۳۲۸) در قصیدهای به مطلع: دی مـرا آخــورسالار خـداونـد جـهان داد اسبی که ز پیری است به فریاد و فغان

**سرگذ**شت اسبی لاغر و سالخورده را که از روزگاران بسیار کهن، همهٔ اسبهای معروف **تاریخ** را دیده است، در نهایت اغراق به نظم درآورده و در آن به بسیاری از خصوصیات **اسبه**ا اشاره کرده است.

علاوه بر واژه های زیاد عربی که به معنی اسب است، در فرهنگهای فارسی نیز (از جمله لغتنامه) نامهای متعددی مانند: بادپای، چرمه، الوس، سرخ چرمه، تازی چرمه، خنگ، بادخنگ، مگس خنگ، کُمِیت، شبدیز، سمند، خور شید، گور سرخ، دیزه و ... به معنی اسب ضبط شدهاند که نشان دیگری است از اهمیت و حضور محسوس این حیوان در پهنه فرهنگ ایران.

**اسب تروا** در حماسهٔ معروف ایلیاد (Iliad) اسبی است چوبین که یونانیان پس از ده سال محاصره توانستند با جای دادن عدهای سرباز در داخل آن و نفوذ به درون حصار، دروازه های شهر تروا (Troy) را بگشایند. از این طریق، تعبیر «اسب تروا» در زبان و فرهنگ امروز ایران راه یافته است. نمونه ای از نثر معاصر: «زیربنایی محکم بناکنیم که از دستبرد قدر تمندان... و یا افسونگرانی که از منطق علمی برای سلطه بر اقوام ضعیف، اسب تروا می سازند مصون بماند». (حکایت همچنان باقی

است)

در قطعهٔ معروف «صدای پای آب»، سهراب سپهری، این گونه ملیح به جریان «اسب تروا» اشاره میکند:

فتح یک کوچه به دست دو سلام فتح یک شهر به دست سه چهار اسبسوار چوبی فتح یک عید به دست دو عروسک، یک توپ. (هشت کتاب: ۲۸۴) منابع: یشتها (تیریشت و دروسپیشت)؛ آداب الحرب و الشجاعه؛ نوروزنامه: ۵۱ به بعد؛ دیار شهریاران: ۲۲/۲ و ۱۱۱۱ و ۱۱۱۵ و ۱۱۸۶ فرهنگ ایران باستان: ۲۲۰/۱ به بعد؛ آفرینش زیانکار: ۲۲؛ گزیدهٔ اوپانیشادها: ۶۳ و ۱۰۵؛ قابوسنامه: باب بیست و پنجم؛ سوگ: ۱۵۸ به بعد؛ محمددبیر سیاقی، «اسب خواستن»، سخن (دی و بهمن ۱۳۴۸): ۲۴۶/۱۸ ابراهیم پورداوود، «اسب»، ایران امروز: ۲۰/۱ تا ۱۶؛ عبدالامیرسلیم، «اسب، اسبد، اسبدان، اسبهان»، م.د.ا.ت. (بهار ۱۳۵۴): ۶۴–۲۵۶؛ فرهنگنامهٔ جانوران: ۲۷/۱؛ نهادینه ها: ۲۲۷؛ فرهنگ نمادها: ۱۳۵ لغتنامه؛

اسباط بنی اسرائیل /asbāt-e baniesrā'il/ اسباط جمع سِبط، پسران پسر و پسران دختر، و اسباط بنی اسرائیل، به معنی گروههای بنی اسرائیل (فرزندان یعقوب) و امّت حضرت موسی\* (ع) به کار رفته است زیرا امّت موسی (ع) که اولاد پسران حضرت یعقوب\* بودند، برای تـمایز از اعـقاب حضرت اسماعیل\*که به قبایل موسوماند، اسباط نامیده شدهاند.

قرآن هم اشاره می کند (اعراف: ۱۶۰) «اینان (بنی اسرائیل) را به دوازده گروه تقسیم کردیم» و این اسباط دوازده گانه به نام ده پسر و دو نوادهٔ یعقوب نامیده شده و عبارت اند از: رأوبین ( روبین )، شمعون، یهودا، زبولون، یسّاک ار (بسّاخر )، دان، اشیر ( ازیر )، افرایم، منسی، نفتالی، جادیه (گاد ) و بنیامین. در قرآن چندین بار از اسباط در ردیف سایر پیامبران نام برده شده است ( ← بقره: ۱۳۶ و ۱۴۰۰ آل عمران: ۸۴ نساء: ۱۶۳).

**منابع:** > منابع يعقوب

**اسحاق** /eshāq/ يا اسحق (Isaac) پسـر دوم حـضرت ابـراهـيم<sup>\*</sup> از هـمسر نـخستين او سـاره<sup>\*</sup> است. اسرائيل

**لرشتگانی که مأمور ویرانی مساکن قوم لوط\* بودند، به هیئت مهمانانی بر ابراهیم وارد شدند و او را به ولادت فرزندی بشارت دادند (هود: ۷۱). ساره که حاضر بود بخندید و گفت**: وای بر من، من و شویم هر دو پیریم، چگونه دارای فرزند خواهیم شد؟ فرشتگان **گفتند: آیا از حکم خدا به شگفت در می شوی؟ از اینرو، وقتی فرزند متولد شد او را ایسحق» ( = اسحاق ) که در عبری برابر «یضحک» (می خندد ) است نامیدند. این اسم از عبری به زبانهای اروپایی نیز راه یافته است ( دایر المعارف فارسی ). به قول سنایی:** 

نکـــتهٔ او بــر صـلاح و وفـاق گوش ساره است و مژدهٔ اسحاق (حدیقه، اعلام قرآن: ۱۱۷)

ابراهیم نذر کرده بود اگر صاحب فرزند شود او را قربانی \* کند. چون اسحاق یکساله شد خواب دید باید به وعده وفاکند. او گوسالهای را قربانی کرد اما شب بعد و شبهای بعد همچنان خواب دید باید فرزند را قربانی کند. ماجرای قربانی شدن را برخی به اسحاق و بسیاری به اسماعیل \* نسبت دادهاند ( ← اسماعیل ).

به هر حال، اسحاق فرزند نبوت و وعده بود. سرگذشت او در سِفر پیدایش ( ۲۱ و ۲۲ و ۲۸ و...) به تفصیل آمده است. او صاحب دو پسر شد به نامهای عیص و یعقوب<sup>\*</sup> و پس از آنکه در اواخر عمر به کوری مبتلا شد یعقوب را به پیامبری دوازده تـن از فرزندانش بشارت داد.

**رگــر** آزر بــدانسـتی تـصاویرش نگـاریدن نه ابراهیم از آن بدعت بری گشتی نه اسحاقش (منوچهری: ۴۸)

منابع: مجمل التواريخ و القصص: ۱۹۴؛ طبری: ۲۳۶؛ قصص [نیشابوری]: ۷۲؛ بـلعمی: ۱۶۹۱۰ قصص [نجار]: ۸۴ و ۹۵ و ۹۸؛ مروج: ۱۹۹۱؛ روضة الصفا: ۱۲۶/۱؛ حبیب السیر: ۴۹/۱، آفرینش و تاریخ: ۵۲/۳؛ فصوص: ۸۴ و ۳۵۰؛ جامع الاسرار: ۷۹۳؛ قاموس: ۵۱؛ اعـلام قـرآن: ۱۱۴ تـا ۱۱۷؛ لغتنامه؛

**اسرائیل** /esrā'il/ اسرائیل (Israel) لقب یعقوب<sup>\*</sup> بن اسحاق<sup>\*</sup> است که هنگام مصارعه [کُشتی گرفتن] با **فرشتهٔ**\* خدا به آن ملقب شد ( سفر پیدایش : ۱:۳۲ و ۲). به این لقب، یک بار در آیهٔ ۹۳ آل **همران و** بار دیگر در آیهٔ ۵۸ مریم اشاره شده است. قرآن یهود را بیشتر بنی اسرائیل نام برده است که بر مجموع یهودیان، یعنی اسباط \* دوازده گانه اطلاق می شود. اسرائیل لغتی عبری است به معنی «محارب با خدا» یا «سرباز خدا» و وجه تسمیهاش این است که شبی که یعقوب با فرشته کُشتی گرفت فرشته گفت که با خدا کُشتی گرفته و بر او غالب شده است (اعلام قرآن: ۱۰۱). وجه دیگر این است که اسرائیل را از «اِسراء» به معنی سیر در شب گرفتهاند (مجمل التوادیخ والقصص: ۱۹۵) زیرا یعقوب به جای برادر خود عیسو (عیشو) خود را بر پدر عرضه داشت و از ترس برادر به شب بیرون آمد:

پیکرت دارد اگر جـان بـصیر عبرت از احوال اسرائیل گـیر

(اقبال: ۸۵)

کند به چشم ظفر ضربت حسام تو آن که کرد جامهٔ یوسف به چشم اسرائیل (جبلی: ۲۵۰/۱)

اسرائیل در شعر معاصر فارسی هم به کار رفته است: صوت بی صور ماندهای، ابراهیم بی اسرائیل، موسای بی عصا، عیسای بی پدر، محمد بی خون نامت را بگو. (م. کوشان، «گذشتهٔ آینده»، آفتاب، اسفند ۱۳۸۰: ۲۷/۵۲) **منابع:** منابع یعقوب

**اسرافیل /esrāfi (** در عبرانی، سرافیم و سرافین به معنی بندهٔ خدا ) یکی از چهار فرشتهٔ مقرب درگاه خدا و معروف به نامهای فرشتهٔ صور، مَلَک بعث ( مهذب الاسماه )، حامل عرش و صاحب نَفخ صور است که قبل از همهٔ فرشتگان به آدم <sup>\*</sup> سجده کرد (قاموسالاعلام الترکی ). در برخی کتابها ( از جمله: عجایب المخلوقات قزوینی: ۲۸۰ ) سیمای ظاهر و اندام او با لباس سبز و چهار بال و عمامه تصویر شده که صور معروفش را به نقخ صور: صور، بوق یا شاخ عظیمی است که وقتی رستاخیز <sup>\*</sup> پیش آید اسرافیل در آن بدمد و با دمیدن نخستین، همهٔ مردم بمیرند ( زمر: ۶۸ ) مگر آنها که خدا می خواهد و جهان چهل سال خالی باشد. پس، خدای تعالی فرشتگان را در آسمان <sup>\*</sup> بمیراند و در همهٔ آسمان و زمین اسرافیل ماند و عزرائیل <sup>\*</sup>. خدا به عزرائیل میگوید: جان اسرافیل اسرافيل

**بستان**. اسرافیل گوید: یا رب، از آنگاه که مرا آفریدی و این صور به دست من دادی **طرفةالعی**نی به تو عاصی نشده ام و این صور از دهان بر نداشته ام، اکنون ملک الموت جان من بستاند من این صور را چه کنم؟ گوید: صور را به من سپار و جان بده. صبح قیامت چهار فرشتهٔ مقرّب برخیزند و به سر گور محمد (ص) آیند. پیامبر بر بُراق\* نشیند و هر **گدام** جایی گیرند. اسرافیل بازو گیرد و محمد (ص) به پیش عرش خدای رود. آنگاه به

اسرافیل گوید: صور را بردار و اندر دَم تا خلق همه زنده شوند. اسرافیل جانهای خلق را پگیرد و به صور اندر نهد و بدمد. زودتر از طرفةالعینی، همه از گورها برخیزند و زمین به نور خدا روشن شود ( تفسیر کمبریج: ۷۲/۲).

در کتب عرفانی، هنگام تطبیق اجزای عالم صغیر (انسان) بر عالم کبیر (جهان)، اسرافیل سَروَر ملائکهٔ آسمان چهارم (فلک شمس) و فرشتهٔ موکل بر حیات و سبب حیات عالمیان معرفی شده است (الانسان: ۱۴۸). همچنین هر دسته از اولیای بزرگ صوفیه به یکی از ملائکهٔ کبار تعلق دارند. پنج تنان بر دل جبرئیل<sup>\*</sup>اند و سهتنان بر دل میکائیل<sup>\*</sup> و یکی بر دل اسرافیل (همان: ۳۱۹). در مقالهٔ دوم مصیبتنامهٔ عطار نیز ذکر او آمده و به عنوان سالکی در مرتبهٔ تسلیم معرفی شده است. در شعر فارسی، به ویژه پیرامون مور اسرافیل و خواص اعجابانگیزش مضامین بدیع آمده است:

سرافیل را دید صوری بـه دست برافراخـته سر زجـای نشست

(شاهنامه: ۸۳/۷)

دم صور بشـناس و انگـیختن روانهـا بـه تـنها بـر آمـیختن

(اسدى)

اندرین صفهای معنی دُرَّ معنی را مجموی زانکه در سرنا نیابی نفخ اسرافیل را (سنایی: ۲۹) **یکدم بکش قندیل را، بیرون کن اسرافیل را** دفتر بِدَر جبریل را، نه لاگذار آنجا نـه لَــم (سنایی: ۳۹۱) **نای رویین گو**یی آنجا نـفخ صور اول است کز یکی بانگش روان از تن رمد رنگ از صُوّر

ک رویک مربقی ۲۰ به مسل مسرو کری مسلم ۲۷۷ و یکی ۲۷۷ و او در این ۲۷۷) خفتگان فسریب کین تسو را برنینگیزد از زمین دم صسور

زندہ شد لهو و شادی از یسی آنک

(مسعود سعد: ۲۶۵) نسعرهٔ رعسد و نسخمهٔ صبور است (مسعود سعد: ۴۳)

| , <u> </u>                           |                                      |
|--------------------------------------|--------------------------------------|
| به چشمش امد شکل درخت صورت مار        | به گوشش آمد آواز رعد نفخهٔ صور       |
| (مسعود سعد: ۲۴۸)                     |                                      |
| هر روز صد قیامت و صد نـفخ صـور یـافت | زنده دل آن کس است که در عشق و آه سرد |
| (عطار: ۶۹۱)                          |                                      |
| روح پــاکـی فـوق نـفخ صـور بـاش      | چون «نفخت فیه من روحی» تو راست       |
| (عطار: ۳۲۰)                          |                                      |
| در خــلایق مــیرود تــا نـفخ صـور    | رگ رگست این آب شیرین و آب شور        |
| (مثنوی: ۴۶/۱)                        |                                      |
| مرده را زيشان حيات است و حـيا        | ہین کے اسرافیل وقتانے اولیا          |
| (مثنوی: ۱۱۷/۱)                       |                                      |
| به یک جرعه تا نفخهٔ صور مست          | حـــريفان خــلوتسراى الست            |
| (سعدی: ۲۸۳)                          |                                      |
| صور اسرافیل تا از رعد گردید آشکـار   | سر بسرآوردنـد ارواح نـباتی از زمـین  |
| ( صانب )                             |                                      |
| بانگ اسرافیل او بی رسـتخیز           | فکر او نادار و بی ذوق سـتیز          |
| (اقبال: ۱۸۳)                         |                                      |
|                                      |                                      |

با الهام از این اندیشه، مرحوم دهخدا با همکاری میرزا جهانگیرخان در صدر مشروطیت روزنامهای بهنام صور اسرافیل تأسیس کرد که در واقع برانگیزندهٔ دلهای خفته بود.

**منابع:** عجایب [قزوینی]: ۲۸۰؛ عجایب [فارسی]: ۵۶؛ بلعمی: ۶۴/۱ به بعد؛ قاموس: ۱۹۴؛ تفسیر ابوالفتوح: ۴۴۷/۶؛ شرح احوال و نقد و تحلیل آثار عطار: ۴۳۱؛ مصیبتنامه: مقالهٔ دوم؛ جـامع الاسرار: ۳۹۳؛ فرهنگ نمادها: ۱۷۸؛ لغتنامه؛

اسفند /esfand (= اسپنت، اسپند، سفند، سپند، سپنج و اسپنج) اصلاً در متون پهلوی، «افزونیک» به معنای برکت بخشنده آمده است و در اصطلاح، بر مفاهیم و معانی مختلف از قبیل: دوازدهمین ماه سال که نگهبان آن سفندارمذ<sup>\*</sup> است؛ پنجمین روز از ماه شمسی؛ گیاهی که دانهٔ آن سیاه است و برای چشمزخم، مانند بخور می سوزانند؛ دارویی که آن را سداب کوهی یا هزاراسفند نیز گویند و همچنین بر کوهی در سیستان اطلاق می شود. به معنی اخیر در این بیت اسدی آمده است:

این کلمه در ساختمان بسیاری از واژه های فارسی، از قبیل امشاسپند<sup>\*</sup> و مهراسپند (مارسپند) بر جای مانده است. دانهٔ اسفند را عوام، به خصوص برای دفع چشم زخم، هنوز به کار میبرند. نوزاد کوچک را وقتی نشان میدهند، هر کدام از حضار یک نخ از لپاسشان میدهند تا آن را با اسفند دود بکنند که بچه نظر نخورد. گاهی برای رفع بیماری و دفع چشمزخم، اسفند دود میکنند و اوراد مخصوصی می خوانند ( نیرنگستان: ۳۲). هنوز هم گاهی دانه های اسفندِ به رشته کشیده، زینت بخش خانهٔ روستاییان است. این سنّتها، به شهادت شعر فارسی، از قدیم الایام وجود داشته اند:

یارم سیند اگرچه بر آتش همی فکند 🦳 از بهسر جسشم تبا نیرسد میرو را گنزند او را ســـپند و آتش نــاید همــی بــه کــار با روی همچو آتش و با خال چون سیند (حنظلة بادغيسي، لغتنامه) لیام پروانه تــا بـرگرد شمــع دیگـران گـردم سپند شوخ من از سنگ میرویاند آتش را (صائب: ١٩) گرچه مجمر از ستمکاری زد آتش در سیند دود تسلخش انتقام از ديدة مجسمر كشيد (صائب: ٥٤٥) ای سپندی منشین خیز سـپند آر سـپند تا تو را سازم از این چشم گرامی مجـمر (فرخی: ۱۰۶) میروم از خویش نالان، پای کوبان چون سـپند تا کجا آن آتشین سیا به فریادم رسد (صائب: ٥٤٥) بازار شوق گرم شد آن سروقد کجاست تا جان خود بر آتش رویش کنم سیند (حافظ: ١٢٣) حاجت مطرب و مینیست تو برقع بگشا که به رقص آوردم آتش رویت چو سپند (حافظ: ١٢٣) منابع: آثارالباقیه: ۳۰۱؛ فرهنگ ایران باستان: ۷۹/۱؛ جهان فروری: ۶۶؛ اساس اشتقاق: ۱۰۶/۱؛ گل و گیاه: ۱۸۵؛ لغت نامه.

اسلندارمذ ب امشاسیندان

جهان پهلوان ایران در روایات ملّی، نوهٔ لهراسپ<sup>\*</sup> و پسر گشتاسپ<sup>\*</sup> پادشاه کیانی است. این نام در اوستا «سپنتو داته» (spanto-dāta) است و مطابق قاعدهٔ تحول زبانهای ایرانی در فارسی، چنان که پاره ای مآخذ (از جمله غررالسیر: ۲۷۷) ضبط کرده اند، هم «اسفندیاد» درست است و هم «اسفندیار». صورت اخیر به نظر بعضی، که از تبدیل «ر» به «د» غفلت داشته اند، غلط تصور شده است. این نام از دو جزءِ سپنتو (مقدس) و داته (=داده به معنی آفریده) تشکیل شده و مجموعاً «آفریدهٔ مقدس» معنی می شود.

از اسفندیار فقط دو بار در فروردینیشت و ویشتاسبیشت یاد شده است. در ادبیات پهلوی عموماً شایستگیهای اسفندیار در دینگستری مورد توجه قرار گرفته و از پیروزیهای خاصی که حماسهها به او نسبت می دهند یاد نشده است. بنا بر روایات متأخرتر و به خصوص شاهنامه ( ۱۳۸۶ به بعد ) گشتاسپ به سعایت «گرزم» ( غررالسیر : ۲۷۸: کردم ) یکی از نزدیکان خود که اسفندیار را به برانداختن گشتاسپ متهم کرده بود، بر فرزند بدگمان شد و او را به زندان انداخت و پس از آنکه در برابر حملهٔ ارجاسپ تورانی به هزیمت رفت اسفندیار را از بند رهانید. شاهزادهٔ ایرانی پس از کشته شدن زریر \*، عموی خویش، داد مردانگی بداد و بر ارجاسپ تورانی غلبه کرد و آیین زردشت را به اطراف پراکند و با پهلوانیهای خود کاری کرد که جز در کارنامهٔ رستم \* در کارنامهٔ بیچ کس نیست. زردشت به پاس این خدمات بزرگ او را به کیفیتی که چندان روشن نیست رویین تن کرد، به طوری که از تمام بدن او فقط چشمهایش آسیبپذیر بود ( ب رویین تنی ).

گشتاسپ بر فرزند حسد برد و ضمن دادن وعدهٔ تاج و تخت، وی را به جنگ با رستم روانه کرد. رستم چنانکه اسفندیار میخواست نپذیرفت که دستبسته نزد گشتاسپ رود و سرانجام با راهنمایی و چارهجویی سیمرغ<sup>\*</sup> رستم توانست عمر اسفندیار را با تیر گز<sup>\*</sup> مخصوصی سرآورد. در این نبرد، دو پسر اسفندیار نیز کشته شدند. تفصیل جنگها و لشکرکشی اسفندیار به سیستان در غردالسیر ( ۲۹۴ به بعد) و شاهنامه ( ۱۳۳/۶ به بعد ) آمده است. در این مآخذ به هفت خان<sup>\*</sup> اسفندیار اشاره شده که تقلیدی است از هفت خان رستم. در شاهنامه القاب و اوصاف چندی برای او ذکر شده اند ( به فرهنگنامهای شاهنامه: ۸۴/۱

اسفنديار هم شاهزاده است و هم جهان پهلوان؛ دو صفتي كه در شاهنامه جز او در هيچ

کس جمع نشده است. عمر کوتاه او مانند آخیلوس\* یا آشیل، قهرمان حماسی یونان، سرشار از پیروزی و درخشندگی است. اسفندیار با «بالدر» و «زیگفرید» و «آخیلوس»، رویین تنان مشهور غربی مشترکاتی دارد (داستان داستانها: ۱۴۵). برازندگی، جوانمرگی، برخورداری از فَرَهٔ \* ایزدی و گزندپذیری از گیاهی خاص، او را به پهلوانان مذکور همانند می کند. داستان اسفندیار، همدوش با قصهٔ رستم، از ابعاد مختلف در شعر فارسی تجلّی ییدا کرده است: جهان يهلواني: نیام بهمن بر نیامد تا غرد اسفندیار لیکن از مرگ پدر یابند مردان نام و ننگ (سنايي: ٢٣٧) در کــمر یکــدگر رسـتم و اسـفندیار یاد ز یال تو کرد چرخ چو کردند دست (عمادالدين غزنوي، لغتنامه) این دلیران و یلان و گردنان و سرکشان نیوذرند و بییژنند و رستم و استفندیار (مسعود سعد: ۲۸۵) داستان رزمهای تو کند باطل همی در زمانه داستان رستم و اسفندیار (مسعود سعد: ۱۷۰) با فرّ و جاه خسرو و پرویز و کیقباد با بأس و زور رستم و گيو و سفنديار (مسعود سعد: ۲۷۲) افراسيابخنجر و اسفنديارتيغ تو کیقبادتختی و نوشیروانتاج (مسعود سعد: ۲۹۸) **روي**ين تني: **از خِرَد ب**س نادر افتد کز بُنِ یک چوب گَـز عرریائیلی بر آید از پر اسفندیار (سنايي: ۲۲۵) دیدند جنگ دیده دلیران تو را به جسنگ در اهنين لباس چو رويين سفنديار (مسعود سعد: ۱۳۸) تــو مــلکا در سَـلَب آهــنين خيز چو رويين و چو اسـفنديار (مسعود سعد: ۱۶۳) ایسنکه در شهینامهها آوردمانید رســـتم و رويـــينه تن اسـفنديار کز بسی خلق است دنیا یـادگار تا بدانند این خـداونـدان مـلک (سعدی: ۷۲۴)

اسکندر

از درون جان بر آمد نخوت حقد و حسد تا کزو سیمرغ رستم گشت بر اسفندیار (سنایی: ۱۹۰) وستم صفت چو قبهر تو افکند نـاگنهان بر ظـلم و فـتنه از قِـبَل روزگـار چـشم این را به دشنه کرد چو لهراسب چاک دل و آن را به تیر خست چو اسفندیار چشم (جمال الدین: ازهری، لغتنامه)

## هفتخان:

یا مگر اسفندیارم کان عروسان را همه از دژ رویین به سوی هفتخان آورد. (خاقانی: ۲۵۷) اسفندیار این دژ رویین منم بـه شرط هر هفته هفتخانش به تنها بـرآورم (خاقانی: ۲۳۳) نشستنگهش بود چون هـفتخانی دلیران او هـــر یک اسـفندیاری

(قطران: ۳۹۶)

تجلّی بسیاری از داستانها و مفاهیم حماسی در پهنهٔ کتب عرفانی، زمینههای مشترکی بین حماسه و عرفان پدید آورده است. شهابالدیـن سـهروردی در دسـالهٔ عـقل سرخ ( مجموعهٔ آثار فارسی شیخ اشراق: ۲۳۳) داستان رستم و اسفندیار را بـه مـفهوم فـلسفی و عرفانی تعبیر کرده است.

منابع: یشتها: ۸۷/۲؛ مجمل التواریخ و القصص: ۵۱؛ تـاریخ سیستان: ۳۳؛ حـبیب السیر: ۲۰۱/۱؛ مزداپرستی: ۱۰۱؛ حماسه سرایی: ۵۹۶ به بعد؛ داستان داستانها: ۱۲۱ به بعد و ۲۱۲ به بعد؛ آیینها و افسانه ها: ۱۰؛ فرهنگ نامهای اوستا: ۲۳۳/۲–۷۱۷؛ پژوه شهایی در شاهنامه: ۱۹۲ به بعد؛ فرهنگ نامهای شاهنامه: ۷۳/۱؛ نهادینه ها: ۲۶۳؛ لغت نامه؛ داتشنامه: ۱۰۷.

اسکندر /eskandar

اسکندر مقدونی (Alexander the Great) پسر فیلیپ (فیلوس) مقدونی (م.۳۲۳ق.م) است که مصر و ایران و هند آن روزگار را فتح کرد و در سن سی و دو سالگی در بابل \* در قصر نبوکد نَصَّر \* درگذشت. مورخین یونانی، نژاد او را از طرف پدر به نیم ربالنوع هرکول و از طرف مادر به آشیل میرسانند (پلوتارک، اسکندر: بند ۲) و در باب نژاد و تولد او افسانههای زیادی نقل میکنند.

اسکندری که روایات و قصص معرفی میکنند و در ادبیات فارسی هم داستان او

مطرح است، به کلّی با آنچه تاریخ مدعی است تفاوت دارد و چون در بسیاری از مدارک اسلامی سرگذشت او با ذوالقرنین \* (کهف: ۸۳ و ۹۶ و ۹۴) درهم آمیخته، از آن دو، به هنوان شخصیت واحدی به نام «اسکندر ذوالقرنین» یاد شده است که سدّ یأجوج و مأجوج \* (کهف: ۹۴ و انبیاء: ۹۶) را می سازد و بنا بر آنچه در اسکندرنامهٔ منثور آمده است پس از جنگ با دارا، به عمان و هند و از آنجا به حجاز و یمن و مصر و اندلس و مغرب الشمس می رود و پس از رفتن به ظلمات \* (همان: ۲۰۶) به سوی شرق و ترکستان می تازد و به سرندیب \* (همان: ۵۸) می رود و قبر آدم \* را (همان: ۲۰۶) زیارت می کند و ار سیاو شگرد \* (همان: ۲۸۲) سر در می آورد و با پریان و زنگیان و دیومردمان و روس ها و کافرترکان و دوال پایان \* و فیل گوشان جنگ می کند.

خلاصهٔ این کتاب را نظامی هم در اسکندرنامهٔ خود آورده است. اسکندرنامهٔ (خمسهٔ) لظامی علاوه بر خلاصهٔ اسکندرنامهٔ منثور، مطالبی به او نسبت می دهد، از قبیل ساختن شهر اسکندریه، تعبیهٔ آیینه (← آیینهٔ اسکندر)، تزویج با روشنک، ضیافت و بزم نوشابه (که نام ملکهای است)، ساختن طلسم در دشت قبچاق و اینکه در ظلمات، چشمهٔ حیوان<sup>\*</sup> از چشم او ناپدید شد اما خضر<sup>\*</sup> و الیاس<sup>\*</sup> که با اسکندر بودهاند، با هدایت ماهی<sup>\*</sup> به آب حیات<sup>\*</sup> راه یافتند.

برخی مورخین اسکندر را ایرانی دانسته اند. ایرانیان چون نمی توانستند تسلط بیگانه را بپذیرند کوشیده اند او را ایرانی و از پشت دارا و وارث تاج و تخت هخامنشی معرفی کنند (یشتها: ۲۰۸/۲) تا آنجا که چهرهٔ اسکندر در مآخذ قبل و بعد از اسلام، به دو گونهٔ کاملاً متفاوت ترسیم شده است. در متون پهلوی با صفت گجستگ (= ملعون) و اهل کشور روم (به جای یونان) یاد شده و در متون اسلامی با لقب ویرانکار نامبردار است. اما در قسمت اسکندرنامهٔ شاهنامه ( ۶/۷ به بعد ) مردی بزرگ و اصیل و شاهزاده ای از نژادکیان است که در سایهٔ شرف نسب و دانش، به کارهایی بزرگ توفیق یافته است. اگرچه گاهی در شاهنامه و از آن جمله هنگام ذکر پادشاهی اردشیر ساسانی، از وی به بدی و به عنوان دشمن نیز یاد شده است، به نظر می رسد مأخذ کار فردوسی کتابی خاص و مستقل به نام اسکندرنامه یا اخبار اسکندر بوده است که ایرانیان، هنگام تدوین داستان وی، هر آن تصرفاتی نموده اند.

روایات مربوط به سرگذشت اسکندر، به خـصوص ضـمن خـلط بـا داسـتان اوالقرنین در ادبیات فارسی مطرح است و با الهام از آن، مضامین متنوع و بکری بر

قلم شاعران گذشته است. در اینجا به اندکی از آن بسیار، اشاره می شود: سد اسکندر: مرکز درگاه را سد سکندر که دهاند یادشاهان قوی بر دادخواهان ضعیف (سنایی: ۱۴۸) دیوار بست اُمنش اندر سرای ملک یاینده تر زسد سکندر هزار بار (مسعود سعد: ۱۳۶) بقية شواهد ذيل «ذوالقرنين» در همين فرهنگ آمدهاند. اسكندر و آب حيات: بیشتر این مضامین در شعر فارسی در ارتباط با خضر و ظلمت و لوازم آن مطرح شدهاند : ز بہر آب حیات از پی رضای خـدا زمین بیهایم همچو خیضر و اسکـندر (مسعود سعد: ۱۸۷) سکندر ندید آب حیوان و من همی بینم اینک به جام تـو در (مسعود سعد: ۲۰۱) در ظلمات منصاف گروه احمر شکست اسب سکندر نبود رخشش و چندان که رفت (انورى: ١١/١) شینیدهای کیه سکندر برفت تیا ظلمات به چند محنت و خورد آن که خورد آب حیات (سعدي: ١٨٥) آنچه اسکندر طلب کرد و ندادش روزگار جرعدای بود از زلال جام جان افزای تـو (حافظ: ٢٨٣) آب خيضر نيصيبة اسكندر آمدى فیض ازل به زور و زر ار آمدی به دست (حافظ: ۳۰۶) جست آب را سکندر و شد خـضر کـامیاب روزی به قسمت است نه کوشش در این سرا (صائب: ١٤) که تشنه سر به بیابان دهد سکندر را ز دل سياهي آب حيات مي آيد (صائب: ۱۰۴) کی جو اسکندر غم آب بے اداریم ما آبروی بی نیازی چشمهٔ حیوان ماست (صائب: ١١٨) سکندر با خِضر خوش نکتهای گفت شریک سوز و ساز بحر و بر شو (اقبال: ۱۹۶)

زندان اسکندر:

در فرهنگها، علاوه بر اینکه زندان اسکندر را کنایه از ظلمات (برهان) دانسته اند، شهر یزد را به این نام نامیده اند زیرا بنا بر مشهور، اسکندر در یزد وفات یافت. بعضی گویند زندان اسکندر سردابی است در یزد که جسد اسکندر را در آن گذاشته بودند و اکنون هم آن سرداب بر جای است و به همین نام مشهور. اما این روایت درست نیست زیرا مرگ اسکندر در یزد نبوده است. سبب اینکه یزد را زندان اسکندر گفته اند این است که اسکندر بعد از غلبه بر ایران، شاهزادگان را به شهر یزد برد و به دست امیری از امرای خود سپرد تا در غیاب او مایه فساد نشوند و خود به جانب هند رفت ( به تاریخ جدید یزد: ۲۵). حافظ به این معنی اشارت لطیفی کرده است.

دلـم از وحشت زندان سکندر بگـرفت رخت بر بندم و تا مـلک سـلیمان بـروم (حافظ: ۲۴۷)

اکنون هم در يزد بنايي به نام زندان اسکندر موسوم و موجود است.

منابع: گردیزی: ۱۷ و ۲۸۱؛ بلعمی: ۲۹۴/۲ تا ۷۰۰؛ مجمل التواریخ و القصص: ۳۱ و ۵۶؛ آفرینش و تاریخ: ۱۳۱/۲؛ غررالسیر: ۲۴۰؛ ثمارالقلوب: ۶۴؛ مروج: ۲۸۱/۱؛ مصنفات: ۳۱۱؛ رسایل حروفیه: ۹۹؛ روضة الصفا: ۲/۶۴۰؛ حبیب السیر: ۲/۹۲؛ مآخذ قصص و تمثیلات: ۳۸ و ۵۳؛ حماسه سرایی: ۵۴۶؛ قاموس: ۵۶؛ تفسیر اوستا: ۱۴۴؛ ایران باستان [پیرنیا]: ۱۶۳۳/۶؛ مهدی پر توی، «ریشه های تاریخی امثال و حکم»، هنر و مردم (اردیبهشت ۱۳۵۱): ۱۲۵/۱۱۵؛ لغتنامه؛ ذوالقرنین یا کورش کبیر؛ اسکندرنامهٔ منثور؛ اسکندرنامهٔ (خمسهٔ) نظامی؛ نهادینه ها: ۲۰۴؛ فر هنگ نامهای شاهنامه: ۸۵/۱ Persian Myths: S6-9; Dictionary of Symbols: 17.

اسم اعظم /esm-e a'zam/ اسم اعظم (The Greatest Name of the God) نام بزرگ، مِهین نام و بزرگترین نام از نامهای خدای تعالی که در تعیین آن اختلاف است. بعضی گفته اند «الله»، بعضی «صمد»، بعضی «الحیّ القیوم» و بعضی «مهیمن». جرجانی (التعریفات: ۱۰) آورده است «اسم اعظم» اسمی است که در برگیرندهٔ تمام اسمها است. گفته اند که آن «الله» است. زیرا اسمی است موسوم به جمیع صفات یا به عبارت دیگر، مسمایی است حاوی تمامی اسمها، چراکه الوهیت خدا عین ذات خدا است. اسم أعظم

**خایت ص**فاست و اطلاع بر آن موقوف صفا است ( مصطلحات: ۴۱ ). جملهٔ اسهای او از اسم اعظم خوانـدهایم اسم او گـر بـایدت اسهای او اسهای مـا (مصطلحات: ۴۲) شاه نعمتالله ولی در شعر خویش اشاراتی به همین مضمون دارد:

اسم اعطم نزد ما باشد قدیم یسعنی بسسمالله الرحمین الرحمیم اسم اعطم کارساز ذات اوست عقل کل یک نقطه از آیات اوست اسم اعطم مسی نماید صورتش ایسن مسعا می گشاید صورتش صورتش آیسینه گیتی نماست مسعنی او پسرده دار کریاست (دیوان: ۶۱۷)

اسم اعظم بسیار ناشناخته و دست نیافتنی است و اگر نزد کسی باشد مستجاب الدعوه شود و از او کارهای شگفت بر آید. از قصص و روایات اسلامی بر میآید که سه کس، هر کدام به گونه ای، با نام بزرگ خدا در ارتباط بوده اند. آن سه تن عبارت اند از: بلعم ( = بلعام) باعور \*، آصف برخیا \* و سلیمان بن داوود \*. بلعم که به سرگذشت او در سوره اعراف (آیات ۲۷۵ و ۱۷۶) به اختصار اشاره شده است نام بزرگ خدای می دانست. پادشاه ستمگر شهر بلقا که در برابر موسی \* قد برافراشته بود از او خواست تا به قدرت اسم اعظم، سپاه بنی اسرائیل را از اطراف شهر دور کند. بلعم که مردی پارسا بود به اس کار راضی نشد. او را تهدید کردند. بترسید و دعاکرد. خدا نام اعظم خویش از او بگرفت (بلعمی: ۱۰/۵۰). آصف برخیا که در قرآن (نمل: ۲۰) از او به عنوان «الّذی عِنْدَه عِنْهُ مِنْ الکِتْباب» یاد شده است نام بزرگ خدای تعالی دانست و هر چه به کار بایست، به خانه معلیمن اندر، از آصف راست داشتی ( تغسیر طبری: ۱۲۵۲/۱). آصف خدای را به آن نام معلیمن اندر، از آصف راست داشتی ( تغییر طبری: ۱۲۵۲/۱). آصف خدای را به آن نام بخواند و تخت بلقیس \* در دم حاضر شد. سلیمان را صلوات الله علیه انگشتری بود که همهٔ مملکت سلیمان، مر آن انگشتری را به فرمان بودند که نام بزرگ خدای تعالی بر آن توشته بود ( همان: ۱۲۳۲۰) ( به سلیمان ). وقتی دیوی صخره \* نام آن را در انگشت کرد توانست چهل روز ملک براند.

این روایات در شعر فارسی به وجه دلپذیر تجلّی یافتهاند و بهویژه حافظ مضامین زیبایی از آنها پرداخته است:

اسم اعظم بکند کار خود ای دل خوش باش که به تسلبیس و حمیّل دیـو مسـلمان نشـود ( حافظ: ۱۵۴) سزد کز خاتم لعلش زنم لاف سلیانی چو اسم اعظمم باشد چه باک از اهرمن دارم ( حافظ: ۲۲۳) خاتم جم را بشارت ده به حسن خاتمت کاسم اعظم کرد ازو کوتاه دست اهرمن ( حافظ: ۲۶۹) با دعای شبخیزان ای شکردهان مستیز در پناه یک اسم است خاتم سلیانی ( حافظ: ۲۳۵)

در کتابهای عرفانی نیز مضامین و اندیشه های باریکی پیرامون اسم اعظم و خصوصیات آن ابراز شده است. «بایزید را یکی پرسید که اسم اعظم کدام است؟ گفت: از دون حق دل فارغ کن، آنگه به هر نام که خواهی بر خوان که از مشرق به مغرب پَری به یک ساعت» (شرح شطحیات: ۱۲۵). در داستان التماس کردن همراه عیسی\* (ع) در ابتدای دفتر دوم مثنوی (۲۰۷)، همراه از عیسی (ع) می خواهد که آن «نام سَنی» را به او بیاموزد تا مرده را زنده کند. اقبال لاهوری گفته است:

نایب حق همچو جان عالم است هستی او ظلِّ اسم اعظم است (دیوان: ۳۱)

در اساطیر آفرینش، در میان حکمای سومری، اسم اعظم همان کلمهٔ آسمانی است ( دیار شهریادان: ۸۸۴/۲) که مطابق آن کار خدای آفریننده این بود که نقشهٔ کار را تمام بکشد و «کلمه» را بر زبان راند و اسم چیزی را که قرار بود آفریده شود ادا کند تا آن آفریده هستی یابد.

منابع: تفسیر کمبریج: ۸/۸۵۱؛ قصص [نیشابوری]: ۳۰۵؛ تحقیق در تفسیر ابوالفتوح: ۳۱۱/۳؛ گزیدهٔ اوپانیشادها: ۴۳۵؛ رسول پرویزی، «گم گشتن انگشتری و بر باد رفتن ملک سلیمان»، وحید: ۸۲/۶ و ۸۵ و ۸۶؛

**اسماعیل** /ismā'il/ اسماعیل یا اسمعیل (Ishmael) پسر ابراهیم<sup>\*</sup> خلیل است. ابراهیم نذر کرده بود اگر وی را فرزندی باشد او را قربانی کند. ساره<sup>\*</sup> همسر او که فرزند نمی آورد کنیزک مصری خود هاجر<sup>\*</sup> را به ابراهیم بخشید و اسماعیل از او به وجود آمد. ساره بر هاجر و فرزند او رشک برد و از ابراهیم خواست که آن دو را از پیش وی دور کند. ابراهیم به فرمان **جبرئیل\*** آنها را به زمین مکه برد. چون آب و نان سپری شد هاجر هفتبار از کوه صفا به **گوه** مروه دوید و چیزی ندید. سنّت سعی بین صفا و مروه از اینجا است (بلعمی: ۲۰۸۱). **چو**ن توکل بر خدا داشت اسماعیل کودک خردسال او، از تشنگی پا بر زمین زد و چاه **زمزم\*** از رد پاشنهٔ او جوشید. سنایی (حدیقه: ۶۱۵) در شعری به همین مسئله اشاره میکند:

هر دم آرد پدید زمـزم و نـیل 🦳 دست او همچو پـای اسهاعـیل

**ابراه**یم هرسال با بُراق\* بهدیدار او و مادرش میآمد و اسماعیل با پدر، مأمور تطهیر و **پاز**سازی خانهٔ کعبه شدند (بقره: ۱۲۵).

در قرآن یازده بار نام او ذکر شده و به لقب «صادقالوعد» موصوف است (مریم: ۵۴). ذکر نام او در کنار «الیَسَع» در قرآن (انعام: ۸۶) باعث شده که برخی مفسران او را فرزند ابراهیم ندانند و او را اسماعیل بن حزقیل از بنی اسرائیل شمرند ( اعلام قرآن: ۱۱۳).

فبیحالله: داستان ذبح، در سورهٔ صافات ( ۱۰۱ تا ۱۰۹) آمده است. ابراهیم خواب دید که به او گفتند: پسر را ذبح کن. موضوع را با اسماعیل در میان نهاد. پسر، پدر را گفت: بکن آنچه تو را فرمایند. ابراهیم دل بنهاد و او را به جایگاه قربان برد و کارد بر گردن او مالید. ناگاه طرف کُندِ آن را بر گردن اسماعیل یافت. او طرف تیز را میگذاشت اما طرف گُندِ آن بر گردن او می آمد. خداوند جبرئیل را بفرستاد که قوچی از بهشت \* به بدل اسماعیل آورد و او را ندا داد که تو به نذر خود وفا کردی. ابراهیم قوچ را بر کوه منی \* آنجا که امروز حاجیان قربان کنند ذبح کرد. برخی گویند این قوچ همان بود که هابیل \* قربان کرد و خدای تعالی از وی بپذیرفت ( بلعمی: ۲۳۹۱). عجم گویند که ذبیح، اسحاق \* بود زیرا عجم از نسل اسحاقاند و عرب از نسل اسماعیل. واقع این است که ذبیح اسماعیل بود ( همان: ۲۳۲/۱ ) زیرا فرزند یگانهٔ ابراهیم قربانی شد و او اسماعیل بود. یهودیان نیز اسماعیل را ذبیح می دانند اما از حسد پنهان کنند. پیامبر اسلام هم گفته است: اسماعیل دوازده فرزند داشت و به آن تکلم کرد ( لغتنامه). بر حسب تورات

داستان اسماعیل، به خصوص به عنوان ذبیح و مظهر پاکبازی که همهٔ وجود خویش را در راه خدا بر طَبَق اخلاص گذاشت در ادبیات فارسی تجلّی یافته است:

همسچو اسهاعسیل پیشش سربنه شاد و خندان پیش تیغش جان بده (مثنوی: ۱۶/۱)

| کمین بندۂ یوسف از کاروانت                   | سهاعیل رو کـرده قـربانی تـو      |
|---------------------------------------------|----------------------------------|
| ( صائب: ۲۰۳)                                |                                  |
| باش تاداغ فنا بر نهدش اساعیل                | کَبْش مغرور چراگاه بهشت است هنوز |
| (انوری: ۲۹۹/۱)<br>فارغ از بند زن و اولاد شد | هر که در اقلیم لاآباد شـد        |
| مینهد ساطور بر حلق پسر                      | میکند از ما سوی قطع نظر          |
| (اقبال: ۳۰)                                 | -                                |

منابع: مجمل التواريخ و القصص: ١٩٣؛ طبری: ٢٠٣/١؛ تفسير طبری: ١٥٢٨/۶؛ قصص [نيشابوری]: ۶۲؛ قصص [نجار]: ٩٣ و ١٠١؛ تحقيق در تفسير ابوالفتوح: ٨٣/٣؛ فصوص: ٩٠ و ٢٥٠؛ مروج: ١٨/١ و ٥٢؛ آفرينش و تـاريخ: ٣٩/٣؛ روضة الصفا: ١٢١/١؛ حبيب السير: ١٩/١ و ٥٢؛ قـاموس: ۶٠؛ جامع الاسرار: ٧٩٣؛ منطق الطير: ٢۶۶؛ لغتنامه؛

ا**سنزوند** / asnavand کوهی در نزدیکی دریاچهٔ ارومیه \* (چئچست) در آذربایجان که بر فراز آن آتشکدهٔ آذرگشسپ \* قرار داشته است. این کوه در اوستا و دینکرت «اسنونت» خوانده شده و در آتش نیایش (پارهٔ ۵) و سیروزه (پارهٔ ۹) با کیخسرو \* و دریاچهٔ خسرو، و چئچست یکجا یاد شده است و پیدا است که یکی از کوههای آذربایجان بوده است. گروهی آن را همان کوه سبلان \* یا «سولان» دانسته و برخی هم گفته اند شاید همان کوه سهند باشد که در جنوب تبریز واقع است.

**منابع: فرم**نگ نامهای اوستا: ۲۰۶/۱؛ یشتها: ۳۲۸/۲؛ پـورداوود، «آتـورپاتکان وچـئچست و سولان و سهند»، ن.م.۱.ت.: ۲۰۱/۱۰.

**اشتاد** /aštād نام یکی از بزرگان روزگار خسروپرویز که پسر پیروز بود. چو اشتاد و خرّاد برزین پیر و دانا دو گـوینده و یـادگیر

(شاهنامه:۲۵۵/۹)

و نیز نام یکی دیگر از بـزرگان درگـاه خسـروپرویز کـه هـمان اشـتاگشسپ است. منابع: شاهنامه: ۲۵۵/۹؛ فرهنگ نامهای شاهنامه: ۹۳/۱. **اشتادروز** /aštād ruz/ اشتاد، نام ایزد پاسبان روز ۲۶ هر ماه، اول گاهنبار سوم است. اصل آن «ارشتاد» به معنی راستی و درستی است که در فارسی اشتاد به کار میرود. اشتاد رهـنمای مینویان و جهانیان است و زامیاد، موکل زمین. این ایزد با رشن<sup>\*</sup> ارتباط مخصوصی دارد و نامش ا**غ**لب با او یکجا می آید:

روانت باد ویژه جان زدل شاد نگهدارت سروش و رشن و اشتاد (بهرام پژدو)

خداوند در اشتادروز زمین را بیافرید ( آثارالباقیه: ۲۸۶) که مطابق روایات، روزی مبارک و خجسته است. پارسایان آن را روزی سنگین و نحس میدانند. امام صادق (ع) آن را به عنوان روزی سعید و مبارک ستوده است. یعقوب<sup>\*</sup> در این روز زاده شد. سفر و خون **گرفتن** نیز در این روز مبارک است.

همه ساله ز اشـتاد و از آسهان تن و جانت با شادی و کامتان

(شاهنامه)

اشتادروز و تازه زگل بوستان ای دوست می ستان زکف دوستان

(مسعود سعد: ۶۶۶)

منابع: یشتها: ۵۳۵/۱ و ۲۰۱/۲؛ ارداویرافنامه: ۱۱۸؛ عبدالامیرسلیم، «سبی روزه در حدیث شیعه»، ن.د.ا.ت.، ( پاییز ۱۳۵۳): ۲۸۳/۲۶؛ فرهنگ نامهای اوستا: ۱۷۰–۱۷۲.

**اشکبوس** /aškabus/ **نام م**بارز کشانی که به کمک افراسیاب<sup>\*</sup> آمده بود. دلیری کــجا نــام او اشکـبوس همی بر خروشید بر سان کـوس (شاهنامه: ۱۹۴/۴)

افراسیاب در نبرد با طوس\* او را به یاری پیران\* فرستاد. اشکبوس در این جنگ بسیاری از پهلوانان ایران، از جمله ژهّام بن گودرز را از میدان به در کرد. سرانجام، رستم\* بـه میدان آمد و با تیر او راکشت:

بزد بس بر و سینهٔ اشکبوس سپهر آن زمان دست او داد بوس

قضا گفت گر و قدر گفت ده فلک گفت احسنت و مه گفت زه (شاهنامه: ۱۹۷/۴) حکایت رویارویی او با رستم در ادب فارسی تجلّی یافته است: که اشکبوس کشانی ز تیر رستم زال چنان ز سایهٔ مزگان او هراسیدم (قاآني: ۵۰۷) از اشکــبوس گـريهٔ تأثـير غـم مخـور کز رستم است عشق تو فیروز جنگتر (؟ أنندراج) گشت چو رقمام ز اشکبوس گریزان ماه بـه نـاوردگاه چـرخ ز خـورشيد (قاآني: ۶۶۰) منابع: جهانگشا: ۱۷۳/۲؛ شعوری: ۱۱۰/۱؛ فرهنگ نامهای شاهنامه: ۹۶/۱؛ لغتنامه. اشگھانيه - ازگهن اشمويل بن يارا ~ يَسَع **اشیاع، نام همسر زکریا که در ۹۸ سالگی باردار شد ب زکریا** اصحاب أخدود ( \_ الاخدود ) / ashāb-e oxdud/ اصحاب اخدود (the Men of the Pit) يا ياران اخدود كه روايات دربارهٔ آنها بسيار است. اخدود به معنى شكاف و كودال است و جمع آن اخاديد ( ابوالفتوح: ١٥٩/١ ). اصحاب اخدود قومی بودند که از دین بادشاه ظالم خود ذونواس \*که دعوی خدایم داشت برگشتند و از طریق پسر وزیر وی که مسلمانی را پنهانی نزد راهبی فراگرفته بود، به دین حق هدایت شدند. پادشاه خندقی بساخت و در آن آتشی بر افروخت و بسیاری از آن قوم را به این آتش بسوخت. آتش زبانه کشید و آن پادشاه و تخت او و همهٔ ارکان دولتش را در کام کشید. به سرگذشت ایشان در قرآن (بروج: ۴ و ۵) اشاره شده است.

منابع: قصص [سورآبادی]: ۴۴۰؛ قصص [نیشابوری]: ۳۹۰؛ تفسیر ابوالفتوح: ۵۹/۱؛ اعلام قرآن: ۱۳۵؛ بلعمی: ۲/۹۹۸؛ مروح: ۵۹/۱، آفرینش و تاریخ: ۱۵۸/۳؛ تحقیق در تفسیر ابوالفتوح: ۲۴۵۰/۳ لغتنامه؛ **اصحاب اعراف ( ۔ الاعراف )** جاعراف

**اصحاب ایکه ( ... الایکه )** /ashāb-e 'ayka/ ( the People of the Grove ) ایکه را درختان در هم پیچیده با بیشهٔ درختان کُنار، و مرغزار معنی کردهاند ( لغتنامه). در قرآن ( حجر : ۷۸ ) این تعبیر آمده است. بنا بر برخی تفاسیر ( ابوالفتوح : ۱۶۹/۶ ) قوم شعیب \* را خداوند «اصحاب الایکه» نامیده است. اینان صاحب قرختان و بیشه ها بودند و معاش آنان از آنجا بود و چون ترازو و پیمانه کم داشتند ( شعرا: ۱۷۶ به بعد ) خدای تعالی شعیب را برای هدایت ایشان و اهل مَدیَن \* فرستاد. اهل مدین چون ایمان نیاوردند با صیحه ای هلاک شدند ( هود : ۹۴ ) و اصحاب ایکه با ابری که از آن آتش بر سر ایشان بارید و همه را بسوخت نابود شدند. منابع: بلعمی: ۱۳۴/۱؛ اعلام قرآن: ۱۴۳؛ لغتنامه و مآخذ آن.

**اصحاب رسّ ( – الرسّ )** /(ashāb-e ras(s) ( فرقان : ۳۸ و ق : ۱۲) در کنار عاد<sup>\*</sup> و ثمود<sup>\*</sup> از قومی به نام اصحاب رسّ ( الرسّ ) یاد شده است. اینکه اصحاب رسّ چه کسانی بودند و در کجا زندگی میکردند میان مفسران اختلاف است. گفته اند: اصحاب رسّ طایفه ای بودند در یمامه و پیامبری داشتند به نام حنظله که در چاهش انداختند. برخی گفته اند: رسّ به معنی چاه است و بعضی دیگر رسّ را نام چاه مخصوصی می دانند که در قرآن از آن به بثر معطّله \* ( حج : ۲۵) یاد شده است ( تحقیق در تفسیر ابوالفتوح : ۲۰۸۳). دسته ای دیگر، اصحاب رسّ را همان اصحاب اخدود \* دانسته اند که رسّ، هم اخدود ایشان بود ( همان : ۲۷۹/۳). مفسرینی که با نام «ارس» آشنا بوده اند، رسّ را بر ارس منطبق کرده و گناهی نظیر گناه قوم لوط \* به مردم اطراف آن نسبت داده اند. بعضی هم گناه آن ان را مساحقهٔ زنانشان دانسته اند ( اعلام قرآن : ۱۳۳ ) که به روایتی ( تحقیق در تفسیر ابوالفتوح : ۲۰۸۳) این عمل را «دلهات»، دختر ابلیس \* به آنان آموخته بود.

مفصلترین روایتی که اغلب مفسران و مورخان دربارهٔ اصحاب رسّ نقل کردهانـد (تحقیق در تفسیر ابوالفتوح: ۴۷۸/۳؛ تفسیر صافی: ۳۸۶) این است که: اصحاب رسّ قومی بسودند کـه درخت صنوبری بـه نـام «شـاه درخت» را مـیپرستیدند. ایـن درخت را یافتبننوح بر کنار چشمهای به نام روشاب ( ابوالفتوح: دوشاب ) کاشته بود. این قوم، دوازده آبادی به نامهای آبان، آذر، دی، بهمن، اسفند، فروردین، اردیبهشت، خرداد، تیر، مرداد، شهریور و مهر داشتند که بر کنار نهری پر آب و گوارا به نام «رسّ» قرار داشت. بزرگترین این آبادیها شهر اسفند ( ابوالفتوح: اسفندباد ) بود که پادشاهشان، ترکوذ بن غابور، در این شهر مستقر بود و چشمه و درخت صنوبر کهن هم در آن قرار داشت. در هر کدام از آبادیهای مزبور دانهای از این درخت کاشته بودند که از آن درختی بزرگ روییده بود. آن چشمه را چشمهٔ زندگی خدایان خود میدانستند و از آن نمی خوردند و به چارپایان نمی خوراندند.

از سنن آنها این بود که هر ماهی در هر قریهای جشنی داشتند و گرد درخت جمع می شدند و ضمن تزیین آن با پردهها، گوسفند و گاو برای درخت قربانی می کردند و با تضرع از او می خواستند از آنها خشنود شود. شیطان\* می آمد و شاخههای درخت را تکان می داد و صدایی همانند صدای کودکان از درخت بر می خاست که: ای بندگان من، از شما خشنود شدم. آنگاه آنها شاد می شدند و شراب می خوردند و طنبور می نواختند و آواز دسته جمعی می خواندند.

وقتی عید شهر بزرگ (اسفند) فرا می سید همگی از تمام آبادیها بر گرد آن صنوبر کهن سراپرده می زدند و قربانیهایی به مراتب مهمتر نثار می کردند. شیطان می آمد و درخت را تکان می داد و آنها را به وعده های دلپذیر خرسند می ساخت. آنها به چنان نشاطی فرو می رفتند و چنان شرابی می خوردند و طنبوری می نواختند که تا دوازده شبانه روز مدهوش می افتادند و آنگاه به آبادیهای خود باز می گشتند. ایس قوم چون کفر شان به نهایت رسید خداوند پیامبری از بنی اسرائیل برای آنها فرستاد که دعوتش را نپذیر فتند. همین که زمان جشن بزرگ آنها فرا رسید، آن پیامبر از خدا خواست درخت را بخشکاند. آنها از این کار به وحشت افتادند و کمر به قتل او بستند و به بدترین وجهی او را بکشتند. خداوند بر آنان غضب کرد و روزی که عید بزرگ داشتند، باد تندی وزیدن گرفت و سرزمین آنها به کبریت سرخ بدل شد و همگی در آتش سوختند و بدنشان، مثل قلع بر آتش، ذوب شد.

شمس الدین الدمشقی (نخبة الدهر: ۱۰۴) رسّ را نام رودخانه ای پر آب دانسته که از بلاد روم و یا به قولی از طرابوزان سرچشمه می گیرد و پس از پیوستن به روخانهٔ «کرّ» در نقطه ای به نام «بردیج» به بحر خزر می ریزد و به نظر می رسد منظور او همان رودی باشد که امروز به نام «ارس» در مرز ایران و آذربایجان جریان دارد. **منابع:** تفسير صافى: ٣٨۶؛ روضةالصفا: ٢٢٤/١؛ معجمالالفاظ: ٢٢١؛ حبيبالسير: ٢٩/١؛ قرآن (خطى، شمارة ٢٩، كتابخانة أستان قدس، تاريخ كتابت ١٢٢٢ ق.): ٣٧۶، ذيل آية ٣٨ فرقان؛ لغتنامه؛ رحيم هويدا، «رودخانة ارس و حديث اصحاب الرسّ»، مكتب اسلام: ٧/١٣-٣٣٣.

## اصحاب رقيم ( ــ الرّقيم ) /ashāb-e raqim/

(the People of the Inscription) در قرآن (کهف: ۹) به همراه اصحاب کهف<sup>\*</sup> ذکر اصحاب رقیم نیز آمده و این داستان از شگفتیهای کار خداوند قلمداد شده است. بر خلاف اصحاب کهف، که حکایتشان نسبتاً مفصل در سورهٔ کهف آمده، از اصحاب رقیم جز یک بار یاد نشده است. دربارهٔ اصحاب رقیم میان مفسران و ارباب روایت اختلاف است: برخی اصحاب رقیم را همان اصحاب کهف می دانند (طبری: ۵۲۷/۲) و گویند رقیم

مکتوبی بود که قوم ایشان در لوحی نوشتند و خبر و حکایت آنها را باز نمودند و بر در فار آویختند یا بر کوهی که سوی آن رفته بودند حک کردند یا بر لوحی نوشتند و در صندوقی نهادند و آن را پیش جوانان پناهندهٔ غار نهادند.

برخی هم گفتهاند: «رقیم» تبدیل یافتهٔ «آرتمیس» است (اعلام قرآن: ۱۶۱) و آرتمیس الههٔ صید و شکار نزد یونانیان و همان «دیبانا»ی رومی و دوقلوی آپولون\* است. آرتمیس نسبت به پرستندگان خویش سنگدل است، به طوری که اگر در تقدیم هدیه و قربانی\* خونین قصور کنند کیفر میبینند. این روایت به روایتی که شش تن اصحاب کهف قرار بود برای بت شهر قربانی شوند نزدیک است.

به زعم عدهای نیز رقیم نام غاری است که اصحاب کهف در آن خفتند و نیز نـام **بیابان**ی است که غار در آن بود و نام سگی که ایشان را همراهی میکرد.

شخصی به نام عبدالله بن صامت که از طرف ابوبکر به رسالت نزد ملک روم رفته بود نزدیک قسطنطنیه در کنیسه ای، حَظیرهٔ اصحاب رقیم را دیده است که در چاهی عظیم سیزده مرد از پیر و جوان و کَهْل را در آنجا بر قفا خوابانیده اند بر هیئت خفتگان. به روایت کتب، اینان پیامبرانی بوده اند در یک زمان و با یک سخن، پیش از عیسی (معمل التواریخ و القصص: ۴۲۵). اما روایتی که بیشتر کتب نقل کرده اند ( قصص [سورآبادی]؛ تعقیق در تفسیر ابوالفتوح: ۴۳۲/۳؛ تفسیر تربت شیخ جام، نقل از سخن: ۸۹۸۸) این است که سه جوان در عهد بنی اسرائیل به صحرا رفتند همین که باران گرفت، در غاری فرو شدند. سیل سنگی عظیم بر در آن غار بنهاد. اینان به خدای خویش نالیدند و هر کدام سرّی از اسرار زندگی خویش بگفتند و به واسطهٔ کار نیکی که انجام داده بودند، از خداوند خواستند آنها را برهاند. اولی که سرّ خویش بگفت سنگ اندک تکانی خورد؛ دومی که بگفت سنگ کمی از جایش حرکت کرد، به گونهای که آسمان دیده می شد؛ و سومی که به درگاه خدا نالید هرّشی بیامد و سنگ عظیم کنار رفت و در غار گشاده شد. نام آن غار که اینان در آن گرفتار شدند «رقیم» بود و این سه تن را اصحاب رقیم گفتند. در شعر فارسی اشاراتی به قصهٔ اصحاب رقیم هست و به نظر می رسد بیشتر آن را بر اصحاب کهف منطبق می دانسته اند :

گر نخفتی خواب اصحابالرقیم سال سی خفتی کنون بیدار شو (ناصر خسرو: ١٩٥) چون بخوانم ز قران قبصهٔ اصحاب رقبم باز پرُچین شودت روی و بخندی به فسوس (ناصرخسرو: ۲۵۷) در حرم همچو اهل کهف و رقیم گفت بي گفتمش چو مړونې در غم حُرقت و عـذاب جـحيم ایین از شرّ نیفس خبود بیودی (ناصرخسرو: ۳۰۰) به ز بیداری شا خواب جوانمردان غار چون ز دقیانوس خود رستند هست اندر رقیم (سنايي: ۱۸۹) در بن غاری چو اصحاب رقیم عابدی در کوه لبنان بُد مقم (بہاہے، لغتنامه) منابع: عجايب [قزويني]: ١٠؛ عجايب [فارسي]: ١٦٢؛ لغتنامه؛ «تفسير تربت شيخ جام»، سخن: . 11//

**اصحاب سَبت ( \_ السبت )** ~ سَبت

اصحاب سفينه ( ــ السفينه ) /ashāb-e safine/ تعبيرى است مأخوذ از آيه ١٥ عنكبوت كه فَأَنجَيناهُ و أصحابَ السَفينَةِ جَعَلناها آيةً للعالَمين. اينان ياران و همراهان حضرت نوح \* بودند كه با وى در كشتى نشستند و از طوفان نجات يافتند.

**منابع** ← منابع نوح

**اصحاب شمال ( \_ الشّمال )** /ashāb-e šemāl/ ياران دست چپ (the People of the Left Hand) يا اصحاب المشئمه (واقعه: ٩)، يعنى دوزخيان كه در برابر اصحاب اليمين<sup>\*</sup> (بهشتيان) يا اصحاب الميمنه قرار دارنـد. در مزديَسنا طرف شمال، نحس و شوم و مسكن ديوان و پروردگاران باطل و محل دوزخ است و طرف جنوب، محل فروغ و فردوس<sup>\*</sup> (يشتها: ١٥٥١). نوشته اند: شام و يمن از اين دو كلمه مشتق است زيرا شام بر دست چپ كعبه است و يمن بر دست راست.

در مورد تسمیهٔ اصحاب شمال گویند: در وقت اخراج ذُریَّت از صُلب آدم \* (ع) در طرف شمال بودند یا نامه های اعمال ایشان به دست چپشان داده می شود. اینان به دوزخ می روند و دوزخ بر جانب چپ عرش \* است. به روایت دیگر، اینان در جانب چپ عرصات محشر \* می ایستند. در قرآن (واقعه: ۴ به بعد) از اصحاب شمال چنین سخن رفته است که اینان در جهنم \* خواهند بود، در سایهٔ دودی سیاه و در مسیر بادهای کشنده و سخت گرم. اینان ناز پروردگان جهان بودند که بر گناه اصرار می ورزیدند و رستاخیزِ تن را انکار می کردند.

...که ندات آمد صریحا از جبال که برو هستی ز اُصحاب شمال (مثنوی: ۲۴۹۷/۲)

**اصحاب فيل ( \_\_ الفيل )** ~ ابابيل

**اصحاب کهف ( ۔ الکهف )** /ashāb-e kahf/ اصحاب کهف (the Men of the Cave)، یاران غار، یا هفت تنان ( = هفت مردان ) یا هفت تن خفتگان شهر افسوس<sup>\*</sup> (Ephesus) کسانی بودند که از ستم دقیانوس<sup>\*</sup> حاکم جبار مصر خویش که دعوی خدایی داشت، به غاری پناه بردند و به امر خداوند در آن بخفتند. بنا بر روایات، دقیانوس، پادشاه شهر افسوس، ششتن را محرم اسرار داشت. روزی پادشاهی، دقیانوس را به جنگ تهدید کرد و او بیمناک شد. گربهای بر بام بود، هرّشی بر آمد. لرزه بر اندام او افتاد. یکی از آن شش تن بدید و دانست که او خدایی را نشیاید. سنایی به این مسئله اشاره کرده است: کرده از بهر رهبری شش میر گربهای را فتی سگی را پیر

(حديقه: ٧٨)

با یاران اندیشه کرد. نور معرفتی در آنها پدید آمد. از بیم دقیانوس سر به بیابان نهادند. در راه، چوپان دقیانوس نیز به آنها پیوست و سگ<sup>\*</sup> او نیز به دنبال ایشان افتاد. او را از خود براندند. سگ به سخن آمد. ایشان در عجب شدند و او را با خود بردند و به غاری در شدند. حق تعالی هیبت بر آن سگ پوشانید، به گونه ای که هیچ جانور زهره نداشت که در شود. به امر خدا اینان در غار بخفتند و بنا بر رأی نصاری سیصد و هفتاد و دو سال، به اعتقاد مسلمانان سیصد سال خورشیدی، به روایت قرآن (کهف: ۲۵) سیصد و نه سال و به طور دقیق چنان که بیرونی ( آثارالباقیه: ۳۹۵) اشاره کرده، سیصد و نه سال و هفتاد و پنج روز و شانزده ساعت و چهار خمس ساعت در خواب بودند. بنا بر یک روایت دیگر ( اعلام قرآن: ۱۵۷) علت پناه بردن آنان به غار این بود که این شش تن می بایست برای بت شهر ذبح شوند.

دقیانوس به تعقیب آنها برخاست و چون نتوانست در غار شود، مدخل غار را دیوار گرفت. نام ایشان بر دروازه ها آویختند تا خبر ایشان را بازیابند. همچنین نام و وقایع مربوط به ایشان بر دو لوحه نوشتند و زیر تابوت دفن کردند تا آیندگان از آن خبردار شوند. به این جهت آنها را اصحاب رقیم \* نیز گفته اند. وقتی به امر خدا بیدار شدند پنداشتند یک روز یا قسمتی از یک روز در خواب بودند (کهف: ۱۹). یکی از آنان به نام تبخلوس (تملیخا یا یملیخا) که بنا بر برخی روایات مرتبه نبوت نیز داشت (۱۹لام قرآن: ۱۵۹ برای خرید غذا به شهر آمد و مردم را بر دین عیسی \*(ع) یافت و وضع شهر را حضور حاکم احضارش کردند و قصهٔ آنان آشکار گشت. ملک خواست به زیارت آنها برود اما یملیخا اول به غار وارد شد و ماجرا را با یاران در میان گذاشت. آنان دیدار پروردگار خویش را بر زندگی این جهانی برگزیدند و دوباره به خواب رفتند و از آن پس هر کس می خواست وارد غار شود تر سان می شد و هیچ کس نتوانست به آنها نزدیک

بنا بر یک روایت نیز قومی از مسلمانان بر سر روح و جسم و کیفیت بـعث آن اختلاف داشتند. خداوند برای حجت، اصحاب کهف را بر انگیخت و این آیتی بود از سوی خدا. قصهٔ اصحاب کهف به عنوان پاکبازانی که قدم در راه حق گذاشتند و ستم را اصحاب کهف

| زبانزد است. همچنین خواب طولانی یاران         | <b>تحم</b> ل نتوانستد کرد در فرهنگ ایران اسلامی |
|----------------------------------------------|-------------------------------------------------|
| ت:                                           | <b>فار</b> نیز توجه شعرا را به خود جلب کرده اس  |
| فىردا ز گـور بـاشد كـهف و رقـيم مـا          | امروز خفتدایم چو اصحاب کـهف لیک                 |
| (سنایی: ۵۸)                                  |                                                 |
| اصحاب کھفوار برو کنج غار گیر                 | گر ہمچو روح راہ نیابی بےر آسہان                 |
| (سنایی: ۲۹۶)                                 |                                                 |
| <b>به ز بیداری شا خـواب جـواغـردان غ</b> ـار | <b>چو</b> ن ز دقیانوس خود رستند هست اندر رقیم   |
| (سنایی: ۱۸۹)                                 |                                                 |
| پس از تو خفتن اصحاب کهف نیست روا             | دمیده در شب آخر زمان سفیدهٔ صبح                 |
| ( خاقانی : ۱۳ )                              |                                                 |
| سر برکند به حلقهٔ اصحاب کهف شام              | چون پای در کـند ز سر صـف <b>هٔ</b> صـفا         |
| ( خاقانی: ۳۰۰ )                              |                                                 |
| حفظ کردی یا چـو کشـتی نـوح را                | کاش چون اصحاب ک <b>ه</b> ف این روح را           |
| پ <b>ھ</b> لوی تو پیش تو ہست ایـن زمـان      | ای بسا اصحاب کهف انـدر جـهان                    |
| (مثنوی: ۲۶/۱)                                |                                                 |

**سگ اصحاب کهف**: سگی که به همراه چوپان دقیانوس به یاران غار پیوست و بنا بر برخی روایات، قطمیر نام داشت که سرانجام به زبان آمد و اخلاص و اشتیاق خویش را برای طلب آنچه آنها به دنبالش بودند بر زبان راند و در غار هم سر بر دو دست نهاد و از آنان پاسداری کرد. با این خصوصیات، سگ اصحاب کهف مظهر طلب و سلوک در مسیر حقیقت قلمداد شده و به عنوان موجودی که به واسطهٔ یافتن گوهر حقیقت از مرتبهٔ پست حیوانی به درجهٔ یاران مخلص و پاکبازان راه حق رسید مورد احترام قرار گرفته است:

| سگ اصحاب کهف بر در غار           | لطف او چون در آمد اندر کار                    |
|----------------------------------|-----------------------------------------------|
| در خور مدح و آفىرين گىردد        | اوليــــاء ورا امــــين گــردد                |
| (حديقه: ١٠١)                     |                                               |
| گه کند بر گربهای مکشـوف راه      | گه سگی را ره دهد تـا پـیشگاه                  |
| (عطار)                           |                                               |
| به سنگ چون سگ اصحاب کهف دور مـرا | <b>ز آستا</b> ن تو صـد شـیر چـون تـوانـد کـرد |
| (عطار: ۱۰)                       |                                               |

تا هست عمر چون سگ اصحاب کهف تـو سر بـر دو دست بـر سر کـویت مجـاورم (عطار : ۷۳۶) گویند که خاقانی ندهد بـه خسـان دل دل کو سگ کهف است به بلعم نفروشم ( خاقانی : ۷۹۱) با بـدان یـار گشت هـسر لوط خــاندان نــبوتش گــم شــد با بـدان یـار گشت هـسر لوط خــاندان نــبوتش گــم شــد ( خاقانی : ۲۹۱) سگ اصحاب کهف روزی چـند پی نـیکان گـرفت و مـردم شـد ( سعدی : ۲۲)

منابع: مجمل التواريخ و القصص: ۲۲۰؛ بلعمی: ۲۲۹/۲؛ طبری: ۲۵۱/۲؛ روضة الصفا: ۲۵۸/۱؛ تفسير طبری: ۹۳۹/۴؛ حبيب السير: ۲۱۰،۱۱؛ قصص [نيشابوری]: ۳۴۲ به بعد؛ تحقيق در تفسير ابوالفتوح: ۲۳۲/۳؛ آف رينش و تاريخ: ۱۹۹۳؛ عسجايب [قزوينی]: ۲۰۱؛ قصص [سوراًبادی]: ۳۱۳ ثمار القلوب: ۳۱۳؛ تفسير سوراًبادی: ۲۰۵/۲ به بعد؛ معجم الالفاظ: ۲۲۲/۲؛ انيس فريحه، «داستان اصحاب کهف در تاريخ»، الدراسات الادبيه، س پنجم: ( پاييز و زمستان ۱۳۴۲): ۳ و ۲۶۵/۲ تا اصحاب کهف در تاريخ»، الدراسات الادبيه، س پنجم: ( پاييز و زمستان ۱۳۴۲): ۳ و ۲۶۵/۲ تا ۱۳۷۲؛ اسرار نامه: ۲۴۸؛ منطق الطير: ۲۷۱؛ تحليل هفت پيکر: ۲۲۱؛ اصحاب کهف: ۱۰؛ دانشنامه: ۲/۱۳؛ «قصهٔ اصحاب کهف»، سخن: ۲۳۹/۹؛ مهدی پرتوی، «عهد دقيانوس»، هنر و مردم، درداد ۲۵۲۵؛ در تاريخ».

> **اصحاب مشئمه ( \_ المشئمه )** ← اصحاب شمال **اصحاب میمنه ( \_ المیمنه )** ← اصحاب یمین

اصحاب یمین ( \_ الیمین ) / he People of the Right Hand) (واقعه: ۹۰) یا اصحاب المیمنه یاران دست راست (the People of the Right Hand) (واقعه: ۹۰) یا اصحاب المیمنه (واقعه: ۸) به معنی بهشتیان یا کسانی است که نماهٔ اعمالشان روز حشر به دست راستشان داده می شود یا روز رستاخیز \* در دست راست عرصات محشر می ایستند (فرهنگ نظم). روایت دیگر این است که آنها در وقت اخراج ذُرّیَّت از صُلب آدم \* (ع) در طرف راست بودند. همچنین نوشته اند ( تفسیر حسینی، نقل از آنندراج ) که اینان بهشتیانند و چون بهشت \* بر جانب راست عرش \* است، به این نام خوانده شده اند. (ب اصحاب شمال).

**اضحی** ← قربانی

**اطلس** /atlas/

اطلس (Atlas) در اساطیر یونان و روم، از زمرهٔ تیتانها (Titans) و موجودات عجیب و خارق العاده است که با خدایان نافر مانی آغاز کرد. او به دلیل مشارکت در جنگ تیتانها، توسط زئوس<sup>\*</sup> به حمل آسمانها بر دوش خویش محکوم شد. تنبیهی که زئوس برای او معیّن کرد این بود که در کرانهٔ جهان تا ابد بایستد و گنبد مینای آسمان<sup>\*</sup> را بر دوش بگیرد. بعدها پرسه (Persée) بر وی رحمت آورد و او را به کوههایی انتقال داد که به نام او «جبال اطلس» نام گرفت. هرودت برای اولین بار کوهی به این نام در افریقای شمالی معرفی کرده است ( فرهنگ اساطیر یونان و روم : ۱۲۶/۱). در قرن شانزده که در اروپا کتابهای جغرافیا بعلد کتابهای مزبور ترسیم کردند و از آن پس کتابهای مشتمل بر نقشهٔ جغرافیا را اطلس خواندند. در مطالعات اخیر نیز اطلس را منجمی پنداشته اند که قوانین نجومی را به بشر آموخته و به مقام خدایی رسیده است ( همان ).

اطلس، به اعتبار اینکه حامل آسمانها است خدایی است یونانی، ولی از جهات دیگر با آن متفاوت است. جامهٔ او نظیر لباس میترا<sup>\*</sup> است و عملاً مراد از این نقش اطلس، خود میترا است که به هنگام تولد حامل کرهٔ خاک و از اینرو فرمانروای عالم بود؛ و با دست دیگرش دایرهٔ منطقةالبروج را نگه داشته است ( آیین میترا: ۱۵۶). به اعتقاد مانویها اطلس حامل زمین است، در حالی که میترا بار آسمان پر فروغ را بر عهده دارد ( همان: ۱۵۷).

در نجوم اسلامی، فلک نهم را فلک اطلس یا فلکالافلاک نامیدهاند که ارتباط آن با آنچه گفته شد روشن است و به این جهت به این نام موسوم شده که ساده است و عاری از ستاره، زیرا اطلس به معنی دِرَم بی سکه است. پس، چنانکه دِرَم بی سکه، از نقوش ساده است فلک نهم نیز که عرش<sup>\*</sup> هم نامیده شده، از نقوش کواکب عاری است.

در ارتباط با این مسئله، نام فلک اطلس در ادبیات فارسی به عنوان فلک نهم به کار **رفته** است:

بر قد شمط این اطلس چرخ گرش پهنا بود بالا ندارد (البسهٔ نظام قاری: ۲۶) ز اطلسِ فلک ار زانکه خلعتی دوزی به قسد معنی قساری قسصیر میآید (البسهٔ نظام قاری: ۷۶) **ز اط**لس فسلکم پسردهٔ در طسنبی است به طاقچهٔ مهر و خور جام و کاسهٔ حلبی است (البسهٔ نظام قاری: ۴۹۷)

Brewer's: 72; Dictionary of Symbols: 34.

اعراف (purgatory) جمع «عرف»، در فرهنگها به معنی مکانهای مرتفع و یال اسب و نیز اعراف (purgatory) جمع «عرف»، در فرهنگها به معنی مکانهای مرتفع و یال اسب و نیز نام سورهٔ هفتم از قرآن و به عنوان اسم خاص در همین سوره (اعراف: ۳۶ و ۲۸) به کار رفته است. برخی میان این کلمه و کلمهٔ «معرفت» مناسبتی یافتهاند (اعلام قرآن: ۱۴۰). اغلب مفسرین در این آیات، اعراف را دیواری میان بهشت \* و دوزخ \* دانستهاند که در آیهٔ ۱۳ سورهٔ حدید، به آن اشاره شده است: فَضُربَ بَینَهُم بِسور لَهُ بابٌ باطِنُهُ فیه الرَّحْمَة و ظاهرهٔ مِن قِبَلِهِ العَذابُ. در واقع، اعراف به این مفهوم، برابر است با آنچه در آیین زردشتی، عنوان «همیستکان» یا برزخ ( جهان فردری: ۱۳۷) نامیده شده است. به زعم است و اهل بهشت و دوزخ دیواری است و به پندار عدهای دیگر یک وجب فاصله است و اهل بهشت پرتو دوزخ را می بینند. برخی هم گفتهاند اعراف کنگرههای آن سور باشد که حجاب بهشت و دوزخ است نه منازل مقرره که جمعی همیشه در آنجا باشند ( آنندراج ).

از ابیات زیر بر می آید که اعراف در نظر سعدی درجهای است واسطه میان دوزخ و بهشت:

(سعدی: ۸۷)

اقبال لاهوری هم بر همین نظر است: پــیش آیـین مکـافات عـمل سـجده گـذار زانکه خیزد ز عمل دوزخ و اعراف و بهشت (اقبال: ۳۶۵)

اصحاب اعراف: خلاصهٔ نظر مفسرین، ذیل آیهٔ ۴۸ اعراف، این است که اصحاب اعراف گروهی هستند که حَسنات و سَیّثات ایشان یکسان باشد و میزان گناهشان در حد رفتن به **جه**نم نیست و میزان کارهای نیکشان هم کمتر از آن است که بتوانند به بهشت در آیند. **خدای** تعالی ایشان را در اعراف نگه میدارد تا به حسـاب خـلایق رسـیدگی شـود و **سرانجام** با تفضل خویش ایشان را به بهشت میبرد.

**منابع:** تفسیر ابوالفتوح: ۲۸۱/۴؛ جهان فروری: ۱۳۷؛ اعلام قرآن: ۱۴۱؛ تفسیر اوستا: ۲۶۱؛ فرهنگ نمادها: ۲۰۴؛ Brewer's: 954, Purgatory; S.E.I: 81.

**افراسیاب** /afrāsiyāb/ **افراسی**اب (به معنی شخص هراسناک) یا فراسیاب، پادشاه توران<sup>\*</sup> بود کـه مـدتها بـا **شاها**ن و پهلوانان ایرانی نبرد کرد. نام پدرش پشنگ<sup>\*</sup> بود و نژاد او به تور<sup>\*</sup> یکی از سه **فرزند ف**ریدون<sup>\*</sup> میرسد.

در یشتها نام افراسیاب همیشه با صفت مجرم و سزاوار مرگ، و در کتاب هفتم دینکرت (فصل ۱، بند ۳۱) با صفت جادو همراه است. آنچه در اوستا راجع به افراسیاب آمده، در مجموع، با مندرجات شاهنامه مطابق است. افراسیاب، مانند ضحّاک\* و اسکندر\*، به وسیلهٔ اهریمن\*، فناناپذیر خلق شده بو د لیکن اهورامزدا\* هر سه را از این حال بگردانید و بیمرگی را از ایشان سلب کرد (کیانیان: ۱۲۹).

در شاهنامه ( ۳۶۵/۵) از «هنگ» افراسیاب سخن رفته که عبارت بوداز غاری بر بالای کوه که افراسیاب به آن پناه برد:

ز هر شهر دور و به نزدیک آب که خوانی ورا هنگ افسراسیاب (شاهنامه: ۳۶۶/۵)

**از اوس**تا و کتب پهلوی چنین بر می آید که هنگ، قصری بوده است زیرزمینی و آهنین، به **ارتفاع هز**ار قد آدم، که هر چه لازم بود در آن فراهم شده بود. افراسیاب در این هنگ در **ارزوی ع**مر جاودان، به جست و جوی فرّ\* برخاست و برای ناهید\* قربانی کرد تا فرّ **هناور** در دریای فراخکرت\* را به دست آورد.

ا**فراسی**اب گاهی دیو خشکی و بی آبی معرفی شده ( سوگ: ۱۰۶) که باران را از کشور **ایران دری**غ داشت. هنگام غلبهٔ او بر ایران:

ز باران هوا خشک شد هفت سال دگرگونه شد بخت و برگشت حال (شاهنامه: ۱۹۸/۳) روزگار پادشاهی او چون ضحّاک و اسکندر از دورانهای کامروایی اهریمن است. در زمان او، پس از مدتها جنگ با ایران، پیمان مشهور بین ایران و توران ( مینوی خرد: فصل ۲۷، بند ۴۴) اتفاق افتاد که بنا بر بسیاری از روایات، آرش \* با انداختن تیر، مرز دو کشور را معیّن کرد.

سیاووش \* شاهزادهٔ محبوب ایران که دختر افراسیاب را به زنی داشت، به دست او کشته شد و خشم دیرین ایرانیان را علیه توران برانگیخت و بالاخره هم کیخسرو \*، فرزند سیاووش، انتقام خون پدر را گرفت. به روایت شاهنامه ( ۲۳۵/۵)، در نبردهایی متوالی، پیران ویسه \* کشته شد و افراسیاب زخم برداشت و به گنگدژ \* گریخت و در آذرگُشَسپ \* آرزوی پیروزی کرد. هوم \*، پارسای معروف، افراسیاب را دستگیر کرد اما او موفق شد فرار کند و در دریای چئچست \* ( =ارومیه ) پنهان شود. کاووس \* و کیخسرو، با تدبیر او را از دریای چئچست بیرون آوردند و کیخسرو به انتقام خون پدر:

به شمشیر هندی بزد گردنش به خاک اندر افکند تاری تنش

چهرهٔ افراسیاب، در شاهنامه، اهریمنی و بدکنش معرفی شده و به عنوان مظهر مجسم دشمنی با ایران نامبردار شده است. در عین حال، هیچ گاه او مثل ضحّاک بدنام و ملعون نیست و همیشه کمی از صفات پهلوانی نیز برخوردار است و به روایتی (کیانیان: ۱۲۸) دوران پادشاهی او، با همهٔ تلخی، سودهایی هم برای ایران داشت. زیرا او جویها ایجاد کرد و هزار چشمهٔ آب و هفت رودخانهٔ قابل کشتیرانی را به سوی دریاچهٔ هامون\* روان ساخت. در شاهنامه، از دو برادر افراسیاب به نامهای اغریرث و گرسیوز\* نیز یاد شده که

به خصوص گرسیوز در ماجرای قتل سیاووش نیز مؤثر بوده است.

در ادبیات فارسی، افراسیاب از چهرهای نیمه پهلوانی برخوردار است و به ندرت به عنوان دشمن دیرین ایرانیان از او یاد شده است:

عالمی زاغ سیاه و نیست یک باز سپید یک رمه افراسیاب و نیست پیدا پور زال (سنایی: ۳۴۶) توکیقباد تختی و نوشیروان تـاج افراسیاب خنجر و اسفندیار تـیغ (مسعود سعد: ۲۹۸) گر به ملک افراسیاب آمد عـدو شاه کیخسرو مکان بـاد از ظـفر (خاقانی: ۲۹۶) من رستم کهانکشم اندر کمین شب خوش باد خواب غفلت افراسیابشان (خاقانی: ۲۳۰) زیبد منیژه خادمهٔ بانوان چنانک افراسیاب نیزه کش اخستان اوست ( خاقانی: ۲۲۰) جو بیژن داری اندر چَه مخسب افراسیاب آسا که رستم در کمین است و نهنگی زیر خفتانش ( خاقانی: ۲۱۲) کیخسروان جام ز خون سیاوشان گنج فراسیاب به سیم برافکنند ( خاقانی: ۲۱۳) مطالب با روایات، در این بیت، گنج افراسیاب، نام گنجی است که افراسیاب نهاده بود و مطالب خویش قرار داد.

سعدی نگفتمت که مرو در کمند عشق تسیر نیظر بیفکند افسراسیاب را (سعدی: ۴۱۴)

کیخسرو جهان کمه ز بأس حسام او هر دم ز خواب برجهد افراسیاب شب (سراجی، لبابالالباب: ۴۷۳)

**به نظر می**رسد در این بیت افراسیاب شب، کنایه از ظلمت و تاریکی باشد. مثابع: غررالسیر: ۲۰۴؛ فرهنگ نامهای اوستا: ۸۶۳/۲–۸۴۸؛ روایات داراب هرمزد یـار: ۲۱۰/۲؛ کیانیان: ۱۲۶؛ مجملالتواریخ و القصص: ۴۴؛ تـاریخ بـخارا: ۲۳؛ آفرینش و تـاریخ: ۱۲۶/۳؛ روضةالصفا: ۵۶۳/۱؛ حماسه سرایی: ۶۱۸؛ داستان داستانها: ۱۸۵؛ سـوگ: ۱۰۵؛ بـرهان: ۸۵۲/۲ فرهنگ نامهای شاهنامه: ۱۰۱/۱؛ نهادینه ها: ۱۹۴؛ لغتنامه.

> **المرشتہ** ← فرشتہ **المریدون** ← فریدون **المسس** ← افسوس

**إلسوس** /efesus/ السوس (Ephesus)، فِسوس یا اِفسس (= اَفیسس)، شهری قـدیم در ایـونیه، واقـع در ساحل دریای اژه که هیکل (معبد) آرتمیس، ربّالنوع صید، در آن وجود داشـته و از هجایب هفتگانهٔ عالم به شمار میرفته است. این شهر که مـحل مـبارزهٔ مسیحیت بـا هلنیسم (Hellenism) و مرکز شیوع علم سحر بوده، در فرهنگ مسیحیت نیز به واسطهٔ داشتن کلیساهای متعدد مورد توجه است ( قاموس: ۸۹). طبق روایات اسلامی، غمار اصحاب کهف<sup>\*</sup> در همین شهر بود و اروپاییان، اصحاب کهف را «هفت تن خفتگان شهر افسوس» می نامند. این نام به ندرت در ادبیات فارسی آمده است:

حال اصحاب کهف و دقـیانوس قصّهٔ تبخلوس و شهـر فسـوس

(حديقه: ۴۲۳)

**منابع:** اعلام قرآن: ۱۶۰؛ اصحاب کهف: ۷؛ لغتنامه؛ فرهنگ فارسی (اعلام).

## افلاطون / afiātun/

افلاطون ( Plato )، فلاطون یا فلاطن، فیلسوف نامدار یونانی ( ۲۳۸-۳۳۸ ق.م ) و بزرگترین شاگرد سقراط و مؤسس لیسه یا آکادمی، اهل آتن بود و شاگردان بزرگی مثل ارسطو تربیت کرد که در گسترش اندیشه و نظریات وی مؤثر بود. آثار متعددی، از جمله سی و سه رساله و سیزده نامه از او باقی است. مهمترین اثر او کتاب جمهور است. یکی از معروفترین نظریاتی که در این کتاب مطرح شده، اندیشهٔ مدینهٔ فاضله \* و دیگری نظریهٔ مثل، است که برای تفهیم آن و نشان دادن غیرواقعی بودن مسایل عالم از «تمثیل غار» غیرملموس، اصلی و حقیقتی دارد که نمونهٔ کامل آن، که او از آن به «مثال» تعبیر میکند، ما در عالم بالا و به دور از دسترس حیات ما است و تنها با عقل می تواند ادراک شود. آنچه ما در عالم بالا و به دور از دسترس حیات ما است و تنها با عقل می تواند ادراک شود. آنچه حس و گمان ما در می آیند، به آن حقیقتی مطلق که بر حس و گمان ما در می آیند، به آن حقیقت مطلق که بر حس و گمان ما در می آیند، به آن حقیقت مطلق، مثل نسبت سایه است به صاحب آن و جه و در آنها به واسطهٔ بهرهای است که از مثل، نسبت سایه است به صاحب آن و جه و در آنها به واسطهٔ بهرهای است که از مثل، یعنی حقیقت خود دارد. اخوان ثالث به این تعبیر در شعری اشان می در می آیند، به آن حقیقت مطلق، مثل نسبت سایه است به صاحب آن و جود آنها به واسطهٔ بهرهای است که از مُتُل، یعنی حقیقت خود دارد. اخوان ثالث به این تعبیر در شعری اشاره میکند:

ب... چش...مم آیــد اشـباحی دگـرگون که مـیدانم دروغ است و خـیالی است ز افـــلاطون خــوشم آیــد کــه دانم جهانش همچو من پـوچ و مـثالی است ( تو را ای کهن بوم و بر ...: ۴۶۳)

افلاطون در رسالهٔ مهمانی (مجموعهٔ آثار افلاطون: ۴۷۶) به تفسیر اسطورهٔ انسان و

**دوج**نسیتی بودن آن پرداخته است، به این بیان که انسان در آغاز خلقت عبارت بود از دو موجود به هم چسبیده (قس: مشی و مشیانه) با دو سر و چهار دست و چهار پا و قدرتی **لوق**العاده که در سر خیال چیرگی بر خدایان می پروراند. زئوس<sup>\*</sup> بر آن شد که او را دو شقه کند و این کار با کمک آپولون<sup>\*</sup> انجام شدو این موجود توأمان که چهار دست و چهار پا داشت به صورت دو موجود از هم جدا شد. از آن روز باز هر نیمه در اشتیاق **رسید**ن به نیمهٔ دیگر بود و عشق از این جا پدید آمد. اینکه امروز از جنس زن به «نیمهٔ **دیگر**» تعبیر میکنند می تواند ناشی از این اسطوره باشد. «نیمهٔ دیگر» نام فصلنامه ای هم **مس**ت که زنان تبعیدی ایران برای آن برگزیده اند و از سالها پیش به عنوان یک نشریهٔ **مس**تی در ایالات متحدهٔ امریکا منتشر می شود. فروغ فرخزاد هم به این اسطوره چنین **پوش**یده اشاره کرده است:

چگونه ناقامی قلبم بزرگ شد و هیچ نیمهای این نیمه را تمام نکرد. ( تولدی دیگر : ۱۲۰)

**در** شعر کهن فارسی گاهی خُمنشینی که مخصوص دیوجانوس\* یا دیـوژن بـوده، بـه **اللاطو**ن نسبت یافته است:

جز فـلاطون خُـمنشين شراب 🚽 سرّ حکمت به ما که گويد باز

( حافظ: ۱۷۸ )

منابع: سیر حکمت در اروپا: ۱۸ به بعد؛ دا.فا.؛ فرهنگ تلمیحات: ۸۲؛ لغت نامه؛ Brewer's: 918.

**اقلیمیا** /cqlimiyā/ **اللیمیا، اقلی**ما یا اقلیمه نام دختر حضرت آدم\*که با قابیل\* به یک شکم آمده بود و چون **علرر شد ک**ه به همسری هابیل\* در آید قابیل مدعی تصرف خواهر شد و پس از آ نکه دو همچو غلامان درش به حلقهٔ طاعت همچو کنیزان درش به خطهٔ فرمان ... روشنک و ارنـواز و زهـره و نـاهید حــفصه و اقــلیمیا عــفیفهٔ گــیهان (قاآنی: ۶۶۳)

**منابع:** لغتنامه؛ منابع هابيل و قابيل در همين فرهنگ.

**اقیانوس فراخکرت** ب فراخکرت

اکوان، نام دیوی است که به روایت شاهنامه ( ۳۰۱/۴ و بعد ) به صورت گورخری و حشی اکوان، نام دیوی است که به روایت شاهنامه ( ۳۰۱/۴ و بعد ) به صورت گورخری و حشی در گلههای اسب کاووس<sup>\*</sup> زیانکاری میکرد. کاووس از رستم<sup>\*</sup> کمک خواست. رستم سوار بر اسب بر او حمله برد ولی هر بار که بر او می تاخت گورخر ناپدید می شد. رستم خسته در کنار چشمه ای خوابید. آنگاه دیو بستر پهلوان را از جاکند. همین که رستم چشم گشود خود را در دست دیو دید. چون می دانست که کار دیو بر عکس است همین که به رستم گفت او را به دریا اندازد یا به کوه، رستم کوه را انتخاب کرد و بالأخره به دریا افتاد و با شنا خود را به ساحل رساند و با ضربات گرز او را هلاک کرد.

بعضی محققان، این نام را محرف «اکومان» دانستهاند ( حواشی برهان قاطع ) که در اوستا اَکَهمَنَه (akamana = اندیشهٔ پلید ) آمده و آن نـام دیـوی است کـه مـقابل و هـومنه (امشاسپندان\*) مظهر اندیشههای پست و شرارت و نفاق و ... است.

داستان اکوان دیو که در شاهنامه به اختصار آمده، به یک داستان چینی به نام «دیو باد» ( آیینها و افسانه ها: ۷) شبیه است و گویا فردوسی خود به مأخذ داستان واقف بوده که گفته است:

چنین داد پاسخ که دانای چین یکی داستانی زده است اندرین

به نظر کویاجی ( همان: ۹ ) اکوان دیو، همان «ایزد باد» است و قراینی هم از متن شاهنامه در تأیید این نظر هست: اگنی

| ***************************************                                              |                                                                                                     |
|--------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------|
| یکی باد شد تــا بــر او رسـید<br>(شاهنامه: ۳۰۴/۴)                                    | چو اکوانش از دور خفته بدید                                                                          |
|                                                                                      | <b>جاي</b> ديگر:                                                                                    |
| ابا او کنون چـاره بـاید نـه زور<br>بـــبایدش از بــاد تــیغی زدن                     | بدانست رستم که این نیست گور<br>جز اکوان دیـو آن نشـاید بُـدَن                                       |
| بیسب پاس از بینان سیمی زنان<br>(شاهنامه: ۳۰۴/۴)                                      |                                                                                                     |
| بُسرد در حـربگه دیـو سـپید و اکـوان<br>(جوهری هروی، لبابالباب: ۳۲۹)                  | بَدَل رخش مرا روستم و زال به حــرب                                                                  |
| ديو شب از هيبتش گريخت چو اکـوان<br>(قاآنی: ۶۶۰)                                      | نــير اعــظم كشــيد تـيغ چـو رسـتم                                                                  |
| و القصص: ۲۸؛ آیینها و افسانهها: ۶ به بعد؛ آفرینش<br>دانشنامه: ۱۱۹.                   | <b>منابع:</b> شاهنامه: ۳۰۱/۴ به بعد؛ مجملالتواریخ و<br>زیانکار : ۹۶؛ فرهنگ نامهای شاهنامه: ۱۱۵/۱؛ د |
|                                                                                      | <b>اگنی</b> /agni/                                                                                  |
| بر روایات پرستار او نیز هست. او محصول                                                |                                                                                                     |
|                                                                                      | ا <b>زدو</b> اج زمین* و آسمان* است و از آسمان                                                       |
| او در بیشتر از دو هزار سرود <sub>د</sub> یگ ودا آمده<br>اتنک داک                     |                                                                                                     |
| ا آنکه خاکمی است تـمام مـراتب هسـتی را<br>دانسـتند کـه در آن هـدایـا و نـذرهایی فـرو |                                                                                                     |
| السسند که در آن محدیک و کدرهایی قرو<br>ان (Mâtārišvân) او را بـه زمـین آورد. چـون    |                                                                                                     |
| ) (سمان متجلّی است. در خانهٔ هر آریایی به                                            | 1 –                                                                                                 |
|                                                                                      |                                                                                                     |
| د دارد. او را فرزند آبهای فضای میانه نیز                                             | مبورت اکنی ویشواناراه (Višvānârâh) وجو                                                              |
| د دارد. او را فرزند آبهای فضای میانه نیز                                             | صورت اکنی ویشواناراه (Višvānârâh) وجو<br>دانستهاند.                                                 |
| د دارد. او را فرزند آبهای فضای میانه نیز<br>ب چوب آتشزنه است که بر اثر اصطکاک        | دانستهاند.                                                                                          |
|                                                                                      | <b>دانست</b> هاند.<br>موجب پیدایش او در زمین یک جفت                                                 |

**رشتهای** نامرئی سه عالم را به هم می پیوندد: در آسسان چون خورشید<sup>\*</sup> درخشان می تابد، در فضای میانه چون رعد و برق آتش می افروزد و روی زمین از به هم مالیده **منابع:** ادیان و مکتبهای فلسفی هند: ۶۷؛ جستاری در اساطیر ایران: ۱۷۵.

الاغ ← خر

الأغ

**البرز** /alborz در یشته از کوهی به نام «هرا» یا «هراییتی» اسم برده شده که در ترجمهٔ پهلوی «هربرز» و در فارسی «البرز» (کوه بلند) و «بُرز» شده است. واژهٔ بُرز از ریشهٔ اوستایی، به معنی بلندی و قامت نیز در ادبیات فارسی و به ویژه در شاهنامه بارها استعمال شده است.

بنا بر روایات اساطیری، اهریمن \* به منظور رقابت با آفرینش اهورامزدا \* زمین را بشکافت و در قسمت میانی آن جای گرفت. آنگاه زمین به لرزه درآمد و نخست البرزکوه سر از خاک برآورد و سپس سایر کوهها از ریشه و بنیان البرز پدید آمدند. در بندهشن (به نقل از یشتها: ۱۳۱/۱) که به طور مفصل از این کوه سخن رفته، آمده است که در مدت هجده سال کوهها بالیدند اما البرز در مدت هشتصد سال به کمال رسید. در طول دویست سال به ستارگان و دویست سال به فلک ماه \* و دویست سال بعد به فلک خورشید \* و در دویست سال آخر به چرخ فروغ بی پایان رسید و دو هزار و دویست و بیست و چهار کوه دیگر در زمین از آن منشعب شدند.

خورشید و ماه و ستارگان گرداگرد البرز میگردند. بالای قلههای آن نه شب است و نه تاریکی، نه باد سرد دارد و نه باد گرم. ایزد ناهید \* که خود به سرشاری تمام رودهای عالم است، از قلهٔ همین کوه بر زمین روان می شود. گیاه هوم \* نیز در این قله نشانده شده است.

در اساطیر ایران روایات زیادی در ارتباط با البرز هست:

در یشتها (مهر یشت، بند ۵۰) آمدهاست که اهورامزدا برای ایزدِ مهر \*، بالای البرز آرامگاه ساخت و مهر، فرشتهٔ فروغ، نخستین ایزد مینوی، پیش از برآمدن خورشید از کوه البرز بر سراسر ممالک آریایی میتابد. در اوستا محل طلوع و غروب خورشید البرز دانسته شده است. هوشنگ \* پیشدادی برای ناهید در بالای کوه البرز، اسب \* و گاو و گوسفند قربانی \* کرد (یشتها: ۲۴۳/۱). زردشت پس از عمری طولانی در کوه البرز ------

**درگذ**شت. یک سر از پل چینُوَد\* (صراط) به البرز پیوسته است ( همان: ۳۲۴/۲). سیمرغ<sup>\*</sup> در بالای این کوه لانه داشت و فردوسی هنگام زادن زال<sup>\*</sup> از مادر، به این مسئله اشاره میکند:

یکی کموه بُـد نـامش البرز کموه به خورشید نزدیک و دور از گروه بــدانجــای سـیمرغ را لانـه بـود بدان خانه ایـن خُـرد بـیگانه بـود (شاهنامه: ۱۳۹/۱)

جمشید\* در کوه البرز قصری با شکوه بنا کرد (کیانیان: ۹۳). کاووس\* نیز در این کوه دژی ساخت ( همان: ۱۲۶). فریدون\* هم کودکی را در البرزکوه گذرانید:

چو بگذشت ازان بر فیریدون دو هشت ز البرز کیوه انیدر آمید بیه دشت (شاهنامه: ۵۹/۱)

هنگ افراسیاب\* نزدیک کوهی بود که هوم\* (عابد معروف) در آنجا به پرستش حق اشتغال داشت. کوه مزبور را همان البرز دانستهاند.

هر چند تعیین حدود جغرافیایی این کوه، خالی از اشکال نیست این قرینه و بعضی قراین دیگر، برخی را بر آن داشته که البرز را در قفقاز و آذربایجان تصور کنند ( دی باستان: ۶۷۴/۲ به بعد )، به ویژه که قدما هم هیچگاه به سلسله جبال شسمال ری، البرز نگفته اند؛ حال آنکه از روی این نشانه ها می توان البرز را با کوه اساطیری قاف\* یکی دانست که بر گرد عالم کشیده شده است ( همان : ۶۶۱/۲). به هر حال، مطابق این روایات، البرز قبل از آنکه یک نقطهٔ جغرافیایی خاص باشد، یک کوه معنوی و اساطیری قلمداد شده است. البرز ( بُرز ) در شعر فارسی، به خصوص به عنوان محل طلوع خورشید و مظهر عظمت و محل جاری شدن رود به کار رفته است.

مشرق:

چو خورشید بر زد سر از بُرز کوه میانها بسبستند تسوران گسروه (شاهنامه: ۴۵۶/۲) سر از البرز برزد قرص خورشید چو خون آلوده دزدی سر ز مکمن (منوچهری: ۶۳) سر از البرز بر زد جرم خورشید جهان را تازه کرد آیسین جمشید (خسرو و شیرین، تصحیح وحید دستگردی: ۵۹)

مظهر گرانی و عظمت: اگے کیوہ العرز یک نےمہ اوست سے ش کندہ گعر از کَه آگندہ ہوست (گرشاست نامه: ۵۳) نگون شد ناگهان و بر من افتاد که گویی کوه چون البرز هفتاد (ویس و رامین، تصحیح مینوی: ۱۲۵) گنهم محمو کن بیامرزم کز گرانی چو کـوه البرزم (حديقه: ۶۸۹) که مشکن دل و بشکین البرز را همی گفت رستم فرامرز را (نظامی، جهانگیری: ۱۵۸۱/۲) محل جاري شدن آبها: غلطان شدند از بر البرز آبها از کوه بر شدند خروشان سحابها (ديوان محمودخان ملك الشعرا، ضميمة مجلة ارمغان: ٩) از بر البرز كوه ساخته ييكارها ابر برآورده تيغ، باد شـده حمـلهور (ملكالشعرا: ١٠) کے ہے شد از ہے البرز اپر آزاری بسیج بادہ کن ای ماہروی فرخـاری (ملكالشعرا: ١١٠) حتى شاعران معاصر نيز به خاطرات اساطيري البرز بي توجه نبودهاند: در خوابهای بیژن هر شب سيمرغ پر گشوده ز البرز در خوابهای بیژن هر شب این خسته باز (م.آزرم، ده شب: ۷۳) بر بارة رهایی می تازد. **منابع:** اساطیر ایرانی: ۳۵؛ فرهنگ نامهای اوستا: ۱۴۴۶/۲–۱۴۴۲؛ آناهیتا: ۱۰۶؛ مزداپرستی: ۵۶؛ سوگ: ۱۴۷؛ ری باستان: ۶۴۲/۲ و ۶۶۰ و ۶۷۷؛ منوچهر ستوده، «البرز»، مهر (اردیبهشت و خرداد و تمر ۱۳۳۱): ۱۱۳/۸ و ۱۶۲/۸ و ۲۳۰٬۲ دانشنامه: ۱۲۰؛ نهادینهها: ۳۷۵؛

Persian Myths: 19.

ألست /alast/ الست ( world of pre-existence ) مركّب است از «اَ» (نشانة استفهام ) + لَسْتُ ( فعل ماضى متکلم وحده از لَیْسَ) و مجموعاً به معنی «آیا نیستم من». این تعبیر از آیهٔ ۱۷۲ سورهٔ اعراف مأخوذ و به این معنی است که پیش از خلقت بشر، خداوند هر چه از نسل آدم<sup>\*</sup> فرزند خواست که باشند تا روز رستاخیز<sup>\*</sup> همه را به صورت ذُرّیاتی از پشت آدم بیرون آورد و خطاب به آنها گفت: «اَلَسْتُ بربَکم. قٰالوا: بَلیٰ شَهِدنْا» و به این ترتیب، آنها به خداوندی خداگواهی دادند و از آن پس، به صورت اول به پشت آدم بازگردانیده شدند.

دانشمندان اسلامی و مفسرین، در وجود «عالم ذرّ» و کیفیت اختراج و اشهاد، اختلاف کردهاند. بعضی به طریق اثبات رفتهاند و برخی به راه نفی ( مصطفی ثامنی، «روز الست»، ن.د.۱.ت، بهار ۱۳۵۳: ۱۳۵۲ به بعد ) و به این ترتیب، «روز الست» به عنوان روز عهد و پیمان و میثاق و دعوت به وفاداری و زمان انعقاد نطفۀ خوبیها و بدیها و بهشتی و دوزخی شدن انسانها شهرت یافته است. به روایت بلعمی ( ۱۰۵/۱ ) وقتی همه به خدایی خدا اقرار کردند، پس آنهمه را به دو نیم کرد. یک نیمه از دست راست و یک نیمه از دست چپ. دست راستیها راگفت که اینها بهشتی اند و دست چپیها راگفت که اینها را به جهنم<sup>\*</sup> خواهم برد. طبرسی ( مجمعالبیان: ۲۹۷/۲ ) این وجه را رد میکند و میگوید: «اَلَسْتُ بربَکم» زبان حال است. یعنی خداوند بندگان را فطر تاً به راه تو حید آفرید و به بیان دیگر، این عهد، عهد تکوینی است نه عهد لسانی.

به این ترتیب، تعهد انسان از بیزمان، یعنی روز الست آغاز شده و تا کمال انسان ادامه دارد. انسان حامل و حافظ امانتی است ( ← بار امانت ) که در این روز به او محول شده و رسالت اصلیاش به خاطر آوردن عهد مستور در آن امانت است.

در عرفان اسلامی مبنای انسانیت، تعهد آدمی در قبال همین «امانت» است و آیهٔ «اَلَسْتُ بربّکم» فطرت او را معین میکند که در اینجا عبارت از آن پیمانی است که در زمان ازلی\* و آغازین یا زمان اساطیری بسته شده و کمال آدمی را در گرو تحقق بخشیدن به این پیمان ازلی قرار داده است. انسان در اثر هبوط در عالم کثرات و جهان فرودین این پیمان را از یاد برده است اما عارف میتواند با رضایت و مداومت در ذکر، آن فطرت آغازین را بشکفاند و به مقام انسان کامل برسد. از این رو در شعر عرفانی فارسی تعابیر مختلفی از قبیل عهد الست، شراب الست، جام الست، ذوق الست، ندای الست و جز آن در ارتباط با این پیمان راه یافته است:

مسهان جشن بقا کرد نوش نوشش یاد ز دست ساقی جسان ساغر شراب الست (عطار : ۳۳)

| در گوش کرده حلقهٔ معشوقهٔ الست<br>(عطار: ۷۱)                    | از نـار بـرکشیده کُـلَه گـوشهٔ «بَـلیٰ»         |
|-----------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------|
| تا چند زنی لاف که من مست السـتم                                 | عطار درین راه قـدم زن چـه زنی دم                |
| (عطار: ۳۶۳)<br>وز شوق الست در سجودم                             | از روز ازل هـــنوز مـــــتم                     |
| (عطار: ۳۸۳)                                                     |                                                 |
| ما همه زان یک شراب مست الست آمـدیم                              | پیش ز ما جان ما خبورد شراب الست                 |
| (عطار : ۴۲۵)<br>به فریاد «قالوابلی» در خـروش                    | الست از ازل <b>«مچنان</b> ش به گوش              |
| به تریاد «تالوایلی» در مشروس<br>(سعدی: ۲۸۰)                     | السلام الرااري مليجا سي به توس                  |
| طلبكار علهد الستت كند                                           | مگر بویی از عشق مستت کند                        |
| (سعدی: ۲۰۳)<br>در حـــجاب نــغمه اسرار الست                     | مطرب آغازید پیشِ تُرک مست                       |
| یر <u>م</u> نوی: ۳۱۳/۶)<br>(مثنوی: ۳۱۳/۶)                       |                                                 |
| که بـه پـی <b>ان</b> هکـشی شهـره شـدم روز الست<br>د داننار بدر  | مطلب طاعت و پیمان درست از مـن مست               |
| ( حافظ: ١٨ )<br>که ندادند جز این تحفه به ما روز الست            | برو ای زاهد و بر دُردکشان خرده مگیر             |
| ( حافظ: ٢٠ )                                                    |                                                 |
| «بلی» به حکم بلا بستهاند عـهد الست                              | مــقام عــيش مــيسر نمـىشود بىرنج               |
| (حافظ: ۱۹)<br>هنوز بویی از آن باده در مشام مـن است              | دلم زبــــادهٔ روز الست رنگــــی یــافت         |
| سور بویی از ای بات ور سنه اس سن<br>(سلمان ساوجی: ۵۶)            |                                                 |
| هوش غارتزده جام الست                                            | گوش در زمزمهٔ قول «بلی»                         |
| ( سلمان ساوجی: ۵۹ )                                             | <b>4</b> • • • • • • •                          |
| همه ذره ذرهٔ کاینات پر از صدای «بلی» کـنی<br>( طاهره قرةالعین ) | تو چرا «اَلَسْتُ بربَّكم» نزنی، بزن، كه اگر زنی |
| هر کس شنیده است ندای الست را                                    | از هر ترنمی دلش از جای میرود                    |
| ر کی ۔ (صائب: ۹۹)                                               |                                                 |
| بر وجود خود شهادت خواستند                                       | ا <b>نجــــمن روز ال</b> ست آراســــتند         |
| (اقبال: ۲۸۰)                                                    | / · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·         |
| ال ابـــــراهـــــيم بى ذوق الست<br>(اقبال: ٣٢١)                | در نگر آن <mark>حلقۀ وحـد</mark> ت شکست         |
|                                                                 |                                                 |

109

أآست

صدهزار افرشتهٔ تندر به دست قهر حق را قاسم از روز الست (اقبال: ۳۴۸) نی مغان را بنده نی ساغر بـه دست تـا تهـی پـیمانه او مست الست (اقبال: ۴۰۰) از برای یک «بلی» کاندر ازل گفته است جان تا ابـد انـدر دهـد مـرد «بـلی» تـن در بـلا (سنایی: ۴۱)

منابع: کشف الاسرار: ۷۹۵/۳؛ شرح شطحیات: ۶۴۶؛ منهج: ۱۳۸/۴ به بعد؛ منطق الطیر: ۳۰۳؛ بتهای ذهنی و خاطرهٔ ازلی: ۵۴؛ داریوش شایگان، «قیامت و معاد در عرفان اسلامی و هندو»، الفبا: ۲۷/۱؛ رضا انزابی نژاد، «جلوه های خاص آیات قرآنی»، ن.د.۱.ت. ( پاییز ۱۳۵۳): ۳۸۰/۲۶ مصطفی ثامنی، «روز الست»، ن.د.۱.ت. ( بهار ۱۳۵۳): ۳۱/۲۶؛ لغت نامه.

> **العازر** ← عازر **الوس** ← اسب

**الیاس** /elyās/ الیاس (Elijah) از پیامبران جاودان است که از جانب خدا مأمور هدایت قومی شد که بتی یا زنی به نام «بَعل» را می پرستیدند. این قوم، ارشاد او را گردن ننهادند و الیاس از ترس متواری شد و چون دعا کرد هفت سال باران نبارید و مزارع خشک شد و او به طور معجزه آسایی توسط مرغان (به روایتی کلاغان سیاه) تغذیه می شد. آنگاه به خانهٔ پیرزنی فرود آمد که فرزندی زمین گیر به نام یَسَع \* داشت و به دعای او سلامت خود را بازیافت. الیاس جُبّهٔ خویش به او بخشید و او را جانشین خود گردانید و از خداوند تأخیر مرگ را خواست. در بیابان بود که مرکبی آتشین بیامد. الیاس بر پشت او نشست و بر هوا شد (قص [سورآبادی]: ۳۶۰) و دیگر از او نشانی نیامد. سرگذشت او در مجموع به ایلیای تورات شبیه است.

در قرآن دو بار نام او آمده است (انعام: ۸۵ و صافات: ۱۳۰). برخی او را با ادریس<sup>\*</sup> (اعلام قرآن: ۱۸۷) و برخی هم با خضر<sup>\*</sup> یکی دانسته و روایات مربوط به خضر را به وی نسبت دادهاند. در روایات دیگر، از جمله اقوال متصوفه، خضر را مصاحب موسی<sup>\*</sup> و فیر از الیاس دانستهاند و معتقدند الیاس هم پیامبر بود و مانند خضر نیز آب حیات<sup>\*</sup> خورد و اکنون زنده است. خضر، در دریاها گمشدگان را راه می نماید و الیاس در خشکی؛ و این دو، به موسم حج به مکه آیند و سالی یک بار در محل عرفات\* با هم دیدار کنند. برخی هم او را برادر خضر شمر دهاند که همراه او موفق به خوردن آب حیات شد. حکایت الیاس در شعر فارسی نیز تجلّی یافته و مضامین گونه گونی را سبب شده است: همچو کرباسی که از یک نیمه زو الیاس را کرته آید، وز دگر نیمه یهودی را کفن (ناصرخسرو: ۲۴۰) لبت چون چشمهٔ الیاس و من اسکندر تشنه نصيب من مكن زان جشمة الياس يأس اي جان (سوزني، لغتنامه) دهن تنگ و درو چشمهٔ خضر و الیاس ماه دو هفته ندارد چو یکی چشمهٔ میم (سوزنی، لغتنامه) يا چـو اليـاس بـاش تـنهارو یا چو اہلیس شو حریفنواز (سنایی: ۲۹۹) سكندر جست ليكن يافت بهـره ز آب زندگانی خـضر و الیـاس (سنایی: ۳۰۶) در حريم كعبة جان محرمان الياسوار علم خضر و چشمهٔ ماهی بریان دیدهانید (خاقانی: ۸۹) چو خضر از سرِ چشمه خوردیم آب همهم اليساس را رهمنمون اممديم (خاقانی: ۷۹۱) شاه از برای حرمت خضر از طریق لطف الياس را بسداد بسرات امان آب (خاقانی: ۸۱۸) بنا بر روایت شاهنامه ( ۴۹/۶) الیاس نام یکی اندمرزبانان خزر نیز بوده که به دست گشتاسب\* کشته شده است. منابع: تفسير طبري: ٩٢٨/۴ و ١٥٢٣/۶؛ بلعمي: ٥٢٥/١؛ مجمل التواريخ و القصص: ٢٠۶؛ قصص

منابع: تفسير طبری: ۹۴۸/۴ و ۱۵۴۳/۶؛ بلعمی: ۵۲۵/۱؛ مجمل التواريخ و القصص: ۹۰۶؛ قصص [نيشابوری]: ۳۳۸؛ تحقيق در تفسير ابوالفتوح: ۸۸/۲؛ قصص [سوراًبادی]: ۳۵۹؛ فصوص: ۱۸۱ و ۳۵۰؛ آفرينش و تاريخ: ۸۲/۲؛ معجم الالفاظ: ۳۸؛ روضة الصفا: ۲۶/۱۱؛ حبيب السير: ۱۰۷/۱؛ قاموس: ۱۴۴؛ لغتنامه؛

**امشاسپندان** /amšāspandān/ امشاسپند ( = امشاسفند ) در اوستا امشه اسپنته (amesha spenta) به معنی «جاودان مقدس» و در اصطلاح، نام بزرگترین فرشتگان\* مزدیسنا که به صورت امهو سپند ( امهو سفند ) نیز آمده است. معنی دیگری که برای واژهٔ امشاسپند ذکر شده «افزونی بی مرگ» است:

> ز امشاسپند آن که بگزیدهتر به نزدیک یزدان پسندیدهتر همه قد و بـالای امـهوسپند بیاراسـته همـچو سرو بـلند

(بهرام پژدو، مَـزديَّسنا: ۲۳۹)

در گاتها و یشتها چندین بار نام امشاسپندان به کار رفته و همه جا تقریباً از عظمت و جلال این فرشتگان سخن به میان آمده است:

همه امشاسفندان یار ماکن همه دیو و دُرج از ما جداکن (ار داویرافنامه: ۱)

زمن در دین و دنیا بـاد مـقصود خدا و امشاسفندان جمله خشنود (ارداویرافنامه: ۹۲)

تعداد امشاسپندان شش است که پس از قرار گرفتن سپنتمینو \* و بعدها اهورامزدا \* در رأس آنها مجموعاً تعداد آنها هفت می شود (یشتها: ۷۲/۱). در فروردین یشت، به هفت تن بودن آنها تصریح شده است، در حالی که در اساطیر پهلوی تعداد آنها زیادتر از این است و دست کم از حدود سی امشاسپند یاد شده است اما اتفاق بر همان هفت امشاسپند است که شاعر به اسامی و معانی آنها اشاره کرده است:

| شد اهوره مـزده، آنگـه وهمـن و ارديـبهشت  | در اوســتا نــام هـفت امشـاسپندان خـدای          |
|------------------------------------------|--------------------------------------------------|
| پس امردادست کش بی مرگی آمد سرنوشت        | از پس شہـريور اســپندارمــذ خـرداد دان           |
| دومین اندیشهاش نـیکوست بی پـندار زشت     | ا <b>ولین</b> یسعنی کسه یسزدان زنسدهٔ دانسا بسود |
| پنجمین از مهر خود مـا را بـرد انـدر بهشت | <b>سومین نظم مقد</b> س دان چـهارم قـدرت است      |

أمشاسيندان

از ششم دان تندرستی هفتمین بی مرگی است خاص آن دهقان که ما را اندرین گلزار کشت (ادیب: ۷۴۵)

هر یک از این امشاسپندان مظهر یکی از صفات اهورامزدا هستند و به وجهی شاعرانه به هر یک از مظاهر صفات الهی تعلق دارند و یا پاسبانی و حفظ قسمتی از عالم هستی به آنها سپرده شده است تا تحت امر خالق به کار پردازند.

دار مستتر، ایجاد امشاسپندان را از تأثیر نفوذ فلسفهٔ فیلن (Philon) فیلسوف یونانی می داند اما سایر محققین نظر او را تأیید نکر ده اند (یشتها: ۸۴/۱) بلکه این اندیشهٔ ایرانی را تحت تأثیر اعتقاد به هفت آدی تیا (āditiyā) در فکر هسندی دانسته اند. هفت امشاسپندیشت مخصوص به هفت امشاسپندان است. شش ماه از سال و شش روز از ماه به اسم این فرشتگان است و به تر تیب عبارت اند از:

بهمن: در اوستا و هو تنّه (vohumana) و در فارسی و همن و بهمن، مرکّب است از هو (نیک، خوب) و منه (منش، نهاد) مجموعاً به معنی نهاد نیک. بنا بر اوستا از لحاظ درجه، بهمن بلافاصله پس از اهورامزدا، خدای بزرگ قرار دارد و نخستین مخلوق او نیز هست (یسنای ۳۸، بند۳). در جهان مینوی بهمن نمایندهٔ منش نیک اهورامزدا است و در جهان خاکی، چارپایان سودمند به او سپرده شدهاند.

حکمای اسلامی بهمن را با عقل اول و نخستین پدیده و مظهر خداوند تطبیق مینمایند ( تفسیر اوستا: ۱۷۹). سهروردی، نورالانوار یا نوراقرب را بر امشاسپند بهمن تطبیق کرده است ( حکمةالاشراق، نقل از تفسیر اوستا: ۱۸۰).

یازدهمین ماه سال و دومین روز هر ماه به نام بهمن است. در اوستا دوزخ \* خانهٔ دروغ و بهشت \* خانهٔ منش نیک (بهمن) است. در آیین مَزدیَسنا هر یک از امشاسپندان یاران و رقبایی دارند. ایزد ماه \*، ایزد گوش \* و ایـزد رام \* هـمکاران بـهمن، و اَکَـهَمَنَه (بدمنش) دشمن بزرگ و رقیب او هستند.

از وظایف بهمن یکی این است که به انسان، گفتار نیک تعلیم میدهد و او را از ژاژگویی باز میدارد. از جانوران، خروس<sup>\*</sup> و از گلها یاسمن سفید و از پارچهها لباس سفید مخصوص به او است. روز دوم از بهمن ماه جشنی بوده است به نام بهمنجنه<sup>\*</sup> یا بهمنگان که مراسمی در آن روز بر پا میشده است:

اورمزد و بهمن و بهمنجنه فسرخ بسود فرخت باد اورمزد و بهمن و بهمنجنه (منوچهری: ۸۶) أمشاسيندان

بهمن\* نام پسر اسفندیار\* و اسم گلی نیز هست ( ← بهمن؛ بهمنبناسفندیار ). خاقانی در ابیات زیر به معانی مختلف اَن را به کار برده است:

جسون زال بسستهٔ قسفسم نوحه زان کنم تسما رحمیتی بسه خساطر بهسمن درآورم نی کسه بسا غسم است میرا انس لاجسرم مسیریم صفت بهسسار بسه بهسمن درآورم نشگفت اگر چو آهوی چین مشک بر دهسم چون سر به خسورد سنبل و بهسمن درآورم (خاقانی: ۲۴۰)

ابر بهمن و ابر بهمنی در ادبیات و فرهنگها به معنی ابر بارنده به کار رفته است. اردیبهشت: در اوستا اَشاوَهیشتَه (ashā vahishta)، مرکّب از دو جزءِ اشا( = ارت ) به معنی راستی و درستی، و هیشته، به معنی بهترین و مجموعاً یعنی بهترین هستی، بهترین جهان و نظم نیک. اردیبهشت در عالم روحانی، نـمایندهٔ صفت راستی و پاکی و تقدس اهورامزدا است و در عالم مادی، نگهبان تمام آتشهای روی زمین:

همه ساله اردیــبهشت هــژیر نگهبان تو باد و بهرام و تیر (شاهنامهٔ بِخ: ۱۱۱۰)

سومین یشت و دومین ماه بهار و سومین روز هر ماه به او منسوب است. روز سوم اردیبهشت جشن اردیبهشتگان\* بوده است. گل مرزنگوش مخصوص به او است. ایزد آذر، ایـزد سـروش و ایـزد بـهرام\* هـمکاران اردیـبهشت، و ایـندرا\* ( دیـو فـریفتار ز گمراهکننده ) رقیب و دشمن بزرگ او هستند:

تا نخورد شیر هفت مه بـتمامی از سر اردیبهشت تا بـن آبـان (محیط و احوال و اشعار رودکی: ۵۰۶) برافکند ای صنم ابر بهشـتی زمین را خـلعت اردیـبهشتی (دقیقی)

**شهریور:** مرکب از دو جزء است. جزءِ اول به معنی سلطنت و مملکت و جزءِ دوم که صفت است به معنی آرزو شده و جمعاً به معنی سلطنت مطلوب و کشور آرزو شده است: ز شهریورت باد فـتح و ظـفر بزرگی و تخت و کـلاه و کـمر (شاهنامه)

در اوستا از شهریور، کشور جاودانی اهورامزدا، سرزمین فناناپذیر و بهشت برین اراده شده است ( یشتها: ۹۲/۱ ). شهریور در عالم روحانی، نمایندهٔ سلطنت ایزدی و فرّ و اقتدار

أمشاسبندان

خداوند و در عالم مادی، پاسبان فلزات است. فرّ و پیروزی پادشاهان دادگر از او است. او را فرشتهٔ رحم و مروّت نیز خواندهاند. ششمین ماه سال و چهارمین روز ماه که جشن شهریورگان\* را در آن روز بر پا میداشتند به نام او است. ریحان و اسپرغم\*گیاه خاص شهریور است. ایزد مهر\* و ایزد آسمان\* یاران شهریور، و دیو سَتُوروَه (saurva) ( دیو سلطنت بد و آشوب ) رقیب و دشمن او هستند: به شهریور بهمن از بامداد جهاندار داراب را بار داد

(شاهنامه)

شهریور است و گیتی از عـدل شهـریار شاد است خیز و مایهٔ شادی بر مـن آر (مسعود سعد: ۶۵۶)

نام این فرشته در شعر و ادب فارسی گاهی به صورت «شهریر» هم آمده است: ز شهریر بادی تو پیروزگر به نام و بزرگی و فرّ و هنر (شاهنامه: ٥٣/٥)

سفندارمد: در اوستا سِیِنتَ آرمَئیتی (spenta ārmaiti)، در پهلوی سپندارمَت، و در فارسی سپندارمد (اسفندارمَد، سفندارمَز) مرکّب است از دو جزءِ سپنت (مقدس) و آرمئیتی (فروتنی، فداکاری)که در اوستا به معنی زمین و در پهلوی به خِرَد کامل ترجمه شده است.

سپندارمذ در عالم معنوی، مظهر محبت و بردباری و تواضع اهورامزدا است و در عالم مادی، فرشتهٔ موکل بر زمین<sup>\*</sup> و زنهای درستکار و عفیف و شوهردوست است ( آثارالباقیه: ۲۰۱) و به این مناسبت او را مؤنث و دختر اهورامزدا دانسته اند. او موظف است زمین را خرّم و آبادان و پاک و بارور نگه دارد. به این جهت، هر کس به کشت و کار و آبادانی بپردازد خشنودی سپندارمذ را فراهم کرده است. این فرشته بود که بر آرشِ شیوا تیر حاضر آمد و وی را امر کرد برای تعیین مرز ایران و توران، تیر و کمانی برگزیند. ایزد آبان<sup>\*</sup> و ایزد دین و ایزد آرد ( ← آردروز) همکاران سفندارمذ، و دیو ناخشنودی

و خیرهسری، رقیب او هستند. آخرین ماه سال و پنجمین روز ماه که جشن مَردگیران\* بوده، به نام او نامیده شده است:

سپندارمذ پاسبان تو باد ز خرداد روشن روان تو باد

(شاهنامه)

أمشاسيندان

**باد** عمر و ملک او چون مهر و آبان همچنین تسا ز اسفندارمذمه ره بـه فـروردین بـرند (مختاری: ۷۵)

**خرداد و مرداد:** در پهلوی، خردات و امردات آمده است که به تر تیب، به معنی «کمال و رسایی و صحت» و «بی مرگی و جاودانی» هستند. این دو فرشته اغلب با هم نام برده می شوند. هر دو مظهر کمال و دوام اهورامزدا هستند و اهورامزدا خوشی (خرداد) و جاودانی (مرداد) را به کسی می بخشد که در دنیا پندار و گفتارش طبق آیین مقدس باشد (یشتها: ۹۵/۱).

روز ششم از هر ماه به نام خرداد است که به تربیت و خلق اشجار و نبات و ازالهٔ پلیدی موکل است ( آثارالباقیه: ۲۸۰ ) و روز هفتم به مرداد تعلق دارد که به حفظ گیتی و اقامهٔ غذاها و دواهایی که منشأ نباتی دارند و دافع جوع و ضرر و مرض هستند میکوشد ( همان: ۲۸۹ ).

پرستاری آب<sup>\*</sup> با خرداد است و نگهبانی گیاه با مرداد. یشت چهارم ادستا به خرداد تعلق دارد. در روز ششم و هفتم هر ماه که به نام این دو فرشته است جشنهای خردادگان و مردادگان بوده است. زردشت در روز خرداد تولد یافت. بنا بر روایات، رستاخیز<sup>\*</sup> هم در همین روز خواهد بود (یشتها: ۹۶/۱).

امشاسپند خرداد با یاورش مرداد، آب را به گیاهان ارزانی میدارند و سرزمینها را برومند میکنند. مرداد عهدهدار نگاهبانی از چارپایان نیز هست:

تن چارپایانت مىرداد باد ز خرداد بادا بر و بوم شاد

(شاهنامه: ۵۴/۵)

ایزد تشتر \* و ایزد فروردین \* و ایزد باد \* از همکاران خرداد، و ایزد رشن ( ← رشن روز) و ایزد اشتاد ( ← اشتادروز) و ایزد زامیاد ( ← زامیادروز) از یاران مردادند. دیو گرسنگی و تشنگی ( تاریچ و زاریچ ) از دشمنان خرداد و مرداد هستند. گل سوسن \*، مخصوص خرداد و گل چمبک از آن مرداد است:

- خجسته روزا. کاندر نبرد سطوت تـو بــه آب تـيغ بـيفروخت آذر خـرداد همــيشه تــا بـپرستند مـايۀ کشـمير همــيشه تــا بـفروزند مـايۀ خـرداد
- (مسعود سعد)
- تا به مرداد گرم گردد آب تا به دیماه سرد گردد باد

(فرخی: ۴۲)

زینت باغ ماه خرداد است گر به باده گرایسی از داد است (مسعود سعد: ۶۵۵) همیشه تا هوا سردی و گرمی ز ماه بهسمن و خسرداد دارد بسنای عسمر تسو آبساد داراد که عمرت دین و ملک آباد دارد (معزی: ۱۶۷)

به نظر دومزیل (Dumézit)مرداد و خرداد نمونههای اصلی هاروت و ماروت\* هستند که در قرآن از آنان یاد شده است ( ادیان و مکتبهای فلسفی هند: ۵۴).

منابع: یشتها: ۱/۷۵۱-۹۹ و ۲۸۴/۲، فرهنگ ایران باستان: ۵۵ تا ۶۰ و ۷۲ تا ۲۷، گاتها: ۲۲؛ اساطیر ایرانی: ۲۶ به بعد و ۶۵ و ۷۱؛ فرهنگ نامهای اوستا: ۱/۲۵۲-۲۲۲ ، مزدیسنا: ۲۲۷؛ تفسیر اوستا: ۱۷۶ و ۲۰۰ و ۲۷۴ و ۳۰۳؛ زرتشت و جهان غرب: ۷۰ تا ۹۲؛ یکتاپرستی: ۱۷۶ فروغ مزدیسنا: ۱۲۵ و ۲۵۵ تا ۲۶۲؛ تحلیل هفت پیکر: ۵ به بعد؛ دیانت: ۱۸۹؛ ایران باستان [موله]: ۶۰؛ آناهیتا: ۱۲۷ ارداویرافنامه: ۱۱۹؛ روایات داراب هرمزدیار: ۲/۳۹؛ سوگ: ۲۳۸؛ مصنفات: ۲۶۴؛ رحیم عفیفی، «سیروزهٔ بزرگ»، م.د.ام. (زمستان ۱۳۵۰): ۲۷/۷۰ و ۱۰۱؛ جمال رضایی، «امشاسپندان در آیین زردشتی»، م.د.ام. (زمستان ۱۳۵۰): ۲۷/۷۰ و ۱۰۱؛ جمال رضایی، «امشاسپندان در آیین زردشتی»، م.د.ات: ۶۱/۲۱۴؛ اسراهیم پورداوود، «نامهای دوازده ماه»، مهر ( مهر آیین زردشتی ای ۲۱۱ و ۲۰۱۰)؛ ۱۳۸۸؛ اسراهیم پورداوود، «نامهای دوازده ماه»، مهر ( مهر مای اکتراک از ۲۲۱ و ۲۲۱ و ۲۱/۱۰)؛ اسراهیم پورداوود، «نامهای دوازده ماه»، مهر ( مهر علی اکبر جعفری، «فرهنگ نامهای اوستا»، فرهنگ ایران زمین: ۲۰/۲۱؛ ابراهیم پورداوود، سززر تشت و دین او»، کاوش ( نوروز ۱۳۴۲)؛ ۱۰؛ سعید فاطمی، «میترائیسم و سنتهای یونانی یه، فردوسی، ( شهریور ۲۷): ۲۳/۹۲۹؛ فیروز آذرگشسپ، «واژهٔ شهریور»، پشوتن، س

أُمّ صبیان ( – الصّبیان ) /omme sebyān/ بیماری یا حالت روانی خاصی است که اطفال بیشتر به آن دچار می شوند. برخی فرهنگها ( آنندراج، غیاث اللغات ) آن را نام دیوی دانسته اند که اطفال را آسیب می رساند و در میان اطبًا هم نوعی از صرع معرفی شده که علاج آن عودالصّلیب \* است ( الابنیه: ۱۸۷). عوام آن را به صورت زنی با پستانهای متعدد روی شکم و یک جفت پستان بزرگ بر دوش معرفی کرده و داستانی نیز در این باب آورده اند، به این مضمون:

سلیمان\* بن داوود در صحرا میرفت که شخصی را دید ترسناک. پرسید: تو کیستی؟ گفت: یا نبیالله مرا نام اُمّالصّبیان است و دختر ابلیس\* لعینم و کار من این است که نزد زنان حاملهٔ مردم روم و شکم خود را به آنان نشان دهم و پری از پرهای خود را بر

| شکم زنان مالم و بچهٔ او در شکم خون شود. منزل من در سر راهها و خرابه هاست. در<br>خواب مردم را طوری بترسانم که نتوانند حرفی بزنند. |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| قدما میان از دواج و اُمّالصّبیان رابطهٔ عجیبی یافتهاند. صاحب آنندراج از قول شاعری                                                |
| <b>به</b> نام رازی آورده است:                                                                                                    |
| زنهار به ترویج نگردی شادان باشد عربی مایهٔ راحت به جهان                                                                          |
| زن صاحب فرزند چو شد علت توست 🦳 دشــــوار بـــود عــلاج أمّالصّــبيان                                                             |
| این موجود با همان هیئت افسانهای در شعر فارسی نیز تجلّی یافته است:                                                                |
| کعبه را از خاصیت پنداشته عودالصلیب کر دم ابسنالله او را اُمّصبیان آمده<br>در اتار میس                                            |
| (خاقانی: ۳۷۰)<br>دهر پیر بوالفضول است اُمّصبیان یـافته کز نبات فکر او عـودالصـلیبش یـافتم                                        |
| د مر پار بواسطون است ام صبیان یا کند مستر بات کنو او طور طور طور است.<br>( خاقانی : ۹۰۷)                                         |
| در طواف کعبه چون شوریدگان از وجد و حـال                                                                                          |
| عـقل را پـيرانـهسر در أمّصـبيان ديـدهانـد                                                                                        |
| ( خاقانی: ۹۵)                                                                                                                    |
| سراسیمه چون صرعیان است کز خـود 🛛 بـــه پــیرانــه سر، اُمّصــبیان نمــاید                                                        |
| ( خاقانی : ۱۲۷ )                                                                                                                 |
| <b>منابع:</b> ه. داویدیان و غ. ساعدی، «آل و امّالصبیان»، سخن (بهمن ۱۳۴۴): ۲۸/۱۶؛ لغتنامه.                                        |
| ا <b>ن</b> ار /anār/                                                                                                             |
| <b>انار (</b> pomegranate) میوه و نام درختی مقدس است و در تورات چند بار از آن یاد شـده                                           |
| است ( قاموس : ۱۰۹ ). در اساطیر یونان نیز انار مظهر باروری و فراوانی است و آفرودیت*                                               |
| ا <b>لههٔ ع</b> شق و شهوت به دست خود درخت انار را در جزیرهٔ قبرس کاشت ( آناهیتا: ۲۷۱ ).                                          |
| همچنین هنگامی که دیونیزوس (Dionysus)، پسر زنوس*، به توطئهٔ نامادریاش، ژونو                                                       |
| (Juno)قطعهقطعه می شود، از خونش درخت انار می روید، چنان که از خون سیاووش*                                                         |
| <b>گیا</b> ه سیاووشان رست ( داستان داستانها: ۱۴۸ ). انار را بیدارکنندهٔ غریزهٔ جنس <i>ی و مو</i> جب                              |
| -                                                                                                                                |

**گیاء** سیاووشان رست ( داستان داستانها: ۱۴۸ ). انار را بیدارکنندهٔ غریزهٔ جنسی و موجب آبستنی دانستهاند. بنابراین ربط آن با الهههای باروری روشن است. به عنوان یک نماد مسیحیت موجب رستاخیز\*و جاودانگی بوده است و از اینرو عیسی\* در کودکی اناری **در دس**ت داشت. انار در نزد عیسویان نماد عفاف هم به شمار میرفت و همچنین یکی از میوههای درخت مقدس و نشانهٔ هریتی، عفریتهای مربوط به افسانههای بودایی است. در چین نماد باروری است و در نقاشیهای روی سفالها دیده می شود. تصویری از انار، که برای نشان دادن دانههایش آن را گشودهاند، به عنوان هدیهای مردم پسند در عروسیها تقدیم می شود که حاکی از آرزوی زایش و داشتن فرزند است. علاوه بر این، قصهها، مثلها، چیستانها و باورهای دیگر در مورد انار میان عامه شهرت دارد (کتاب کوچه، حرف الف، دفتر سوم: ۸۹۷ به بعد).

در اوستااز این میوه نامی نیست اما درمتون پهلوی و از جمله بندهِشن، چندبار آمده و در فرگرد ۲۷ از میوههای خوب قلمداد شده است. در آتشکده \*ها نیز چند درخت انار میکاشتند که شاخههای آن را به عنوان بَرْسَم \* در مراسم در دست میگرفتند. امروز هم تکدرخت انار نزدیک امامزادهها و بالای تپهها مقدس است و به آن دخیل میبندند. پُردانگی انار، نمایندهٔ برکت و باروری و نمادی است از باروری ناهید \* ( جهان فروری: ماخه از درخت بید و زیتون \* و انار مینهادند. در قرآن مجید دوبار (انعام : ۹۹ و ۱۴۱) نام رمّان (=انار) تنها و یک بار هم (رحمن : ۲۵) به عنوان میوهٔ بهشتی آمده است. اخوان، شاعر معاصر هم آن را میوهای بهشتی دانسته است:

آرسته بهشت را بسیاشوبم هنگامه و شور محشر اندازم از ریشه انار و طوبی و زیتون بسرکتم و بسر صنوبر اندازم (ادغنون: ۱۱۹)

در فرهنگ ایران، انار به لحاظ رنگ سبز تند برگهایش و نیز برای رنگ و شکل غنچه و گل آن که شبیه آتشدان است همیشه تقدیس می شده است. همچنین شکل آن از روزگاران کهن نزد شاعران ایران به پستان تشبیه شده که نماد سینهٔ زنان به هنگام زادن و تولید مثل تواند بود ( جهان فروری: ۶۵). علاوه بر این، به خاطر رنگ سرخش نیز مورد توجه بوده است.

تشبيهات و توصيفات:

وان نار به کردار یکی حقّهٔ ساده بیجاده همه رنگ بدان حقّه بـداده لختی گهر سرخ در آن حقّه نهـاده لخـتی سَلَب زرد بر آن روی فـتاده بر سرش یکی غـالیهدانی بگشـاده واگنده بدان غالیهدان سونش دینار (منوچهری: ۱۴۸)

ساير مضامين:

**دل و** انار:

| چو شد سوی برهان دین رهنمون     | زراتشت فــــرمود يشـــتن درون   |
|--------------------------------|---------------------------------|
| می و بوی و شیر و یکی نـار نـیز | نهـــادند بـر آن درون چـار چـيز |
| (زردشت بهرام پژدو )            |                                 |
| تــا نــبود نـار بىر نـارون    | تا نبود بـارِ سـپيدار سـيب      |
| تا چو بنفشه نبود نسترن         | تا چو شقایق نـبود شـنبلید       |
| (فرخی: ۲۱۹)                    |                                 |

در فرهنگ مردم جنوب خراسان، انار که یکی از مهمترین محصولات محلّی هم هست میوهٔ بهشتی تلقی می شود. از این رو وقتی کسی انار می خورد می کوشد حتی یک دانه از آن بر زمین نیفتد، چرا که معتقدند تنها یک دانهٔ آن متعلق به بهشت \* و خوردن آن موجب سعادت است و از کجا که همین یک دانه، آن دانهٔ بهشتی نباشد. به عنوان رمز باروری هم از آن استفاده می شود، به این معنی که در او ایل پاییز، در فصل رها کردن بزهای نر ( تکّها) در میان بزهای ماده برای جفتگیری، بر سرشاخهای هر یک از بیزهای نر ابتدا یک انار می زنند و یک دختر بچه را سوار یک بز نر می کنند تا چند دور بگردد و بعد از آن پس از مدتها جدایی از ماده، به میان بزها برود. به اور مردم جنوب خراسان، با این کار همهٔ برزها آبستن می شوند و بزغالهٔ ماده هم می زایند و در نتیجه برکت گلّه و زاد و ولد آنها بیشتر می شود.

منابع: آناهیتا: ۲۶۲؛ تفسیر اوستا: ۷۶؛ فرهنگ نگارمای نمادها: ۲۷۶؛ فرهنگ نمادها: ۲۵۰؛ لغت نامه؛ Dictionary of Symbols: 181; Brewer's: 927.

> **اناھیتا** ← ناھید **اناھید** ← ناھید

**انج**ير /anjir/

درخت انجیر (fig) یا «تین» و «بانیان» مانند زیتون<sup>\*</sup> و تاک (انگور<sup>\*</sup>) وانار<sup>\*</sup> از درختانی است که جنبه های اساطیری و نمادین آن میان ملل مختلف زبانزد است. برگ آن نشانهٔ بودا و برای بوداییان و بر همنان مقدس است. کریشنا در کودکی، خفته بر روی برگ انجیری، به ویرانی جهان یا عصر کیهانی می اندیشد. چندین نوع آن در مصر باستان مورد پرستش بود. درختی موسوم به انجیر مصری (فیکوس سیکاموروس Ficus Sycamorus) درختی میوه دار و به «رع» متعلق است. برگهای این درخت به عنوان حِرز (دعا) و تعویذ موجب ترقی می شود. در سفر پیدایش ( ۳:۷) آمده است که آدم و حوّا وقتی در بهشت خود را برهنه یافتند برگهای انجیر بر هم دوختند و با آن ستر عورت کردند. در تفاسیر اسلامی هم آدم\* و حوّا\* پس از عصیان خود را با برگ انجیر پوشاندند (روض الجنان: ۱۵۵۸). در باور رومیان باستان، رموس و رومولوس در زیر درخت انجیر به دنیا آمدند و تا مدتها در زیر انجیر بُنی به نیایش مشغول بودند. همین رسم در هند برای ویشنو\* اجرا می شد. در یونان انجیر را به دیونو سوس مربوط می دانند. در اویدیهای هند و همچنین می شد. در یونان انجیر را به دیونو سوس مربوط می دانند. در اویدیهای هند و همچنین می دانستند. بنا بر باور مردمان آسیای جنوب شرقی، بر روی بانیان (انجیر ) فرشتگان و پریان سکنی دارند ( فرهنگ نمادها: ۲۵۸). در عالم نماد شناسی انجیر برای چینیان مظهر و بیعت جدید را شناسایی کرد و در نتیجه بی بار و بر ماند، حال آنکه در برخی دیگر از و بیعت جدید را شناسایی کرد و در نتیجه بی بار و بر ماند، حال آنکه در برخی دیگر از و بیعت جدید را شناسایی کرد و در نتیجه بی بار و بر ماند، حال آنکه در برخی دیگر از باورها نماد فراوانی و برکت و نیز نشانهٔ علم دین به شمار می رود.

در عرفان اسلامی، انجیر با درخت زیتون ارتباط دارد، چنان که در قرآن سورهای به همین نام ( تین ) آمده و به آن سوگند خورده شده است ( تین : ۹۵، آیهٔ ۱). در تفسیرهای قرآن، انجیر میوهٔ بهشتی و رمزی از مسجد دمشق و مسجد اقصی معرفی شده است ( روض الجنان : ۳۲۸/۲۰ ). جلو بسیاری از معابد اسلامی و بر سر گور اغلب عارفان درخت انجیر کهنسالی دیده می شود که مقدس و مورد احترام مردم است و عوام از آن حاجت می خواهند. شاید نام گذاری رمان اخیر احمدمحمود به درخت انجیر معابد، بی توجه به این سنّت نبوده باشد. هرگاه ضرری به درخت انجیر برسد، به طوری که میوهاش نابود یا معیوب شود، آن را نشان درد و بلاهای هولناک می دانند ( قاموس ). برای شیرهٔ آن در کتابهای طبّی خواص زیادی ذکر شده است ( تحفذ حکیم مؤمن : ذیل تین ). در طوفان نوح \*

ارتباط مرغ با انجیر در فرهنگ عامه و ادب فارسی مشهور است، تا آنجا که «انجیر خوار» نام مرغی است و ضرب المثل «مرغی که انجیر میخورد نوکش کج است» شهرت عام یافته است و «مرغ این انجیر نبودن» اصطلاحی است که بر کسی اطلاق میشود که از عهدهٔ کاری بر نمی آید.

بس کن که هر مرغ ای پسر خود کی خورد انجیرتر شــد طـعمهٔ طـوطی شکـر زان زاغ را چـیزی دگـر (کلیات شمس: ۲۷۰/۲) سفرهٔ انجیر شدی صفروار گر همه مرغی بدی انجیرخوار (خمسه: ۳۵) در این باغ اگر لاله و گل چنی نخواهی شدن مرغ انجیر عشق (اوحدی. لغتنامه) انجیر آدم: نام میوهای است در هندوستان شبیه هندوانهٔ ابوجهل. انجیرخوار و انجیرخواره و انجیرخور: نام پرندهای از تیرهٔ گنجشکان و دندانی نوکان. در شعر معاصر هم به پیشینهٔ انجیر و جنبههای رمزی و مقدس بودن آن توجه شده است: است: گردش ماهی آب را می شیارد (هشت کتاب: ۱۸۸)

منابع: فرهنگ نمادها: ۲۵۷؛ فرهنگ نگار ای نمادها: ۲۷۷؛ کتاب کوچه، حرف الف، دفتر سوم: Pictionary of Symbols: 93; Brewer's: 439, Fig.

انگور /angur/ انگور (grape) یا تاک، مو، و رَز میوه و درخت معروف است که تخم آن به روایت نوروزنامه ( ۶۵) برای اولین بار در زمان پادشاهی از اعقاب جمشید<sup>\*</sup> به نام شمیران کاشته شد. در اساطیر ایرانی، انگور مظهری برای خون است که نیروی اصلی است. دیونیزوس (Dionysus) که به نام باکوس (Bacchus) نیز معروف است، در اساطیر باستانی یونان و روم، خدای تاکستانها و شراب<sup>\*</sup> است ( فرهنگ اساطیر یونان و روم: ۲۵۸۱). قدیمترین یادآوری تاریخی در مورد انگور، گفتهٔ هرودت است که می گوید: آخرین شاه ماد، دختر خود راکه مادر کورش شد، به خواب دید که از شکمش تاکی رویید و سراس آسیا را پوشانید. در بسیاری از نوشته های کهن، تاک همراه با چنار \* ذکر می شود زیرا چنار مظهر شاه و تاک مظهر همسر اوست. به هم پیچیده شدن تاک و چنار، نشانهٔ دوام سلطنت از طریق خون است ( الفبا: ۹۵/۱ ).

در ادبیات مسیحی، کاشتن درخت انگور و ساختن شراب را به نوح \*(ع) نسبت می دهند ( قاموس : ۲۲۳). بنا بر همین روایات، بسیاری از شاهان، به نوعی از آب انگور ( - می ) استفاده کرده اند. بر اساس روایات، به حضور ابراهیم \*(ع) نان و شراب آورده شد. دو دختر لوط \* نیز پدر خود را شراب نوشاندند. یعقوب \* پیش بینی کرد که یهودا، در تربیت تاک مشهور خواهد بود. در روایات دیگر ( آنندراج ) هست که: آدم \* و حوّا \* اول چیزی که در بهشت \* تناول کردند انگور بود. لاجرم در عیش و نشاط افتادند و آخر چیزی که خوردند گندم \* بود و ناچار درهای غم و غصه را بر روی خود گشادند. از اینرو گفته اند: انگور سبب شادی و راحت است و گندم مایهٔ اندوه و محنت.

در ادبیات فارسی، انگور، به ویژه در ارتباط با شراب اهمیتی خاص یافته و مضامین بدیع و متنوعی در ذهن شاعران پدید آورده است. برخی از شاعران قصاید مفصلی در توصیف انگور پرداختهاند، تا آنجا که این نوع اشعار در ادب فارسی به «خَمریه» شهرت یافته است. برای نمونه به موارد زیر اشاره می شود:

مادر مِـی را بکـرد بـاید قـربان بچهٔ او را گرفت و کرد به زندان (محیط و احوال و اشعار رودکی: ۵۰۶) اکسنون صـفت بــچهٔ انگــور بگـویم کاین هر صفتی در صفت او هَـذَیان است انگــور بـه کـردار زنی غـالیه رنگ است و او را شکمی همچو یکی غـالیه دان است (منوچهری: ۸) به دهـقان کـدیور گفت انگـور مرا خورشید کرد آبسـتن از دور (منوچهری: ۳۹)

تا که سرانگشت تاک کرد خزان فندقی کرد چمن پرنگار پنجهٔ دست چنار (خاقانی: ۱۸۳)

مسمومیت امام رضا(ع) با انگور ،آن را در نظر شیعه ناخوشایند کرده است. منابع: محمدمعین و غلامحسین صدیقی، «جرعهفشانی بر خاک»، یادگار، ساول: ۵۷/۸ به بعد؛ قاموس: ۱۱۶؛ مهرداد بهار، «درخت مقدس»، الفبا: ۹۵/۱؛ گل و گیاه: ۳۸؛ فرهنگ نگارهای نعادها: ۲۷۸ و ۲۸۳؛ لغتنامه؛ ۲۵

**انوش ←** آب حيات

انیران، در لغت به معنی غیرایرانی، نام فرشته \* موکل بر روزگار است و نیز نام روز سی ام انیران، در لغت به معنی غیرایرانی، نام فرشته \* موکل بر روزگار است و نیز نام روز سی ام از هر ماه شمسی که روزی مبارک و برای سفر و طلب حاجت و خون گرفتن و خرید و فروش و زراعت و ازدواج مناسب است. بنا بر برخی روایات اسماعیل \* در این روز تولد یافت. روز سی ام دی ماه را در اصفهان آفریجگان \* (آبریزگان) نامیده اند و در آن روز جشنها بر پا می داشته اند:

انسیران ز پییران شـنیدم چـنان که مِیخورد باید به رطل گـران (مسعود سعد: ۶۶۷)

**منابع: فرهنگ** نامهای اوستا: ۸۲۵/۲ عبدالامیرسلیم، «سیروزه در حدیث شیعه»، ن.د.۱.ت. (پاییز ۱۳۵۳): ۲۸۵/۲۶.

**اورفه** /urfe/ اورفه (Orphée) یا اورفنوس (Orpheus) در اساطیر یونان، پسر اوئیگره (Oeagre) که در مورد مادرش اختلاف است، نام شاعری است که مخترع چنگ بود ودر مجاورت «الپ» آوازه خوانی میکرد. او به نیروی شعر و موسیقی، حیوانات و گیاهان و حتی جمادات را مسحور میکرد. پس از مرگ همسرش اوریدیس (Eurydice) چون نمی توانست بی او زندگی کند، به جست و جوی وی به آن جهان پر کشید اما در بازگشت دچار تردید عجیبی شد و به عقب نگریست که اوریدیس بار دیگر مرد و برای همیشه ناپدید شد. اورفه باز هم تلاش کرد اما به جهان راه نیافت.

داستان اورفه در افکار اولیهٔ مسیحیت تأثیر داشته و در نقاشی مورد تأکید بوده است. در ادبیات اروپایی اورفه اسطورهٔ شاعری است که بی تخیلِ آفرینندهٔ خود زندگی نمی تواند کرد و شعرش خواننده را تا مرزهای ناشناختهای میبرد.

منابع: فرهنگ اساطیر یونان و روم: ۶۵۵/۲؛ اورفهٔ سیاه: ۵؛ انسان و سمبولهایش: ۲۱۶؛ Brewer's: 861; Dictionary of Symbols: 164.

**اور مزد** ب اہورامزدا؛ مشتری

اورمزد (او هرمزد، هرمزد، هرمز ) نامی از نامهای خدای بزرگ ایرانیان باستان است (← اهورامزدا). نخستین روز هر ماه شمسی نیز به این نام موسوم است. بنا بر روایات کهن، آدم\* در این روز آفریده شد. پارسیان آن را روزی نیک و شایستهٔ می خوردن و خرّمی میدانند و برای حاجت خواستن و به خدمت سلطان بار یافتن مناسب است. همچنین بازرگانی و شکار و ساختمان کردن را در این روز مبارک شمردهاند. در شعر فارسی هم از این جهات، به این روز توجه شده است: روز اورمزد است شاها شاد زی بر کتِ شاهی نشین و باده خور اورمزد ماه شهسریور به خدمت پیش تو آمد ای خسرو، مر او را جز به شادی مگذران

(عنصری: ۲۵۵) شب اورمزد آمد و مـاه دی زگفتن برآسا و بـردار مِـی (فردوسی، جهانگیری)

امروز اورمزد است ای یار مِسیگسار برخیز و تازگی کن و آن جام باده آر (مسعود سعد: ۶۵۹) ای اورمزد روی بـده روز اورمـزد آن مِیکه شادمان کندم اورمـزدوار (مسعود سعد: ۶۵۹)

در سروستان باز است به سروستان چیست اورمزد است خـجسته سر سـال و سر مـاه (منوچهری: ۱۸۶)

دو قاصدند جهان را به سوی صدر جهان از اورمـــزدی و غــرهٔ مِــه رمــضان (مختاری: ۴۷۲)

منابع: آثارالباقیه: ۳۰۵؛ عبدالامیرسلیم، «سیروزه در حدیث شیعه»، ن.د.ا.ت. ( پاییز ۱۳۵۳): ۲۵۴/۲۶؛ جهانگیری: ۱۹۲۲/۲

**اورميه** ← اروميه

**اورنگ و گلچهر** /owrang va golčehr/ ا**ورنگ،** نام شخصی است که عاشق زنی به نام گلچهر(ه) بوده است و حدیث دلدادگی ا**ین دو** تن نیز همانند سایر عشاق، در ادب فارسی مورد توجه شاعران قرار گرفته است:

| حالی من اندر عـاشقی داو تمـامی مــیزنم<br>( حافظ: ۲۶۳)           | اورنگ کو گلچهر کو رنگ وفا و مهر کـو  |
|------------------------------------------------------------------|--------------------------------------|
| ر عالط (۱۹۷۰)<br>با نخوت گلچهری و با لابهٔ اورنگ<br>(قاآنی: ۴۸۵) | هم سرکشی ای زلف سیه هم متواضع        |
|                                                                  | هم او در توصيف ممدوحهٔ خود گفته است: |
| حسرت زیبالنساء و رشک پـریجان<br>(قاآنی: ۶۶۳)                     | بانوی بانو گشسپ و غیرت گـلچهر        |
|                                                                  | <b>منابع:</b> قاآنی: ۴۸۵؛ لغتنامه.   |

اوريا /uriyā/

اوريا

نام مردی است که همسری به نام «بت شبع» یا بلشایع داشت و داوود\* پس از آنکه در صحنهای وی را برهنه دید، بر او دل باخت. اندکی بعد اوریا را به جنگی فرستاد و پس از آنکه وی در جنگ کشته شد، زن او را به عقد خویش درآورد و سلیمان\* از او در وجود آمد. این داستان با ذکر جزئیات، ابتدا در تورات آمده و از آنجا به تفاسیر قرآن نیز راه یافته است. به سرگذشت اوریا در شعر فارسی نیز توجه شده است:

ای ز راهِ خلق و خُلق و لحن خوش داوودوار در دو جایم جلوه کرده در جهان چون اوریا (سنایی: ۴۷)

تو ای چشم من، چشم داوود گشتی تسو ای دامسنم، دامسن اوریسایی (مسعود سعد: ۵۱۵)

جهان بر شبه داوود است و من چون اوریا گشتم جـهانا یـافتی کـامت دگـر زیـن بـیش مخـریشم

(خسروی: لغتنامه)

**منابع:** تفسیر کمبریج: ۱۳/۲ به بعد؛ منابع داوود در همین فرهنگ.

**اوشنر** /ušnar/ بنا بر آنچه از داتستان دینیگ (داستان دینیک) بر می آید، اوشنر مردی خـردمند بـود و بـا آموزشهای بخردانهٔ خود ایرانیان را پرورش مـیداد. در دیـنکرت دارای فـرّ\* ایـزدی و صاحب خوارق و کراماتی توصیف شده است. او وزیر و مشاور کاووس\* بود و تدبیر و دانایی وی سبب شد کاووس بتواند بر هفت کشور زمین پادشاهی کند اما سرانجام بـا فریب اهریمن\* و به فرمان کاووس کشته شد.

نام او یک بار در فروردینیشت (فقرهٔ ۱۲۱) و یک بار هم در داتستان دیـنیگ آمده است. از او یک انـدرزنامه بـاقی است کــه بـه نـظر مـیرسد در زمـان سـاسانیان کـه اندرزنامهنویسی رواج داشته، از روی الگوی خردمندانی چون بزرگمهر ساخته شده است.

**منابع:** یشتها: ۲۳۶/۲؛ کیانیان: ۱۱۴ و ۱۲۱؛ فرهنگ نامهای اوستا: ۶۵/۱؛ حماسهسرایی: ۵۰۴؛ مزداپرستی: ۱۰۶؛ رحیم عفیفی، «اندرز اوشنر دانا»، م.د.۱.م. (زمستان ۱۳۴۸): ۶۰۱/۵؛ جـلال ستاری، «رموز قصه از دیدگاه روانشناسی»، هنر و مردم (دی ۱۳۴۶): ۲۶/۹۹؛ رشید یاسمی، «اندرز اوشنر دانا»، مهر (آذر و دی و بهمن ۱۳۱۳): ۱۸/۲۷؛ دانشنامه: ۱۳۱.

اهریمن / horiman/ اهریمن (Devil)، در فرهنگ اسلامی شیطان (Satan)، نیروی شر و در اوستا انگره مینیوه (angra mainyava) شامل دو جزء است. جزء اول به معنی بد و خبیث و جزء دوم که با مینو و منش مربوط است مجموعاً به معنی «خِرَد خبیث» می باشد. این کلمه به عنوان منشأ تمام بدیها و زشتیها، در پارسی به صورتهای: اهریمن، اهرمن، هرامن، آهرمن، اهرن، آهرامن، آهریمه و هریمه (مزدیسنا: ۲۳۷، لغتنامه) ضبط شده است. در گاتها، واژهٔ اهریمن یک بار در مفهوم دشمن بدخواه به کار رفته و گوهر پلیدی معرفی می شود که با سپنتمینو\* یا خِرَد نیک، همزمان پیدا شده و هستی و نیستی را با هم بنیان گذاشته اند. حکایت دارد ( تفسیر اوستا: ۱۹۰). در گاتها، همچنین به طور جداگانه تصریح شده که آیین مزداپرستی یک دین دوخدایی است و اهورامزدا با سپنت مینو یکسان و منطبق است و در برابر آن، خرد پلید یا اهریمن قرار دارد، در حالی که آرای بسیاری، اهورامزدا را فراتر

اهريمن

از این دو نیرو و به عنوان منشائی واحد و یگانه معرفی میکنند (مزدیسنا: ۲۵۸). از مشخصات آیین مزدیسنا، یکی این است که اهورامزدا و اهریمن در مدت دوازده هزار سال بر ضد یکدیگر صف آرایی میکنند و در این صف آرایی و نبرد است که بالأخره اهریمن شکست میخورد و روز رستاخیز \* فرا میرسد. موجودات، چه در آسمان \* و چه در زمین \*، به دو دسته بد و زشت (اهریمنی) و نیک و زیبا (اهورایی و یزدانی) تقسیم میشوند. پیروان مزدیَسنا میکوشند با عمل خود اهورامزدا را تأیید و با اهریمن مبارزه کنند.

بنابر عقیدهٔ زروانیان، زروان<sup>\*</sup> بیکرانه، پس از آنکه مدتها از عدم خلق و زایش خود دل آزرده بود، به وجود اهورامزدا بارور گردید ولی چون در زایش اهورامزدا درنگی پدید آمد، در دل او شک و تردید هویدا شد و همین شک موجب ایجاد اهریمن در بطن مادر شد. زروان که میخواست موجودی خوب پدید آورد، دارای دو فرزند شد و دریافت که یکی از آنها نیک و منشأ خیر است ودیگری بد و سرچشمهٔ شرّ. مادر نیّت کرد که جهان را به اولین فرزند بدهد اما چون اهریمن زودتر بیرون شتافت قرار شد که در هر سه هزار سال، جهان در دست یکی باشد و سرانجام اهورامزدا پیروز شود ( جهان فروری : ۳).

در تمام روایات، اهریمن به تباه ساختن جهانِ خیر می کوشد و در این راه مانند اهورامزداکه یاورانی به نام آمشاسپندان \* و ایزدان \* دارد قوایی به او مدد می رسانند که به همهٔ آنها دَئِوَ (avab = دیو) اطلاق می شود و به همین جهت پیروان او را «دیویَسنان»، یعنی پرستندگان دیو \* می نامند که در برابر «مَزدیَسنان» است. قوای اهریمن مانند اهورامزدا چند دسته اند: دستهٔ اول کَماریکان \* (سران دیوان) که شش دیو هستند و گاهی دیو خشم \* هم بر آنها افزوده می شود و هر کدام در برابر یکی از امشاسپندان قراردارند. دستهٔ دیگر دیوان بزرگ هستند از قبیل دروغ، آز \*، اپوش \* و آژی دهاک \* که هر کدام در برابر یکی از ایزدان و یاوران اهورامزدا و دستیاران امشاسپندان قرار دارند و کار آنها را خنئی می کنند. دستهٔ سوم دیوان کو چکتر هستند که تعدادشان مانند ایزدان، فراوان است. اهریمن با اقتدار تمام در رأس همهٔ این یاران عمل مانند ایزدان، فراوان است. اهریمن با اقتدار تمام در رأس همهٔ این یاران عمل مانند ایزدان، فراوان است. اهریمن با آقدار تمام در رأس همهٔ این یاران عمل می کند. این موجود خبیث، با همهٔ قدرت زیانکاری و با آنکه در برابر تمام ایزدان به هراس می افتد (مهریشت: ۹۷) و تهمورث \* زیاوند او را به پیکر اسبی درمی آورد و سی سال به دور کرهٔ زمین می راند (مایشت: ۱۱) زامیادیشت: ۱۹). به هنگام تولد سی سال به دور کرهٔ زمین می راند (می بست: ۱۱) زامیادیشت: ۱۹). به هنگام تولد

**زردش**ت، اهریمن از روی زمین میگریزد و سرانجام هم شکست میخورد. در ادب فارسی، اهریمن به عنوان مظهر شرارت و زشتی، در برابر ایزدان و گاهی، با الهام از اندیشه های سامی، به جای ابلیس\* و در برابر فرشتگان\* معرفی شده است : **ه**ر آن چیز کان نز ره ایزدی است **همه راه اهرین است و ب**دی است (شاهنامة بخ: ١٢٣) چو اهرمن ز سهاب و چو ماهی از نشییل ز تـــير و نـــيزهٔ او دشمـــنان هـــراســانند (جبلي: ۲۴۸/۱) کی توان با صدهزاران پردهٔ نابود و بود 🦳 اهسرمن را قسابل انسوار یسزدان داشتن (سنايي: ۴۵۹) چون برون رفت از تو حرص، آنگه در آید در تو دین چیون درآمد در تو دین، آنگه برون شد اهرمن (سنایی: ۵۰۱) از فروغ گل اگر اهرمن آید بَر تو از پری باز ندانی دو رخ اهـرمنا (منوچهری: ۷۶) **در شواهد** زیر بیشتر به نظر میرسد که اهریمن معادل اب لیس و شیطان در فرهنگ اسلامی گرفته شده است: چمون مملک بر آسمان نتوان پرید ای اهرمن کاهرمن سفلی بود چون تن، ملک علوی چو جان (سنايى: ۴۵۴) کے آدمی صُوَرم لیک اہرمن سَیرَم مدار میل سوی من چو تشنه سوی سراب (سنايي: ۳۶۶) کَفَش «قل اعوذ» است و بخـل اهـرمن گریزنده گشته است بخل از کَفَش (فرخي: ۳۰۹) بر سلیان هم پیری هم اهرمن بگیریستی **آنچه از من شد گر** از دست سلیان گم شدی ا (خاقاني: ۴۴۱) فرشته ره نبرد تا به اهرمن چـه رسـد رقیب کیست که در ماجرای خلوت ما (سعدی: ۴۷۹) مرد یـزدان شـو و فـارغ گـذر از اهـرمنان **دام**ن **درست** به دست آر و ز دشمن بگسل (حافظ: ۲۶۷)

|                                                                                                                                                                                             | /λ                                                                                         | اهورا    |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------|----------|
| کاسم اعظم کرد ازو کـوتاه دست اهـرمن<br>( حافظ: ۲۶۹)                                                                                                                                         | ماتم جم را بشارت ده به حُسـن خــاتمت                                                       | ÷        |
| که گاه گاه بر او دست اهرمن بــاشد<br>( حافظ: ۱۰۹)                                                                                                                                           | من آن نگین سلیان بـه هـیچ نسـتانم                                                          |          |
| اهرمن شعلهزاد سجده کند خاک را<br>(اقبال: ۲۷)                                                                                                                                                | عقل به دام آورد فطرت چالاک را                                                              |          |
| بند، اهرمن چهر، اهرمن چهره، اهرمن خوی،<br>(کیج رفتار )، اهرمنکردار، اهرمنکیش،                                                                                                               |                                                                                            |          |
| در ارتباط با اهریمن به کار رفته است که از                                                                                                                                                   |                                                                                            | أهرم     |
| یتفاده از تعبیر «اهریمنشاد» در شعر خویش                                                                                                                                                     | علاوه بر تعبیرات کلاسیک، شاملو با اس                                                       |          |
| :                                                                                                                                                                                           | ار زبانی دیگری از خود نشان داده است<br>با چه عشق و به چه شور<br>فوارههای رنگینکان نشا کردم | ابتكا    |
|                                                                                                                                                                                             | فواردهای رندین کان نشا فردم<br>به ویرانهٔ رباط نفرتی<br>که شاخساران هر درختش               |          |
|                                                                                                                                                                                             | انگشتی است که از قعر جهنم<br>به خاطرهیی اهریمنشاد                                          |          |
| ( شاملو، آیدا در آینه: ۶۲)                                                                                                                                                                  | اشارت میکند.                                                                               |          |
| امهای اوستا: ۲۵۶/۱؛ اساطیر ایرانی: ۶ و ۱۲ و ۸۵؛<br>راجع به زردشت: ۱۱۰؛ فروغ مَزدیَسنا: ۱۰۳؛ آیین<br>رشید عیوضی، «مظاهر شر در آیین زرتشتی»،<br>ی ایران باستان: ۱۳ به بعد؛ ماه در ایران: ۱۱۳؛ | ممل التواريخ و القصص: ٢٢؛ مجموعة مقالات                                                    | به<br>به |

ن.د. ا.ت. ( بهار ۱۳۴۵ ): ۱/۱۸ به بعد؛ داستانهای ایران باستان: ۱۳ به بعد؛ ماه در ایران: ۱۱۳؛ Brewer's: 334; Persian Myths: 11.

> **اهورا ب اه**ورامزدا **اهو رامز د** ج اهو رامز دا

اهورامزدا / ahuramazda/ ( =اورمزد، او هرمزد، اهورا، اهورامزد، اهورمزدا، هرمز، هرمزد، هورمزد ) به معنى «سرور

(سنايي: ۱۹۷)

دانا» و نام خدای زردشت است در اوستاکه بر گروه خدایان آریایی ( دیوان\*) خط بطلان کشید و از آن پس، خداپرستان را «مَزدیَسنا» و مشرکان و پیروان باطل را «دیویَسنا» خواندند. آمشاسپندان\* و ایزدان\* مخلوق او هستند. اهورامزدا، قادر متعال و خالق اعلی و وجودش عین قدرت و دانش اوست. بر کاینات فرمان میراند و شش امشاسپند در جهان مینوی در ادارهٔ جهان به او کمک میکنند. این هفت تن، که اهورامزدا در رأس آنها قرار دارد، در عین کثرت، وحدتی را به وجود می آورند ( جهان فرودی: ۱). پس از

امشاسپندان، ایزدان هستند و بعد از آنها فرهوشی \*ها قرار دارنـد. هـرمزدیشت کـه در سرآغاز بیست و یک یشت اوستا جای دارد مخصوص اهورامـزدا و در واقـع فـهرستی است از اسامی و فضایل او.

اهورامزدا علاوه بر اینکه به معنی خدا در فرهنگها آمده، مترادف برجیس، به معنی ستارهٔ مشتری\* ( زاوش ) نیز گرفته شده است. بوشکور گفته است:

فروتر زکیوان تو را اورمزد به رخشانی لاله اندر فرزد (اشعار پراکنده: ۹۶/۲) اورمزدیّانید سکّان سماء سخرهٔ فرمان دو آهسرمنا (شهید بلخی، اشعار پراکنده: ۲۳/۲) نه بهرام گوهرت نه اورمیزد فرزدی و جاوید نبوذ فیرزد (اشعار پراکنده: ۲/۹۶) گـه کند اورمیزدت از سر زهید زین جهان سیر و زان جهان ناهار

در متون اسلامی، اهورامزدا کمتر به معنی خداوند به کار رفته است: شیر با گاو و بره گرگآشتی کرده به طبع آشتی شان اورمیزد میهربان انگیخته (خاقانی: ۳۹۵)

**اورمز**دنرسی، نام یکی از پادشاهان ساسانی است که در شاهنامه (۲۱۶/۷ به بعد) سرگذشت او آمده است. از شاع ان معامی باخدان ثلاث، بشته از همه در شعر خداشی به اهددام: دل خدای.

از شاعران معاصر، اخوان ثالث بیشتر از همه در شعر خویش به اهورامزدا، خدای **ایران باستان** اشاره کرده است:

ای اهورامزد. نگهدار سپهر پیر در بالا به کرداری که سوی شیب این پایین نمیافتد. گرچه بسرتر قسم مین بسه اهسورامیزداست هم به زردشت و به مزدک به اوستای عزیز (تو را ای کهن بوم و بر ...: ۲۱۹)

در شعر دیگران هم گاهی چنین اشاراتی هست:

هان ای مزدا در این شب دیرند تنها منم آنکه ماندهام بیدار وین خیل اسیر بندگان تو چون گلهٔ خوشچران بیچوپان در درهٔ خوابها رهاگشتند.

(شفيعي كدكني، شبخواني: ۶۸)

منابع: اساطیر ایران: بیست و سه و ۴۶ و ۵۹؛ اساطیر ایرانی: ۳۰؛ مَزدیّسنا: ۲۳۱؛ آیینها و افسانهها: ۲۱۶ آیین میترا: ۱۴۵؛ فرهنگ نامهای اوستا: ۲۸۵۱–۲۷۷؛ زرتشت و جهان غرب: ۹۳–۱۱۸ یکتاپرستی: ۱۶۸؛ تفسیر اوستا: ۱۲۴ و ۱۸۴؛ واژهنامک: ۵۴؛ ایران باستان: ۵۳؛ فروغ مَزدیّسنا: ۲۵۱؛ ار داویرافنامه: ۱۱۹؛ علی اکبر جعفری، «فرهنگ نامهای اوستایی»، فرهنگ ایران زمین، (۱۳۴۷): ۱۳۲/۱۵؛ احسان طبری، «نوید اساطیر»، دانشنامه، (آبان ۱۳۲۶): ۲۵/۷؛ داستانهای ایران باستان: ۱۳ به بعد؛

**ایاز** ← محمود و ایاز

ایام بیض ( ۔ البیض ) /ayyām-e biz/ روزهای سیزده و چهارده و پانزدهٔ هر ماه را ایام البیض ( = روزهای سفید و روشن ) گویند و معنی آن ایام لیالی بیض است ( شرح بیست یاب، مظفر بیرجندی، بدون صفحه شماری ) زیرا در این شبها از اول تا آخر مهتاب باشد. از حضرت علی (ع ) روایت است که چون آدم \* از بهشت \* بیرون آمد هیچ سقفی و دیواری و پوششی در دنیا نبود. آفتاب در اعضای او اثر کرد و سیاه شد. به این سبب، روی به درگاه خدا آورد و تضرع و زاری کرد. جبرئیل \* بر او نازل شد و گفت: اگر می خواهی این سیاهی به سفیدی بدل شود سه روز، روزهدار. پس آدم، روز اول ایام البیض قصد صوم نمود. شب اول ثلثی و شب دوم ثلث دیگر و شب سوم باقی بدن او سفید شد. در کتب ادعیه ( شیخ عباس قمی، مغانیح الجنان: ۲۹۵) نیز اعمال و اوراد خاصی در این شبها وارد شده است. در نجوم و اعتقادات کهن هم شبهای ۱۲ تا ۱۵ هر ماه که زمانی است که قرص ماه \* به اوج درخشش خود می رسد، از پیشامدهایی نام برده اند که حکایت از ویژگی این ایام دارد. در اعتقادات ودایی «بشن» یا ویشنو \* در دوازدهم و چهاردهم ماه، در سه گام، زمین \* و آسمان \* را از چنگ «بلی» (Bali) در می آورد و بر عفریت بدی پیروز می شود. سیزدهم ماه در تقویم قدیم نام روز تیر بود که در ماه تیر یعنی در تیرگان \* جشن بزرگ آن برپا می شد.

یشت چهاردهم اوستا مخصوص ایزد بهرام<sup>\*</sup> است. روز چهارده هر ماه روز گوش<sup>\*</sup> میباشد که نام عمومی چارپایان است و با زندگی شبانی ارتباط دارد و همهٔ این مسایل شاید با امتیازات ایامالبیض مربوط باشد. در تفسیر طبری (ترجـمهٔ فـارسی: ۱۲۷/۱) روزهای دوشنبه و پنجشنبه و آدینه ایام بیض معرفی شده است.

در ادبیات فارسی گاهی ایامالبیض را کنایه از «اواسط و میانه» گرفتهاند: «من بنده سعدالوراوینی از مبادی کار که اوایل غرّهٔ شباب بود الی یومنا هذا که ایامالبیض کهولت است عقود منظومات را در عقد اعتبار فحول افاضل میآورم» ( مرزبان نامه: ۴/۱).

**منابع:** سنن نسائی کتاب صیام: باب ۸۴؛ محمدجعفر یاحقی، «در قلمرو ایزد بهرام»، م.د.۱.م. ( پاییز ۱۳۵۷): ۴۳۸/۱۴؛ لغتنامه؛ فرهنگ فارسی.

**ایام تشریق ( ۔ التّشریق )** /ayyām-e tašriq/ سه روز پس از عید گوسپندکشان (اضحی) است که در قدیم در این روزه اگوشت قربانی\* را خشک می کردند و به روایتی ( آنندراج) پنج روز پیش از اضحی و روز اضحی و سه روز پس از آن است. این ایام را به این جهت تشریق گویند که تا آفتاب تابان نشود، قربانی را نحر نکنند.

تشریق، در اصطلاح نجوم (مقابل تغریب) دور شدن ستاره از آفتاب و دیده شدن **آن بامد**ادان به مشرق است ( التفهیم: ۸۱).

منابع: تفسير طبرى: ١٢٤/١؛ التفهيم: ٢٥٣؛ لغت نامه.

**ايام عجوز ( \_ العجوز )** جبَرد عجوز

**ایرج** /iraj/ ل**ام پسر کوچ**کتر فریدون\* که به دست برادران خود سلم\* و تور\* کشته شد و بنا بـه قولی، نام ایران از اسم او گرفته شده است. بنا بر آنچه در شاهنامه ( ۹۰/۱ به بعد ) و روایات مشابه آمده است فریدون جهان را میان سه پسر خود تقسیم کرد. روم را به سلم و توران\* را به تور و ایران را به ایرج داد. سلم و تور بر ایرج حسد بردند و به پدر پیغام فرستادند و به کینهجویی آمدند. ایرج با برادران از در دوستی در آمد اما آنان تن در ندادند و ایرج را به نامردی هلاک کردند. فریدون به کین خواهی ایرج کمر بست و چون منوچهر\* از پشت او پدید آمد، او را به این کار برانگیخت و منوچهر سلم و تور را بکشت.

در اوستای موجود، به این داستان اشارهای نرفته است اما ظاهراً در یکی از نسکهای مفقود اوستا چنین اشارهای بوده است ( حماسهسرایی : ۴۷۰). بنا بر برخی فرهنگها ( آنندراج، نظام )، فلک آفتاب ( = فلک چهارم ) را نیز ایرج خوانند و به مناسبت خوبرویی و خوش پیکری، این نام بر او نهادند زیرا هر کس او را بدیدی مهر او ورزیدی. خوبرویی و مهرآوری ایرج از شاهنامه هم پیداست:

> به ایرج نگه کرد یکسر سپاه که او بُـد سـزاوار تخت و کـلاه بیآرامشـان شـد دل از مـهر او به دل مهر و دیده پر از چـهر او

فرهنگ نظام، نام «نفس ناطقه» را نیز ایرج دانسته است. داستان ایـرج در ادبـیات فـارسی هـم انعکاس یافته و بهخصوص «کین ایرج»، نام لحن بیست و نهم از سی لحن باربد معرفی شدهاست:

چو کردی کین ایرج را سرآغاز جهان را کین ایرج نو شدی باز (خمسه: ۲۴۷)

یاد دارم که فریدون مَلِک ایـرج را پادشا کرد و بدو داد سراسر گیهان (جوهری هروی، لبابالالباب: ۳۲۸)

مثابع: غررالسیر: ۴۱؛ حماسهسرایی: ۴۶۹؛ مینوی خرد: ۱۱۴؛ روضةالصفا: ۵۳۹/۱؛ فرهنگ نامهای اوستا: ۷۹/۱ به بعد؛ زندگی و مرگ پهلوانان: ۱۵۴؛ داستانهای شاهنامه: ۴۷؛ نمایش در ایران: ۲۴؛ فرهنگ نامهای شاهنامه: ۱۴۰/۱؛ دانشنامهٔ مَزَدیَسنا: ۱۴۷.

**ایزد(ان)** /(izad(ān)/ ایزد یا صورت اوستایی آن «یزته» (yazata) از ریشهٔ «یزه»، به معنی پرستیدن است و مجموعاً «در خور ستایش» معنی میدهد و به فرشتگانی\* اطلاق میشود که از جهت رتبه ومنزلت، فروتر از امشاسپندان\* هستند.

ايزد

به اعتقاد ایرانیان، فضای آسمان<sup>\*</sup> پر از این فرشتگان است (گاتها: ۸۴). یشت ششم (فقرهٔ اول) از صدها و هزاران ایزد سخن میگوید که به دو دستهٔ مینوی و جهانی تقسیم می شوند. اهورامزدا<sup>\*</sup> در رأس ایزدان مینوی، و زردشت در رأس ایزدان زمینی (جهانی) است. ایزدان بزرگ خود از یاران امشاسپندان به شمار میروند و معروفترین آنها عبارت اند از: مهر<sup>\*</sup>، آذر، سروش<sup>\*</sup>، بهرام<sup>\*</sup>، نیران و... که اغلب نام آنها با نام روزهای ماه یکسان است. این طرز تفکر، از آیین آریاییان کهن که مبتنی بر تأله قوای طبیعی بود ناشی می شود.

هر یک از این ایزدان، به صورتی و با سرودهای مخصوصی مورد ستایش قرار میگیرند. اهدای فدیهها، به خاک ریختن شراب ( ← جرعه افشانی ) و شیرهٔ نباتات معطر (هوم\*) و نیز قربانی کردن تعداد بسیاری گاو\* و اسب\* و شتر و گوسفند، از مراسمی است که برای ایزدان انجام می پذیرفته است.

طایفهٔ خدایان در آیین مزدایی به صورت مذکر و مؤنث شناخته می شدند. مثلاً ایزد آسمان و ایزد آتش\*، مذکر و ایزد سپیدهدم مؤنث به شمار می رفته اند. همچنین طایفهٔ ایزدانِ آسمان را به خانواده های زمینی تشبیه می کردند. مثلاً آسمان، پدر خانوادهٔ ایزدان، و سپیدهدم، دختر و سایر خدایان پسران وی محسوب می شدند.

در ادبیات فارسی اغلب ایزدان با نامهای خاص خود به صورت غیرخدایی شناخته **شده ه**ستند و واژهٔ ایزدکمتر به معنی فرشته به کار میرود و فقط به معنی خدا و آفریدگار است.در فرهنگها هم ایزد یکی از نامهای باری تعالی دانسته شده که جمع آن یزدان، در **فارسی** به صورت مفرد و به معنی خداوند به کار میرود:

ایزد امروز هسه کار بیرای تیو کند همه عالم به مراد و به هوای تیو کند (منوچهری: ۱۹۲) ایزد همه آفاق بدو داد و به حتق داد ناحق نبود آنیچه بیود کار خیداییی (منوچهری: ۹۶) به یزدان هر آن کس که شد ناسپاس به دلش اندر آید ز هیر سیو هیراس (شاهنامه: ۴۳/۱)

**منابع:** تفسير اوستا: ۱۵۹؛ مَزديَسنا: ۲۳۹؛ لغتنامه.

**ایشتار** بزهره

**ایکہ** ← اصحاب ایکہ **ایمن** ← وادی ایمن

ایکه

**ایندرا** /indrā/ ایندرا ( Indra ) ( = ایندره، ایندر، اندره، اندرا ) یکی از خدایان قوم هند و ایرانی است که مورد پرستش هندوان بود و آورندهٔ بارانهای فراوان، و حامی آریاییان به شمار می رفت. هندوان او را پادشاه دیوان ( خدایان ) و الههٔ جنگ و یاور قوم ایرانی در نبردها ( دیانت: ۸۲) میدانستند که در میان زمین \* و آسمان \*، با مظاهر اهریمنی می جنگد و با رستم \* نیز وجوه مشابهتی دارد ( مهرداد بهار، فرهنگ و زندگی: ۸/۱۰). اما در متون پهلوی و از جمله بُدجشن و دینکرت، ایندرا، دیوی معرفی شده که مردم را از پرهیزکاری باز می دارد و از مستی آنان در به جا آوردن وظایف دینی شاد می شود (ن.د.ا.ت.: ۱۳/۱۸) و به همین مستی آنان در به جا آوردن وظایف دینی شاد می شود ( ن.د.ا.ت.: ۱۳/۱۸) و به همین مستار ( ضد، رقیب ) امشاسپند اردیبهشت \* به شمار می رود اما در نبرد نهایی در برابر او مغلوب خواهد شد. در افسانه های ایرانی، هم خداوند جنگ و پیروزی است و هم در مر مینداز « و از رور برد می ایرانی می می مین جهت به صفت « ور یترکَمَن» هم شکنندهٔ «وِرتره گش» که با بهرام \* ارتباط دارد موصوف شده است.

**منابع:** مَزدیسَنا: ۴۵؛ مزداپرستی: ۲۹؛ اساطیر ایران: بیست و چهار و چهل و سه؛ یشتها: ۱۱۵/۲؛ دیار شهریاران: ۱۰۳۵/۲؛ فرهنگ نامهای اوستا: ۲۵۵/۱ –۲۴۷؛ اساطیر ایرانی: ۱۷؛ دارمستتر، «وجوه مشترک میان مهابهارات و شاهنامه»، هنر و مردم: ۴–۲۰/۱۵۳؛ ادب ( ۱۳۵۶): ۱۴۸/۲۵؛ احسان یارشاطر، «ایندرا»، یغما، ( دیماه ۱۳۳۰): ۴۲۳/۴ و ۲/۵

**ایّوب /**ayyub ایوب (Job) به معنی بازگشتکننده، در سورهٔ ص (آیهٔ ۴۴) با صفت اوّاب (توبهکننده و بازگردنده ) آمده و بنا بر اکثر روایات، پیامبری است که چهار بار نام او در قرآن (نساء: ۱۶۳، انعام: ۸۴، انبیاء: ۸۳، ص: ۴۱) ذکر شده است.

بنا بر روایات، ایوب در شام به دامداری اشتغال داشت و عبادت او زبانزد همگان بود. ابلیس\* بر وی حسد برد و از خدا خواست تا دست او بر ایوب گشاده کند. آنگاه خداوند ایوب را به بلاهای بزرگ آزمایش کرد. بی چیز شد و بیماری و کرم بدن او را فرا گرفت و هیچ اندام وی درست نماند. ایوب هفت سال در این بلا بماند و زبان وی یک دم از تهليل نياسود، تا آنجا كه ابليس از او عاجز آمد. ايوب بر همهٔ بلاها صبر كرد و در پایان گفت: أنَّى مَسَنَّى الضَّرَّ وَ انتَ أَرحَم الرَّاحِمين (انبياء: ٨٣). خداوند چون صبر و پایداری او را در شکر دید، ایوب را ندا داد: اُرکُض برجلِکَ هذا مُغْتَسَلٌ باردٌ و شَرابٌ (ص: ۴۲). ایوب پای بر زمین زد و چشمهٔ آب بر آمد که خوشتر آبی بود. خویشتن در آن چشمه بشست و زخمهای او درست شد. آن چشمه را «عین ایوب» یا «عین مغتسل» خوانند (بلعمي: ٣٣٠/١). عطار در الهی نامه (۲۹۳) اشارهای به این داستان دارد: که چندین سال گشت از کرم مضطر بيزركى كيفت ايرب يسيمبر چو کرد آهی نجاتش داد معبود ز چــندان رنج آهـــی بــود مـقصود مولانا هم در مثنوی به بخشهایی از سرگذشت ایوب اشاره میکند: عين ايربي شراب و مغتسل مبرغ آبی غیرق دریای عسل یاک شد از رنجها چون نور شرق که بدو ایـوب از یـا تـا بـه فـرق (مثنوي: ١٢٧/١) در فرهنگ ایران دورهٔ اسلامی، صبر ایوب مظهر ایستادگی و شکیبایی است و بهنهٔ شعر فارسی نیز این مضمون و سایر ابعاد قصه را در خود متجلّی کرده است:

تــا بگــويد ز مـبتلى ايـوب دل و جان در عنا و دام كروب (حديقه: ۴۲۱)

آن کس که مر ایوب تو را کِرم غـم آورد تـو دیـدهٔ یـعقوب ورا بـوی پـسر بـاش (سنایی: ۳۱۳)

چون شادمانی و غم دنیا مقیم نـیست فـرعون کـامران بـه و ایـوب مـبتلا (سعدی: ۷۰۳)

صبر من در سخت جانیها قیامت میکند سایهٔ بید است زخم تیغ ایوب مرا (صائب: ۱۰۸)

درد همه کس بیشتر از تاب و تموان است در پلهٔ خود کمیست که ایموب نمباشد (صائب: ۵۵۸)

عـاشتی آموز و محـبوبی طـلب چشم نوحی قلب ایوبی طلب (اقبال: ۱۵)

منابع: بلعمی: ۳۲۳/۱؛ طبری: ۲۴۲/۱؛ قصص [نیشابوری]: ۲۵۴؛ قصص [نجار]: ۳۴۹؛ تحقیق در تفسير ابوالفتوح: ٣۶٣/٣؛ فصوص: ٣٥٠؛ مجملالتواريخ و القصص: ١٩٧؛ آفرينش و تاريخ: ١۴۶؛ حبيب السير: ١٦/٧٤؛ اعلام قرآن: ٢١۶؛ لغت نامه؛ Brewer's: 636, Job : S.E.I.: 26.



**باباغوری** ← باباقوری

**باباقوری ( ــ قری )** /(bābā quri(-qori/ باباقوری ( قری، غوری ) نوعی مهرهٔ مدوّر سیاه و سفید، به شکل و رنگ چشم گوسفند مرده است که برای دفع چشمزخم<sup>\*</sup> بر کودکان آویزند و گاه برای زینت بر خود نهند. در اصطلاح کانی شناسی، نوعی کوارتز نهان بلور است که با عقیق تفاوت دارد و به سنگ سلیمانی نیز معروف است. همچنین بر نوعی کوری که چشم آماسیده و به رنگ چشم **گوسفند** مرده می شود نیز اطلاق شده است. در فرهنگها این معنی (کور شدن ) به صورت باباقوری ضبط شده است.

**منابع: فرهنگ فارسی؛ لغت**نامه.

**بابل** / bābel / **بابل** (Babylon) (= باب ایلو) به معنی باب الله ( اعلام قرآن : ۲۱۰) نام شهری بوده است بر **کنار فرات** که بنای آن را به گیومرث \* و یا به قولی، به هوشنگ \* و نمرود \* نسبت داده اند. **در** ۲۰۵۰ ق.م. آموریان و پس از آنان اقوام سومر و اَکَّد در این سرزمین حکومت کرده اند. **برخی هم گفته اند** که بابل بر تمام سرزمین عراق اطلاق می شود ( آثار البلاد: ۳۰۵) که به **داشتن عجایب هفتگانه** ( حدایق معلقه یا باغهای معلق ) مشهور بوده است. بنای این **باغها** را که در فارسی به باغهای بابل نیز شهرت یافته، به بُختِ نَضَّر \* نسبت می دهند. **بررش شروع** و در زمان او تکمیل شده، یاد کرده است. ابراهیم \* در کودکی به بابل آمد و **در همین شهر** هم ازدواج کرد. اسکندر \* خواست بابل را پایتخت کند اما عمرش وفا **نگرد. دول**ت عباسی در ساختن بغداد از مصالح شهر بابل استفاده نمود.

بابل اشاره به باغهای معلق به صورت خفیف گاه در شعر معاصر دیده شده است: همهٔ روی زمین پیدا بود نظم در کوچهٔ یونان می رفت (سهراب سپهری، هشت کتاب: ۲۸۴) جغد در باغ معلق ميخواند. هوای صاف و درخشان این شهر موجب توجه به آسمان\* و اجرام شد و نیایش و ستایش ستارگان و ساختن هیکل و معبد برای آنها باعث پیدایش علم نجوم گردید. سِحر بابل: بنا بر آنچه از داستان هاروت و ماروت\* (بقره: ۱۰۲) بر مي آيد جادو از بابل به سرزمين اسرائيليان رفته است و در زمان سليمان\* شياطين به مردم فلسطين سِحر مي آمو خته اند ( اعلام قرآن: ۲۲۰). به این جهت، سِحر بابل و جادوی بابل در شعر فارسی مضامین دقیقی در اختیار شاعران قرار داده است:

ببرده نرگس تو آب جادوی بابل گشاده غنچهٔ تو باب معجز موسی (محيط و احوال و اشعار رودکی: ۵۱۰) زهره هنوز آب درین گل نیریخت شهبر هاروت به بابل نريخت (خمسه: ۷۵) بسیار صف جادوی مکار شکسته از ناوک مژگان تو در بابل و کشمیر (سوزنی: ۲۳۳) کز ساحران عهد کهن همتری ندارم در بابل سخن منم استاد سِحر تازه (خاقانی: ۲۸۳) من در هوای بابل چون یک قواره توزی خیاط بہتر سِتحرش ہرداشتہ مدوّر (خاقاني: ١٨۶) نــعل و آتش در هــوای قــيروان انگـيخته زهره با ماه و شفق گویی ز بابل جادوییست (خاقاني: ۳۹۴) موي تو چه جاي مار ضخاک روی تو چه جای سِحر بـابل (سعدي: ٥١٥) چشمت آن کرد که هاروت به بابل نکند سِحر گویند حرام است درین عـهد ولیک (سعدی: ۴۹۸) چنین بلیغ نـدانـند سِـحر در بـابل بدین کہال ندارند حُسن در کشمیر (سعدی: ۷۲۸)

174

**چاه بابل**: در این شهر چاهی قرار داشت که به چاه دانیال \* معروف است ( آثارالبلاد: ۳۰۵) و اغلب معتقدند هاروت و ماروت به امر پروردگار در آن چاه زندانی و معذب اند و به صورت واژگونه در آن آویخته اند، چنان که لب تشنه بمانند و دهانشان به آب نرسد. بنا بر قرآن (بقره: ۹۶) هاروت و ماروت دو فرشته اند که پس از آنکه به زمین آمدند و فریفته زنی به نام زهره \* شدند و به فساد و تباهکاری افتادند زهره اسم اعظم \* از آنان بیاموخت و به صورت ستاره به آسمان رفت و هاروت و ماروت را خداوند در چاه بابل زندانی کرد.

چاه بابل نماد مرکز جادو و سِحر، و هاروت و ماروت در ادب فارسی نـماد **جادوگری** شدند. بیت زیر مستقیماً به ارتباط هاروت و ماروت و زهره اشارت دارد:

دود آهم دوش بابل را حبش کرده است از آنک غــارت هــاروتیان شــد زهــرهٔ زهـرای مـن (خاقانی: ۶۵۰)

**و این ابیات، از چاه بابل مرکز سِحر و جادو اراده کرده است:** 

جز تا به چَهِ بابل او را نبود مـنزل تا جان نشود جادو جایی بنیاساید

(شمس: ۵۱/۲)

**آن کــه** در چــاه زنخــدانش دل بـیچارگان جون ملک محبوس در زندان چاه بـابل است (سعدی: ۴۳۸)

چشمت به جادوی بـدل چـاه بـابل است زلفت به کافری عوض حِصن خيبر است (ظهير، تصحيح يزدگردی: ۴۱)

(سليم، لغتنامه)

**گوه بابل: چاه** بابل که هاروت و ماروت در آن معذباند، بر کوهی قرار دارد که در شعر فارسی به کوه بابل شهرت یافته و گویا به صلابت و درشتناکی و عظمت نیز موسوم بوده است. آثارالبلاد ( ۳۰۴) از قول اعمش نقل کرده که شخصی به نام مجاهد که از هر چیز هجیبی اطلاع پیدا میکرد خواست هاروت و ماروت را ببیند و به بابل رفت و آنها را دید **مانند دو کوه** عظیم و از شگفتی نام خدا را بر زبان راند و ناگهان بیهوش شد.

«و جامی را که به زهر قاتل آگنده کنی شراب بابل چه طمع داری». در بیت زیر «داروکدهٔ بابل» اشارهای به شراب بابل دارد یا موضوع دیگری است؟ هر عقاقیر کـه داروکـدهٔ بـابل راست حاضر آرید و بها بدرهٔ زر باز دهـید

( خاقانی: ۱۶۳)

برج بابل: به روایت تورات، پس از طوفان نوح <sup>\*</sup>، مردم در دشت شنعار، برجی بنا کردند تا علامت مرکزیت شهر باشد و مجامع رسمی خود را در اینجا تشکیل دهند و بر روی زمین <sup>\*</sup> پراکنده نشوند. لیکن چون این امر موافق خواست خدا نبود شب بخفتند و صبح که برخاستند زبانهای ایشان مختلف و هر کدام به لغتی متکلم شدند و هر دسته به گوشهای پراکندند و از هر کدام ملتی ریشه گرفت (قاموس: ۱۵۰). نوشتهاند: به این دلیل این شهر را بابل نامیدند که چون زبان مردم مختلف شد، همه «بلبل» میکردند و زبان یکدیگر را نمی فهمیدند. این حالت به «تبلبل السنه» معروف است.

بابل

سمیرامیس، ملکهٔ آشور نسبت دادهاند ( اعلام قرآن: ۳۲۱). به روایت دیگر، پسران نوح که در هنگامهٔ طوفان\* خواستند به آسمان برسند، این برج را ساختند. اما از لحاظ تاریخی، بیشتر برجها و ساختمانهای بابل مربوط به زمان بُختِ نَصَر و به امر اوست. در جهان بینی افریقایی هم، در توجیه سبب اختلاف زبانها و نژادها به توجیهی همانند توجیه تورات بر می خوریم ( افریقا: ۲۵).

191

روایت برج بابل را بشر برای توجیه اختلاف زبانها و نژادها، در واقع به عنوان یک کیفر ناگزیر آسمانی در برابر سرکشی و عصیان خویش آفریده است. در فارسی معاصر، برج عاج اصطلاحی است بر جدایی و کناره گیری هنرمند از مسایل جاری و امور دنیوی که به انزوا و بریدگی از واقعیتها منجر می شود.

منابع: تورات، سفر پیدایش، بند ۱۱: ۱-۹؛ معجم الالفاظ: ۵۷؛ ظرایف: ۷۴ به بعد و ۵۳۸؛ ناصرالدین صاحب الزمانی، «سقوط برج بابل»، دانشکده، (بهار ۱۳۵۴)، س اول: ۱۱۵/۲-۱۴۸ لغتنامه؛ Brewer's: 80; Dictionary of Symbols: 36.

**باد** /bād/ وات ( = باد ) (Wind ) یا وایو \* که اصلاً از «وا» به معنی وزیدن مشتق شده، در سَنسکریت و اوستا اسم مخصوص ایزدِ باد و نخستین ایزدی است که نذور را می پذیرد. در یشته اسه بار وات به معنی فرشته آمده است. در روایات دو وایو هست: یکی نگهبان هوای پاک و سودبخش و دیگری دیو مظهر هوای ناپاک و زیان آور.

در وندیداد (فرگرد ۵) صراحتاً از این دیو یاد شده و نام او با دیو مرگ یکجا آورده شده است ( پشتها: ۱۳۷/۲ ).

روز بیست و دوم هر ماه به نام «باد» موسوم است. بادروز<sup>\*</sup> از بهمن ماه که در قدیم جشنی بوده است، در تقویمهای کهن به نامهای بادبره، بادبرّه، بادبره فرس و بابره زردشتی نامیده شده و دربارهٔ آن نوشتهاند: «به روزگار کسری هفت سال در ایران باد نوزید. سال هفتم در این روز که روز باد است چوپانی نزد کسری آمد و گفت: بادی بسیار ملایم وزیدن گرفته، چنانکه موی گوسفند (بره) را به جنبش درآورده است. از این مژده همه شادمان شدند و جشن گرفتند و از آن زمان در ماه بهمن، این روز جشن شد». به نظر می رسد بنیاد این جشن از زمان کسری جلوتر بوده و یادگار ستایش ایزد «وایو» باشد. منابع: دیار شهریاران: ۱۲۱۵/۲؛ یشتها: ۱۳۶/۲؛ لغت نامه؛ برهان.

**بادبرہ** ← باد

بادروز /bād-ruz/

روز بیست و دوم هر ماه شمسی که تدبیر و مصالح آن به فرشتهٔ باد\* تعلق دارد، بادروز نامیده می شده است. قدما بر این عقیده بودند که روزی نیک است و سبّک، و در آن نو بريدن و نوپوشيدن و اسب جديد سوار شدن نيک است ( برهان، جهانگيري. آنندراج ). به روایت بیرونی ( آثارالباقیه: ۲۹۹) در روز بیست و دوم بهمن، عیدی است که بادبره \* نامیده میشود و در قم و نواحی آن، رسومی از شرب و لهو، مانند دیگر اعیاد، در این روز برقرار بوده است. گویا شاعران نیز به این سنن توجه داشتهاند: مِيخور کت باد نوش، بـر سمـن و پـيلگوش 🦳 روز رَش و رام و جوش، روز خور و ماه و باد (منوچهري: ۱۹) چون بادروز، روز نشاط آمد ای نگـار شادی فزای هین و بده باده و بیار (مسعود سعد: ۶۶۴) چینانکه از پس بهرام، رام باشد و باد همیشه تا بود از پیش رَش مهر و سروش (رافعي، لغتنامه) به هنگام آبانمه و روز بـاد فلک داد مرباب او را به باد (بهرام يزدو، لغتنامه) منابع: عبدالامیرسلیم، «سیروزه در حدیث شیعه»، ن.د.۱.ت.: ۲۷۸/۲۶؛ «سیروزهٔ آذرباد مارسیندان»، ترجمهٔ م.بهار، مهر، (دی ۱۳۱۳) س دوم: ۸۲۳/۸؛ لغتنامه؛ Brewer's: 1273. wind.

بادہ ← مِی

**بارامانت** /bār-e amānat/ به روایت قرآن (احزاب : ۷۲)، از آغاز، خداوند «امانت» خطیر خویش را بر عهدهٔ انسان گذاشت و او را به صفت برگزیدگی و امانتداری خویش مخصوص گردانید، امانتی که آسمانها و کوهها و زمین\* از بردنش عاجز آمدند : اِنَّا عَرَصنَا الأَمانَة عَـلی السَّـمُواٰتِ وَ بارامانت

195

الأرضِ و الجِبْالِ فَأَبَينَ أَن يَحْمِلْنَهْا وَ أَشفَقنَ مِنها وَ حَمَلَهَا الإِنسانُ إِنَّهُ كَانَ ظَلُوماً جَهُولاً. اين كدام امانت بود كه تنها انسانِ «ظلوم جهول» به كردن كرفت؟

مفسرین قرآن و عرفای صاحبدل اسلامی، در معنی این امانت سخنها گفته اند. برخی مفسرین ( تفسیر ابوالفتوح: ۱۹۵۸) از آن به فرایض و حدود و عبادات و تکالیف شرعی تعبیر کرده اند و بعضی ( جامع الاسرار : ۲۱) به اسرار الهی، که از کاینات فقط انسان قابلیت و شایستگی پذیرفتن آن را باز یافت. در تفاسیر دیگر ( منهج: ۳۳۹/۷) امانت خداوند را به «هابیل \*» و انسان را به «قابیل» تعبیر کرده اند که نتوانست امانت را به پایان برد و هابیل را کشت. از این رو ظلوم و جهولش خواند. علاوه بر این، تعابیر دیگری نظیر دلایل و عجایب صنع خدا ( تفیر ابوالفتوح: ۱۹۶۸)، مردمان و وفای به عهدها و در واقع مسئولیت در برابر دیگران و خودشناسی و اراده و ادراک که ملاک تکریم و بزرگداشت آدمی است ( فی ظلال القرآن: ۱۹۸۶) را نیز برای امانت ذکر کرده اند که هر کدام به نوعی میتیاز «خلیفة اللهی» انسان را در زمین نشان می دهد. محققین صوفیه این امانت را لطیفهٔ میتیاز و سیّال انسانی دانسته اند که استعداد رهایی از قید و تعیّن و وصول به مرتبهٔ اطلاق میترا و سیّال انسانی دانسته اند که استعداد رهایی از قید و تعیّن و وصول به مرتبهٔ اطلاق در آن نهفته است ( شرح مثنوی شریف: ۲۰/۸۰). توجه روزافزون به آیهٔ امانت، سبب شده که میتری و سیّال انسانی دانسته اند که استعداد رهایی از قید و تعیّن و وصول به مرتبهٔ اطلاق در آن نهفته است ( شرح مثنوی شریف: ۲۰/۸۰). توجه روزافزون به آیهٔ امانت، سبب شده که میتر در آن نهفته است ( مارد راد و در ماد می فیض، رساله های مستقلی در تفسیر این آیه به رشتهٔ تحریر در آورند ( فهرست نسخه های خطی فرسی: یکم /۴ و ۵).

اما لطیفترین تعابیر پیرامون امانت ازلی خداوند، از آن عرفاست. نجمالدین دایه (مرصاد: ۱۴۵) معتقد است: آنچه حق تعالی آن را امانت خواند، معرفت است چرا که معرفت حقیقی جز از انسان درست نیامد و انسان با تحمل بار امانت معرفت، از جملگی کاینات ممتاز گشت. او جای دیگر (مرموزات: ۱۷) بیان میکند: آفرینش\* بر مثال جوزی [گردویی] آمد و آن را مغزی است و روغنی در آن مغز تعبیه. آدمی به مثابه همان مغز است و غایت آفرینش، روغن معرفت است که در وجود اوست. لازمهٔ معرفت، حیات و عقل است که ویژهٔ آدمی است.

معرفت درجاتی دارد که عالیترین درجه و مرحلهٔ شهودی آن را «عشق» گفتهاند. از این رو، شوریدگان وادی معرفت، امانت ازلی را به عشق تعبیر کردهاند کـه مـعرفت و **ولا**یت، همه از انوار آن به حساب میآیند:

خرابتر ز دل من غم تو جای نـیافت که ساخت در دل تنگم قرارگاه نزول (حافظ)

جلوهای کرد رخت دید ملک عشق نـداشت عین آتش شـد ازیـن غـیرت و بـر آدم زد ( حافظ: ۱۰۳)

«هرگز بر آتش، مهر نتوان نهاد. مهر بر خاک توان نهاد که مهرگیر است. پس خداوند، مهر امانت بر آدم \* نهاد که از گل آفریده شده بود. مشتی گل و خاک در وجود آورد و به آتش \* محبت بسوخت، پس او را بر بساط انبساط جای داد. امانت بر کوه و آسمان \* و زمین عرضه کرد، سرباز زدند. آدم رندانه دست پیش کرد زیرا که سوخته بود و سوخته را جز آتش گرفتن چاره نیست» (کشفالاسرار : ۱۰۰/۸). امانت عشق را انسان از آن رو برداشت که صاحب دل بود و القَلْبُ يَحْمِلُ مالا يَحْمِلُ البَدَن:

دل نـادان مـن امـانت عشـق 💿 هم به پشتي آن کرم بـرداشت

(منهج: ۳۴۲/۷)

بار امانت، چه به معرفت تعبیر شود و چه به عشق، بیش از همه در چشم عارفان صاحبدل، عزیز و گرانسنگ آمده است و از این رو، پهنهٔ ادب عرفانی را رونق خاصی بخشیده و حتی در شعر معاصر نیز تجلّی یافته است:

زهی طاقت که تا ما زیـن امـانت بــرون آیــیم نــاکــرده خـیانت جهان عشق را پای و سری نیست بجز خون دل آنجا رهـبری نـیست

(الهي،نامه، فؤاد روحاني: ٢)

مرا گیناه خبود است از میلامت تبو بیرم که عشق بار گران بود و من ظلوم جهول (سعدی: ۴۱۶)

ما را کجا باشد امان کز دست ایـن عشـق آسهان ماندهست اندر خرکمان چون عاشقان زیر و زبـر

(گزیدهٔ شمس: ۲۰۵) (گزیدهٔ شمس: ۲۰۵) (مانت نتوانست کشید قرعهٔ کار به نام من دیوانه زدند (حافظ: ۱۲۵) (مانظ: ۱۲۵) آسهان را رعشهٔ هیبت به خاک انداخته است کیست تا بر سر کشد رطل گران عشق را (مانب: ۲۵) (مانب: ۲۵) (مانب: ۲۵) (مانب: ۲۵) (مانه، آمال ما گردون شکافت (اقیال: ۲۳) آن صداها به کجا رفت، صداهای بلند گریدها، قهقههها آن امانتها را آسهان آیا پس خواهد داد؟ پس چرا حافظ گفت: آسهان بار امانت نتوانست کشید.

(شفيعي كدكني، بوي جوي موليان: ٨٠)

منابع: مرصاد: ۲۲۴؛ الانسان: ۲۹۹؛ لطایفالحکمه: ۹۴ و ۳۵۱؛ کشفالاسرار: ۹۴/۸؛ معارف بهاءولد: ۱/۹۲۱؛ مواهب علیه (تفسیر حسینی): ۴۹۴/۳؛ منهج: ۱۳۹۸؛ بتهای ذهنی و خاطرهٔ ازلی: ۵۴ «ارتباط انسان و وجود»، فرهنگ و زندگی: ۶۷/۳؛ محمدجعفر یاحقی، «از امانت ازلی تا مسئولیت ابدی»، خط سبز، (اردیبهشت ۱۳۵۸): ۲/۸؛ ابراهیم قیصری، «تعبیرات عرفانی از آیات قرآن»، م.د.ا.م. (زمستان ۱۳۵۶): ۱۲/۵۲، منوچهر مرتضوی، «جام جم در دیوان حافظ»، ن.د.ا.ت.: ۱۲/۵.

**باز** ب شاهين

**باژ** /bāž/ (=باز، واج، واچ) که آواز، آوازه، آوا و واژه نیز با آن ارتباط دارد، به معنی کلمه و سخن **و گف**تار است اما در اصطلاح، به تمام دعاهای مختصری اطلاق می شود که زردشتیان آهسته بر زبان می رانند.

در فرهنگها، باژ را خاموشی ای دانسته اند که مغان<sup>\*</sup> در وقت شستن بدن و یا چیز خوردن آغاز می کنند ( جهانگیری، لغتنامه). اصطلاح دیگری که بر این اوراد و ادعیه اطلاق می شود، زمزم یازمزمه است که در بسیاری از کتب زردشتیان آمده است. زمزمه که به معنی خوانندگی و ترنم نیز هست، با واژه باژ در ارتباط است. از اقوال محققین و مورخین بر می آید که سخن گفتن هنگام غذا خوردن حرام بوده و به جای آن با اشاره و لب بسته به ادای مفهوم می پرداختند. از این رو، زمزمه کردن پیش از غذا معمول پود و نه در وسط آن. بیرونی نوشته است ( به نقل از حماسه سرایی: ۴۶۸): بستن کُستی \* و زمزمه را فریدون<sup>\*</sup> به شکرانهٔ غلبه بر ضحّاک<sup>\*</sup> مرسوم ساخت و نخستین کسی که مردم را به زمزمه امر کرد سروش <sup>\*</sup> بود ( آثارالباقیه: ۲۸۵). از این رو، سروش باژ، یکی از ادعیهٔ زردشتی است که در مراسم دینی و اغلب در بامداد و پس از برخاستن از

خواب خوانده می شود و به همین مناسبت آن را «نیرنگ دستشو» نیز می نامند. در اخبار مربوط به تاریخ ایران، بارها به باژ گفتن اشاره شده است، از جمله در ضیافت نیاطوس، سفیر روم در نزد خسرو پرویز: هنگامی که بندوی از گماشتگان وی پیش از غذا با بَرْسَم \* داخل شد و شاه به ذکر باژ مشغول گردید، آنگاه: از آشفتگی باز پس شد ز خوان نياطوس كان ديد بنداخت نان همیگفت: «واژ و چلیپا به هم!» ز خسرو بـود بـر مسـيحا سـتم (شاهنامه: ۱۳۲/۹) به بَرْسَم همی باژ خواهد گرفت سزد گر بانی ازو در شگفت (فردوسی، مَزَدیَسنا: ۳۹۷) يــــرستندة آذر زردهــــــت همیرفت با باژ و بَرْسَم بـهمشت (شاهنامه، تصحيح نفيسی: ۲۲۵۰/۷) دوان تا سوی خـان آذرگشسپ نشستند با باژ هر دو بر اسب (شاهنامه) به زمزم همی رای زد در نهـان جهاندار بگرفت باژ مهان (شاهنامه: ۱۳۲/۹) در زمجره شد چو مطربان بلبل در زمزمه شد چو موبدان قمری (منوچهري: ۱۰۸)

گرفت آنگاه باژ اردای ویراف به سه دفعه بخورد آن بادهٔ صاف گرفت نیاژ و گهنبار کردن به راه ایزدی هر کار کردن (بهرام پژدو)

مثابع: مَزَدیَسنا: ۳۹۰؛ فرهنگ نامهای اوستا: ۷۲/۱؛ محمد جواد جنیدی، «آب از نظر ادیان»، ن.د.ا.ت.: ۶۳/۲۳؛ دانشنامهٔ مَزَدیَسنا؛ نهادینهها: ۴۷۴؛ لغتنامه.

**باعو**ر ، بلعام

**باغ** /bãq/ باغ (garden)، بستان، روضه و حدیقه، فضایی محصور و مزیّن به گل و گیاه و درخت\* است که معمولاً برای شادمانی و لذت بردن از فضای آن استفاده می شده است. باغ در فرهنگ و تاریخ ایران پیشینهای دراز دارد که از نظر اساطیری، به وَرِ<sup>\*</sup>جمکرد می رسد. **در** عصر هخامنشی باغهای محصور ایرانی مخصوصاً باغهای انگور \* آن توجه مورخان پونانی را به خود جلب کرده بود.

باغ در حوزهٔ مذهب و دیانت، بهشت \* و باغ دلپذیر آن را به یادها می آورد که آدم \* و حوّا \* در فضای آن به میوهٔ معرفت ( ← میوهٔ ممنوع ) دست یافتند و به زمین هبوط کردند. بنابراین، بنی آدم همواره در آرزوی بازگشت به بهشتِ ( باغ ) موعود بهسر برده و بر آن بوده است که در زمین نمونهای کوچک از آن بیافریند.

شاهان و اشراف همیشه سعی میکردند باغهای دلگشا برای خود تدارک ببینند و خاطرهٔ بهشت را در آن تکرار کنند. برخی از این باغها مثل باغ شادیاخ (در نیشابور)، باغ فیروزی (در غزنین)، باغ شالیمار\* (در لاهور)؛ باغ نشاط\* (در کشمیر) و... در تاریخ مشهور بودهاند. در شهرهای قدیمی و حکومتنشین ایران هنوز هم باغهای معروفی وجود دارند که برخی از آنها راه به تاریخ میبرند و از آن میان، باغ ارم (شیراز)، باغ شاه (تهران)، باغ فین (کاشان)، باغ شاهزاده (ماهان کرمان) و باغ هشت بهشت (اصفهان) از همه معروفترند.

در هنر مسیحیت، باغ عشق (Garden of Love) تجسم لذت و کامکاری و فرح بخشی است. در تداول عامه، به جاهای مصفا و تفرجگاهها باغ گفته می شود و به همین دلیل بسیاری از این جاها در جهان به «باغ» شهرت یافته اند که از آن جمله اند: ناحیهٔ کنت (Kent) = باغ انگلستان)، ایتالیا (=باغ اروپا)، اوذ (=باغ هندوستان)، جزیرهٔ سیسیل (= باغ ایتالیا)، اندلوسیا (باغ اسپانیا) و تورگو (باغ سویس) (Brewer's: 480).

باغٔشهر، در اصطلاح به شهرهای پردرخت و گل و گیاه و تفرجگاهها گفته می شود، مثلاً به ناریچ (Norwich)، باغشهر انگلستان و به شیکاگو، باغشهر امریکا میگویند.

در اغلب کشورهای اروپایی، از جمله انگلستان هم مانند ایران باغهای سلطنتی و اشرافی معروفی وجود دارند. نظر به اهمیت باغ در فرهنگ و تاریخ ایران، از این واژه در ترکیبِ نام جایهای فراوان استفاده شده و به این ترتیب، بخشی از اعتقاد و علاقهای که به شادمانی و تفرج در این فرهنگ وجود داشته، بیان شده است. برخی از این نام جایها را در لغتنامه، ذیل مدخل «باغ» می توان دید.

شاهرخ مسکوب در کتاب خود، گفتو گو در باغ، با توجه بـه مـفاهیم اسـاطیری و **تاریخی** باغ، گفت و گوی دلپذیری تـرتیب داده و مـفاهیم مـتعدد فـرهنگی، تـاریخی، سیاسی، عرفانی و اجتماعی این واژه را طرح و تبیین کرده است.

باغ

بخشهایی از شعر توصیفی و درباری و حتی عرفانی فارسی در واقع باغستانی از اندیشه و ادراک و زیبایی و جلوه و جلال را در اختیار خواننده میگذارد. برخی از این مضامین را یکجا در لغتنامه، ذیل «باغ» میتوان دید. در اینجا به چند نمونه کفایت میشود:

آمــد آن نـویهار تـوبه شکن پرنیان گشت باغ و برزن و کوی (رودکی: ۱۰۱) سروتن بشستی نهفته به باغ پرستنده با او نبردی چراغ (شاهنامه) گر ایسن باشد از باد خزانی چه خوش باغی است باغ زندگانی (خمسه: ۱۸۸) جز غم و شادی درو بس میوههاست باغ سبز عشق تو بی منتهاست (مثنوي: ۱۰۹/۱) ور در همه باغستان سروی نبود شاید سروی چو تو میباید تا باغ بیارایید (سعدی: ۵۱۲) باغ شود سبز و شاخ گل به برآیـد بلبل عاشق تو عمر خواه که آخبر (حافظ: ١٥٧) به باغ تازه کن آیین دین زردشتی کنون که لاله برافروخت آتش نمرود

( حافظ: ۱۴۹ )

در بیت اخیر شاعر به ارتباط باغ با آیین زردشتی و ایران کهن، به خصوص رسم شرابخواری در باغ اشاره میکند. سهراب سپهری شعری دارد با عنوان «باغی در صدا» (هشت کتاب: ۸-۱۰۷) که فضای اساطیری پررنگی به خود گرفته است:

**عنوان ه**مین شعر را ریکاردو زیپولی برای نام کتابی (باغی در صدا، ایران، ۱۳۷۳–۱۳۵۱، **عکسها** از ریکاردو زیپولی، فلورانس، انتشارات آنجلوپونتکوربولی، ۱۳۷۴) برگزیده که **در** آن اشعاری از سهراب را با ترجمهٔ ایتالیایی و تصاویری از ایران به چاپ رسانیده **است که خود** آن، بازتابی از اسطورهٔ باغ ایرانی تواند بود.

Dictionay of Symbols: 99; Brewer's: 480.

منابع: لغتنامه؛

**باغ ارم** ← ارم **باغ جتسیمانی** ← جتسیمانی

**باغ شالیمار** /bāq-e šalimār/ شالیمار (Shalimār) از باغهای فرحانگیز کشمیر است. شالی اصلاً به معنی برنج و «مار» یا «مارغ» به معنای چمن و کشتزار است، همان که در فارسی مرغزار گوییم. باغ شالیمار در وسط کشتزارهای برنج قرار دارد و به همین دلیل به این اسم معروف شده است. این باغ شامل دو طبقه است: یکی موسوم به فرح بخش و دیگری به نام فیض بخش. نادرشاه هنگام حمله به هند در این باغ سکونت گزید و پیمان مصالحه با محمدشاه گورکانی را در این باغ امضا کرد. نامهای دیگر آن سالامار، شلیمار و شعلهور است. محمدقلی سلیم تهرانی در وصف آن و تاریخ بنایش سروده است: یکی تیالاب در دامان کوهش که لرزد بحر چون بیند شکوهش منابع: سرزمین هند: ۵۲۴؛ لغتنامه.

**باغ نشاط** /bāq-e nešāt/ یا نشاط باغ، باغ تاریخی زیبا و باصفایی در کنار دریاچهٔ «تال» واقع در کشمیر است. جهانگیر پادشاه مغولی هند آن را بناکرده و اکنون یکی از آثار تاریخی هندوستان و از تفرجگاههای معروف جهان به شمار میرود. زمین آن را دارای نُه مرتبه دانستهاند که در هر مرتبه آبشاری زیبا آن را فرحبخش کرده است. در لاهور پاکستان هم باغی به این نام وجود دارد اما اشارهٔ شاعران فارسیزبان، از جمله کلیم، سلیم و قدسی و در روزگار ما سهراب سپهری بیشتر به باغ نشاط کشمیر است. در میان مثنویهای «قدسی مشهدی» وصفی در مورد باغ نشاط به چشم میخورد ( دیوان قدسی مشهدی: ۷۸۷) که با این بیت آغاز می شود:

دلت را گر هوای انبساط است نشاط عمر در باغ نشاط است و کلیم ضمن یک مثنوی در تعریف کشمیر ( دیوان کلیم همدانی ) در مورد باغ نشاط میگوید: ولی بساغ نشاط آن رهزن هوش به جوش آرد هزاران مرغ خاموش سهراب سپهری هم در وصف این باغ سروده است: و در مسیر سفر مرغهای باغ نشاط غبار تجربه را از نگاه من شستند به من سلامت یک سرو را نشان دادند. (هشت کتاب: ۲۲۴)

منابع: تذکرهٔ شعرای کشمیر: ۱۷۹۶/۴؛ دیوان کلیم همدانی: ۶۳۴؛ سرزمین هـند: ۵۴۴؛ فـرهنگ تلمیحات: ۱۰۱.

**بِئر معطَّله** /be'r-e mo'attale/ بنا بر بعضی تفاسیر، نام چاهی در حَضْرَموت که قصر مَشید نیز بر قلهٔ کوهی در جوار آن قرار دارد. همین تفسیرها ذیل آیهٔ ۴۵ سورهٔ حج آوردهاند: بانی آن، منذربن عاد بـود و بُختِ نَصَّر

صحیح آن است که چون قوم ثمود<sup>\*</sup> هلاک شدند صالح<sup>\*</sup> به یمن آمد و در یکی از دیارهای آنجا موت بر او حاضر شد و به این جهت آن را حضرموت خواندند. اصحاب او شخصی به نام جلیس ابن جلاس را بر خود امیر ساختند و بر سر آن چاه که به برمعطّله موسوم است قرار گرفتند و قصر مَشید را بساختند و اولاد ایشان پس از مدتی بت پرستی آغاز کردند و حنظلةبن صفوان را به خواری بکشتند و خدا ایشان را هلاک کرد و چاه ایشان را معطّل گذاشت.

در روایتی دیگر آمده است: پادشاهی کافر بر وزیری مسلمان غضب کرد و خواست او را بکشد. وزیر با چهار هزار کس از اهل ایمان به حضرموت گریخت و در پایان کوه، آنجا که هوایی خوش داشت، چاه میکندند و آب تلخ بیرون میآمد. یکی از رجال الغیب بدیشان رسید و موضعی جهت چاه نشان کرد. چون بکندند، آبی به نهایت صفا و رقّت بیرون آمد. اینان بر گرد آن چاه به عبادت مشغول شدند. پس از مدتها شیطان به صورت مردان را به کامجویی از حیوانات برانگیخت. چون این دو عمل زشت میان آنها رواج یافت خداوند حنظلةبن صفوان را بر ایشان فرستاد. بدو نگرویدند و آب ایشان خشک بعد از وعده فرمان، پیغمبر دعاکرد و آب بر ایشان آمد اما فرمان نبردند و حق تعالی بعد از هفت روز بر ایشان عذاب فرستاد. برخی هم، رسّ ( ) محاب رسّ ) را همان بهد بعد از محده دانسته نذاب فرستاد. برخی هم، رسّ ( ) محاب رسّ ) را همان بودافتوح: ۲۸۸۳

**منابع: مو**اهب عليه: ۱۶۷/۳ به بعد.

**بَثَيْنَه** ← حميل و بَثِيَنَه **ہحر مسجور** ← لوح محفوظ **ہحر وسيع** ← عرش **ہختک ←** آل **ہختنرشہ** ← بُختِ نَصَّر

**پُختِ نَصَّر** /boxt-e nassar/ **( = بختنصر** ) معرّب کلمهٔ بابلی نبوکدنصر (Nebuchadnezzar) است که به معنی نبو ( نام بتی) است که تاج را نگهبانی میکند و به فارسی «بُختِ نَرشِه» است که خود تحریفی است از «بُختِ نَرسیه» و با «ال» تعریف به صورت «بخت النصر» درست نیست. این نام لقب دو پادشاه بابلی است: یکی بخت نصر اول ( ۱۲۳ – ۱۹۴۶ ق م ) که به قول بیرونی ( آثارالباقیه: ۲۳) بسیار حکمت دوست و دانش پرور بوده است و دیگر، بخت نصر دوم مطابق برخی روایات ( کتاب دانیال : باب ۳) بخت نصر، بتی بزرگ از طلا می سازد و همه را به پرستش آن دعوت میکند که سه حکیم یهودی نمی پذیرند و به ناچار از میان آتش میگذرند که آتش بر آنها گلستان می شود. بخت نصر به جنگ فرعون \* رفت و او را شکست داد و اهالی اور شلیم، از جمله دانیان \* را با خود به اسیری برد و مسجد میگذرند که آتش بر آنها گلستان می شود. بخت نصر به جنگ فرعون \* رفت و او را بیت المقدس را ویران کرد. به همین جهت، خدای تعالی بر او خشم گرفت و هفت سال و هفت روز او را مسخ گردائید ( قصص [نیشابوری]: ۳۶۱). حدیث ویران کردن اور شلیم و پراکندن یهودان به دست بخت نصر، در همهٔ روایات دیده می شود. وی همچنین در به برابل \* باغهای مرتفع بر تپه های مصنوعی برای خشنودی همسر خود با کرد که به «براغهای معلق» و «عجایب هفتگانه» معروف است ( ) بابل ).

دانی کاین قصه بود هم به گه بیوراسب هم به گه بخت نصر هم به گه بوالحکم (منوچهری: ۶۱)

«از کافران، نمرود و بخت نصر و از مسلمانان، سلیمان بن داوود و ذوالقرنین» (بلعمی: ۱۸۰)

منابع: بلعمی: ۶۳۴/۱؛ قصص [سورآبادی]: ۲۰۸؛ تفسیر ابوالفتوح: ۲۸۲/۶ به بعد؛ افریقا: ۱۹۲؛ حماسه سرایی: ۵۲۷؛ روضة الصفا: ۴۰۷/۱؛ حبیب السیر: ۱۳۱/۱؛ مردم شناسی: ۸۴/۱؛ لغتنامه و مآخذ آن؛ Brewer's: 399, Era of Nabonassar.

**بُدّوح** / bodduh نام جنّ \* و به قولی، فرشتهای \* است که اعمال خارقالعاده به او نسبت میدادند و در علوم مکنونه (غریبه) نام او را با حرف یا با اعداد مینگاشتند و خواصی هم برای آن قایل بودند. از جمله، بر آن بودند که چون نام او را بر پشت نامه و پاکت نویسند زود به مقصد میرسد. این طلسم گاهی یک مربع نه خانه بوده و ارقام یک تا نه یا همین ارقام، بُراق

به حساب ابجد، طوری در خانه های آن قرار میگرفته است که یک مربع وِفقی را تشکیل دهد. سابقاً در پشت پاکتها ارقام نوشته های مربع را به صورت «۲۴۶۸» مینوشتند تا نامه حتماً به طرف برسد. دربارهٔ این مربع که به صورت رمز نشان دهندهٔ نوعی طلسم بوده، اعتقاداتی از این قبیل نیز داشته اند:

\_ هر مسافری که این کلمه را به همراه داشته باشد می تواند شب و روز، بدون خستگی سفر کند.

زن آبستنی که نگران سقط جنین باشد، اگر آن را همراه داشته باشد فرزندش به سلامت به دنیا می آید.

> ــنامهای که این کلمه بر آن درج شود حتماً به مقصد میرسد. ــبرای ایجاد عشق از این کلمه نیز استفاده می شده است.

صاحب آنندراج، از قول فرهنگی که نام آن را نیاورده، نقل میکند: بُدّوح نام ولیّ کاملی است که از این جهان فانی در گذشته است و مردم، این نام را به خط زر، بالای تیغ و خنجر و مانند آن تیمّناً مینویسند و اکثر آن را به جای تعویذ و عزیمت [دعا] به کار برند.

**منابع:** دا.فا.؛ فرهنگ فارسی (اعلام)؛ لغتنامه.

**بدوخ** ← زهره

براق /borāq/

براق (heavently horse) نام مرکوبی است که بنا بر روایات، حضرت رسول (ص) شب معراج بر پشت او آسمانها را در نوردید. از قول خود پیامبر نقل شده است (قصص [سورآبادی]: ۱۹۳): شب معراج اسرافیل \* را دیدم با هفتاد هزار فرشته و بُراقی در میان، اشهب، بزرگتر از حمار و کوچکتر از استر، رویش چون روی آدمیان، سر او چون سر اسب \*، گردن چون شتر، پشت او چون گاو \*، پایها چون پای گاو، و دنبالش چون دنبال پیل، زینی بر پشت او از یک دانه مروارید، رکابش از یاقوت سرخ و لگامش از زبرجد. هرگز من مرکبی بدین نیکویی ندیده بودم. میکائیل \* رکاب او بگرفت و پیش من آورد. جبرئیل \*گفت: سوار شو، این مرکب را خدا از بهشت \* برای تو فرستاده است. در روایتی دیگر، از قول امام باقر (ع) نقل شده است (الوضة من الکافی: ۳۷۶): این بُراق هرگاه می خواست از کوه به زیر آید، دو دستش بلند و پاهایش کوتاه می شد و هرگاه می خواست بالا برود، به عکس، دو دستش کوتاه و پاهایش بلند می شد. بر پشت همین بُراق، ابراهیم \* هر سال از زمین فلسطین به مکه، به دیدار اسماعیل \* و هاجر \* می شتافت ( بلعمی: ۲۰۹/۱ ). صبح قیامت نیز چهار فرشتهٔ مقرب برخیزند و به سرگور محمد ( ص ) آیند. پیامبر بر بُراق نشیند و هر کدام جایی گیرند. اسرافیل بازو گیرد و محمد به پیش عرش \* خدای رود.

در فرهنگها بُراق، به طور مطلق، به معنی اسب آمده و ترکیباتی از قبیل بُراق برق تاز، کنایه از اسب دونده، بُراق جم ( سلیمان )، کنایه از باد که تخت سلیمان \* را میبرد، بُراق چهارم فلک، کنایه از آفتاب، و بُراقسیرت، به معنی تندرو نیز هست: «و به اتفاق از پیش او کوری برخاست بُراقسیرت» ( سندبادنامه، لغتنامه)

علاوه بر این در شعر فارسی نیز نام بُراق و روایات مربوط به آن آمده است:

همچنان باز از خراسان آمدی بر پشت پیل کاحمد مرسل به سوی جنت آمد بر براق (منوچهری: ۴۹)

اعوجیکردار و دلدلقامت و شبدیزنعل رخشفرمان و براقاندام و شبرنگاهـتزاز (منوچهری: ۴۲)

غازی مصطفیرکاب آن که عنانزنان رود بسا قسدم بارق او فارق ساپھر چانبری (خاقانی: ۴۲۳)

نــه تـرکی وشـاقی نـه تـازیبراقی نه رومیبساطی نه مصریشراعـی ( خاقانی: ۴۴۰ )

رسیده جبرئیل از بیت معمور براقی برقسیر آورده از نور (خمسه: ۴۰۹) زین همت در ره سودای عشق بر براق لامکان خواهم نهاد

رای دستان کو سنا به د (عطار: ۱۱۳)

خویش را اول ز خود بی خویش کن پس بــراقی از عــدم در پــیش کــن (منطقالطیر : ۲۲۱)

وانکه پایش در ره کسوشش شکست در رسید او را بسراق و بسر نشست (مثنوی: ۱/ب۱۰۷۳)

چو بر براق سفر کرد در شب معراج بیافت مرتبهٔ قیاب قیوس او ادنی (مولوی، لغتنامه) نبی شد بر براق و رفت با جبریل تا سدره ز پژیدن فرو ماند آن همایون پیک ربّــانی (قاآنی )

**منابع:** تفسير كمبريج: ٧٢/٢؛ اسرارنامه: ٢٣٨؛ تفسير ابوالفتوح: ٢٥٧/۶؛ الروضة من الكافى: ٣٧۶؛ لغتنامه؛

> **براھیم** ← ابراھیم برج بابل ← بابل برجیس ← مشتری

**بَرد عجوز ( ــ العجوز )** /bard-e ajuz/ یا سرمای پیرزن، هفت روز است در آخر زمستان در سالهای کبیسه: سه روز آخر بهمن ( شباط ) و چهار روز اول اسفند ( آذار ) و در سالهای غیر کبیسه، سه روز در بهمن و چهار روز آن در اسفند است که به روایت منتهی الارب پس از زَمْهَریر آید. در وجه تسمیهٔ آن گفته اند: بَرد، به معنی سرما و عجوز، به معنی پیرزن است و گویند در آن روزها، زالی ( پیرزنی ) در صحرا از سرما مرده بود یا چون این ایام در عَجُزِ (دنبالهٔ ) زمستان باشد آن را بدین نام خوانده اند. به روایتی دیگر در ماه شباط، باد سردی بوزید و قوم عاد\* را فرحه می کرد و عجوزی از آنان باز ماند که در این هفت روز داخل سردابی، بر هالکین ایستاد و این پیرزن آخرین کس از قوم عاد بود.

پیامبر (ص) هم در این باره گفته است: نصرت بالصّبا و اهلکت عاد بالدبور (باد شرقی مرا یاری کرد و قوم عاد به باد غربی هلاک شدند). عامه معتقدند که میش زالی، بار برنگرفته بود و عادتاً میشان در سرما بار میگیرند. زال نزد پیغمبر (ص) شد و حضرت او را دعا کرد تا سرما بازگشت و میش گنده پیر آبستن شد. از این رو این سرما را «بَرد عجوز» خواندند.

بیرونی (التفهیم: ۲۶۳) آورده است که یعقوب بن اسحاق کندی (م. حدود ۲۶۰ ق) راجع به ایام العجوز کتابی نوشته و علت گشتن هوا را در آن روزها ذکر کرده است. هفت روز ایام عجوز، در عربی، اسامی خاصی دارند که به روایت بیرونی ( آثارالباقیه: ۳۳۹) به این ترتیب است: صِنّ، صِنّبر، وَبْر، آمر، مؤتّمر، مُعَلّل، مطفی الجَمر. ابوالفضل احمد میدانی در کتاب السامی فی الاسامی، نـام روز ششـم ایـامالعـجوز را مطفیالجمر و هفتم را مکفیالظّعن نوشته و در پنج روز دیگر، با روایت آثارالباقیه مطابق است.

چو باران فراوان بـود در تمـوز هوا سرد گردد چو بردالعجوز (خمسه: ۱۱۷۳) گل سرخش چو عارض خوبان ســنبلش همـچو زلف محـجوبان

همچنان از نهیب برد عجوز شیر ناخورده طفل دایه هنوز

(سعدی، لغتنامه)

**منابع:** آثارالباقیه: ۳۳۹ به بعد؛ التفهیم: ۲۶۳؛ تفسیر گازر: ۱۵۰/۱۰؛ تفسیر ابـوالفـتوح: ۱۱۳/۱۰؛ لغتنامه.

**برزخ ب**اعراف

**بَرْسَم** /barsam/ در لغت با «برز» (barez) به معنی بالیدن و نمو کردن همریشه است و در آیین زردشتی، عبارت است از شاخههای باریک و بریده از درخت گُز<sup>\*</sup> یا انار<sup>\*</sup> که هر یک از آنها را «تای» یا «تاک» گویند. این شاخهها را ضمن خواندن اوراد و ادعیهٔ خاص، با کاردی به نام «بَرْسَمچین» میبریدند.

بَرْسَم، در مراسم مَزدیَسنا از اسباب ستایش بوده و در اوستا تعداد و درازا و پهنای آن تعیین شده است ( مَزدیسَنا: ۴۰۲). شاخههای کوتاه انار، بید، انجیر \* یا زیتون \* را به درازای سه بند می بریدند و آنها را به تعداد ( سه، هفت، دوازده یا بیست و یک ) بر سر خوان نوروزی، در «بَرْسَمدان» یا «ماهروی» ( به مناسبت شباهت تیغهٔ آن با هلال ماه ) جای می دادند. گاهی سر سفرهٔ غذا هم بَرْسَم می نهادند. در متون زردشتی هست که بزسم باید به بلندی یک گاوآهن و به پهنای یک جو باشد. این مسئله نشان دهندهٔ توجه به شخم و شیار زمین و نماد برکت گیاهی و کشاورزی محسوب می شود که تغذیهٔ انسان را فراهم می آورد. دسته ای از آنها را پیش از خوردن غذا به دست می گرفتند و آفرین می خواندند. در شاهنامه مکرر از بَرْسَم گرفتن شاهان، قبل از خوردن غذا به منظور سپاس نعمت، سخن رفته است: برمايون

**بِرمایون** / bermāyun/ ( = پِرمایون، بِرمایه، پِرمایه ) نام گاوی است که فریدون<sup>\*</sup> را در کودکی شیر داد و بعدها **فریدون بر** آن سوار میشد:

|                                                                            | برمایه ۸                                                          |
|----------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------|
| جهانجوی را دایه خواهد بـدن                                                 | یکی گاو بِرمایه خواهـد بـدن                                       |
| (شاهنامه: ۵۷/۱)<br>زگاوان ورا برترین پایه بـود<br>(شاهنامه: ۵۷/۱)          | ہمان گاو کَش نام بِرمایہ بـود                                     |
|                                                                            | این نام در اشعار سایر شعرا به ندرت مورد :                         |
| آن کجا گاو نکو بـوذش بِـرمايونا                                            | مهرگان آمذ جشن ملک افىريذونا                                      |
| (دقیقی: ۹۵)<br>شاهپرور بود چـو بِـرمایون<br>(فرالاوی، اشعار پراکنده: ۴۳/۲) | ماذہ گاوان پاذہاش ہر یک                                           |
| هاند ( ← یشتها: ۲۹۴/۱ ).                                                   | گاهی نیز برمایون را نام برادر افریدون دانست                       |
| (پاورقی)؛ فرهنگ نامهای شاهنامه: ۱۷۲/۱؛ دا.فا.؛                             | <b>منابع:</b> شاهنامه: ۵۷/۱ به بعد؛ ماه در ایران: ۶۲۰<br>لغتنامه. |

**برمایہ** بے برمایون **برھما** برھمن

د ما به

**بر همن** /brahman, barahman/ یا بر همند، در اساطیر هندی به دو مفهوم به کار می رود: اول: بر همن، بر همند یا بر هما یکی از خدایان سه گانهٔ هندو است که اصل ممتاز عالم عینی و آفرینندهٔ هستی و کاینات و حقیقت مطلق و روح همه چیز معرفی شده است که هم ساکن است هم متحرک، هم در شمال است هم در جنوب، و همان طور که تمام رودها از اقیانوس سرچشمه می گیرند و به آن باز می گردند، همه چیز از بر همن صادر می شود و به او باز می گردد. بر همن علت ما قبل زمان است و جهان به منزلهٔ معلولی است که از او صادر شده است ( ادیان و مکتبهای فلسفی هند ). گاهی او را با چهار سر و چهار دست مجسم کرده اند که به صورت مردی سالخورده، با ریش سفید انبوه نشان داده می شود.

دوم: طبقة اعلا در نظام طبقاتي هند كه وظيفة اصلى او مطالعه و تعليم «وداهـا» و

اجرای مراسم دینی است. در کتاب قانون هند باستان آمده است که خدا بر همنان را فرموده تا وظیفهٔ تعلیم و مطالعهٔ «وداها»، قربانی\* کردن برای خود و دیگران، هدیه پذیرفتن و پیشکش دادن را به عهده بگیرند. طبقهٔ بر همن حق پرداختن به کارهای مادی را ندارند و زندگی آنها به چهار مرحله تقسیم میشود که در مرحلهٔ چهارم به کلی از این دنیا و علایق آن منقطع میشوند. به روایت آنندراج، این طبقه، بر همنه را که معتقدند فرشتهٔ بزرگ در آیین هندوست \_ تمجید و ستایش میکنند.

در ادبیات فارسی، برهمن (برهمند) بیشتر به مفهوم دوم، یعنی طبقهٔ روحانی در آیین هندو و گاهی به معنی مطلق بت پرست و کافر، به کار رفته است:

برهمندی را به دل در جای کن 🚽 سود کی داردت شخص بـرهمند. (ناصرخسرو: ۴۳۵) بندهٔ دین و هنر نشگفت اگر شد برهن **پرهمن** در هند، بر چندالِ ناکس فضل داشت (ناصرخسرو: ۲۶۴) که این بازی آرد به دانش به جای برهن فراوان بود نيزد راى (فردوسي، لغتنامه) بریدہ بِهٔ سر او کز هدی بـتابد سر بر همنان را چندان که دید سر ببرید (فرخی: ۷۱) چون نگار آزر است و چون بهار بىرھىن آن که اندر زیر تاج گوهر و دیـبای شـعر (منوچهری: ۷۸) حجاب ماردی دست ہر من چو بردارد زییش روی اوثان (منوچهري: ۶۴) شاد باش ای مهتری کز بهر چشم زخم بد خرقه در بازد فقیر و بت بسوزد بـرهمن (سنايي: ٥٢٥) زُنار را گسست و لگد زد به روی لات چون برهمن بدید رخ خوبت ای صنم (اميرخسرو، لغتنامه) گر نہی بر برگ گل یا را شود آزردہ پات حيف باشد بهر قتلم رنجه گردد دستهات بشکند زُنار را او، بیر زند بیر لات لات گر ببیند برهمن در بتکده خندان تو را (اميرخسرو، لغتنامه) كجاست فكر حكيمي و راي بـرهمني مزاج دهر تبه شد دریـن بـلا حــافظ ( حافظ: ۳۲۸)

برهمند

**منابع:** بودا، آیین زندگانی: ۲۸۰؛ تفسیر اوستا: ۱۵۲؛ سرزمین هند: ۱۷۰ و ۳۹۹؛ گزیدهٔ اوپانیشادها: ۱۳ و ۱۵۳ و ۴۵۹؛ شناخت و تاریخ ادیان: ۲۱۴/۱؛ لغتنامه؛ دا.فا.

**بر ھمند** ب بر ھمن

بستور /bastur در اوستا، بست وییری (basta vairi) و «جوشن بسته»، و در غردالسیر ( ۲۷۴) به صورتهای «بشتوذ» و «یشیوز» و در بعضی نسخ گشتاسپ نامهٔ دقیقی به صورت «نستور» آمده است که همگی مصحف «بستور» هستند. بستور، بزرگترین پهلوانی است که بـعد از کشته شدن پدرش، زریر \*، به انتقام خون او بر تورانیان تاخت و بیدرفش \* جادو را، که زریر به دست او کشته شده بود، به قتل رسانید. اسفندیار \* او را به سپاهسالاری برگزید. شرح دلاوری و قهر مانیهای بستور در کتاب ایاتکار زریران با بیانی شاعرانه آمده است: پس آزاده بستور پـور زریر به پیش افگند اسپ چون نژه شیر (شاهنامه: ۲۰/۶)

پس پشت لشکر به بستور داد چــراغ ســـپهدار خــسرونژاد

(شاهنامه: ۹۶/۶)

**منابع:** یشتها: ۲۸۷/۱ و ۲۸۷/۲ کیانیان: ۳۳؛ فرهنگ نامهای اوستا: ۲۹۷/۱ به بعد؛ حماسهسرایی: ۵۹۸؛ شاهنامه: ۹۰/۶ به بعد.

> **بشن** ← ویشنو **بَعْل** ← الیاس

**بَغ** /baq/ از واژههای کهنی است که صورت اوستایی آن، بگ (Baga) یا بغ (Bgha) در بخشهای مختلف اوستا به معنی بَرخ و بهره و بخش و بخت، و چندین بار هم به معنی خداوند و سرور بزرگ آمده است.

در سنگنبشته های موجود از پادشاهان هخامنشی، بگ همیشه به معنی خدا به کار رفته و اهورامزدا\*، بغ بزرگ خوانده شده است. کوه بیستون هم، در اصطلاح، بغستان بَغ

**بوده و می توان گفت بالای کوههای بلند را جایگاه ستایش خدا (بغ) می دانسته اند. به** نظر می رسد پیش از زردشت، بغ، نام معمولی خدای ایرانیان بود، تا آنجا که **همسایگان، ایرانیها را پرستندهٔ خدایی به نام بغ می شناخته اند ( ایرانشهر : ۲۷۵/۲). در میان اقوام اسلاو که زبانشان از همهٔ زبانهای هند و اروپایی به فُرس نزدیکتر است، بگ باقی مانده و مثلاً نام خدای روسها بگ است. «بگسلو» در این زبان به معنی علوم الهی به کار می رود ( همان : ۲۷۶). شاید واژهٔ بگ و بیگ در زبان ترکی هم با این واژه بی ارتباط نباشد. در دیگوداه «بهاگا»، به معنی بخشنده و کسی که فراوانی ارزانی می دارد، با این** 

در فرهنگهای فارسی (برهان، جهانگیری، آنندراج) بغ را نام بتی دانستهاند که شهر بغداد هم بهنام او موسوم است و بهقول اصمعی، عربی بغداد می شود «عطیة الصنم» که عطیهٔ الهی و دادهٔ خدا نیز معنی شده است. در شعر فارسی هم گاهی فَغ (بغ)، به معنی «بت» به کار رفته است:

گفتم فغان کنم ز تو ای فغ هزار بار گفتا که از فغان بود اندر جهان فغان (عنصری، لغت فرس: ۸۰) معرّب بغ، فغ بوده است که در ترکیب فغفور (=بغپور، عنوان پادشاهان چین) از چینی به فارسی برگشته است. این لقب در زبان چینی «پسر آسمان» یا «فرزند خدا» معنی میدهد که در فارسی «بغپور» ترجمه شده است.

بغداد، در کنار دجله، یادآور خدای قدیم ایرانیان است. در شعر فارسی، فغستان به معنی سراپرده، به ندرت، به کار گرفته شده است:

فرستش به سوی شبستان خویش بر خواه ران و فغستان خویش . (شاهنامه: ۱۴/۳)

ور یکی از نسخ لغت فرس این بیت دیده می شود:

هر چند که درویش پسر فغ زاید در چشم توانگران همه چَغز آید (ابوالفتح بستی، لغت فرس: ۵۱) **منابع:** آناهیتا: ۲۰۱ به بعد؛ یشتها: ۲۱/۱ و ۱۴۵/۲ و ۱۴۵/۲؛ تفسیر اوستا: ۲۱۹؛ یادنامهٔ دینشاه ایرانی: ۲۱۲؛ **ابراهیم پورداوود، «بغ»، ایرانشهر، (ثور ۱۳۰۳ ش): ۲۶۸/۲ به ب**عد ؛ «بحثی در باب کلمهٔ **بغداد»، ترجمهٔ** علیرضا مجتهدزاده، م.د.ا.م.: ۱۳۷/۱ به بعد؛ آنندراج؛ لغتنامه؛ ادیان و مکتبهای **السلی هند:** ۱۶۶۱؛ دانشنامهٔ مَرَدیَسنا: ۱۶۶.

بلاهای دهگان

بلاهای دهگان ( \_ عشره ) ← موسی

**بَلُسان** /balasān/ درختی است کوچک، مانند درخت حنا، از تیرهٔ سدابیان که به صورت درخـتچه و با گلهای سفید در بلاد حبش میروید. بَلَسانِ جلعاد در خوشبویی و عطر مشهور است ( قاموس: ۱۸۶). کشت بَلَسان در میان اهالی مشرق رایج بود و تجار آن را میخریدند و به مصر میبردند و اهالی مصر آن را برای تدهین اموات به کار میبردند. در کتاب مقدس مذکور است که قافلهای که یوسف را خریدند بَلَسان به مصر میبردند.

در برخی روایات هست که بَلَسان درختی است در مصر که در عالم همان یک درخت بود و جای آن را «عینالشمس» خوانند. قزوینی آورده است ( عجایب [فارسی]: ۲۱۹): این درخت از چاهی است که عیسی<sup>\*</sup> در آن غسل کرده است. چوب آن را عودالبَلَسان و دانهاش را حبالبَلَسان و روغن آن را دُهنالبَلَسان گویند که برای دفع فالج و ذاتالجنب و رعشه و بادها سود دارد و تخم آن نیز در تداوی مصرف می شود (هدایةالمتعلمین: ۲۲۶). در برخی کتب ( عجایب [طوسی]: ۳۰۸) خواص عجیبی برای روغن بَلَسان ذکر شده است که اغلب این خواص در شعر فارسی نیز انعکاس یافتهاند:

| دهقان و زمانی به کـف دست بـدارد    | آنگــاه یک ســاتگنی بــاده بـرآرد       |
|------------------------------------|-----------------------------------------|
| عود و بَلَسان بویش در مغز بکـارد   | بـر دورخ اورنگش مـاهی بـنگارد           |
| الاکه خورم یاد شهی عادل و مخــتار  | گوید که مرا این می مشکین نگوارد         |
| ( منوچهری: ۱۵۲ )                   |                                         |
| روغسن ديسرياب ممي چكدش             | به لِسانش نگر که چون بَـلَسان           |
| ( خاقانی : ۸۹۳)                    |                                         |
| وز بَلَسان به شمـر گـيای صـفاهان   | باغچۂ عین شمس گلخن جسی دان              |
| ( خاقانی : ۳۵۵)                    |                                         |
| چه عجب حدیث شیرین ز چنین رطباِسانی | بَلُسان مصر خواهی به لِسان مـن نگـه کـن |
| ( نظامی : ۲۵۶ )                    |                                         |
|                                    |                                         |

**منابع: ق**اموس: ۱۸۶؛ عجایب [طوسی]: ۳۰۸؛ ظرایف: ۳۴ و ۶۱۷؛ گل و گیاہ: ۵۷؛ لغتنامه.

**بلعام ( بلعم ) باعور** /bal'ām(-'am)-e bā'ur/ بلعام (Balaam) ( خداوند مردم و یا به عبری: شکم پرست )، پسر بعور یا باعور، از اهالی قریهٔ فتو در الجزیره ( قاموس: ۱۸۷) و به روایت دیگر ( بلعمی: ۵۰۷/۱) اهل شهر بلقا، مردی بود خداپرست و مستجاب الدعوه که نام بزرگ خدا را می دانست و هر چه از او می خواست اجابت می شد. بعد از موسی \* یو شع \* به جنگ پادشاه جبار شهر بلقا شتافت. شش ماه سپاه بر در این شهر بود و حرب می کردند. مردمان از بلعام خواستند که با دعا، سپاه یو شع را دفع کند و او نمی پذیر فت و قوم خویش را به خدای تعالی و اطاعت از موسی دعوت می کرد. چون کار سخت شد، آن ملک گفت اگر دعا نکنی، تو را بر دار کنم . بلعام بتر سید و به جانب سپاه بنی اسرائیل به راه افتاد. در راه، خر او به سخن آمد و او را از این کار بازداشت. بلعام از دعا امتناع کرد. ابلیس \* او را بفریفت. بلعام دعا کرد و سپاه یو شع هزیمت شدند. یو شع نیز دعا کرد و خواست که اسم اعظم \* از او باز پس گرفته شود. خدای تعالی نام بزرگ خویش و هدایت و تقوا از او باز ستاند. بلعام هر چه دعا کرد سود نداشت و دانست که خدای نام خویش از او باز ستاند. بلعام هر چه دعا کرد سود نداشت و دانست که خدای نام خویش از او باز ستاند. بلعام هر چه

از ابن عباس روایت کردهاند (بلعمی: ۵۱۰/۱): علت جدا شدن اسم اعظم از بلعام این بود که زنش گفت اگر بر سپاه بنی اسرائیل دعا نکنی از تو جدا شوم. چون بلعام این زن را دوست می داشت پذیرفت و دعاکرد. چون نام بزرگ از او جدا شد، به حیله متوسل شد و برای از میان بردن بنی اسرائیل پیشنهاد کرد که زنان شهر را به لشکرگاه ایشان فرستند تا محدای، ایشان را برای عملشان غضب کند. چون چنین کردند زلزلهای بیامد و حصار شهر را ویران کرد. بنی اسرائیل به شهر در شدند و پادشاه جبار و بلعام را بکشتند.

نام بلعام صریحاً در قرآن نیامده، اما مضمون آیات ۱۷۵ و ۱۷۶ سورهٔ اعراف را بسیاری از مفسرین به او مربوط دانسته اند. در تودات، بلعام مرتبهٔ نبوت دارد ( قاموس : ۱۸۷). برخی هم او را با لقمان حکیم مطابقت داده اند، شاید به این دلیل که نام پدر هر دو «باعور» بوده است یا به این دلیل که معنی لغوی هر دو اسم ظاهراً به هم نزدیک است ( لقمان از «لقم» ر بلعام از «بلع»). این نظر درست نیست، چرا که لقمان محبوب و بلعام چنان که در قرآن ( اهراف : ۱۷۶ ) آمده، ملعون معرفی شده است و خداوند او را به سگی تشبیه کرده که اگر شعر فارسی نیز اشاره شده است:

قد او چون بگسترانـد دام سگی آرد ز صورت بلعام

(حديقه: ١٠١)

از مایهٔ بیچارگی قطمیر مردم می شود ماخولیای مهتری سگ میکند بلعام را (سعدی: ۴۱۶) داستان بلعام، به عنوان آدمي كه علم و فضيلت را به مهتري اين جـهان فـروخت و از وارستگی، به خدمت زر و زور در آمد، در ادبیات مورد توجه بوده است: شرف در علم و فضل است ای پسر عالم شو و فاضل به علم آور نسب، ماور چـو بیعـلمان سـوی بـلعم (ناصرخسرو: ۲۶۹) نه در کوی ضلالت بود چندین روزها عـثان نه در کعبه مجاور بود چندین سالها بلعم (سنايي: ۴۳۴) مرا عـزّ و ذلّـــی است در راه همت که پیروای میوسی و بیلغم نیدارم (خاقانی: ۲۸۴) دل، کو سگ کهف است به بلعم نفروشم گویند که خاقانی ندهد به خسان دل (خاقانی: ۷۹۱) زامتحان آخرين گشته مبين بلعم باعور و ابليس لعين (مثنوی: ۷۴۷/۳)

خر بلعام: بنا بر یک روایت، روزی بلعام سوار خر خود به سوی موآب (Moab) در حرکت بود، جایی که بلک (Balak) از او خواسته بود بنی اسرائیل را نفرین کند. در راه فرشتهٔ خدا حاضر آمد و خر بلعام او را دید و بازگشت. بلعام او را زد و خواست که به راهش ادامه دهد اما حیوان دوباره از راه بازگشت. بلعام برای بار دوم او را زد، حیوان باز هم برگشت و به راه ادامه نداد و بر زمین خسپید. بار سوم که حیوان کتک خورد، به امر خدا به زبان آمد و از صاحبش پرسید: برای چه وی را سه بار زد؟ بلعام گفت: به خاطر بسی فرمانی حاضر بود وی را بکشد. خر گفت: مگر من همان الاغ نزاری نیستم که تو همیشه بر پشت من سوار می شوی و مگر هیچ گاه من این گونه با تو نافرمانی کرده بودم؟ در این لحظه فرشته بر بلعام آشکار شد و به او گفت: اگر حیوان باز نگشته بود او کشته می شد. بلعام فرشته بر علمام آشکار شد و به او گفت: اگر حیوان باز نگشته بود او کشته می شد. بلعام فضب خداوند متوجه کسی است که به فرمان او گوش نمی دهد. (86

منابع: تفسیر طبری: ۵۶۸/۳؛ تحقیق در تفسیر ابوالفتوح: ۲۶۳/۳؛ قصص [سوراَبادی]: ۸۸؛ التصفیه: ۳۳۲؛ اعلام قرآن: ۵۱۸ و ۶۸۸؛ حبیبالسیر: ۱۰۴/۱؛ منهج: ۱۴۲/۴؛ شرح احوال و نقد و تحلیل آثار عطار: ۱۹؛ دا.ج.۱.؛

**بلعم** ← بلعام

**بلقا (بلغا)**، نام شهر بلعام باعور ~ بلعام

**بلقیس** / belqis/ معروف به ملکهٔ سبا<sup>\*</sup> (queen of Saba)، همسر سلیمان<sup>\*</sup> بن داوود<sup>\*</sup> و دختر سراحیل، پادشاهی ذوشوکت از نسل یعرب بن قحطان بود ( روخةالصفا: ۲۷۵/۱) بلقیس بعد از مرگ پدر، خلق را به اطاعت خویش خواند. گروهی از مردم او راگردن نهادند و گروهی تمرّد کردند. بلقیس، عرش یا تختی عظیم داشت از یاقوت و زبرجد، با سی گز طول و سی گز ارتفاع. چون هدهد<sup>\*</sup> احوال بلقیس را بر سلیمان معروض داشت سلیمان به احضار او امر کرد. تخت او را آصف برخیا<sup>\*</sup> با یک چشم به هم زدن حاضر آورد و بلقیس با هدایایی به خدمت سلیمان آمد و چون مقدار هدایای خویش را در برابر ثروت و حشمت سلیمان ناچیز یافت ایمان آورد و به همسری او در آمد. به سلیمان خبر آورده انداخت. بلقیس بنداشت که آب است، شلوار برکشید و کذب سخن طاعنان بر سلیمان آشکار گشت. نام بلقیس به تصریح در عهد عتیق و قرآن نیامده است. نیز به سلیمان.

داستان بلقیس و ماجرای او با سلیمان در ادب فارسی انعکاس بارز یافته است. مثلاً جلال الدین رومی (مثنوی: ۴۳/۴–۳۱۱) از آن با تفصیل تمام همراه با برداشتهای عرفانی سخن گفته است. مضامین متعددی، به ویژه در ارتباط او با سلیمان در دواوین شعرا و منظومه های فارسی (مثلاً هفت پیکر، خمسه: ۷۱۹) آمده اند. از ایس ماجرا داستانهایی عاشقانه و مفصل نیز پرداخته اند:

**هرش = تخت بلقيس:** 

| Y1                                             | يلوهن                           |
|------------------------------------------------|---------------------------------|
| چونان که تخت گوهر بلقیس پیش جم<br>(فرخی: ۲۲۶)  | خسرو نشسته تاج شـه هـند پـيش او |
| بجست او چون یکی عفریت هایل<br>(منوچهری: ۵۵)    | نشستم از برش چون عرش بـلقيس     |
| مرد آن تخت جز سلیمان نسیست<br>(نظامی، لغتنامه) | تخت بلقیس جای دیوان نسیست       |

عروس سبا = بلقيس رای جز آصنی نمیشاید بهر آوردن عـروس سـبا

( خاقانی: ۸۷۹)

منابع: تفسير طبري: ۱۲۴۴/۵ و ۱۴۶۶/۶؛ دينوري: ۲۱؛ تحقيق در تفسير ابوالفتوح: ۳۰۴/۳؛ فسصوص: ٢٥٠؛ يسعقوبي: ٢٩/١؛ بلعمي: ٥٦٥٥/١ قسم [نجار]: ٣٣٣؛ حبيبالسير: ١٢٣/١؛ روضةالصفا: ٢٧٣٣/١؛ آفرينش و تاريخ: ٩١/٣؟؛ مآخذ قصص و تمثيلات: ١٣٢؛ لطايفالحكمه: ٣١۶ و Dictionary of Symbols: 199; S.E.I.: 63. ۹۷؛ ۲۶۶ ۲۰۰ ۲۰۰ ۲۰۰ ۲۰۰ ۲۰۰ ۲۰۰ ۲۰۰ Dictionary of Symbols: ۱۹۹

> بلوهر ب بوداسف **بلیس ←** ابلیس بنات النّعش ب مفت (مفت اورنگ)

بَنارَس /banāras/ یا بنارس (Benares) نام شهری در جنوب شرقی ایالت او تار پرادش هند، بر ساحل رود گُنگ\*، از مراکز مهم و مقدس بوداییان به شمار میرود. همه ساله زایران فراوانس به حمامهای مقدس آن میروند و گروههایی از مؤمنان هندی آخر عمر خود را در آنجا میگذرانند زیرا معتقدند مردن در این شهر مایهٔ نجات است. این شهر را از قدیم کاشی (Kashi) یعنی تابان نامیدهاند. علاوه بر معابد متعدد بنارس، از جمله معبد طلایی، تمام خاک و گیاه و آب آن را هندوان مقدس می دانند و مکرر آن را زیارت میکنند. این شهر در سال ۵۹۰ق به تصرف سلاطین مسلمان در آمد و معابد آن ویران شد. اورنگ زیب به جای یکی از معابد این شهر مسجدی ساخت که هم اکنون از بناهای عمده و جاهای ديدني أن محسوب مي شود.

بنفشه

در شعر معاصر از بنارس، به عنوان یک شهر مقدس و محترم یاد شده است: روی دریاچهٔ آرام نگین، قایق گل میبرد در بنارس سر هر کوچه چراغی ابدی روشن بود. (سهراب سبهری، هشت کتاب: ۲۸۴) و من مفستر گنجشکهای درّهٔ گنگم و گوشوارهٔ عرفاننشان تبّت را برای گوش بی آذین دختران بنارس کنارهٔ شرنات شرح دادهام. (سهراب سبهری، هشت کتاب: ۳۲۱) Brewer's: 116.

**پنامیز د** /benāmizad/ **به نام** ایزد، نام خدا و عبارتی که در مقام تعجب، تحسین یا برای دفع چشم زخم گفته **می شده و** در شعر فارسی فراوان به کار رفته و شواهد آن در لغتنامه آمده است. نیز ب چشمزخم.

**پنفشه** /banafše/ **پنفشه** (violet)گیاهی آبزی و سبز و کبود است و اندکی به سیاهی میزند. نزدیک به صد **گونه** از آن شناخته شده است که از آن میان، بنفشهٔ طبری شهرت بیشتری یافته است:

**بنفشهٔ طبری خیل خیل سر بـر کـرد چو آتشی که به گوگرد بردوانـد دود** (منجیک، آنندارج)

**بنفشه** را به رکوع و سجود و «ده گوش بودن» نسبت دادهاند ( دیار شهریاران: ۱۰۶۹/۲) که ده گوش بودن آن، یادآور دَه زبان داشتن سوسن<sup>\*</sup> است. معرّب بنفشه «بنفسج» است که در عربی فیرفیر گویند. قدما از نظر طبی برای بنفشه خواصی قایل بودهاند، از جمله اینکه: اگر بنفشه را به کبریت دود کنند سفید گردد؛ طبع آن سرد و تر است و گیاهی است خواب آور و دافع درد سر و مُلیّن که بوییدنش گرمی و خشکی مغز را می نشاند و برای پهبود تب ودفع ذات الجنب و ذات الریه مفید است.

**دیگر، مورد توجه بوده و** تعابیر و تصاویر دقیق و متنوعی را برای شاعران پروردهاند. در

مسیحیت این گل نماد شرم و فروتنی است و در ارتباط با ولادت و کودکی عیسی \* و مریم عذرا\*، در نقاشیهای بعد از رنسانس بازتاب داشته است. رنگ کبود که خود مظهر سوگواری و کنایه از سیاهی زلف نیز هست مهمترین تعبیری است که در ادب فارسی آمده است:

مگرد لالهرخا گرد لالهٔ رنگین بنفشهزلفا گرد بنفشهزار مگرد (فرخی: ۲۹۳) گشنجعد و از لاله رخسار دارد عروس بهماري كمنون از بمنفشه (ناصرخسرو: ۳۷۴) همی بنفشه یدید آرد از دو لاله ستان بنفشەزلف مىن آن آفىتاب تىركستان مرا بنفشه و لاله به کار نیست کـه او بنفشه دارد و زير بنفشه لاله نهمان (فرخي: ۲۵۲) یساسی بسر سر بسنفشه دمسید سروبن چون به شصت سال رسید (نظامی، لغتنامه) مرو به باغ، چه سنبل، کدام مرزنجوش بـه دسـتەبندى مـوى بـنفشەمويان رو (ظهوری، آنندراج) یردهٔ غنچه می درد خندهٔ دلگشای تو تاب بنفشه می دهد طرهٔ مشکسای تـو (حافظ: ۲۸۴) بینفشهزار شیود تیربتم چیو در گیذرم چنین که در دل من داغ زلف سرکش توست (حافظ: ۲۲۷) بنفشه طرهٔ مفتول خـود گـره مـیزد صبا حكايت زلف تو در ميان انداخت (حافظ: ١٢) ز بنفشه تاب دارم که ز زلف او زنـد دم تو سیاه کم بها بین که چه در دماغ دارد (حافظ: ۷۹) گذار کن چون صبا بر بنفشهزار و بـبين کمه از تطاول زلفت چمه بیقرارانند (حافظ: ١٣٢) چون بنفشه سوگواری ماندهام بی گل رویش در ایام شباب (عطار: ۳۵۶) خساقانى بسنفشهدلم خسوانىد روزگار از بس که غم خورم ز سپهر بنفشهرنگ ( خاقانی : ۶۱۷) بنفشه در شعر فارسي به سرفروداشتن و سجود و سربرزانو بودن معروف است:

زانو بنفشهرنگ تر از لب هزار بار من چون بنفشه بر سر زانو نهاده سر ( خاقاني : ۶۱۷) تاکی آخر چو بنفشه سر غیفلت در پیش حیف باشد که تو در خوابی و نرگس بـیدار (سعدی: ۷۱۹) بی زلف سرکشش سر سوادیی از ملال همچون بنفشه بر سر زانو نهادهایم (حافظ: ۲۵۲) **کنون** که در چمن آمد گل از عدم به وجود بسنفشه در قــدم او نهــاد سر بـه سـجود (حافظ: ۱۴۸) نسبت زبان از قفا کشیدن: خصم تو، یا چو لاله بهخون روی شسته از غم **یما چو**ن بنفشه باد زبان از قیفا کشیده (انورى: ۳۳۵/۱) باد از قامه کشدیده زبانش بانشهوار آن کس که ده زبان به خلافت چو سوسن است (بدرچاچ، آنندراج) « چون بنفشه زبان از راه قفا بیرون کشیده است » ( سندبادنامه: ۱۷ ) موارد و شواهد دیگر: سرخ و سیید گشت چو دیبای یای رشت از لاله و بسنفشه همه کموهسار و دشت (منوچهري: ۲۰۷) سرکش بربست رود باربدی زد سرود وز می سوری درود سوی بنفشه رسید (كسايى: ٧٥) بـر غکش سـاختم مردم دیـده کـباب داد لبش چون نمک بوی بنفشه بـه صـبح (خاقاني: ۴۶) همی گرفت به لؤلؤ عقیق در یاقوت همی نهفت به فندق بسنفشه در مسرمر (انورى: ٢١٥/١) **علاو،** بر این، با توجه به خواص و زمینههای تصویری، ترکیبات و تعابیر زیادی، از **طریق بنفشه، در شعر و ادب فارسی مطرح شدهاند که به برخی از آنها اشاره می شود:** بنفشه خط، بنفشه موى، بنفشه دل ( = دلسو خته )، بنفشه ستان ( = بنفشه زار )، المسه مارض، بنفشه عذار، بنفشه فام، بنفشه گون، بنفشه گون طارم (کنایه از آسمان کبود)، بنفشه گون مهد (کنایه از آسمان و زمین)، بنفشه وار، بنفشه به گرد سمن دمیدن (کنایه از قرار گرفتن موی بر گرد عارض) و جز آن. شواهد شعری در لغتنامه، ذیل بنفشه نیز دیده شوند. منابع: دیار شهریاران: ۱۰۶۹/۲؛ فرخنامه: ۱۴۶؛ فرهنگ نگار ای نمادها: ۲۸۱؛ گل و گیاه: ۵۹؛ آنندراج؛ لغتنامه؛

> **بَنگ** ے مَنگ **بنیامین** ے یوسف

**بوبکر رَبابی** /bubakr-e rabābi/ بوبکر (ابوبکر) ربایی، نام شخص بذله گو و هزّالی است کـه ظـاهراً در زمـان سـلطان محمود غزنوی بوده و شاید همان بوبکر ربابی، رئیس مغنّیان وی بوده باشد که فرخی در بیتی از او یاد میکند:

مولوی در تتمهٔ قصهٔ حاسدان بر غلام سلطان،گوید: شاه از آن اسرار واقف آمده همچو بوبکر رَبابی تـن زده (مثنوی: ۲۳۳/۲)

در حاشیهٔ این بیت (چ علاءالدوله : ۲۳۹) آمده که ابوبکر ربابی یکی از مشایخ و صاحب جذبه بوده و هفت سال سکوت داشته است. اما آنچه از شعر شعرا بر می آید، وی مردی بذله گو بوده است، مانند جُحی\* که در رسالهٔ دلکشای عبید زاکانی (چ برلین : ۱۲۷ و ۱۷۶) دو حکایت از شوخیهای او آمده است. منوچهری هم به همین خصوصیت اشاره می کند:

اندرین ایام ما بازار هزل است و فسوس کسار بوبکر ربابی دارد و طنز جُـحی (منوچهری: ۱۴۰) چو شعر نیک بیابی نگه نشاید کرد به هزلهای ربابی و طنزهای جُحی

(ادیب صابر، لغتناهه: ۲۶۶)

خانه چون خانهٔ بیوبکر ریابی است ولیک اندر او هیچ طرب نیست که بی طـنبور است (شرح مشکلات انوری: ۵۴۰)

**منابع**: دیوان منوچهری (تعلیقات): ۲۹۹؛ لغتنامه.

**بوبو** ۾ هدهد

**پوتیمار** /butimār/ نام مرغی است با نوکی بـلند کـه او را غـمخورک و مـالکالحـزن و مـالکالحـزین و مالکالبحرین و ماهیخورک نیز گویند. پیوسته در کنار آب نشیند و حیوانات مختلف آبی را صید کند و از غم آنکه مبادا آب کم شود، با وجود تشنگی، آب نخورد. او را به عربی «یمام» گویند. گوشتش بیخوابی آورد و مقوی حافظه باشد و ذهن را تند و تیز کند (برهان).

مانده بوتيار از حسرت با درد و دريـغ درد او آنگه شـود روزي او آب غـدير (لامعی: ۵۸)

در هوای زمانه مرغی نیست چسمن عشق را چلو بوتیار (سنایی: ۲۰۱) باز تمکین تو هر جا که بله پیرواز آیند سر فرو دزدد، بدخواه تو چون بوتیار (انوری: ۱۸۹/۱) کنون ز دوری ایشان دو جوی می رانم ز آب دینده و دل بستهام چلو بوتیار کنون ز دوری ایشان دو جوی می رانم ز آب دینده و دل بستهام چلو بوتیار (معال الدین: ۱۸۶) مَثَل جام و پیارسایان است لب دریسا و مسرغ بوتیار (خاقانی: ۱۹۶) ازین درخت چو بلبل بر آن درخت نشین به دام دل چه فرو مانده ای چلو بوتیار (سعدی: ۷۲۰)

روا داری که من بـلبل چـو بـوتیار بـنشینم (سعدی: ۵۶۸)

نام از آن است که همسواره بسود بساتیار که اگر آب خورم کم شود آب از انهار (قاآنی، لغتنامه) مرغکی عاشق آب است که بـوتیارش ہــر لب نهـر نشـیند نخـورد آبی از آن

تو همچون گل ز خندیدن لبت با هم نمی آید

**منابع: م**نطق الطير : ۳۱۸؛ لغت نامه.

و الله م الليس

## **بودا** / budā/

بودا (Buddha) (در سنسکریت به معنی روشن و آگاه) نام مشهور گاوتمه (گوتمه) سدهارته (Buddhārta) که سرگذشت او با افسانه در آمیخته است. بودا در سال ۵۶۳ ق.م زاده شد و در ۴۸۳ ق.م درگذشت. پدرش از قبیلهٔ ساکیا و مردی ثروتمند بود که فرمانروایی ناحیهای در نزدیکی نپال واقع در بنارس \* کنونی را بر عهده داشت. بودا در رفاه تمام میزیست که در ۲۹ سالگی به بدبختی بشر وقوف پیداکرد و به دنیا پشت پا زد. سرانجام در «بوده گا» یا زیر یک درخت «بو» یا انجیر معبد بود که «اشراق عظیم» بر

وی تابید و اصول آیین بودا به وی الهام شد. این دین که مجموعهای از اصول فلسفی و اخلاقی بودا است، در آغاز شبیه آیین برهمایی بود و با آن ارتباط نزدیک داشت. بر اساس آیین بودا زندگی آدمی سراسر رنج، و مبدأ رنج در وجود آدمی، آرزوی نفس است. آیین بودا بعدها در هند و چین و ژاپن گسترش یافت.

بیرونی یکی از نامهای ستارهٔ «تیر» ایرانی را به هندی «بُد» نوشته که در بخشهای کهن اوستا همچون دیوی دشمن ایزدان اوستایی است. برخی این «بُد» را به قیاس لفظی با بودا یکی دانستهاند که صحیح نیست ( دیار شهریاران: ۱۱۸۶/۲ ).

بنا بر بیت زیر از ادیبالممالک، بودا از کسانی بود که ولادت پیامبر اسلام را بشارت داد:

این است که ساسان به دساتیر خبر داد بسر بسابک بسرنا پدر پیر خبر داد جاماسب به روز سوم تیر خبر داد بسودا به صنمخانهٔ کشمیر خبر داد (ادیب الممالک: ۵۱۴)

اشاره به نام و سرگذشت بودا در ادبیات معاصر ایران بسیار آمده است:

منابع: فرهنگ تلمیحات: ۱۱۱؛ بازتاب اسطورهٔ بودا در ایران و اسلام: ۲۵؛ ادیان و مکتبهای فلسفی Arthur Cotterell, *The pimlico Dictionary of Classical Civilizations*, 1998: 65; *Brewer's:* 175.

**بوداسف** /budāsaf/ یا بوذاسف و نیز بودیسف (Jasaphat) نام شاهزادهای هندی و قهرمان کتاب بلوه و بوداسف است که پس از سالها شوق و انتظار متولد شد. منجمان گفتند که پیشوای زُهَادِ زمانه خواهد گشت. پدرش که از این طبقه نفرت داشت دایگان بر او گماشت و خواست که جز از طرب و کامرانی با او سخن نگویند. اما بوداسف پس از چندی، راز مرگ و بیماری را دریافت و به اندیشه فرو رفت. در این هنگام، بلوهر که یکی از عُبّاد و حکمای سرندیب\* بود، در لباس بازرگانان آهنگ دیار او کرد. شاهزاده نزد وی راه یافت و طی پس از آن، با الهام و راهنمایی فرشته ای، ترک دنیا کرد و راه بیابان در پیش گرفت. در راه چهار فرشته او را به آسمان\* بردند و خداوند هم دین و حکمت به او آموخت و به هدایت خلق مأمورش کرد.

کتاب بلوهر و بوداسف که چندین بار چاپ شده و از کتب کهن دینی و فلسفی است و

به زبانهای کهن، از جمله زبان پهلوی موجود بوده، حاوی سرگذشت این شاهزاده است که طی آن بلوهر، بوداسفِ زاهد و شاهزادهٔ هندو را به مسیحیت در می آورد. داستان بوداسف اساساً خلاصهٔ سرگذشت بودا<sup>\*</sup> است که به نظر میرسد آن را رنگ دیگری دادهاند تا در محیط ادیان سامی قابل قبول باشد.

بوداسف همچنین نام شخصی بوده که به قول تاریخ گزید، در روزگار تسهمورث\* پیشوای جمعی از درویشان بود و ایشان را در روز به کار کردن میفرستاد و از خوردن منع میکرد و در شب از آن کسب، سدً رمقی میساختند. نام این قوم در تورات، «کلدانیان» آمده است که تهمورث مردم را به متابعت ایشان حکم کرد.

**منابع**: نه شرقی، نه غربی، انسانی: ۱۳۷ به بعد؛ فرهنگ و تمدن ایران: ۳۰۰؛ بازتاب اسطورهٔ بودا در ایران و اسلام: ۴۵ به بعد و منابع آن؛ بلوهر و بوذاسف: ۲۹ به بعد؛ دا.فا.؛ Brewer's: 95.

**بو در دا** جا ابو در دا

**بودن یا نبودن** / budan yā nabudan/ بودن یا نبودن (to Be or not to Be) نخستین عبارت از آغاز پردهٔ سوم نمایشنامهٔ هاملت است، آنجا که قهرمان داستان، هاملت با خود زمزمه میکند: «بودن یا نبودن، مسئله این است. آیا شریفتر آن است که ضربات و لطمات روزگار نامساعد را متحمل شویم یا آن که سلاح نبرد به دست گرفته، با انبوه مشکلات بجنگیم؟...». عبارت مذکور، به عنوان مهمترین سؤالی که بشریت با آن روبهرو است در فارسی معاصر شهرت یافته و به شوخی و جدّی در فارسی به کار می رود. احمد شاملو در شعر «هاملت» (مرثیههای خاک: ۵۷) آگاهانه آن را به کار گرفته است:

**بوزيد** ← ابوزيد

| 1.24 |
|------|
|------|

بوشاسب /bušasp/ (= بشاسب، بوشاست، گوشاسب، بوشباس) در پهلوی « بوشاسپ » و در اوستایی « بوشیاستا » نام ماده دیو\* خواب سنگینی است که بیشتر با صفت درازدست آمده است. بنا بر بندجشن، «بوشاسب، ديوي است كه تنبلي آورد» ( يشتها: ۲۰۴/۲). سپیده دم که خروس\* با بانگ خویش آدمیان را به بیدار شدن فرا میخوانید، دیـو درازدست، بوشاسپ، دوباره جهان را به خواب اندازد و گويد: اي انسان، خوش بخواب که هنگام برخاستن نیست. در فرهنگهای فارسی، بوشاسپ و گوشاسب به معنی خواب و رؤیا و همچنین خواب دیدن آمده و به همین معانی در شعر فارسی نیز به کار رفتهاند: شنیدم که خسرو به گوشاسب دید 🔰 چنان کاتشی شد بـه دورش یـدید (بېشكېر) به بوشاسب آمدش دخت گشاسپ چو لختی شد از شب بشـد در بشـاسپ (اسدى) نگویم جز به پیش تخت گشتاسب نه در بیدار گفتم نـه بـه بـوشاسپ (بهرام پژدو. جهانگیری: ۱۹۳۴/۲) منابع: يشتها: ٥٢١/١؛ اساطير ايران: ٨٧؛ فرهنگ ايران باستان: ٣١٨/١؛ رشيد عيوضي، «مظاهر شر در آیین زردشتی»، ن.د.ا.ت.: ۱۵۶/۱۸؛ برهان قاطع.

بهرام /bahrām/ بسهرام (Ares) نسام یکی از ایسزدان ایسرانسی است که در اوستا بسه صمورت وِرِشْرَغَن ( Verethraghen )، در پهلوی ورهران، در ادبیات مزدیسنا ورهرام، و در بندمین به شکل واهرام آمده است و معنی آن در پارسی «فتح و پیروزی» است. این واژه اصلاً تحول یافتهٔ واژهٔ وِریترَهَن (vritrahan) (کشندهٔ وِرِترَه \*) و لقب دو تن از ایزدان بـزرگ است: یکی ایندرا \* که خود ذاتاً بزرگترین دشمن ورتره ( دیو خشکی ) به حساب میآید و دیگری بهرام که نام او اساساً تحول یافتهٔ همین صفت است ( یشتها: ۱۱۴/۲). در ادبیات مزدیَسنا، بهرام فرشتهٔ پیروزی و نگهبان فتح و نصرت معرفی شده که هنگام نبرد باید هماوردان برای پیروزی به او متوسل شوند و او را به یاری خوانند. در بهرام یشت ( جزء صفت «اهورا آفریده» از او یاد شده است.

آتش بهرام یا آتشکدهٔ بهرام که در آیین زردشتی به منزلهٔ کلیسای جامع عیسویان است یکی از هفت آتشکدهٔ ایران در زمان ساسانیان و سخت مورد توجه بوده است. فرهنگهای فارسی آتشکدهٔ بهرام را کنایه از برج حمل دانستهاند زیرا حمل، خانهٔ بهرام (مریخ) است.

بهرام در میان ایزدان، همشأن ایزد سروش\* است و گاهی او را هفتمین امشاسپند\* و گاهی از دستیاران اردیبهشت به شمار آوردهاند (مزدیَسنا: ۲۴۳).

نام روز بیستم از هر ماه شمسی به نام او «بهرامروز <sup>\*</sup>» نامگذاری شده است:

ز بهرام گردون بـه بهـرامروز ولی را بساز و عـدو را بسـوز

(شاهنامه)

چهاردهمین یشت اوستاکه از قصاید کهن رزمی به شمار میرود، به بهرام اختصاص دارد. ایزد پیروزی، در این یشت، در ده کالبد و ترکیب مختلف خود را به زردشت می نماید که در هر کدام از این ترکیبهای دهگانه، یک نوع قوّت و قدرت و شجاعت برای او اراده شده است و با تجلیات و مظاهر مختلف ویشنو \* ایزد بزرگ ودایی، همانند است ( -> دیار شهریاران: ۱۱۱۸۲) و از بسیاری جهات هم، یادآور آتنه، رب النوع جنگ در اساطیر یونانی است و به دلیل همین شباهت اخیر است که گاهی مریخ (بهرام) در شعر فارسی با صفت ماده معرفی شده است (م.د.۱۰ م.: ۴۵۹/۱۴). از گیاهان، سیسنبر \*، از روزها، چهارشنبه، از فلزات، مس و آهن، از رنگها، سرخی و از عواطف، خشم \*، به ایزد پیروزی منسوب هستند. در نجوم قدیم که شالوده پندارهای دینی کهنترین روزگاران را در بر دارد بهرام، نام **ایرانی** یکی از هفت سیارهای است که آن را در عربی «مریخ» و در رومی «مارس» (Mars) **و به قو**ل ابوریحان «آرس» نامند و آرس نیز در اساطیر کهن مجهز به زره و خُود و سپر و **شمش**یر تصویر شده است.

ادیان ستاره پرست کهن، با اعتقاد به اینکه ستارگان در سرنوشت آدمی مؤثرند، بزرگداشت و ستایش هفت سیارهٔ مذکور را اساس و شالودهٔ خود قرار دادهاند. به اعتقاد قدما، هر یک از این هفت سیاره، فلک مخصوص به خود را داشتند که از آن میان، فلک پنجم، مخصوص مریخ (بهرام) است:

فــلک خـــامس آنِ بهـــرام است آن که در فعل و رای خودکام است . . . .

(حديقه: ۶۹۹)

پنجمین چـرخ بهـر بهـرام است که همیشه کشیده صـمصام است (مختاری: ۷۰۴)

کتب نجومی قدیم، مریخ را نحس اصغر و کوکب لشکریان و امرای ظالم و اتراک و دزدان و مفسدان و آتش کاران معرفی کردهاند (شرح بیست باب). بیرونی ( التفیم : ۳۶۷) با دقت فراوان و به روشی علمی، جدولی در ذکر منسوبات و صفات و مختصات سیارات هفتگانه تر تیب داده است و برخی از واژه ها و معانی و مشتقاتی که در مورد بهرام و مریخ در فر هنگهای فارسی آمدهاند هر کدام به نوعی با این صفات و اختصاصات بستگی دارند (م.د.۱.م.: ۲۴۳/۱۴).

معانی و مضامین و اندیشههایی که پیرامون بهرام در ادبیات فارسی مطرح شدهاند نیز **هر کدام به گو**نهای با عنایت به این فضای اساطیری کهن بودهاند. اینک برای نمونه، به **چند شاهد** شعری اکتفا میشود ( تفصیل شواهد در م.د.۱.م.: ۴۴۶/۱۴ آمده است ).

ز بهرام و زهره است ما را گـزند 🦷 نشــاید گـذشتن ز چـرخ بـلند

(شاهنامه: ۲۹۶۵)

**چو خورشیدِ فلکهنجار و برجیسِ وزیرآسا** چو بهرامِ سپهسالار و چـون نـاهیدِ بـربطزن (سنایی: ۵۰۱)

مریخ سرخ چشم و فلک هیئت است از آن کش بی سَهَــر نـدارد سهـم و سهـام تـو (ابوالفرج: ۱۳۱)

آورده بیم رزم تمو میریخ را به مویه وافکنده رشک بزم تو ناهید را به ماتم (انوری: ۳۳۴/۱)

سپر یکدگر به دفع خصام توأمان گشته در برابر قوس جدی مفتون خـوشهٔ گـندم بره مذبوح خنجر بهرام (انورى: ۳۰۴/۱) یکی به چهره همی سایدش به شرط مقام یکی ستانه همی بوسدش بـه رسم حـجر زیک طمرف گلوی گاو میبرد ناهید زیک جهت بره قربان همی کند بهرام (ظهر: ٢٠٠) کم پرسی از نامحرمان آنجا که محرم کم زند مریخ بگذارد نری، دفتر بسوزد مشتری (گزیدهٔ شمس: ۹۹) کمر بگشاد مریخ و بسینداخت سلحها را بدرًانید آخر (شمس: ۲۸۲/۲) بود بهرام را همواره کین با بدسگال تو همیشه مشتری را با نکوخواهت نظر باشد (سروش: ۱۲۱) کان یکی دادش حسام آن دیگری دادش قلم وارث خود کردهانید او را مگیر بهیرام و تبیر (سروش: ۴۲۰) وآن دشنهٔ سرخش از کمر گیرم شبگیر کنم به صفهٔ بهرام ( بهار : ۲/۹۸۹)

اخوان ثالث هم به جنگاوری بهرام به مفهوم اساطیری آن توجه کرده است: تو دانی کاین سفر هرگز به سوی آسمانها نیست سوی بهرام، این جاوید خونآشام سوی ناهید، این بد بیوه گرگ قحبهٔ بیغم

منابع: فرهنگ ایران باستان: ۲۴۸؛ روایات داراب هرمزدیار: ۲۵۰/۲؛ اساطیر ایران: ۶۸؛ دین قدیم ایرانی: ۵۸؛ مینوی خرد: ۹۶؛ اساطیر ایرانی: ۲۴؛ دیار شهریاران: ۱۱۲۲/۲؛ سوگ: ۱۹۵؛ مزداپرستی: ۸۲؛ ارداویرافنامه: ۱۲۶؛ آیینها و افسانه ها: ۷۱ و ۱۹۹ و ۲۰۴؛ محمد جعفر یا حقی، «در قلمرو ایزد بهرام»، م.د.۱.م. ( پاییز ۱۳۵۷): ۲۲/۱۴ به بعد؛ فرهنگ نامهای اوستا: ۱۳۲۷/۳ به بعد؛ احسان یار شاطر، «ایندرا»، یغما ( ۱۳۳۰): ۲۴۰/۴؛ دانشنامهٔ مَزَدیَسنا: ۱۷۵؛

Persian Myths: 13; Dictionary of Symbols: 144, Mars.

**بهرامروز** /bahrām-ruz/ بهرام\* نام فرشته\* موکل بر پیروزی و جنگ و شکست و پیکار است. روز بیستم هر ماه شمسی نیز به نام او، بهرامروز خوانده شده است. بهرامروز، در مرداد و آذر و دی، نحس و در اسفند سعد و در دیگر ماهها میانه است. این روز برای طلب حوایج و سفر و ساختمان کردن و ازدواج و درختنشانَدن متناسب و شایسته است.

همی بود تا روز بهسرام بسود که بهرام را آن نه پدرام بود

(شاهنامه: ۲۸۲۴)

ز بهرام گـردون بـه بهـرامروز ولى را بساز و عـدو را بسـوز

(شاهنامه)

ماهروز، ای به روی خوب چو ماه بیسادهٔ لعسل مشکسیوی بخسواه (مسعود سعد: ۶۶۲)

**منابع:** عبدالامیرسلیم، «سیروزه در حدیث شیعه»، ن.د.ا.ت.: ۲۷۶/۲۶؛ «سیروزهٔ آذرباد مارسپندان»، مهر، س دوم (دی ۱۳۱۳): ۸۲۳/۸.

بهرام ورجاوند /bahrām-e varjāvand/ نام و لقب پادشاهی در ایران کهن. بنا بر اعتقاد پیروان مَزدیَسنا، در عهد هوشیدر\*، پادشاهی دادگر از نژاد کیان، به نام بهرام و ملقب به ورجاوند ( = بلند پایه و مجازاً دارای فَرَ\*) به سرکار خواهد آمد که جنگاوران و دلیران به او خواهند پیوست. او با نیروی کافی به میدان می آید و چندان مرد از پای درمی آورد که در برابر هزار زن یک مرد بیش نماند. وی در دادگستری هوشیدر را یاری خواهد کرد.

منابع: یشتها: ۱۰۱/۲؛ مَزدیّسنا: ۴۲۹؛ روایات داراب هر مزدیار : ۶۸/۲؛ دانشنامهٔ مَزدیّسنا: ۱۷۹.

**بهشت** /behešt/ بهشت (paradise) که اصلاً به معنی «بهترین مکان» است، در فارسی به نامهای: جَنَّت، **فردوس**\*، خُلد، دارالسلام (فرهنگ فارسی)، ظِلال، حظیرۀ قدس، یسریٰ، و مینو (لغتنامه) نیز خوانده شده است و آن، جایی است خوش آب و هوا و فراخ نعمت و راسته که روان نیکوکاران پس از مرگ در آن جاودان باشد.

در آیین زردشتی، بهشت دارای نعمتهای مادی توصیف شده و درخت بزرگی که جهان را زیر سایهٔ خود دارد و یادآور شجرهٔ طوبی<sup>\*</sup> در اندیشهٔ اسلامی است، بر آن سایه گسترده است. در دوران هخامنشی باغهایی مصفا، به نام پئیری دنزه (pairi daēza) ( = دژ محصور و فروبسته) در ایران وجود داشته که با بهشت برابری میکردهاند. ایس واژه، بعدها به زبانهای اروپایی رفت و اکنون واژههای همریشه با آن در زبانهای مذکور، به معنی بهشت به کار میروند ( یونانی parádeisos، فرانسوی paradis، انگلیسی paradise، آلمانی paradie). واژهٔ «پردیس» پهلوی نیز در فارسی و عربی به «فردوس» معرّب شده است.

بنا بر روایات زردشتی، روان آدمی بسته به نیکیهایش، در یکی از پایگاههای چهارگانه: هومت، هوخت، هورشت، و انیران مستقر می شود (جهان فروری: ۱۳۵). در قرآن، بیست و دو نام در آیات مختلف برای بهشت به کار رفته اند و از آن میان، در سوره های محمد و الرحمٰن، و از همه مفصلتر، واقعه و حجر، بهشت یا «جنّات عدن» با صفات مادی توصیف شده است. نیکوکاران در روزِ شمار، روانهٔ بهشت جاودان (عدن) می شوند که در آن همهٔ نعمتها بدون زحمت برای مؤمنان فراهم است و اهل بهشت از همهٔ آفات در امان اند. در روایات و احادیث، اخبار مفصلتر پیرامون بهشت دیده می شود ( الروضة من الکافی، جزءِ هشتم: ۵۹ به بعد ).

نسخهٔ اولیهٔ قرآن و همچنین لوح و قلم\* و میزان هم در بـهشت گـذاشـته شـده و سدرةالمنتهی\* بر فراز بهشت سایه گسترده است ( اعلام قرآن: ۴۱۲). در میان بهشت نیز درخت زندگی همه جا سایهافکن است. بهشت هشت در دارد ودوزخ\* هفت در:

خازنان هشتجنّت عاشق رویش شـدند در ثنای او چو سوسن دهزبان بـرداشـتند (عطار: ۲۱)

بسیاری از عرفا کوشیدهاند اوصاف مادی بهشت را معنوی تأویل کنند و در نـتیجه، بهشت ودوزخ را جنبهٔ غیرمادی بدهند و گاه آن را در وجود آدمی منعکس ببینند.

عزیزالدین نسفی ( الانسان: ۲۹۵ ) سه گونه بهشت قایل است: « یکی بهشتی که آدم \* و حوّا \* در آن بودند و دیگر، بهشتی که پس از این، نیکوکاران به آن راه خواهند یافت و قصهٔ آن معروف است. حالیا به نقد، در ما نیز بهشت و دوزخی هست و آدم و حوّایی. این بهشت و دوزخ درهایی دارند. اقوال وافعال پسندیده، درهای بهشت و افعال و اقوال ناپسندیده و اخلاق ذمیمه، درهای دوزخاند. بهشت و دوزخ هم در چشم ابلهان و عاقلان و عاشقان متفاوت اند. درهای دوزخ هفت \* است و درهای بهشت هشت. مشاعر آدمی هم هشت است: پنج حس ظاهر، به علاوهٔ خیال و وهم و عقل. اگر عقل همراه این هفت نباشد و آنها بی فرمان عقل کار کنند می شوند هفت در دوزخ » و آنگاه نتیجه می گیرد که جملهٔ آدمیان را اول گذر بر دوزخ خواهد بود و آنگاه به بهشت وارد خواهند شد و بعضی در دوزخ می مانند و از آن نمی توانند گذشت. خواجه نصیر گوید (روضةالتسلیم: ۴۷): بهشت حقیقی بیش از یکی نیست و آن، ثواب ابدی و کمال سرمدی و وجود نامتناهی است و معنی همهٔ اینها عبارت است از رسیدن به خدا، به همهٔ وجوه. در ادب فارسی، بهشت به عنوان مظهر آرامش و شادکامی و نمونهٔ کامل تمامیت و

زیبایی تصور شده و به صورتهای گوناگون مورد توجه قرار گرفته است. بسیاری هم بودهاند که به نوعی، اعتقاد خود را به بهشت معنوی که اغلب در وجود آدمی و ناشی از رفتار اوست نشان دادهاند:

گو بهشت و دوزخ از کسب است ممایکسبون گر بهشت و دوزخ اندر کسب کس مضمر بود (سنايي: ٥٢٤) بهشتم همسي عبرضه كبرد وامرا حقیقت که دوزخ جز ان چه نمبود (مسعود سعد: ۱۲۲) به مهر و خشم تو شاها همی کند نسبت به گاه مهر بهشت و به گاه خــشم سَــقّر (مسعود سعد: ۲۴۲) که مجلس تو بهشت است و دست تو کـوثر مکارم تو اگر زنده ماند نیست شگفت (مسعود سعد: ۲۰۳) به چشمم این زمین و آسهان بـود چو در جنت خرامیدم پس از مرگ (اقبال: ۲۰۵) ان بهشتی که خدایی به تو بخشد همه هیچ تا جزای عمل توست جـنان چـیزی هست (اقبال: ۲۹۶) برخی از رندان و شعرایی که بوی انکار از سخنشان پیدا است گاه به تعریض و کنایه، از بهشت این جهانی و ترجیح آن بر بهشت آخرت سخن راندهاند: از در خویش خدا را به بهشتم مفرست که سر کوی تو از کون و مکان ما را بس (حافظ: ١٨٢) ناخلف باشم اگر من بــه جــوى نــفروشم یدرم روضهٔ رضوان به دو گندم بـفروخت (حافظ: ٢٣٤) که این سیب زنخ زان بوستان به به خلدم دعوت ای زاهد مفرما (حافظ: ٢٩٠)

جنت نقد است اینجا عیش و عشرت تازه کن زانکه در جنت خدا بر بنده ننویسد گناه (حافظ: ۲۷۱) نان جو خور در بهشت جاودانی سیر کن میخوری خون از برای نعمت الوان چرا نان جو خور در و خواب و سرود جـنت عـاشق قـاشای وجـود

(اقبال: ۳۳۳)

در ادب ف ارسی ه مچنین ت عبیراتی از قبیل بهشت آسا، بهشت آیین، بهشت رو، بهشت سیما ( لغتنامه ) کم نیستند. از امثال و حکمی نیز که به نحوی با بهشت در ارتباط هستند، این نمونه ها را می توان یاد کرد ( امثال و حکم دهخدا ): بهشت را به بها نمی دهند، به بهانه می دهند. بهشت را بهشتی، اگر دنیا را نهشتی. بهشت را نتوان یافتن رایگان. بهشت زر پای مادران است. بهشت زیر پای مادران است. مثل بهشت شدّاد. مثل بهشت شدّاد. شاعر معاصر هم تصویری از بهشتیان و دوزخیان را چنین در شعر خویش آورده است:

(شفیعی کدکنی، از بودن و سرودن: ۲۲)

منابع: اساطیر ایران: ۲۱۵ به بعد؛ آناهیتا: ۷۸؛ روایات داراب هرمزدیار: ۵۸/۲ به بعد؛ ارداویرافنامه: ۱۲۷؛ یکتاپرستی: ۳۱۱؛ قصص [نجار]: ۹؛ القصص: ۴۲۲؛ اعلام قرآن: ۴۱۱؛ دانشنامهٔ مزدیسنا: ۱۸۱؛ لغتنامه؛

> بهشت شدّاد ← ارم؛ شدّاد بهشت گنگ ← گنگ

/bohlul/

(= خندهروی، نیکوروی، جمع بهالیل) شهرتِ وهیب بن عمروالصیرفی کوفی (م ۱۹۰ ق) معروف به بهلول مجنون، فرزانهٔ رندی است که به نکته گویی معروف و به دیوانگی مشهور بود. وی مطابق برخی اقوال، با هارون الرشید، خلیفهٔ عباسی خویشاوند بود و با ابوحنیفه و دیگران مباحثاتی داشت که نوادر و سخنان شیرینی به او منسوب است.

۲۳۳

گویند از خواص شاگردان امام جعفر صادق (ع) و از فقیهان عصر خویش بود و به اشارت آن بزرگوار، برای رهایی از امضای فتوای قتل امام هفتم، خود را بـه دیوانگی زد.

دیدارهای بهلول با هارونالرشید، خود داستانی شیرین و اندرزبار دارد که در شعر فارسی نیز راه یافته است. عطار ملاقات او را با هارون به نظم آورده است.

بهلول، به صورت نامی کلی در آمده و بر دستهای از مجانین عقلا اطلاق شده است. مثلاً در کتاب فتوحات مکیّه، بابی با عنوان «بهالیل و پیشوایانشان» آمده است.

چه خوش گفت بهلول فرخـندهخوی 💿 چو بگـذشت بـر عـارفی جـنگجوی

(سعدی: ۳۱۶)

من از کجا و نصیحتکنان بیهدهگوی حکیم را نیرسد کیدخدایی بهیلول (سعدی: ۵۴۰)

**منابع**: جملیل تحلیل، «هشیارسران ابلهدیدار»، ویسمن، (شهریور ۱۳۵۲): ۵۵/۱؛ دا.ف.؛ لغتنامه.

## /bahman / بهمن

گیاهی به نام امشاسپند بهمن که بنا بر فرهنگها در ماه بهمن یا زمستان گل میکند و بیخ آن، چنان که در کتب پزشکی (هدایةالمتعلمین، تحفهٔ حکیم مؤمن و بحرالجواهر) آمده، خاصیت دارویی دارد. این گیاه به رنگهای سفید و سرخ است با بوی خوش، و از نظر مزاج، گرم و محشک است (فرخنامه: ۲۱۲) و آب پشت بیفزاید و خون دل قوت دهد. این گیاه در جشن بهمنجنه\* مصرف می شده و نوع سپید آن را با شیر خالص پاک می خوردند و گویند که حلط فزاید مردم را و فراموشی ببرد (التفیم: ۲۵۲). ند شگفت اگر چو آهوی چین مشک بَردَهم جون سر به خـوردِ سـنبل و بهـمن درآورم (خاقانی: ۲۴۰)

«غایت هنر آهوی خطایی آنقدر صوابدیدِ همت اوست که چراخور از بهمن سازد و سر به سنبلی فرود آورد». (منشآت خاقانی: ۲۹)

بدان سان که شد روی صحرا سراسر پر از بهمن لعل و خون سیاووش (امیرخسرو، جهانگیری: ۲۱۵۶/۲)

**منابع:** فرهنگ ایران باستان: ۷۶/۱؛ جهانگیری: ۲۱۵۶/۲؛ الابنیه: ۱۰۰؛ هدایةالمتعلمین: ۵۰۶.

بهمن بن اسفندیار /bahman-ebne esfandiyar/ بهمن یا وهمن، نام پسر اسفندیار \* است که مورخین یونانی او را با عنوان «درازدست» و نویسندگان رومی با صفت لنگیمانوس ( Longimanus) نام بردهاند. مجمل التواریخ والقصص ( ۳۰) هم او را درازدست گفته و فردوسی در وصف او چنین سروده است:

چو بر پای بودی سرانگشت اوی ز زانو فروتر بدی مشت اوی (شاهنامه: ۲۲۰،۶)

و منوچهري نيز أورده است:

شنیدم من که بر پای ایستاده رسیدی تا به زانو دست بهمن (منوچهری: ۶۵)

با این مشخصات، بهمن بر اردشیر درازدست، پنجمین پادشاه هخامنشی منطبق می شود. در نسخهٔ ایرانی بُندهِ شن هم بهمن با عنوان «اردشیر» یاد شده و در بهمنیشت این دو اسم با یکدیگر آمیختهاند و «وهمن اردشیر» شده است که مورخین، اردشیر بابکان را از اخلاف مستقیم او شمردهاند.

مطابق شاهنامه، بهمن، اسفندیار را در سفر زابلستان همراهی میکرد و نخستین مأموریت او این بود که پیغام پدر را برای رستم<sup>\*</sup> به زابلستان ببرد. بهمن در این سفر، از روی جوانی با رستم و زال<sup>\*</sup> با تُندی برخورد کرد. اسفندیار بعد از تیرخوردن، او را به رستم سپرد که به همان ترتیب که به سیاووش آیین رزم و بزم و پادشاهی را آموخت بهمن را نیز تعلیم دهد. بعد از مرگ اسفندیار، مهمترین اقدام بهمن، کین خواستن از **دو**دمان رستم بود. متعاقب این کار، فرامرز<sup>\*</sup> را بشکست و او را بردار کـرد، تـا ایـنکه پشوتن<sup>\*</sup> پایمردی کرد و بهمن را بر آن داشت که بر زال ببخشاید.

سرگذشت پهلوانانهٔ بهمن در کتاب بهمن نامه توسط ایران شاه [ایران شان]ابن ابی الخیر به نظم آمده و بر اساس آن آخرین پادشاه سلسلهٔ کیانی، فرزند اسفندیار رویین تن، پس از مرگ گشتاسپ\*، شاه ایران شد و به میانجی گری رستم، کتایون دختر شاه صدر کشمیر راکه در زیبایی شهرهٔ آفاق بود به زنی گرفت اما این زن با او از در غدر در آمد و به نابودی بهمن کمر بست. بهمن به مصر گریخت و در آنجا با دختر شاه مصر از دواج کرد و به یاری وی دوباره تاج و تخت ایران را به دست آورد. در این هنگام خبر مرگ رستم به او رسید. بهمن پس از انجام مراسم سوگواری آمادهٔ انتقام گرفتن بعون پدر از خاندان رستم شد و با سپاهی گران به سیستان روی آورد ( بهمن نامه: هفده به بعد ).

بنابر یک روایت ( ملک شاه حسین بن ملک غیاث الدین، احیاه الملوک: ۲۴ و ۴۵ به نقل از اژدها در اساطیر ایران: ۲۱۴) که در روایات عامیانهٔ فارسی هم بازتاب یافته است، بهمن در شکارگاهی در حوالی ری به نبرد اژدهایی شتافت و در این نبرد اژدها بهمن را به کام کشید. آذر برزین بر او حمله برد و شمشیر بر میان اژدها زد و اژدها و بهمن را چهار پاره کرد ( قس: بهمن نامه: ۵۲۲ که سخنی از بهمن در میان نیست ). نظامی به همین واقعه، یعنی «فروبردن اژدها بهمن را» اشاره دارد:

چو بہمن جوانی بر آن داردت که تنداژدهایی بیوباردت (خمسه: ۹۴۲) که از اژدها بهمن آمد به رنج به همسنگی خود مرا بـر مسنج (خمسه: ۹۱۴) نه من به ز بهمن شدم کاژدها به خاریدن سر نکردش رها (خمسه: ۹۲۸) دیگر جنبه های سرگذشت بهمن هم در ادب فارسی بازتاب یافته است: نام بهمن بر نیامد تا نمرد اسفندیار لیکن از مرگ پدر یابند مردان نام نیک (سنايي: ۲۳۷) تىا رحمى بىه خىاطر بهمن درآورم چون زال بستهٔ قفسم نـوحه زان کـنم (خاقانی: ۲۴۰)

مدت پادشاهي او به روايت بندهِشن، صدو دوازده سال بود. بهمن در ادبيات فارسي، در رديف يهلوانان نيز قلمداد شده است: سیستان را ممن آسا دادی احسنت ای ملک بهمن اسفندیاری کاخ رستم سیستان (خاقاني: ۸۹۶) همسه گردان فیلافکن، همه مردان شیراوژن همه چون رستم و بهمن، همه چون طوس و چون دسـتان (عسجدی: ۳۳) سایل بزم او سزد حاتم کشتهٔ رزم او سزد بهمن (مسعود سعد: ۳۸۵) ایا در بزم چون دارا، ایا در رزم چون بهمن ايا در حزم چون نوذر، ايا در عزم چونکسري (جوهرى هروى، لبابالالباب: ٣٢٧) منابع: غررالسير: ٣٧٥؛ گرديزى: ١٥؛ بـلعمى: ٩٨٣/٢؛ روضةالصفا: ٩٢٤/١؛ آفرينش و تاريخ: ۱۲۹/۳؛ پیامبران و شاهان: ۳۷؛ کیانیان: ۱۴۴ و ۱۸۱؛ حماسه سرایی: ۵۳۷؛ داستان داستانها: ۲۴۷؛ فرهنگ نامهای شاهنامه: ۱۸۲۱؛ دانشنامهٔ مَزدیّسنا: ۱۸۴.

#### بهمنجنه / bahmanjane/

معرّب بهمنگان، جشن روز دوم بهمن ماه است که به بهمن، فرشته \* موکل بر چهارپایان تعلق دارد. در این روز نیز همانند سایر جشنها مراسمی برگزار می شده است. «مردم فارس مأکولی از جمیع دانه ها در دیگهایی می پزند و بهمن سپید که مخصوص این جشن است، با شیر خالص پاک می خورند و معتقدند که حافظه را زیاد می کند. مردمان در این روز گُل می چینند و روغن می گیرند و بخور می سوزانند و بر آنند که جاماسپ \*، وزیر گشتاسپ \*، این کارها را در این روز انجام داده است » ( آشارالباقیه: ۵۶۱). در خراسان قدیم هم میهمانی بزرگی بر پا می داشتند و انواع حبوبات و گوشت حیوانات مختلف در دیگی می ریختند. به نظر می رسد که این جشن را مدتها در دورهٔ اسلامی نیز بر پا می داشته اند:

رسم بهمن گیر و از نو تازه کن بهسمنجنه ای درخت ملک، بارت عز و بیداری، تنه اورمــزد و بهـمن و بهـمنجنه فـرخ پـود فـرخت بـاد اورمـزد و بهـمن و بهـمنجنه (منوچهری: ۸۶) بهمنروز

| عید فرخنده و بهمنجنه و بهـمن مـاه        | فرخش باد و خداوندش فرخنده کناد      |
|------------------------------------------|-------------------------------------|
| (فرخی: ۳۵۴)                              |                                     |
| تا برچـنیم گـوهر شـادی ز گـنج مِـی       | بهمنجنه است خیز و میآر ای چراغ ری   |
| تــا بگــذرد ز صــحرا فـوج سـپاه دی      | این یک دو مه سپاه طرب را مـدد کـنیم |
| (مختاری: ۵۰۹)                            |                                     |
| ســخن رفـتن و نـارفتن مـن در افـواه      | بعد ما کز سر عشرت همه روز افکندی    |
| بهـــــمنجنه يــــعنى دوم بهـــمن مـــاه | اندر آمید ز در حیجرهٔ مین صبحدمی    |
| ( انوری: ۱۱/۵۱)                          |                                     |

**منابع:** التفهیم: ۲۵۷؛ عجایب [قزوینی]: ۵۴؛ گردیزی: ۳۴۶؛ فیروز آذرگشسپ، «واژهٔ بهمن»، پشوتن، ج ۱: ۱/۱۱؛ علی بلوکباشی، «نوروز...»، هنر و مردم، (اسفند ۱۳۴۱ و فروردین ۱۳۴۲): ۵و ۳/۶ به بعد؛ محمد دبیر سیاقی، «بهمنجنه و سده»، سخن، (بهمن ماه ۱۳۳۷): ۹۴۰/۹؛ علی هاشمی، کاو، (دورهٔ جدید): ۲۰۴/۵ به بعد؛ دانشنامهٔ مَزدیَسنا: ۱۸۴.

## **بھمن دڑ** ← دڑ بھمن

بهمن روز از هر ماه شمسی به نام امشاسپند بهمن<sup>\*</sup> نامگذاری شده است. بهمن درمین روز از هر ماه شمسی به نام امشاسپند بهمن<sup>\*</sup> نامگذاری شده است. بهمن فرشتهای<sup>\*</sup> است که خشم<sup>\*</sup> و قهر و آتش غضب را فرومی نشاند. او موکل است بر گاوها و گوسفندان. کتاب اندرز آذرباد مارسپندان توصیه می کند که از بستر و جامهٔ نو در این روز استفاده کنند. از سلمان فارسی نقل شده که بهمن روز برای ازدواج و برآوردن کارها نیک و مبارک است:

بهمنروز ای صـنم دلسـتان بنشین با عاشق در بـوستان (مسعود سعد: ۶۵۹)

**در** این روز خدا حوّا<sup>\*</sup> را آفرید و از این رو، بهمن فرشتهٔ موکل بر حجابهای قدس و **کرامت** نیز هست. پارسیان آن را نیک و برگزیده توصیف کردهاند:

رسم بهمن گیر و از نو تازه کن به منجنه ای درخت ملک، بارت عزو بیداری، تـنه اورمـزد و بهـمن و بهـمنجنه فـرخ بـود فـرخت بـاد اورمـزد و بهـمن و بهـمنجنه (منوچهری: ۸۶) حضرت صادق (ع) آن را روزی مبارک و برای ازدواج و بازگشت از سفر و خرید و فروش و نوپوشیدن و نوبریدن مناسب توصیف کرده است. اما در این روز، فَصد و حجامت نامناسب است. بیرونی ( آنارالباقیه: ۳۰۵) این روز را در ده ماه نخست سال و همچنین اسفندماه، میانه (=متوسط) یعنی نه سعد و نه نحس، اما در بهمن ماه، نحس (!) معرفی کرده است.

بهمن روز از بهمن ماه را ایرانیان جشنی به نام بهمنجنه \* یا بهمنگان بر پا می داشتهاند. منابع: یشتها: ۸۸/۱؛ عبدالامیرسلیم، «سی روزه در حدیث شیعه»، ن.د.۱.ت.: ۲۵۵/۲۶.

> بھمنگان ← بھمنجنہ بھمنمرغ ← جغد بیتالاحزان ← یعقوب بیتالحزن ← یعقوب بیتالصراح ← بیت معمور

بیت معمور ( ... المعمور ) /bayt-e ma'mur/ بنا بر روایات، آدم \* وقتی به زمین تبعید شد دلتنگ بود و به خدای عَزَّ و جَلَّ نالید. آنگاه خدای تعالی خانهای در محل کعبه پدید کرد از یاقوت سرخ، تا آن تنگدلی از وی بشد و آن را بیت معمور ( inhabited house ) نام کرد و گفتهاند که آن را بیت الصراح نام بود ( بلعمی : مرا ۹۰/۱). این خانه تا قبل از طوفان نوح \* بر زمین کعبه بود. چون طوفان پدید آمد خدای آن را برداشت و به آسمان چهارم، محاذی کعبه برد، چنان که اگر چیزی از آنجا بیفتد، بر بام کعبه فرود آید؛ و معمور، از آن نام شد که هر وقت از زیارت ملایک آباد است ( غیات اللغات ). آسمان چهارم، به بیت معمور است زیرا خدای تعالی او را از میان قومش ناپدید کرد و بر آسمان چهارم، به بیت معمور برد ( مجمل التواریخ و القصص : ۲۱۸). یک بار خداوند در قرآن ( طور : ۴) به آن سوگند خورده است. در ادبیات فارسی نیز از آن یاد شده است:

سزدگر عیسی اندر بیت معمور کند تسبیح ازیـن ابـیات غـرّا

ای در زمین ملت معهار کشـور دیـن بادی چو بیت معمور اندر فلک معمّر ( خاقانی : ۱۹۵ )

رسیده جبرئیل از بیت معمور 🕺 بُـراقی بـرقسیر آورده از نـور

٢٣٩

( خمسه: ۴۰۹ )

**خرابهای است که خوشتر ز بیت معمور است تنی که از تــپش دل خــراب مـیسازند** (صائب) بیت معمور ادب طـبع بـلند تـو بـود زنده نام بشر از حکمت و پند تو بود

(بهار: ۲/۱۶۴)

**در عر**فان «بیت معمور» را اشارت به دلهای عارفان دانستهاند که به معرفت و محبت الله **آبادان** است و به نظر او زنده است و به لطف او شادان (کشف الاسرار: ۳۴۵/۹).

منابع: تفسیر طبری: ۵۷/۱ و ۱۴۱؛ بلعمی: ۲۳۹/۱؛ تحقیق در تفسیر ابوالفتوح: ۶۲/۳؛ مهر نیمروز: ۳۵؛ لغتنامه.

> **ہیدخ** ← زہرہ **ہیدخت** ← زہرہ

**پیدرفش** /bidarafš یا ویدرفش، معروف به جادو، از پهلوانان لشکر ارجاسب<sup>\*</sup>، پادشاه توران<sup>\*</sup>، معاصر گشتاسپ<sup>\*</sup> و اسفندیار<sup>\*</sup> بود. در جنگی که میان ایران و توران به وقوع پیوست زریر<sup>\*</sup>، برادر گشتاسپ، بر دست بیدرفش کشته شد. این بود که اسفندیار، به کین خواهی عم خود، زریر برخاست و بیدرفش را در نبردی به قتل رساند. «و اسفندیار در آن جنگ آثار خوب نمود و بیدرفش جادو را از بزرگان ترک به مبارزت بکشت» ( فارسنامه: ۵۱). منظومهٔ یادگار زریران، قتل بیدرفش را به بستور<sup>\*</sup>، پسر زریر نسبت داده است.

**منابع:** شاهنامه: ۷۳/۶ به بعد؛ حماسهسرایی: ۵۹۷؛ فرهنگ ایران بـاستان: ۲۶۰؛ فـرهنگ نـامهای شاهنامه: ۲۲۸/۱؛ لغتنامه.

**بیژن** /bižan/ ( - بیزن یا بیجن ) پسر گیو\*، نوهٔ گودرز\* و خواهرزادهٔ رستم\* یکی از پهلوانـان بـنام **روزگار کیخ**سرو\* است. داستان بزمی بیژن و منیژه از داستانهای دلکش فارسی است. در زمان پادشاهی کیخسرو، گروهی از «ارمانیان» بـه درگـاه آمـدند و از سـتم گـرازان بنالیدند. شاه فرمان داد یکی از دلاوران به ارمان (مرز ایران و توران<sup>\*</sup>) رود. بیژن به این خدمت کمر بست و به همراه گرگین میلاد<sup>\*</sup>، روی بدان سو نهاد و گرازان را دفع کرد. گرگین بر او حسد برد و وی را به داخل مرز توران به خوش گذرانی ترغیب کرد. دختر افراسیاب<sup>\*</sup>، منیژه، با گروهی از رامشگران در آنجا مجلسی داشت. بیژن به خیمهٔ منیژه وارد شد و دختر به او دل باخت و با وی به می گساری پرداخت. افراسیاب از ماجرا با خبر شد و بیژن را درون چاهی به بند کشید، بنا بر برخی منابع ( دانشنامهٔ مزدیسا: ۲۴۱) در چاه بوقیر. منیژه پنهانی به تیمار او در بُن چاه کمر بست. گرگین به ایران بازگشت و خبر گم شدن بیژن را به گیو و شهریار ایران داد و به خشم خسرو گرفتار و زندانی شد. گیو که از جست و جوی فرزند عاجز آمد، از شهریار مدد خواست.

کیخسرو به جام گیتی نما ( ، جام جم) نگریست و بیژن را در چاهی گرفتار دید. سپس، رستم را از سیستان فراخواند و او هم با جمعی از دلاوران ایران، در لباس بازرگانان عازم توران شد. دیری نگذشت که رستم به پایمردی منیزه، بیژن را از چاه تاریک رهایی بخشید و بر سر آن بود که آن دو را به ایران بیاورد که افراسیاب آگاه شد و نبردی سهمناک میان او و رستم در گرفت. در این نبرد، رستم پیروز شد و با بیژن و منیژه به ایران بازگشت. کیخسرو شاد شد و گرگین را ببخشید و منیژه را به همسری بیژن در آورد.

اشاره به سرگذشت بیژن و عشق پایدار او به منیژه، در ادب فارسی فراوان است:

تریا چرون منیزہ ہر سر چاہ دو چشم من بدو چون چشم بیژن (منوچهري: ۶۲) تو رستمرخشی چـو حمـله آری چـون صيد كني بيژنگرازي (مسعود سعد: ۵۰۵) کاندر حصار بسته چو بیژن چگونهای نفرستیم پیام و نگویی بـه حسـن عـهد (مسعود سعد: ۴۹۳) تو را بيزن و گرگين صفت چگونه کنم که هر غلام تو صد بیژن است و صد گرگین (مسعود سعد: ۴۵۲) ای گرازان هلا جهان گرید كهجهان را يديد شد بيژن (مسعود سعد: ۳۸۵) که رستم در کمین است و نهنگی زیر خفتانش چو بیژن داری اندر چَه، مخسب افراسیاب آسا ( خاقاني: ٢١٣)

| ۲ بيژن                                                    | 41                                                                                                 |
|-----------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------|
| آستین بر اردشیر و اردوان افشــاندمانــد<br>( خاقانی: ۱۰۸) | آستان بوسان او کز بیژن و گرگین مهند                                                                |
| عذر آورد که بهتر از این دختری ندارم<br>(خاقانی: ۲۸۳)      | افراسیاب طبع مـن آن بـیژن شـجاعت                                                                   |
| چو بیژن به چاه بلا در، اسیر<br>(سعدی: ۳۷۵)                | شب آنجا ببودم به فرمان پـیر                                                                        |
|                                                           | <b>در صفت ممدوحه، ش</b> اعر سروده است:                                                             |
| از پی دریوزه خوار مردم تـوران<br>(قاآنی: ۶۶۳)             | بسود مسنیژه اگىر نىبود مىنیژه                                                                      |
|                                                           | <b>چاه بیژن</b> : افراسیاب بیژن را در سرزمین توران                                                 |
|                                                           | <b>سر آن نه</b> اد. رستم آن سنگ را یک تنه برگرف<br><b>بیزن، در</b> ادبیات فارسی، از اینجا شهرت بسی |
| چـو بـیژن در مـیان چـاه او مـن<br>( منوچهری: ۶۲)          | شبی چو چاہ بیژن تنگ و تـاریک                                                                       |
| رستم از دست تور دختر تور<br>(قطران: ۱۴۸)                  | گرچه از چَـه کشـید بـیژن را                                                                        |
| به رُستم رَسـته گشت از چـاه، بـیژن<br>( خاقانی: ۳۱۷)      | به وحدت رُستم از غـرقاب وحشت                                                                       |
| خون سیاووشان نگر بر خاک و خارا ریخته<br>(خاقانی: ۳۷۷)     | <b>لیب چاہ</b> بیژن بستہ سر مشرق گشادہ زال زر                                                      |
| و رستم                                                    | الا تـــا در سمــر گــويند وصـف بــيژن                                                             |
| است پیلاندام و آن بوده است شیراوژن<br>است بیل             |                                                                                                    |
|                                                           | ز سعی و حشیمتت بیادا، بیه شیادی و بیه<br>مارین گاه م                                               |
| چون رسـتم، عـدو در چـاه چـون بـيژن<br>(سنايي: ۵۰۵)        | وى بر 👽                                                                                            |
| نيست جايش از جهان مگر تَکِ چاه                            | <b>دشمــــن</b> تـــو اگــر شــده بــيژن                                                           |
| (مسعود سعد: ۴۹۱)                                          |                                                                                                    |
| که جز رستم برون میآورد از چاه بیژن را؟<br>( صائب: ۱۲)     | <b>به زور عشق</b> زین زندان ظلمانی توان رستن                                                       |

سرگذشت بیژن، پهلوان نامور و عاشق بلاکش ایرانی، عـلاوه بـر شـاهنامهٔ فردوسی، در منظومهای با حدود ۱۴۰۰ تا ۱۹۰۰ بیت توسط خواجه عمید عطاء بن ناکوک رازی، شاعر قرن پنجم هجری نیز به نظم در آمده است. نام یک بیژن دیگر هم در شاهنامه ( ۳۴۸/۹) آمده که فرمانروای ترک سمرقند بودهاست ( فرهنگ نامهای شاهنامه: ۲۳۸/۱).

**منابع:** شاهنامه: ۶٫۵ به بعد؛ اساطیر ایران: پنجاه و هفت؛ زندگی و مرگ پهلوانان: ۳۲۵؛ پژوهشهایی در شاهنامه: ۱۳۴؛ فرهنگ نامهای شاهنامه: ۲۲۹/۱؛ لغتنامه؛ دانشنامهٔ مَزدیَسنا: ۱۸۷.

> **بیستون** ← فرہاد **بیوراسپ** ← ضحّاک



پادشاہ نوروزی ← میر نوروزی پاشنۂ آشیل ← رویین تنی پرچم ← درفش کاویان پرمایون ← بیرمایون پرندۂ پیام ← ہدہد پروردگان ← فروردگان

**پروکروستس** /prokrostes/

**پروکروستس** (Procrustes) یا پروکروست و نیز پروکوست (Procust) در افسانههای **پونانی، نام** راهزنی است که داماستس و پلی پمون هم خوانده شده است. وی در راهِ میان **مگارا و** آتن عابران را مجبور میکرد روی یکی از دو تختی که داشت دراز بکشند. او **اشخاص** بلندقد را روی تخت کوچک و اشخاص کوتاه قد را روی تخت بزرگ **میخوابانید** و برای آنکه اندازهٔ آنها درست در بیاید، اضافی بلندقدها را میبرید و **کر** تامقدها را آن قدر میکشید تا درست به اندازهٔ تخت در آیند. به همین جهت «تخت **پروکرو**ستس» در مورد کسی به کار میرود که خود و سلیقهٔ خود را معیار هـمه چیز **میداند و ت**مامی ارزشها را با آن می سنجد. این راهزن، مطابق روایات یونانی، به دست **لزه (تستو**س) کشته شد.

**منابع: فرهنگ** اساطیر یونان و روم: ۲/۷۷۷؛ دا.فا.؛

.Brewer's: 944

**پرومتئوس** ← پرومته

### **پرومته** / promete /

یا پرومتئوس (Prometheus) در اساطیر یونانی یکی از تیتانها، فرزند ایاپتوس (Iapetus) و تمیس (Themis) است که به جانبداری از انسان معروف است. به روایتی او انسان را از گِل آفرید و بهرغم زئوس \* شرارهای از آتش \* آسمان \* را از کورهٔ هفائیستوس ربود و به زمین آورد و به انسان ارزانی داشت و به او صنعت آموخت. زئوس به عنوان تنبیه، او را بر صخرهٔ منفردی در کوههای قفقاز به زنجیر کرد و عقابی را بر او گماشت. این عقاب روزها جگر او را میخورد و شبها جگرش دوباره میرویید. این شکنجه مدت مدیدی هراکلس او را نجات داد و عقاب را کشت و زنجیرهای او را گسست. آنگاه پرومته، راز ادامه یافت تا آنکه پس از سی و به روایتی سی هزار سال، با اجازهٔ زئوس، هرکول یا پرآوازهٔ خویش را بر زئوس آشکار کرد. به هرحال، پرومته نتوانست جاودانگی خویش را بازیابد مگر اینکه یکی از ایزدان نامیرا سر نوشت خویش را با او مبادله کند. کیرون به پرآوازهٔ خویش را بر زئوس آشکار کرد. به هرحال، پرومته نتوانست مادله کند. کیرون به پرآوازهٔ خویش را بر زئوس آشکار کرد. به هرحال، پرومته نتوانست مادودانگی خویش را بازیابد مگر اینکه یکی از ایزدان نامیرا سر نوشت خویش را با او مبادله کند. کیرون به مرا کلس او مبادله کند یک یا زیردان نامیرا سر نوشت خویش را با و مبادله کند. کیرون به مرا ویش را در المپ بازیافت. آتنیها، که پرومته را سودرسان و پشتیان بشر و پدر همهٔ این مبادله رضا داد و در اوزی برای او در باغهای آکادمی بر پا داشتند. خویش را در المپ بازیافت. آتنیها، که پرومته را سودرسان و پشتیان بشر و پدر همهٔ شاملو با آگاهی از جوانب مختلف داستان پرومته، به گوشهای از سرگذشت او اشاره

ساملو با ۲ کاهی از جوانب مختلف داستان پرومته، به کوشهای از سرکدست او اساره کرده است:

من پرومتهٔ نــامرادم کــه از جگـر خــــته کلاغان بیسرنوشت را سفرمای گستردمام (مجموعهٔ آثار، تهران، نگاه، ۱۳۸۰: ۳۰۶)

منابع: فرهنگ اساطیر یونان: ۲۹؛ فرهنگ اساطیر یونان و روم: ۷۸۰/۲ به بعد؛ فرهنگ تلمیحات: ۱۳۲؛ ر آورد: ۲/۲۶–۸۰؛ دا.فا.؛ ۲۲۲؛ دا.فا.؛

**پرويز** ۲ خسرو و شيرين

پَری /pari) پری (fairy)موجودی است موهوم، افسانهای و زیبا و دلپذیر. چنان که از روایات کهن بر می آید، پری وجودی است لطیف و بسیار زیبا که اصلش از آتش\* است و با چشم دیده نمی شود و با زیبایی فوق العاده اش آدمی را می فریبد. پری بر عکس دیو، اغلب نیکوکار و جذاب است. اماگاهی در روایات کهن و از جمله برخی قسمتهای اوستا (یشتها: ۱۴/۱) جنس مؤنث دیوان \* معرفی شده است که از طرف اهریمن \* گماشته شده و جزءِ لشکر او، برضد زمین \* و گیاه و آب \* و ستور در کار است. روی هم رفته، پریان در این روایات، دارای مؤشی مبهم و ناروشن و سرشتی شرور و بدخواه هستند که گاهی به صورت زنانی جذاب و لریبنده ظاهر می شوند و مردان را می فریبند، زیرا هر لحظه قادرند خود را به شکلی در آورند. مطابق روایات کهن، جمشید \* و ضحّاک \* و سلیمان \*، دیوان و پریان و پرندگان را زیر فرمان خود داشتند. در قصه های عامیانه، اغلب، قهر مان داستان با دختر شاه پریان ارتباط پیدا می کند و بالأخره با عبور از موانع دشوار و کشتن اژدها \* پری محبوب خود را

در ادبیات فارسی، از جمله شاهنامه که خود بر فرهنگ کهن ایرانی استوار است، پری مظهر لطافت و کمال و زیبایی و مشبّه بهِ جمال تصور شده است و گاه سیمایی همچون فرشتگان\* یافته است:

**به دست** می آورد.

به چهره به سان بت آزری جدا گشت ازو کودکی چون پری (شاهنامه: ۱۰/۳) به سان پىرى پىلنگىنە پىوش يكايك بيامد خجسته سروش (شاهنامه: ۲۰/۱) گر بری ز آتش بود تو آتشین طبع آمدی شاید ار باشی تمو مانند پـری در دلبری (مىنايى: ۶۳۶) **دیوش** مطیع گشته به مال و پری بـه عـلم آن یابد این، که هوش و خردش آشنا شدست (ناصرخسرو، چ قديم: ۵۴) چون به زر بندی کمر گردد دوال دیوت از طاعت پری گردد چنانک (ناصرخسرو: ۷۲) اگر دیوت اندر خَز شُشـتریست پریت ای برادر برهنه چراست ( ناصرخبرو، چ قديم: ٥٩) از آن گریزان از هر کسی پریوارم به طبع بينم آتش صفات مردم را (خاقانی: ۲۸۶) طغیل هستی عشقاند آدمی و پری ارادتی بنا تا سعادتی بری (حافظ: ٣١٥) پسری نهسفته رخ و دیسو در کسرشمهٔ حُسسن بسوخت ديده ز حسرت كه اين چه بوالعجبيست (حافظ: ٢٥)

يَشْنگ

۳. نام داماد طوس\*، سردار ایران. ۴. پسر افراسیاب که نام دیگر او شیده است (مجمل التواریخ و القصص: ۴۹ و ۹۰). ۵. نام مکانی نیز هست که در آنجا میان پیران ویسه\* و طوس، جنگی واقع شد و این جنگ، به جنگ پَشَن و جنگ لادن (شاهنامهٔ مسکو: لاون) نیز معروف است. ۶. در نبرد دوازده رخ، سی و سه دلاور از خاندان پشنگ، کیخسرو\* را یاری دادند. منابع: شاهنامه: ۳۲۸/۵؛ فرهنگ نامهای شاهنامه: ۲۵۲/۱؛ دانشنامهٔ مَزدیّسنا: ۲۰۰؛ لغت نامه؛ دا.فا.

يشو تن / pašutan/ بزرگترین پسر گشتاسپ\* و برادر اسفندیار\* است و نام او یک بار در ویشتاسپیشت آمده است. در روایات مَزدیّسنا هست که زردشت او را شیر و درون ( نان مقدس ) داد و

.Brewer's: 413

وی را جاودانی و فناناپذیر کرد (یشتها: ۲۲۱/۱). مطابق روایات پهلوی نیز پشوتن از جاودانانی است که بر گنگدژ\* فرمانروایی میکند و در آخر دهمین هزاره، با صدو پنجاه هزار تن از یارانش، به همراه ده هزار درفش ظهور خواهد کرد و در جنگ آخرالزمان، به پاری سوشیانت\* خواهد شتافت. بنا بر نقل بندهِشن و دینکرت، رستاخیز ایران از گنگدژ آفاز خواهد شد زیرا یکی از پسران زردشت، به نام خورشید چهر، آنجا است و از همان جا لشکر پشوتن را به واپسین نبرد راهنمایی خواهد کرد.

در شاهنامه، پشوتن پهلوانی دلیر و نامبردار و در عین حال، جوانی عاقل و هوشیار **توصیف** شده است:

پشوتن دگر گُرد شمشیرزن شه نامبردار لشکرشکن

(شاهنامه: ۶۷/۶)

وی هم در هفت خوان<sup>\*</sup> و هم در سفر سیستان همراه اسفندیار بود و همانند پـدری دلسوز و عاقبتنگر او را اندرز می داد که از جنگ با رستم<sup>\*</sup> بپرهیزد. هنگامی که بهمن<sup>\*</sup> فرامرز<sup>\*</sup> را کشت و فرمان به غارت سیستان داد پشوتن وی را به شدت از این کار بر حدر داشت. بر خلاف برادر که افراطی و تـندمزاج است، او طرفدار حق و همانند سیاووش<sup>\*</sup> از شخصیتی میانه و معتدل برخوردار است. با این خصوصیات شاید بتوان گفت تنها قهرمانی است که دشمن و دوست بر او توافق دارند و از او به خوبی یاد میکند.

منابع: شاهنامه: ۶۷/۶؛ حماسه سرایی: ۵۱۳ و ۵۳۵؛ اساطیر ایران: ۱۱۴؛ سوگ: ۱۴۹؛ داستان داستانها: ۲۴۴؛ رحیم عفیفی، «گنگ دژ»، م.د.ا.م.: ۲۱۲/۱؛ جلال ستاری، «رموز قصه از دیدگاه روان شناسی»، هنر و مردم، (بهمن ۱۳۵۰): ۳۳/۱۱۱؛ فرهنگ نامهای اوستا: ۲۲۹/۱ به بعد؛ جلال خالقی مطلق، «پشوتن یا فرشیدورد»، م.د.ا.م. (پاییز ۱۳۵۷): ۲۴/۱۴۴؛ لغت نامه؛ فرهنگ نامهای شاهنامه: ۲۵۳/۱؛ دانشنامهٔ مزَدیَسنا: ۲۰۰.

**پل صراط** ← صراط **Heyd -** ALAL ہو ہو ب مدھد **يور آتبين** ← اَتبين؛ فريدون **پور زال** ← رستم

**پور سام** ے زال **پیچک** ے لبلاب **پیچہ** ے لبلاب

**پیران ویسه** /pirān-e vise/ پیران، یکی از پسران ویسه و سپهسالار افراسیاب<sup>\*</sup> بود که در جنگ ایران و توران<sup>\*</sup> که بعد از قتل سیاووش<sup>\*</sup> رخ داد، دلاوریها کرد و آخر عمر هنگام جنگ دوازده رخ (شاهنامه: ۸۶/۵) در مبارزه با گودرز<sup>\*</sup> به قتل رسید.

داستان او از غمانگیزترین بخشهای شاهنامه است. از سویی، دل در گرو مهر ایران دارد و با ایرانیان به احترام رفتار میکند و از سویی، دلش از عشق میهن خویش سرشار است. زندگی او میان این دو کشمکش میگذرد. با سیاووش به مهر رفتار میکند و دختر خویش، جریره \* را به او میدهد که حاصل این پیوند فرود \* است. روزگاری که افراسیاب با سیاووش بر سر مهر بود، پیران یار و مشاور نزدیک او به شمار میرفت و پدروار، فرنگیس \* دخت افراسیاب را برای سیاووش به زنی گرفت. وقتی افراسیاب با سیاووش خصومت آغاز نهاد، پیران بسیار کوشید تا میان آنها رفع کدورت شود.

مهر بر آمد به کوهسار چو گودرز گُرد فلک زو ستوه گشت چو پیران (قاآنی: ۶۶۰)

منابع: یشتها: ۲۱۸/۱؛ شاهنامه: ۷۱/۳ به بعد؛ زندگی و مرگ پهلوانان: ۲۵۰ به بعد؛ فرهنگ نامهای شاهنامه: ۲۶۴/۱؛ دانشنامهٔ مَزَدیَسنا: ۲۰۰؛ لغتنامه.

**تابعه** /(tābe'a(h) **یا شیاطی**نالشعرا از مصطلحات قدیم عربی است، به معنی جنّ<sup>\*</sup> و شیطانی که به شعرا **تلقین میکند.** چون این روح نامرئی همه جا همراه و پیرو شخص شاعر است، او را **تابعه** نامیدهاند.

تابعه گاهی به معنی مطلق جنّ و پری<sup>\*</sup> به کار میرود که با پارهای از افراد انسانی در ارتباط است و همه وقت همراه و کارآموز اوست. گاهی هم از آن به همزاد تعبیر کردهاند. این تسمیه، مبتنی بر این اصل کلی است که میگفتند ارواح نامرئی ( جن، پری، فرشته<sup>\*</sup>، ویو<sup>\*</sup> و شیطان<sup>\*</sup>) با اشخاص انسانی رابطه و الفت برقرار میکنند و ظهور آثار بدیع هنری و ذوقی و اکتشافی و نیز بعضی دریافتهای قلبی بشر در اثر تلقین همین ارواح است. قدما معتقد بودند هر شاعری را، از جنّ و انس، تابعهای است که او را شعر تلقین میکند و نظامی از آن به جنّی تعبیر کرده است:

جــــبرئیلم بـــه جــنّــی قــلمم بــر صـحیفه چــنین کشـد رقـم کاین فسون را که جنّـیآموز است جامه نو کن که فصل نـوروز است آنسچنان کــن ز دیــو پــنهانش کـــه نــدانــد مگــر ســلیمانش (خمسه: ۶۱۰)

**برخی هم همان واژهٔ تابعه** را آوردهاند: ورچـه دوصـد تـابعه فـریشته داری نیز پری باز و هر چه جنّـی و شیطان **گفت** ندانی سزاش و خیز و فـراز آر آن که بگفتی چـنان کـه بـاید نـتوان (رودکی: ۳۱) گویند<sup>و</sup>کـه تـابعه کـند تـلقین شاعر چو قصیدهای کند انشـا من بنده چو مدح تو براندیشم روحالقـدسم همـی کـند امـلا (جمال الدین اصفهانی: ۳۳۷) وظیفهای که در فرهنگ اسلامی و ادبیات فارسی برای تابعه ذکر کردهاند، یادآور نقش موزها (Muses) در اساطیر یونانی است که هر کدام از آنها الههٔ یکی از هنرها به شمار می رفتند ( اساطیر یونان و روم: ۸۶/۱). برخی میان تابعه و «همتا» و «همزاد» و نیز فرهوشی در ایران باستان ارتباطی یافتهاند ( مقدمهای بر ادبیات فارسی در تبعید: ۴۷۳).

**منابع:** تفسیر ابوالفتوح: ۱/۱۵؛ دیوان عثمان مختاری: ۲۲۹؛ جلال همایی، «تابعه»، یغما: ۹/۱۳؛ نامهٔ اهل خراسان: ۱۰۳.

> تابوت بنی اسرائیل ب تابوت عهد تابوت شهادت ب تابوت عهد

## **تابوت عهد** / tābut-e 'ahd/

صندوقی است که موسی\* به امر حق تعالی از چوب شطیم ساخت و بیرون و اندرونش پوشیده از طلابود و اطراف سر آن تاجهای طلایی و روی آن، سربوشی از طلای خالص قرار داشت. دربارهٔ تابوت و محتویات آن روایات فراوان است. بنا بر یک روایت، حقهٔ «منّ» ( ← منّ و سلوی\*) و عصای هارون بن عمران \* که شکوفه داد و دو لوح عهد که احکام عشره ( ← موسی ) بر آن نوشته شده بود و در کنار آن تورات قرار داشت محتویات تابوت`را تشکیل می دادند. از این رو، گاهی آن را تابوت شهادت نیز گفتهاند.

بر فراز این تابوت صورت دو کرّوبی تعبیه شده بود و محتمل است عبارت «تَحْمِلَهُ الْمَلائِکه» (بقره: ۲۴۸) قرآن، اشاره بدان باشد. در این آیه، ضمن بیان داستان طالوت \*، از تابوت عهد نیز سخن رفته است. در روایتی دیگر ( تحقیق در تفسیر ابوالفتوح: ۲۷۹/۳ به بعد)، این تابوت را خداوند بر آدم \* فرو فرستاد و بعد پیامبران دیگر، آن را به میراث بردند تا به یعقوب \* رسید و پس از او، در دست بنی اسرائیل میگشت و چنان که نوشته اند روحی در آن بود که سخن میگفت و اختلاف میان بنی اسرائیل را رفع میکرد.

بنیاسرائیل در سفرها تابوت را با خود میبردند. داوود \* آن را به اورشلیم منتقل کرد و بعد فلسطینیها آن را در هیکل بت داجون گذاشتند اما خداوند آنان را به بیماری دچار ساخت و آنها تابوت را به بنیاسرائیل برگرداندند. با توجه به همین مفهوم افسانهای، به ندرت در ادب فارسی به تابوت عهد اشاره شده است:

«وقتی که من خیلی جوان بودم هدایت "تابوت عهد" بود و هر روزنامه و مجلهای که باز

**میکردی** ذکر جمیلی از هدایت هم در آن بود». (وضع کنونی تفکر در ایران: ۱۱۴) م**نابع: قام**وس: ۲۳۷؛ تفسیر طبری: ۱۸۰/۱؛ حبیبالسیر: ۱۰۲/۱ و ۴۲؛ روضةالصفا: ۲۸۷/۱؛ الروضة من الکافی: ۳۱۷؛ اعلام قرآن: ۲۵۶؛ لغتنامه.

**تارح ب** آزر؛ ابراهيم

**تارس و تافیل /**اārcs va tāfil تارس ( تادیس ) و تافیل، به روایت بلعمی ( ۵۸/۱ ) یکی از سه قوم ساکن شهر اسطوره ای جابلسا\* هستند که به پیامبر اسلام ایمان آورده اند و روز رستاخیز \* جزو امّت او محشور خواهند شد. به روایتی دیگر ( تفسیر طبری: ۱۵۹۵/۱): ایشان خلقی اند از جنسی دیگر که هم آدمی نیستند و پیامبر علیه السلام گفته است ایشان را به اسلام خواندم دیس من نپذیرفتند و ایشان هر دو با یکدیگر دشمن اند و خلق جابلقا\* و جابرسا از بیم ایشان هر شب به نوبت پاس دارند.

منابع: در متن همين مدخل آمدهاند.

**تاریچ وزاریچ** ← امشاسپندان (خرداد و مرداد) **تافیل** ← تارس و تافیل **تاک** ← انگور **تبخلوس** ← اصحاب کھف؛ دقیانوس

تجلّی / المانه / manifestation) در لغت به معنی پدیدار شدن و پیدایی است و در اصطلاحی که در نجلّی ( manifestation ) در لغت به معنی پدیدار شدن و پیدایی است و در اصطلاحی که در اینجا مراد میکنیم پدیدار شدن انوار حق است بر حضرت موسی \*. پس از نزول الواح تورات، بنا بر روایت قرآن ( اعراف : ۱۴۳ ) موسی به میقات آمد و پروردگارش با او سخن گلت. « موسی گفت: خدایا خویشتن با من نمای تا به تو بنگرم. خدای گفت: هرگز مرا نمینی ( قالَ رَبَّ اَرِنی، اَنْظُرْ اِلَیْکَ. قَالَ لَنْ تَرَانی ) اما بدان کوه بنگر، اگر بر جای خود قرار گرفت مرا خواهی دید... چون پروردگارش بر کوه تجلّی کرد، آن را پاره پاره گردانید و موسی به روی در افتاد و از هوش بشد ( فَلَمَا تَجَلَیٰ رَبُّهُ لِلْجَبَلِ، جَعَلَهُ دَکَاً وَ خَرَّ مُوسیٰ صَعِقاً). نوشتهاند که کوه به شش پاره شد و موسی آن چیزی که کوه دیده بود، ندید. او کوه را دید و چنین مدهوش شد» (بلعمی: ۲۴۰/۱). چون موسی به خود آمد توبه کرد.

در یک روایت (قصص [نیشابوری]: ۲۳۸) آمده است که نور خدا بر کوه نتابید زیرا که همهٔ چیزها به نور او ایستاده است: وَ اَشْرَقَتِ الْأَرْضُ بِنُوْرِ رَبّها (زمر : ۶۹)، بلکه نور خدا برای یک لحظه از کوه باز گرفته شد و کوه به هفتاد هزار پاره گشت. همچنین برای اینکه چرا خدا در کوه بر موسی تجلّی کرد، نیشابوری (قصص : ۲۳۲) دلایلی ذکر کرده است. اهل معرفت گفتهاند: از اینکه موسی کلام حق تعالی را بی واسطه شنید، به خود عُجب کرد. حق تعالی نیسندید. پس نور عرش \* و نور معرفت و نور نبوت موسی به هم بر آمد. سنگها افتاد و به هفتاد هزار پاره شد. موسی در هر سنگی، مانند آب \*، همچون خویشتن می دید با عصایی در دست که «اَرِنی» می گفت و چون چنان دید، بی هوش شد.

گاهی هم تجلّی را کنایه از غلبهٔ نور الهی دانسته اند که بر طور سینا \* ظاهر شد و موسی از آن بی هوش گشت. علاوه بر این، چنان که از آیهٔ ۵۵ سورهٔ بقره بسر می آید، گروهی از یاران موسی که در غیاب او گوساله پرست شده بودند، از موسی خواستند که صدای خدا را بشنوند. موسی دعا کرد. ابری سفید آنان را در میان گرفت وصدای خدا بشنیدند. گفتند: تا ما صاحب صدا را نبینیم ایمان نیاوریم. از آسمان \* بانگی بر آمد که ایشان از هول آن بانگ بیفتادند. اما بنا بر بیشتر روایات، تجلّی همان است که در بالا به آن اشاره شد.

از نظر عرفانی، تجلّی عبارت است از ظهور ذات و صفات الوهیت که بر دو نوع است: ربّانی و روحانی. تجلّی ربّانی، خود به دو تجلّی ذات و صفات تقسیم میشود (کشاف: ۲۶۸/۱) و در واقع از تجلّی روحانی، برتر و لطیفتر است. پیرامون این نوع تجلّی، مضامین بدیعی در عرفان اسلامی پدید آمده است ( ← شرح شطحیات: ۶۵۴):

بیخود از شعشعهٔ پرتو ذاتم کردند باده از جام تجلّی صفاتم دادنـد (حافظ: ۱۲۴)

**عید تجلّی**: در برخی منابع (شرح بیست باب) از عید تجلّی نام بردهاند که روز ششم آب بود و گویند که در این روز عیسی\* از میان ابر، بر حواریون تجلّی کرد و موسی را با خود ظاهر ساخت. به نقل از زیج مغربی آمده است که تـجلّی عیسی و حضور موسی و الیاس\* در طور سینا\* بود. این عید، از عید میلاد قدیمتر و اهمیتش از آن بیشتر بوده است.

تجلّى

| پروکروستس | تخت |
|-----------|-----|
|           |     |

-----

| بر موسى به طور وسيع و با تعابير «اَرِنى» و          | در ادبيات فارسي مسئلة تجلّي خداوند                 |
|-----------------------------------------------------|----------------------------------------------------|
| آیات یاد شده است انعکاس یافته:                      | <b>«لَن</b> تَرانی» و « تجلّی» که هر سه مأخوذ از ا |
| «لنترانی» بانگ برخیزد ز خلق انتظار                  | یار او گر چشم دارد روزگار اندر علوم                |
| (سنایی: ۲۱۸)                                        |                                                    |
| که همه عمر جای من طور است                           | از تجـلتی چـرا نـصیم نـیست                         |
| ( مسعود سعد: ۴۵ )                                   |                                                    |
| اساس طور تحمل کند تجملتی را                         | قصور عقل تصور کند جلالت تو                         |
| (انوری: ۲/۱)                                        |                                                    |
| او تیوبه زد که «ماکذب القبلب ما رآ»                 | موسی به «لنترانی» جانسوز چـربه خـورد               |
| (عطار: ۲۱۱)                                         |                                                    |
| «ارنی» گـفتنش از نـور تجـلتی شـنوند                 | موسی استاده و گم کرده ز دهشت نـعلین                |
| ( خاقانی : ۱۰۳ )                                    |                                                    |
| کمایزد بمه طور، نور تجملتی برافکند                  | نه شِگفت اگر ز ُهش بشود موسی آن زمان               |
| ( خاقانی: ۱۳۸ )                                     |                                                    |
| بر گرز طورآسای تـو، نـور تجـلتی ریخـته              | از تیغ نورافزای تو، وز رخش صورآوای تـو             |
| ( خاقانی: ۳۸۰)                                      |                                                    |
| که نیرزد ایـن تمـنا بـه جـواب «لنـتـرانی»           | <b>چو رسی به طور همت</b> «ارنی» مگو و بگذر         |
| ( نظامی: ۲۵۶ )                                      |                                                    |
| طور مست و «خرً موسی صاعقا»                          | عشــق جــان طـور آمـد عـاشقا                       |
| (مثنوی: ۲/۱)                                        |                                                    |
| ص <b>ـفیر</b> بـلبل بسـتان «لنتـرانی» کـو           | فتاده بر دو جهان پـرتو تجـلتـی دوست                |
| ( خواجو : ۳۲۱ )                                     |                                                    |
| «لنترانی» نشود بند زبان، موسی را                    | شعلهٔ شوق ز شمشیر نگـردانـد روی                    |
| (صائب: ۶۰)                                          |                                                    |
| ہنوز منتظر جلوۂ کمف خماک است                        | <b>گ</b> شای چهره که آن کس که «لن ترانی» گفت       |
| (اقبال: ۱۳۹)                                        |                                                    |
| ۲۲؛ قصص [سور آبادی]: ۲۴۳؛ مصطلحات: ۱۰۰؛             | <b>منابع:</b> بلعمی: ۴۴۰/۱؛ قصص [نیشابوری]: ۹      |
| ماد: ۳۱۶ به بعد و ۳۲۷؛ اسرار نامه: ۲۹۹؛ اعلام قرآن: | •                                                  |
| 1                                                   | ۲ ۲۰۶۰ لغت نامه؛ دا.فا.                            |
|                                                     |                                                    |

**تخت پروکروستس** ← پروکروستس

تراب

**تُراب، گِلی که آدم از آن آفریده شد ب آدم** ترح ب آزر؛ ابراهیم

تسنیم / tasnim/ نام چشمهای است که از زیر عرش \* و به روایتی، از بهشت عدن بیرون می ریزد و بهترین آشامیدنی بهشت \* است که بنا بر قرآن ( مُطَفّقین : ۲۸ ) مقربان و نزدیکان از آن می نوشند. عبدالله عباس گفت: تسنیم شرابی است که مقربان را از آن صِرف دهـند و دیگـران را ممزوج. بعضی نیز گفتهاند: آبی است که در هوا معلق می آید و در قدحهای اهل بهشت ریخته می شود و چون پر شود، خود باز ایستد، چنان که قطرهای بر زمین نیاید. اهـل اشارت گفتهاند: این شربتی است خالص و نه ممزوج که مقربان باز خورند، بر بساط قرب در مجلس انس، در بوستان عیش، به کأس رضا، بر مشاهدهٔ مصطفی و اهل بیتش. تسنیم در ادب فارسی نیز به عنوان چشمهای بهشتی و گوارا شناخته شده است:

شفای تبزدگان بود شربتش گویی که بود شربتش از سلسبیل و از تسنیم (سوزنی: ۲۷۶)

بشــارتی بــرساند بــه گـوش مجـلسیان ز خمر و حور و قصور و ز کوثر و تسنیم (سوزنی: لغتنامه) هر آن که سایهٔ آن کوه دید و آن چشــمه بــدید ســایهٔ طــوبی و چشــمهٔ تسـنیم

قربهای پرکن ز تسنیم ضمیر روح را با آن به سقایی فرست

( خاقانی: ۸۲۷)

(سوزني: لغتنامه)

کوثر و تسنیم برد از تو نشاط عـمل گیر ز مـینای تـاک بـادهٔ آیـینه فـام (اقبال: ۲۱۶)

منابع: كشف الاسرار : ۲۱۹/۱۰؛ تفسير گازر : ۳۱۳؛ دا.فا.

**تش** ← آتش **تشتر** ← تیر

**تعمید** /taˈmid/ تعمید (baptism) غسلی است از مراسم مسیحیان، به این تر تیب که کودک را در آبی به نام «معمودانی» فرو می برند و آن به منزلهٔ ختنه در اسلام است و معتقدند کودک را پاک میگرداند. عیسی\* این رسم را که قبل از او توسط یحیی\* رواج یافته بود، از فرایض کلیسا قرار داد. بیرونی ( آثارالباقیه: ۳۹۹) از قول ابوالحسن اهوازی، صاحب معارف الروم، نقل میکند: شخص این طور مسیحی می شود که هفت روز در بامداد و شامگاه بر او دعا می خوانند و روز هفتم او را برهنه با روغن زیتون\* دهین میکنند و سپس با ترتیبی خاص، او را غسل می دهند و بدون آن که به زمین بخورد به تن او لباس می پوشانند.

100

غسل تعمید، در واقع به منزلهٔ یافتن حیات تازه و معنوی و بازگشت به اصل انسان است. یحیای تعمید دهنده میگفت: من شما را با آب تعمید میدهم ولی خواهد آمد آن بزرگتر از من که شما را با آتش روحالقدس تعمید خواهد داد.

منابع: آثارالباقیه: ۳۹۹؛ قاموس: ۲۵۷؛ ادیان و مکتبهای فلسفی هند: ۷۱/۱؛ لغتنامه؛ دا.فا.؛

> **تلمیس** ← ہابیل و قابیل تملیخا ← اصحاب کھف؛ دقیانوس

> > تموز /tammuz/

تموز (Tammuz) یا تموز، یکی از خدایان بابل<sup>\*</sup> و سومر است که بنا بر اساطیر اگر به مرده است، در بهار هر سال دوباره بر می خیزد. او با مردوخ<sup>\*</sup> و ادونیس<sup>\*</sup> یونانی یکی دانسته شده است. زمانی که یهودیان به بت پرستی روی آوردند، به پرستش تموز پرداختند که اصلاً خدای خورشید<sup>\*</sup> بود و پرستش آن از قدیمالایام به بابل راه یافته بود. بنا بر عقیدهٔ صابیان پیش از آنکه سلیمان<sup>\*</sup> بیتالمقدس را بنا نهد، آنجا هیکلی برای مریخ<sup>\*</sup> بود و بتی با نام «تموز» در آن قرار داشت ( نخبةالدهر: ۶۱).

نام تموز در کنعان «ادونا» است که نام ادونیس از آن گرفته شده است. چون تموز اصلاً با ایشتار\* (عیشتار) مرتبط و محبوب او بود، ادونیس یونانی هم با آفرودیت\* ارتباط یافت. تموز، پروردگار بهار، یار یا همسر ننا (nanā) الههٔ توالد و تناسل دانسته شده است.

بنابر روایات اساطیری، تموز از باکره متولد شد و رجعت او به زندگی سه روز پس از مرگش اتفاق افتاد. در بهشت گمشدهٔ میلتون به این واقعه اشاره شده است. در ادبیات

| اسطورهای مربوط به تموز پدید آمده که به  | معاصرِ عرب، گونهای شعر با تکیه بر عناصر |
|-----------------------------------------|-----------------------------------------|
| م على احمد سعيد معروف بـه «ادونيس»      | ادبیات تموزی شهرت دارد که مبتکر آن ه    |
|                                         | شاعر معاصر سوري است.                    |
| و ماه دهم سال رومی میان حزیران و آب و   | علاوه بر این، تموز نام ماه اول تابستان  |
| ن تموز هم در این ماه برگزار می شده است. | مشتمل است بر ۳۱ روز که در گذشتهها جش    |
| م اخیر و مرادف فصل گرما و تابستان، و در | در ادبیات فارسی، تموز، بیشتر به مفهو    |
| ·                                       | شعر گاهی با تشدید «میم» آمده است:       |
| همی کرد با بار و برگش عـتیب             | بخسندید تمسوز بسر سرخسیب                |
| (شاهنامه)                               | ~                                       |
| در تموز از آه خصان مـهرگان انگـیخته     | برکشد تیغ اسد چون آفتاب انـدر اسـد      |
| (انورى)                                 | ~                                       |
| اندکی ماند و خواجه غرّہ ہـنوز           | عمر بـرف است و أفـتاب تمـوز             |
| (سعدی: ۲۱)                              |                                         |
| بگشاد تمـوز چـون شـير دهـان             | چون اوج گرفت مهر از سرطان               |
| ( بهار )                                |                                         |

منابع: يسنا: ١٧/١؛ نخبة الدهر: ٢٨٥؛ لغت نامه؛ دا.فا.؛

**تندر** ← رعد

تنور پیرزن / tanur-e pirzan/ هنگامی که آدم\* از بهشت\* به سرزمین هندوستان افتاد، جبرئیل\* به او آموخت که از آهن، وسایل زراعت و نیز تنوری بساخت. این تنور تا زمان نوح\* باقی بود. گروهی بر آنند که این همان تنوری است که در شهر کوفه در خانهٔ پیرزنی قرار داشت و آب\* از آن بر جوشید و طوفان نوح از آنجا آغاز شد. حَتّی اِذَا جَاءَ آمرُناً وَ فَارَ التَّنُور (هود: ۴۰). روایت شده است ( الروضة من الکافی: ۲۸۲): در حالی که نوح مشغول ساختن کشتی بود زنش امد و به او گفت که از تنور آب بیرون آید. نوح شتابان به آنجا آمد و طَبَق بر سر تنور گذاشت و در آن را مُهر کرد. چون از ساختن سفینه فارغ شد، مُهر آن را برداشت و اب جستن کرد و طبق را به دور انداخت.

| تَوبه و ليلا                                                            | •                          | 101                                                |  |
|-------------------------------------------------------------------------|----------------------------|----------------------------------------------------|--|
| این تنور، در ادبیات فارسی به نام تنور پیرزن یا تنور عجوز معروف شده است: |                            |                                                    |  |
| احىزان ديىدەانىد                                                        | هم تنور غصه هـم طـوفان     | در تنور آنجای طوفان دیده و اندر چشم و دل           |  |
| ( خاقانی: ۹۰)                                                           |                            |                                                    |  |
|                                                                         | در تنورش فطير نتوان پخت    | خانۀ پيرزن که طوفان بـرد                           |  |
| خاقانی. لغتنامه)                                                        | )                          |                                                    |  |
| ، بابشان                                                                | باد از تىنور پىيرزنى، فىتح | چون قوم نوح خشکنهالان بیبرند                       |  |
| ( خاقانی: ۳۲۸)                                                          |                            |                                                    |  |
| تـنور آن                                                                | نی حجرۂ تنگ این کمتر ز     | نی زال مدایین کیم از پیرزن کیوفه                   |  |
| ( خاقانی: ۳۵۹)                                                          |                            |                                                    |  |
| زن است                                                                  | اصــل طــوفان تــنور پـير  | در گہان آمدش که این چه فین است                     |  |
| (خمسه: ۷۲۴)                                                             |                            |                                                    |  |
| ور خـاست                                                                | طوفان نوح گاهِ نخست از تن  | تا بر سر تنوری میترسم از تیو زانک                  |  |
| سعود سعد: ۶۳۷)                                                          | •)                         |                                                    |  |
|                                                                         | : من الكافي: ٢٨٢؛ لغتنامه. | <b>منابع:</b> يلعمي: ٩٣/١؛ تفسير طبري: ٥٤/١ الروضة |  |

**تنور عجوز** ب تنور يبرزن **تِنِّين** بازدها

أربه و ليلا /tawbe va laylā/ ليلا توبةبن حمير بن حزن بن كعب، شاعرى از عشاق مشهور عرب است كه در اواسط قرن اول هجري مي زيست و بر ليلا (ليلي )، بنت عبدالله بن الرحال، كه از شاعره هاي عرب صدر اسلام است، دل باخته بود و بىرايش شعر مىگفت. چون وى را از پدرش خواستگاری کرد، پدر امتناع ورزید و دختر را به یکی از بنی الادلع تزویج کرد. لیلا که به این تزویج راضی نبود مدتها برای توبه شعر گفت و پاسخهای دلشکن و سوزان شنید. این عاشق و معشوق تا پایان عمر در فراق یکدیگر سوختند تا اینکه توبه را بنی عوف، پیرامون سال هشتاد هجری کشتند و لیلا در رثای او چکامهای پراندوه سرود. حديث دلباختگي اين دو، در ادب عربي مشهور است و از آن به شعر فارسي نيز راه

یافته است:

| YON | تور |
|-----|-----|
|     |     |

**منبع: لغت**نامه و منابع متعدد و مفصل آن.

**تور** /tur/

یا تورج و نیز توچ، بزرگترین پسر فریدون<sup>\*</sup> است که با سلم<sup>\*</sup> از یک مادر و با ایرج<sup>\*</sup> ازمادری جداگانه بود. فریدون سه دختر پادشاه یمن را به از دواج سه پسر خود در آورد و پس از آزمایش پسران و پرسیدن طالع ایشان از اختر شناسان، قلمرو پادشاهی خویش را به سه بخش تقسیم کرد و نواحی شرقی، یعنی ناحیهٔ ترک و خزر و چین و ماچین را به تور داد که به نام او توران<sup>\*</sup> نامیده شد:

نهفته چـو بـیرون کشـید از نهـان به سه بخش کرد آفریدون جهان... دگــر تــور را داد تــورانزمــین ورا کــرد ســالار تــرکان چــین (شاهنامه: ۹۰/۱)

تور که بخشش پدر را غیرعادلانه میدانست ناخشنودی خود را با سلم برادر خود در میان نهاد. تور و سلم بعدها همدست و همداستان شدند و برادر کوچکتر خود، ایرج را از میان برداشتند. اما منوچهر \* کین ایرج از آنها بازگرفت و تور را کشت و این موضوع، یکی از موجبات جنگهای تورانیان و ایرانیان شد که در داستانهای ملّی ایران معروف است:

همی سام را هیز خوانم پس آنگه چو کاووس پیوسته در بـند تـورم (سنایی: ۲۷۳) خواست کین ایرج دین را ز سلم و تور کفر ایـن مـنوچهر مـؤید کـارِ نـیرم کـرد بـاز (قاآنی: ۴۴۷)

**منابع:** یشتها: ۵۲/۲؛ یسنا: ۵۳؛ روضةالصفا: ۵۳۹/۱؛ فرهنگ نامهای اوستا: ۳۵۴/۱؛ مزداپـرستی: ۹۵. زندگی و مرگ پهلوانان: ۱۵۰؛ شاهنامه: ۴۸/۱؛ سوگ: ۶۶؛ فرهنگ نامهای شاهنامه: ۲۹۲/۱؛ دانشنامهٔ مزدیَسنا: ۳۲۳؛ لغتنامه *و* منابع آن.

**توران /**uriin/ سرزمینی وسیع در شرق که با ممالک خوارزم و جیحون هـممرز بـود و هـنگامی کـه **فرید**ون\* جهان را میان پسران خود تقسیم کرد، این سرزمین سهم تور\* شد و به نام او به توران موسوم گشت. چون ایرانیان صاحب کشت و کار و تمدن بودند مورد حسادت تورانیان واقع شدند و ستیزهٔ دیرین ایران و توران آغاز شد. دشمنی ایران و توران مانند بذر و باران، از این پس، خاک حماسهٔ ملّی ایران را به بار آورده است:

دو کشور یکی آتش و دیگر آب به دل یک ز دیگر گرفته شــتاب تو خواهی کشان خیره جفتآوری همــــی بــاد را در نهــفت آوری

( شاهنامه: ۱۲۵/۳ )

**در** واقع نبرد اهورامزدا<sup>\*</sup> و اهريمنِ<sup>\*</sup> اساطير، در حماسه، بدل به خصومت ايران و توران **شد** و تا مدتها ادامه يافت:

کجاست منزل تـورانـیان شهـرآشـوب که سینههای خود از تیزی نفس خستند (اقبال: ۱۴۹) شهنامهٔ فردوسیش از بر همه یکـسر گر کینهٔ ایـران بـود. ار وقـعهٔ تـوران (قاآنی: ۶۲۸)

**منابع ب** منابع تور .

**تورج** ← تور **توس** ← طوس **تھمتن** ← رستم

**تهمورت** /tahmures/ یا تهمورس و نیز طهمورث (به معنی روباه تیزرو و قوی) در روایات اوستایی جانشین هوشنگ\* است که به وایو\* (ایزد باد\* و هوا) نفقه عرضه کرد و چنان نیرو یافت که بر همهٔ دیوان\* و جادوان چیره گردید. سی سال سلطنت کرد و اهریمن\* را به صورت اسبی در آورد و با او گرد جهان سفر کرد و تا فراز البرز\*کوه رسید. اهریمن سرکشی نمود و او را از زین بیفگند و به دَم در کشید. جمشید\* آگاه شد و او را از شکم اهریمن در آورد و در استودان نهاد (یشتها: ۱۲۳/۲). در روایات متأخر و از جمله شاهنامه آمده است که تهمورث در زمان سلطنت خود، پشمریسی و بریدن و دوختن جنامه را به آدمیان آموخت و چارپایان و باز و شاهین\* و یوز را اهلی کرد. وزیر نیکرای او، شـیداسپ ( شاهنامهٔ چاپ مسکو: شهرسپ) نیز شاه را همه به نیکی راه مینمود. به روایت شاهنامه ( ۳۸/۱) وقتی دیوان را به زنجیر کشید از او امان خواستند و بعد:

> نــبشتن بــه خــسرو بـیاموختند دلش را بــه دانش بــر افـروختند نبشتن یکـی نـه کـه نـزدیک سی چه رومی چه تازی و چه پـارـهی

> > بلعمي ( ١٢٩/١ ) آورده است که فارسی نخست او نوشت.

نام این پهلوان در اوستا با صفت «ازینه ونت» (azinavant) ذکر شده که در پهلوی و فارسی به صورتهای زیناوند و زیباوند و دیباوند ضبط شده و به معنی مسلح است. این لقب بنا به نظر برخی ( دیار شهریاران: ۱۱۲۳/۲) به این مناسبت است که مطابق اساطیر، تهمورث ابریشمکِشی را از دیوان فراگرفت و دیبا در این واژه به معنی پارچهٔ ابریشمی است. گردیزی ( ۱) کشف موسیقی و ابریشم و عسل را به وی منسوب داشته است. در شاهنامه و برخی مآخذ دیگر، تهمورث به جای زیناوند، به «دیوبند» ملقب است. نام تهمورث به ندرت در ادب فارسی نیز آمده است:

چه هوشنگ گرانفرهنگ و چه تهمورث دانا ... چه جمشید سپهراورنگ و چه ضحّاک علوانی . (قاآنی: ۷۹۱)

ای دودهٔ تهـمورث، دل یکـدله بـاید کـرد یک سلسله دیوان را در سلسله باید کـرد (فرخی یزدی: ۱۱۹)

منابع: مجمل التواريخ و القصص: ۲۴ و ۳۹؛ يشتها: ۱۳۸/۲؛ غررالسير: ۷؛ مينوى خرد: ۱۱۸؛ اساطير ايرانى: ۶۳؛ روضة الصفا: ۵۰۸/۱؛ حبيب السير: ۱۷۷/۱؛ پيامبران و شاهان: ۳۰؛ مىزدا پـرستى: ۸۷؛ فرهنگ نامهاى اوستا: ۲۱/۳۴۰ به بعد؛ شاهنامه: ۳۶/۱؛ فرهنگ و تمدن ايران: ۳۰۰؛ حماسه سرايى: ۴۱۸؛ فرهنگ نامهاى شاهنامه: ۶۶۹/۲؛ لغتنامه.

تهمینه /tahminc/ نام دختر شاه سمنگان، همسر رستم<sup>\*</sup> و مادر سهراب<sup>\*</sup> است که بر حسب اتفاق، به همسری رستم درآمد. روزی رستم به نزدیکی مرز توران<sup>\*</sup> به شکار رفت و هنگامی که در خواب بود، پهلوانان تورانی رخش<sup>\*</sup> وی را که هنگام چریدن وارد مرز سمنگان شده بود، بند کردند و به شهر بردند. رستم در پی رخش به سمنگان رسید. شاه سمنگان مجلسی در خور رستم بساخت و بزرگان را نیز فراخواند. رستم نیمه شب مست در بستر خوابیده بود که تهمینه دختر شاه سمنگان به همراه پرستندهای با شمعی عنبرین به بالین وی آمد و به او ابراز عشق کرد. وقتی رستم از نام و نشانش پرسید: چنین داد پاسخ که تهمینهام تو گویی که از غم به دو نیمهام

:)

به کردار افسانه از هـر کـسی شـنیدم همـی داسـتانت بـسی تو را ام کنون گر بخواهی مـرا نبیند جز این مرغ و ماهی مرا

آرزوی تهمینه این بود که از رستم پسری داشته باشد. رستم پیشنهاد او را پذیرفت و وی را از پدر خواستگاری کرد و شب را با او به صبح آورد. به هنگام عزیمت، مهرهای که در بازو داشت به آن خوبروی داد و گفت: اگر خدا به تو دختری داد، این مهره را بر گیسوی او ببند و اگر پسر آوردی، بر بازوی او ببند. آنگاه به سوی ایران روانه شد. سهراب از تهمینه به وجود آمد و همین که بزرگ شد نشان پدر جست و سرانجام به هنگام نوجوانی، به سوی ایران و به دیدار پدر شتافت و به طور ناشناس با رستم رو به رو، و به دست او جوانمرگ شد.

نام تهمینه کم و بیش برای شاعران ایران شناخته و مورد توجه بـوده است. قـاآنی (دیوان: ۶۶۲) در توصیف ممدوحهٔ خویش گفته است:

حسرت قیداف همنشین سکندر غیرت تهمینه دخت شاه سمنگان

**منابع:** شاهنامه: ۱۷۳/۲ به بعد؛ زنان در شاهنامه: ۱۱۱؛ فرهنگ نامهای شاهنامه: ۲۹۸/۱.

**تیر** /iir/ یا تشتر (= عُطارِد) ایزد نگهبان باران و فرشتهٔ <sup>\*</sup> روزی و رزق است که از وجود او زمین پاک، و از بارانهای بموقع برخوردار میشود و کشتزارها سیراب میگردند. او را با میکائیل \* فرشتهٔ رزق در آیینهای سامی یکی دانسته اند ( فرهنگ ایران باستان: ۵۸/۱). تشتر و تیر در داستانهای اساطیری و تاریخیِ آرش \* و وهرز، سردار انوشیروان در جنگ با حبشیان، جایگاه مهمی دارند و در تشتریشت، دوبار از آرش به عنوان بهترین تیرانداز ایران یاد شده و حرکت تشتر یا تیر زرین در آسمان، در تندی و نیرو، به «تیر » آرش مانند شده است. چهارمین ماه سال و سیزدهمین روز هر ماه شمسی به نام این فرشته است. تشتر همیشه با دو صفت رایومند و فرهمند و به عنوان سپهسالار ستارگان مشرق که علیه ستارگان مغرب نبرد میکند معروف است. چنانکه از اوستا برمیآید، بی تردید، تشتر همان شِعرای یمانی\* است که به قول زمخشری ستاره ای است که بنی خزاعه آن را می پرستیدند و درخشش آن، نوید ریزش باران، و مرداد و شهریور، اوقات جلوهٔ آن است. شِعرای یمانی در تیرماه که به اسم تشتر است طلوع میکند و نوید باران می دهد و پس از مدتی فصل باران فرا می رسد. مطابق روایات، تشتر که بارانهای سودمند تابستان را به همراه می آورد با اپوش\*، دیو خشکی که آبها را زندانی ساخته، می جنگد و پس از قربانی\* کردن و نالیدن به درگاه اهورامزدا\*، بر او چیره می شود و دریای فراخکرت\* را به جوش می آورد و از بخاری که از آن بر می خیزد، باران و تگرگ به مزارع هفت کشور می بارد (اساطیر ایرانی: ۲۲). به نظر می رسد علت اهمیت و احترام ایزد باران، که در شعر فارسی نیز مورد توجه قرار گرفته، این باشد که در ایران مسئله کم آبی همیشه به صورت می مشکل اساسی مطرح بوده است. در شعر فارسی دست بخشندهٔ ممدوح بارها به «تشتر» ترین اساسی مطرح بوده است. در شعر فارسی دست بخشندهٔ ممدوح بارها به «تشتر» ترین اساسی مطرح بوده است. در شعر فارسی دست بخشندهٔ ممدوح بارها به «تشتر» ترد است:

تشتر راذ خوانمت شرک است او چو توکی بوذ به گاه عطا (دقیقی: ۹۶) گرچه تشتر را عطا باران بوذ مرتو را دُرّ و گهر باشذ عطا (دقیقی: ۹۵) از موضوع انطباق شِعریٰ بر تیر یا تشتر، مفهوم استعمال لفظ «تیر» در معنی پاییز که به

از موضوع انطباق شِعری بر نیز یا نشتر، مفهوم استعمال نفط «نیز» در معنی پاییز که به نظر میرسد اثر یک گاهشماری قدیمی باشد نیز روشن میشود (گاهشماری: ۵۷). استعمال لفظ تیر، در معنی پاییز، در کلام شعرای قدیم ایران به فراوانی دیده میشود:

بهار و تموز و زمستان و تیر نسیاسود هرگزیل شیرگیر (شاهنامه: ۲۳۱/۸) اگر به تیرمه از کیش جامه باید تیر چرا برهنه شود بوستان چو آید تیر (عنصری: ۴۰) تا به نوروز اندرون باشد نشان نوبهار تا سپاه تیرماه آرد نشان مهرگان (عنصری: ۱۲۰) به تیر تا دو بود راست گشتن شب و روز یکی به وقت بهار و دگر به اول تیر (عنصری: ۲۲)

تير

تیر ماهان برگ زریـن کـیمیای زر شـود وز نهیب دی حصار سیمگون سـیا شـود (ناصرخسرو: ۱۳۳)

«و به سال اندر چهار فصل است، چون بهار و تابستان و تیرماه و زمستان» (وجه دین: ۹۱) صیاد پیری آمد بر اصطیاد من داس و کمند و تیر و کهانش از چهار تیر یک تیر از زمستان یک تیر از بهار یک تیر او تموز و دگر تیر، ماه تیر (سوزنی: ۱۲۳)

برای سایر شواهد ← دیار شهریاران ( ۹۳۹/۲) و سبک خراسانی در شعر فارسی ( ۲۳۶). تشتر، از سوی دیگر، با تیر یا عطارد، ایزد نویسندگی و پیام آسمانی و حکمت و پیشگویی ارتباط دارد. بیرونی در وجوه تسمیهٔ جشن تیرگان \* آورده است ( آثارالباقیه: ۲۸۸): نام این روز تیر است که عطارد ستارهٔ نویسندگان باشد. در ایس روز بود که هوشنگ \* نام برادر خود را بزرگ گردانید و دهقنه [کشاورزی] به او داد و دهقنه و کتابت یک چیز است و تا روزگار گشتاسپ \* از راه اجلال کتابت و اعظام دهقنه، این رسم باقی بود. به این ترتیب، خویشاوندی خدای باران از طریق کشاورزی با تیر، دبیر فلک، به خوبی روشن می شود.

عطارد به صور تهای گوناگون در ادیان ملل باستانی مانند مصر، روم و ادیان هندی و همچنین آیین صابئین نیز وجود دارد و تقریباً در اصول، با تیر ایرانی مشترک است ( دیار شهریادان: ۹۴۹/۳). حتی بر خلاف مشهور، واژهٔ عطارد که به نظر میرسد عربی باشد، به قولی از ریشهٔ فارسی و به معنی «بهترین داور برانگیخته» است ( همان: ۱۱۳۶).

به طور کلی تیر، آفریدگار نوشتن و نویسندگی و خط و دانش و حکمت و پیامبری و آب\* و آب آفرینی و طوفان آب یا طوفان نوح\*، نزد اقوام بسیار کهن با علایم و تجلّیات مختلف، حقیقتی واحد بوده است ( همان: ۹۵۳). عطارد، ستارهٔ فلک دوم یا تیر که به معنی نفاذ در امور است، به نام ذوجسدین نیز معروف است و در علم احکام نجوم، خداوندگار روز چهارشنبه است که به موجب افسانههای یونانی، پیامبر سخنوری یا قاصد خدایان و حامی بازرگانان بوده است. دلالتهایی هم که کتب نجومی ( التفیم: حدودی یادآور خصوصیات ادریس\* ( اختوخ، هرمس ) است. برخی گفتهاند که ادریس حدودی یادآور خصوصیات ادریس\* ( اختوخ، هرمس ) است. عدهای هم عطارد که در ادریس در بابل\* متولد شده و معبد عطارد را نگهبانی میکرده است. عدهای هم عطاری را در یونانی « ارتمیس» و ادریس را مأخوذ از آن پنداشتهاند ( اعلام قرآن: ۸۹). به نظر میرسد داستانهای مربوط به اختر بابلی ( = عطارد ) به یونان و از آنجا با نام هرمس\* به بابل سفر کرده و از طرف دیگر، با نام هرمس، حکیم مصری، در آمیخته و سپس به صورت اخنوخ، در عبرانی و ادریس، در عربی تجلّی یافته است.

برای عطارد، در کتب نجوم، مانند التفهیم ( ۳۶۸) و شرح بیست باب (فصل منسوبات کواکب) خواص و تأثیراتی نیز قایل شده و نوشتهاند: عطارد، کوکب حکما و طبیبان و منجمان و شعرا و اذکیا و دیوانیان و کاتبان و نقاشان و تجار و اهل بازار و اخلاق دین و علم و پاکی و نطق و ادب و صنایع دقیقه است که غالباً با صفات منسوب به ادریس مشترک است. نسفی ( الانسان: ۱۴۷) عطارد را دماغ عالم کبیر می داند که نمودار آسمان<sup>\*</sup> دوم است و حبرئیل<sup>\*</sup> که سبب علم عالمیان و موکل بر تحصیل خط و علوم و تدبیر معاش است، سرور فرشتگانی است که در این فلک جای دارند.

در ادبیات فارسی، تیر یا عطارد، به برخی از صفات بالا و بـه ویـژه دبـیری فـلک نامبردار است:

زیرش عطارد آنکه نخوانیش جز دب بر یک نام او عطارد یک نام اوست تـ ر (رودکی: ۲۷) ثنا خواند از چرخ تـیر دبـیرم ز گردون چو برنامهٔ من بـتابد (ناصرخسرو: ۲۸۹) ور به زمین آمدی از چرخ تیر بر سخن من شده بودی عیال (ناصرخسرو، چ قديم: ۲۵۱) تیر چرخ ار در کمان باشد مثال حکمت در زمان همچون کمان، کوژی پذیرد جرم تیر (سنایی: ۲۹۰) باش تا وقت آيدت اسباب ديوان ساختن تا عطارد را ببینی پیش خویش اندر سفیر (سنايي: ۲۹۳) بر سپهر کامکاری هست قادر عزم تـو چیر،دستی را عطارد، تیزیایی را **ق**ر (مسعود سعد: ۲۰۷) از عــطارد فـصيحتر بـودم جو زحل کردهای مرا الکن (مسعود سعد: ۲۸۵) مه شد بَرید و تیر دبیر انـدر آسهان تا تیر و مه تفحص احوال تو کنند (سوزنی: ۳۱۰)

تىر

تیرگان در ابیات زیر، سوختن عطارد چه معنی میدهد؟ آیا به واسطهٔ نزدیکی با خورشید\* در جایگاه فلک دوم است؟ گشته ازو باز سوخته چو عطارد او بشد از پیش من چو مهر منور (مسعود سعد: ۲۵۸)

نه من عطاردم که به هر حالی هر روز هست سوزش من بی خـور (مسعود سعد: ۳۹۱)

ٹیز ← سنایی: ۲۴ و ۲۵ و ۱۱۸ و ۲۸۳ و ۶۳۸ مسعود سعد: ۱۶۰ و ۱۶۷ و ۲۲۱ و ۳۰۲ و ۳۰۲ انوری: ۲۵۱/۱ و ۳۰۳ و ۳۱۶ و دیار شهریاران: ۹۳۹/۲ به بعد.

منابع: يشتها: ۳۲۴/۱؛ التفهيم: ۱۳۰؛ فرهنگ ايران باستان: ۵۸؛ دين قديم ايراني: ۱۲۲ بـ بـ بـ عد؛ اساطیر ایران: سی و شش و ۷۶؛ قاموس: ۶۱۴؛ عبدالامیرسلیم، «سی روزه در حدیث شیعه»، ن.د.۱.ت.، پاییز ۱۳۵۳: ۲۶۸/۲۶؛ احسان یارشاطر، «ایندرا»، بغما، دی ۱۳۳۰: ۴۴۳/۴؛ پورداوود، « نامهای دوازده ماه»، مهر، مهرماه ۱۳۲۲: ۱۴/۷؛ فیروز آذرگشسب، « تیر و تشتر »، پشوتن، س اول: ۱/۴؛ فرهنگ نامهای اوستا: ۳۶۸/۱ به بعد؛ داستانهای ایران باستان: ۳۹ به بعد؛ دانشنامهٔ Persian Myths: 16. مَزْدِيَسَنَا: ٢١۶؛

تيرروز /tir-ruz/ تير \* نام فرشته \* موكل بر ستارگان است كه روز سيزدهم هر ماه شمسي به نام او، تيرروز خوانده شده است و آن را روزی نحس و سنگین دانستهاند. روز سیزدهم تیرماه به علت تقارن نام ماه و روز، تیرگان\* نامیده می شود که جشن مهمی در آن روز برپا می شود. علت تسمیهٔ آن را دو عامل دانستهانید: یکی تیر انداختن آرش\* کیمانگیر و دیگر بزرگداشت مقام کاتب و دبیر، و همپایه شمردن دبیران با دهبدان و دهقانان. شاید علت نحسى تيرروز، با عدد سيزده بىارتباط نباشد.

ای نگار تسیربالا روز تسیر خیز و جام باده ده بر لحن زیر (مسعود سعد: ۶۶۲)

منابع: آثارالباقیه: ۲۸۷؛ عبدالامیرسلیم، «سیروزه در حدیث شیعه»، ن.د.۱.ت.: ۲۶۸/۲۶.

## تیرگان /tirgān/ تهرگان که به تیرجشن، آبانگان\*، آبانگاه، آبریزگان، آبریزان، آبریجگان و تیرگان فرس نیز

معروف است ( دیاد شهریادان: ۹۳۸/۲) تیرروز \* ( سیزدهم ) است از تیرماه که به مناسبت ستایش دو ایزد \* عمدهٔ آب \*، تیر \* و ناهید \*، از قدیم در آن جشنی بزرگ بر پای می داشته اند. ایرانیان در این روز غسل می کردند و آن را رسمی کهن از عهد کیخسرو \* می دانستند ( آثارالباقیه: ۲۸۸). یکی از وجوه تسمیه و امتیاز این روز را تیرانداختن آرش \* برای تعیین مرز ایران و توران \* می دانستند که مردم به افتخار این پیروزی هر سال جشن می گرفتند. در این جشن، به اصل ستایش و بزرگداشت عنصر آب و ایز دان آن توجه می شده است.

منابع: دیار شهریاران: ۲۰۸۲ و ۱۰۲۱ و ۱۲۰۵؛ گا،شماری: ۵۳۱؛ گردیزی: ۲۴۳؛ جهان فروری: ۳۷؛ یکتاپرستی: ۳۶۳؛ آندرانیک هویان، «جشن تیرگان یا آبریزان و ردپای آن در دیگر نقاط جهان»، هنو و مردم، آذر ۱۳۵۰: ۳۰/۱۱۰ و «نیرماه و تیرگان»، سخن، خرداد ۱۳۳۸: ۳۱۳/۱۰ عبدالرحمن عمادی، «جشن آفریجگان اصفهان»، یغما، ۱۳۵۳: ۵۸۳/۲۷.

> **تير گز →**گز **تيشهٔ فرهاد →**فرهاد **تيشهٔ کوهکن →**فرهاد

> > تيه /tih/

در لغت، به معنی گمراه شدن و سرگردان به هر جای رفتن و در بیابان راه گم کردن است و در اصطلاح، بیابانی بود دوازده در شش فرسنگ و یا به روایتی، چهل در چهل فرسنگ که موسی\* با دوازده سبط بنی اسرائیل، هر سبط پنجاه هزار نفر، در آن سرگردان شدند. خداوند، آن بیابان را بر ایشان تیه گردانید که هر چه گشتند، از درازا و پهنای آن بیرون نتوانستند آمد. این بیابان، میان ایله و مصر و دریای قُلزُم و کوههای سرات از زمین شام قرار داشت. قوم موسی از وی سایه و من و سلوی\* خواستند (بقره: ۵۷، اعراف: ۱۰۰، طه: ۸۰) ابری بر سر ایشان سایه کرد که روز می ماند و شب کنار می رفت. از موسی جامه خواستند. دعا کرد که لباس بر تن آنها کهنه نشود. در اثر ضربت عصای موسی، دوازده چشمه در آن جاری شد. چون قوم موسی خدای را استوار نداشتند، ذلت و مسکنت و عقوبت به ایشان رسید و چهل سال در تیه سرگردان ماندند تا موسی و هارون\* بمردند و یوشع بن نون\* که جانشین موسی بود ایشان را برهانید. اشاره به سرگردانی موسی و قوم او در این بیابان، در شعر فارسی نیز هست: سه ماهه سفر هست چل ساله رنج کسه از تیه موسی برون آمدیم ( خاقانی : ۷۱۱) بسبین که کوکبهٔ عمر خضروار گذشت تو بازمانده چو موسی به تیه خوف و رجا ( خاقانی : ۷) چون موسم شجر دهد آتش چه حاجت است کساتش ز تسیه وادی ایمان در آورم ( خاقانی : ۲۴۲) همچو قوم موسی اندر خر تیه ماندهای چل سال بر جای ای سفیه ( مثنوی : ۲۲۸۸) موزگارم رفت زینگون حالها همچو تیه و قوم موسی سالها ( مثنوی : ۲۶۹۴)

**منابع:** بلعمی: ۱/۴۹۸؛ قصص [نیشابوری]: ۲۰۳؛ قصص [نجار]: ۲۲۷؛ یعقوبی: ۳۸/۱؛ آثارالبلاد: ۱۷۴؛ آفرینش و تاریخ: ۷۳/۲؛ معجم ما استعجم: ۲۵۳ و ۳۳۷؛ لغتنامه.

تيه

## ث

**تُعبان** ← اژدها

**ثَلاثهٔ غَسّاله** /salāse-ye qassāle/ سه پیاله شراب<sup>\*</sup> است که در صبح**گاه می**نوشیدند. بسیاری از آداب بادهنوشی یونانیان در طول تاریخ به ادبیات فارسی راه یافته و از جمله، ثلاثهٔ غسّاله است که معتقد بودند شویندهٔ غمها است و زایلکنندهٔ کدورت بشر.

در منتخب جواهرالاسرار که در سال ۸۴۰ ق تلخیص شده، ضمن تشریح ایس بیت معروف حافظ:

ساقی حدیث سرو و گل و لاله میںرود وین بحث با ثبلاثهٔ غسّباله میںرود ( حافظ: ۱۵۲ )

آمده است: حکمای یونان، در ترتیب شرابنوشی، اصطلاحاتی دارند و علیالصباح سه کاسه خورند و آن را ثلاثهٔ غسّاله نامند که غسل معده کند؛ بعد از طعام پنج کاسه خورند جهت هضم طعام و آن را خمسهٔ هاضمه گویند و پس از آن هفت کاسه خورند و آن را سبعهٔ نائمه نامند و بعد از آن خواب کنند. در فارسی ثلاثهٔ غسّاله را «ستا» گویند.

نوشی چو شلاثهٔ غسیاله طبعت بکند هوس نیواله (طبیبی، شعوری)

**منابع:** غلامحسین صدیقی و محمد معین، «جرعهفشانی بر خاک»، یادگار: س اول: ۵۷/۸؛ ایرانشناسی، بهمن ۱۳۴۶: ۱۳۹؛ لغتنامه.

**ثمود /**samud/ نام یکی از قبایل عرب است که در موصل میان حجاز و شام مسکن داشتند. این قوم از فرزندان شمود بن جائر بن سام بن نوح \* و مردمی روستایی و بت پرست بودند که قریه ها و شهر ها داشتند و صاحب آبگیر هایی در صخره ها بودند. خداوند صالح \* را از میان آنها به پیامبری مبعوث کرد و او به اعجاز، ماده شتری از تخته سنگی برآورد. قومش او را به جادوگری متهم کردند و در عبادت بتان اصرار ورزیدند. سرانجام، آن شتر را پی کردند و از امر پروردگار گردن کشیدند (اعراف: ۷۷) تا اینکه عذاب صیحه بر ایشان فرود آمد و دلهای آنان در سینه ها ببرید و همگی بمردند ( ب صالح ). شعرای فارسی زبان، گاهی به سرگذشت قوم ثمود نظر داشته اند:

این همان چشمهٔ خورشید جهان افروز است کسه همی تسافت بسر آرامگسه عساد و تمسود (سعدی: ۷۹۳)

قصهٔ عاد و ثمود از بهسر چیست تا بدانی کانبیا را ناز کیست

(مثنوی: ۲۰۳/۱)

منابع: تفسير طبری: ۱۱۹۰/۵ و ۱۶۳۵/۶؛ بلعمی: ۱۵۲/۱؛ دينوری: ۷؛ آفرينش و تباريخ: ۳۰/۳؛ روضةالصفا: ۸۲/۱؛ مصنفات: ۳۱۸؛ حبيبالسير: ۳۷/۱؛ اعلام قرآن: ۲۵۱؛ لغتنامه؛ ... 291 : S.E.I

## **لنويت** ب دوگانگي

# 5

جابر سا ← جابلقا و جابلسا جابلس ← جابلقا و جابلسا جابلسا ← جابلقا و جابلسا

جابُلقا و جابُلسا /jābolgā va jābolsā/ جابلقا و جابلسا یا جابلق و جابلس ( جابلص ) یا جابلقا و جابرسا ( جابرصا، جابلصا ) و به زبان سریانی، مرقیسیا و برجیسیا، دو شهر از عجایب صنع خدا هستند که یکی از سوی مشرق باکوه قاف<sup>\*</sup> پیوسته بود و دیگری از سوی مغرب ( تفسیر طبری: ۱۹۲۱). نام جابلقا، از قدیم به صورت «جبرغه» در متون اسلامی و از جمله تاریخ طبری آمده است. برخی ( علی مظاهری، جادابریشم: ۲۰۸ ) آن را واژهٔ دیگری از ژیپانگو (Jipangu) می دانند که مارکوپولو برای ژاپن به کار برده است. بنا بر یک متن جغرافیایی جابلقا همان نیپون ( Nippon ) یا ژاپن کنونی است که مشخصات آن در متن مذکور داده شده است ( همان ).

چو زاغ شب به جابلسا رسید از حد جابلقا بر آمد صبح رخشنده چو از یاقوت عنقایی (ناصرخسرو: ۴۷۷)

هر کدام از این دو شهرستان را هزار یا ده هزار در است و از ایس در تسا بیدان در یک فرسنگ، و چندان خلق در آنند که هر شب بر هر دری یک پاسبان بود و تا رستاخیز<sup>\*</sup> نوبت بدیشان نرسد و از انبوهی اینان، صدای فرو شدن و بر آمدن آفتاب<sup>\*</sup> کس نشنود (بلعمی: ۵۷/۱).

مردمان دو شهر جابلقا و جابلسا مؤمناند و خداپرست. مردم جابلسا، از اعقاب ثمود\*اند و پیروان صالح\* و مردمان جابلقا از بازماندگان قوم عاد\*. مردمانی که در این جادوی بابل

شارستان هستند سه قوماند: منسک، تادیس و تافیل \* و پس از ایشان یأجوج و مأجوج \*. یهودیان میگویند که اولاد موسی \* از جنگ بُختِ نَصَّر \* میگریختند، خداوند آنها را در جابلسا جای داد و تعدادشان زیاد بود و هیچ کس با آنها تماس نداشت. نقل شده است ( آثارالبلاد: ۲۷) که پیامبر (ص) در شب معراج، به آن شهر در آمد و از آنها سؤالاتی کرد که جوابهای مناسب دادند. آنگاه شریعت خویش بر آنها عرضه کرد و یکی را از خودشان بر آنها خلیفه نمود. آنها آرزوی حج کردند و پیامبر دعاکرد. در وقت،

یامی و او میان رفت و حضرت با آن مردمان حج کرد و در روز رستاخیز نیز با امت محمد (ص) برانگیخته خواهند شد.

برخی آنها را نام دو شهر از عالم مثال نامیدهاند ( حکمةالاشراق : ۲۴۲) و عرفا از آن به عنوان منزل آخر سلوک یاد کردهاند که فاصلهٔ آن با منزل اول به اندازهٔ فاصلهٔ مشرق و مغرب است و پس از آن، هیچ آبادانی نیست.

در ادب فارسی به این دو شهر اساطیری توجه بسیار شده است:

شهنشاهی که شاهان را ز دیده خواب بربندد ز بیم نُهمنی گرزش به جابلقا و جابلسا (فرخی: ۱) ای پسر بنگر به چشم سر در این زرینسپهر کو ز جابلقا سحرگه قصد جابلسا کند (ناصرخسرو: ۲۸۹)

سخن کز روی دین گویی، چه عبرانی چه سریانی مکان کز بهر حق جویی، چه جابلقا چـه جـابلسا (سنایی: ۵۲) گر قصد کنی چو وهم یک لحظه از جـابلقا رســد بـه جـابلسا (مسعود سعد: ۱۵) بههر جایی که خواهی رفت خواهی خورد رزق خود نخـواهـد بـیش و کـم گشـتن بـه جـابلقا و جـابلسا (سلمان: ۲۴۱)

**منابع:** تفسیر طبری: ۹۱۸/۴؛ بلعمی: ۵۷/۱؛ شرح گلشن راز: ۱۳۴؛ معجممااستعجم: ۳۵۴؛ مصنفات: ۳۱۸؛ دیار شهریاران: ۲/۹۹۹؛ نیرنگستان: ۱۲۸؛ فرهنگ فارسی؛ لغتنامه؛ داریـوش شایگان، «قیامت و معاد در عرفان اسلامی و هندو»، الفبا، ۱۳۵۲: ۹/۱.

**جادوی بابل** ← بابل

جادهٔ ادویه یا راه ادویه (spice road) یا جادهٔ بخور، راه یا راههایی بوده اند که به دلیل حمل ادویه و عمدتاً فلفل از هندوستان به روم، از سوی جغرافی نویسان قدیم به این اسم معروف شده اند و این تسمیه ها به فلفل یا ادویه منحصر نبوده است. معروف تر از آن «راه ابریشم» و «راه عاج» است که کالای عمده ای که از آنها حمل می شده، ابریشم یا عاج بوده است.

راههای معروفی که فلفل (ادویه) هند را به سواحل مدیترانه می رسانیده اند چند شعبه داشتند: راه کرانهٔ خیبر تا غزنه و کابل، راه بندر طیس تا سیستان و فراه و هرات، راه بندر هرمز در میناب و جغین و جیرفت و کرمان و یزد و بیهق، راه سیراف و لار و ابرقوه و اصفهان، راه بوشهر و کازرون و اصطخر (شیراز) و اصفهان و ری، و راه بصره و بغداد و موصل. اینها همه راههایی بودند که کالاهای هند، از جمله فلفل و ادویه را به راه معروف ابریشم می رساندند و از آن طریق به بنادر روم می پیوستند. تقریباً همهٔ این راهها از مسیر شهرهای ایران می گذشتند و در سفرنامه ها و کتابهای جغرافیا از این جاده و شهرهای مسیر آن بسیار یاد شده است. اگر راه دریای احمر و کانال سوئز باز نشده بود، شاید تا قرن ما هم جادهٔ ادویه اهمیت خود را حفظ می کرد.

در ادبیات فارسی، به ندرت، به این جاده اشاره شده است:

هنوز شیههٔ اسبان بی شکیب مغولها بلند می شود از خلوت مزارع یونجه هنوز تاجر یزدی کنار جادهٔ ادویه به بوی امتعهٔ هند می رود از هوش (سهراب سپهری، هشت کتاب: ۳۲۲)

در ادبیات انگلیسی، با توجه به روزگاری که ادویه کمال مطلوب کاروانهای تجارتی بود و این کالا در غرب قیمت بالایی داشت جزایر مولوکاس ( Moluccas) و بیشتر جـزایـر Malay Archipelayo به «جزایر ادویه» شهرت داشتند.

منابع: محمد ابراهیم باستانی پاریزی، «فلفل روسیاه ره نورد»، کلک، بهمن و اسفند ۱۳۷۴: ۴۷ و ۱۹۲/۴۸ و چند شماره پس از آن؛ فرهنگ تلمیحات: ۱۵۸؛ دا.فا.: جادهٔ بخور؛ ۱۱۱۱ ::Brewer's

**جالوت** /jāluı/ جالوت یا به روایت تورات، جلیات، نام پادشاه جبار عـمالقه در فـلسطین است کـه بـا **پنی**اسرائیل پیکار کرد و بر آنها چیره شد (طبری: ۳۸۰/۲). برجستگان بنیاسرائیل از پیامبر **خود خ**واستند پادشاهی برای آنها تعیین کند. پیامبر هم طالوت\* را برگزید (بقره: ۲۴۹) و **روغ**ن مقدس به او مالید. داوود\* با وجود ضعف جثه، جالوت را بکشت و سپاهش را **هزیم**ت کرد (بقره: ۲۵۱) و به پاداش، طالوت، دختر و انگشتر خویش به او هدیه داد.

به جان من بر، رستخیز کرد لشکر عشـق چنانکه لشکر طـالوت کـرد بـر جـالوت (طیان، لغتنامه)

**منابع:** تفسير طبری: ۱۵۶/۱؛ بلعمی: ۵۳۰/۱ و ۵۳۹؛ حبيبالسير: ۱۱۳/۱؛ قصص [نجار]: ۳۰۶؛ مروج: ۴۶/۱؛ مجملالتواريخ و القصص: ۲۰۷؛ اعلام قرآن: ۲۵۴؛ لغتنامه و منابع آن؛ S.E.I.: 84.

**چاماسپ** /jāmāsp/ جاماسپ یا جاماسف، داماد زردشت و وزیر گشتاسپ<sup>\*</sup>، از بزرگان دولتمند بود. وقتی وید که لشکر دیویَسنان جنگ آراستند، فدیه ای نیاز نمود و از ناهید<sup>\*</sup> درخواست پیروزی کرد. این مسئله، اشاره به جنگ گشتاسپ با ارجاسپ<sup>\*</sup> تورانی است که شرح آن در کتاب یادگار زریران آمده است.

جاماسپ در ادبیات مَزدیَسنا، به خرد و دانایی و هنر معروف است و گاه حکیم **خوانده شد**ه است. به قول دقیقی:

چنان پاکتن بود و تابندهجان که بودی بر او آشکمارا نهمان (شاهنامه: ۸۷/۶)

**در شاهنامه، علاوه بر این، چند بار از جاماسپ به عنوان راهنمای گشتاسپ و سرِ موبدان و ردان، که** بر همهٔ دانشها دست داشت و ستارهشِمُری نیک میدانست، سخن رفته است.

بخواند او گرانمـایه جـاماسپ را کجا رهنمون بـود گشـتاسپ را (شاهنامه: ۸۷/۶)

کتاب پهلوی جاماسپنامک نمونه ای است از علم و دانش منسوب به او در سنّت مردیسنان. این کتاب به فارسی دری هم ترجمه شده و شرح و ترجمهٔ ایتالیایی آن نیز به لام ایانکار جاماسپیک به کوشش مسینا در رم ( ۱۹۳۹) چاپ شده است. جاماسپ در داستان رستم\* و اسفندیار\* شخصیتی کاملاً متفاوت از روایات دینی گرفته است. در نابودی اسفندیار، او در واقع همدست پادشاه است. اسفندیار او را «جاماسپ گم بوده نام» مینامد و پشوتن\*، پس از مرگ برادر، او را «شوم بدکیش بَدزاد مرد» میخوانـد ( داستان داستانها: ۲۴۶) زیرا شاه را به «راه کژ» راه نموده است.

خانهٔ طالع عـمرم شـشم و هشـتم کـند چون ندیدید که جاماسپ دهـایید هـه (خاقانی: ۴۱۰)

**منابع:** آثارالباقیه: ۵۶۱؛ یشتها: ۲۲۷/۱ و ۸۸/۲؛ گانها: ۹۱؛ حماسه سرایسی: ۵۳۷؛ حبیب السیر: ۱۶۲/۱؛ فرهنگ نامهای اوستا: ۴۱۵/۱–۴۰۶؛ روایات داراب هرمزدیار: ۲۸۲/۲؛ لغت نامه و منابع آن؛ دانشنامهٔ مَزدیَسنا: ۲۲۹.

**جام اسکندر** ب جام جم

جام جم /jām-e jam/ جام جم (جام جهان نما، جام گیتی نما، جام جهان بین، جام عالم بین، جام جهان آرا) در تمام فرهنگها جامی بوده است که احوال عالم و راز هفت \* فلک را در آن می دیده اند. در خداینامه ها آمده است که صُوّر نجومی و سیّارات هفت کشور زمین بر آن نقش شده بودند و خاصیتی اسرار آمیز داشت، به طوری که هر چه در نقاط دور دست کرهٔ زمین اتفاق می افتاد، بر روی آن منعکس می شد.

برخی آن را همان جام شراب پنداشتهاند که به علت کشفِ مِی \* در زمان جمشید \* به او انتساب یافته است. بعضی هم با تردید، به دو جام، یکی جام شراب و یکی جام جهان نما قایل شدهاند (منوچهر مرتضوی، ن.د.۱.ت.: ۲۳/۵) رابطهٔ جام جهان نما با جام و ساغر و مستی و مِی، ناشی از این است که مطابق روایات ایرانی، کشف باده را به جمشید منسوب می دارند ( نوروزنامه: ۵۶ و مزدیسنا: ۲۶۷) و جام شراب را برای نخستین بار جمشید پس از کشف مِی، ساخته، چنان که از این ابیات پیدا است:

ساقی بیار باده و با محتسب بگو انکار ما مکن که چنین جام، جم نـداشت (حافظ: ۵۵)

چو از جام شد پنجهٔ جم جدا به فرقش کشید ازه دست بیلا (ظهوری، مَزدیَسنا: ۴۲۵)

در شاهنامه، جام گیتی نما به کیخسرو\* نسبت داده شده و در سرگذشت جمشید سخنی از

جام جم

**ان نرفته** است. در داستان «بیژن<sup>\*</sup> و منیژه» با عنوان «دیدن کیخسرو بیژن را در جام **گیتی**نمای» آمده است:

| بدو اندرون هفت کشور پدید         | یکے جـام بـر کـف نہـادہ نـبید      |
|----------------------------------|------------------------------------|
| همه کرده پیدا چه و چـون و چـند   | زمــــان و نشــان ســـپهر بــلند   |
| نگــاریده پــیکر همــه یکــسره   | زماهی بـه جـام انـدرون تـا بـره    |
| چو خورشید و تیر از بر و ماه زیر  | چو کیوان و بهرام و نـاهید و شـیر   |
| بــــدیدی جــــهاندار افســونگرا | همــــه بــــودنيها بـــدو انــدرا |
| . 1 1.4.1                        |                                    |

(شاهنامه: ۲۲/۵)

**برخی، م**انند صاحب غیاثاللغات، جام شراب را به جمشید و جام جهان نما را به کیخسرو نسبت دادهاند که تا حدود قرن ششم، در شعر فارسی، تقریباً این نظر پذیرفته شده بود و ظاهراً در این قرن به مناسبت شهرت جمشید و یکی پنداشتن او با سلیمان\*، جام مزبور به جم انتساب یافته است (منوچهر مرتضوی، ن.د.ا.ت.: ۲۴/۵).

جام جهان نما یا جام جم، در شعر خاقانی و برخی دیگر با «آیینهٔ اسکندری\*» ا**ختلاط** یافته و گاهی «جام اسکندر» نامیده شده است:

( خاقانی: ۱۱۳)

**چون** ز آب خضر جام سکندر کشد به بـزم گــنج سکــندر از پــی یــغها بــرافکــند (خاقانی: ۱۳۷)

به علت خواصی که اهل دل، با تلطیف معنا و گاه به صورت سمبولیک و کنایی، برای جام می قایل بودهاند و وجوه اشتراک آن با آب حیات \*، جام جهان بین گاهی به «جام خضر» تعبیر شده و در عرفان نیز با تعابیر متفاوت و لطیفی از قبیل: دل، روح، آیینهٔ دل، نَفْس دانا و ... از آن یاد شده است. به همین جهت، حافظ همه چیز را در «جام می» یافته و «عکس رخ یار» را در «پیاله» و جمال معبود ازلی را در آیینهٔ مستی و شور مشاهده کرده است. در ادبیات فارسی «جام جم» دارای هفت خط بوده است به نامهای: جور، بغداد، بصره، ازرق، ورشکر، کاسه گر و فرودینه ( به مزدیسَنا: ۴۴۶).

جام جم

(خاقانی: ۲۶۰)

176

مفهوم واقعی «جام جم» در عرفان، دل پاک و وارسته و باطن آیینهسان عارف است که عالیترین وظیفهٔ این جامِ حقیقتنما، درک تجلّیات الهی و قبول انعکاس جمال معشوق و نظاره بر رخسارهٔ بی حجاب او است. این گونه معانی و نیز اشاراتی دیگر را در ادبیات فارسی فراوان می توان دید:

قيصة جيام جيم بسي شنوي اندران بیش و کم بسی شنوی مسیتقر سرور و غیم دل تیوست به يقين دان كه جام جم دل توست جمسله اشسیا در آن تسوان دیدن چمون تمسنا كمنى جمهان ديدن (سنايي) یک قطرہ می ز جام تو بہتر ز جام جم تا کی زنی به جام جم از روشـنی مَـثَل (معزى) مِي كِش به سان تهمتن، اندر عجم در جام جم تا کې ز کاس ذواليزن. گاهي عسل گاهي لَبَن (سنايي: ۳۹۰) حکم جام جهان نمای کند به حلالت عـنان دولت را (مسعود سعد) زان جام کو ثر آگین جمشید خورده حسرت زان رُمْح اژدهـاسر ضـحاک بـرده بـالش (خاقانی: ۲۲۹) خضر سکندرسیاه، شاه فریدونعَلَم خسرو جمشيدجام، سام تهـمتنحسام (خاقاني: ۲۶۰) درنگر ای جان که در جشن وف جام جم از دست جانان میخورم (عطار: ۴۰۷) تسا ز جسام جمت کسنی مستم گفت بـنشين و جـام جــم در ده طفل ببودم زجهل بشكستم گفتمش جام جم به دسـتم بـود دیگسری بسه از آنت بسفرستم گفت اگر جام جم شکست تو را (عطار: ۳۶۱) کو محو وجود جام جسم شد جانا می عشق تو دلی خـورد (عطار: ۱۸۷) گر فرو خواهد فتاد از دست جام جم رواست ارّه چون بر فرق خواهد داشت جم پایان کار (عطار: ۲۲)

| که خاک میکده کُخْلِ بصر توانی کرد  | به سیرّ جام جم آنگه نظر توانی کرد         |
|------------------------------------|-------------------------------------------|
| ( حافظ: ۹۷ )                       |                                           |
| صفای جام رنگینش کند روشـن روان جـم | می صافی که از قرابه چو در جام ریـزندش     |
| (سلمان ساوجی: ۵۷)                  |                                           |
| جام جهاننما مجو دست جـهانگشا طـلب  | <b>عشق به</b> سرکشیدن است شیشهٔ کاینات را |
| (اقبال: ۱۵۱)                       |                                           |

**لیز ب**سنایی: ۸۳ و ۱۴۰، عطار: ۲۹ و ۹۷ و ۱۰۵ و ۳۴۹ و ۳۶۱ و ۴۰۷ و ۴۰۸ و ۲۰۸ و حافظ: ۱۰ و ۲۴ و ۵۵ و ۶۵ و ۸۰ و ۸۳ و ۹۶ و ۹۷ و ۱۲۱ و ۱۲۶ و ۱۶۷ و ۱۸۵ و ۱۸۸ و ۲۴۱ و ۲۴۸ و ۲۸۹ و ۲۹۹ و ۳۰۱ و ۳۱۴ و ۳۱۶ و ۳۲۹ و ۳۵۷ و ۳۵۶ و ۳۶۶.

**منابع:** الانسان: ۱۷۳ و ۲۲۷ و ۲۵۰؛ مجموعهٔ آثار فارسی شیخ اشراق: ۲۹۸؛ شرح شطحیات: ۱۸۴ و ۶۵۸؛ مَزدیَسَنا: ۴۴۵؛ مصطلحات: ۱۳۰؛ محمد معین، «جام جم»، م.د.ات.: ۲۰۰۱؛ منوچهر مرتضوی، «جام جم»، ن.د.ا.ت.، پاییز ۱۳۲۲: ۹/۹ به بعد؛ دانش، شهریور ۱۳۲۸: ۲۰۰۱؛ پروین برزین، «جمشید و زندگی افسانه ای او»، هنر و مردم: ۷۵/۱۶۲؛ سرفراز غزنی، «دانش نجوم در دیوان حافظ»، دانشمند، س ۱۸، دی ۱۳۵۹: ۱۸/۱۰ به بعد؛ محمد جعفر یاحقی، «از چندین هنر حافظ»، فرخند، پیام، دانشنامهٔ مَزدیَسنا؛ ۱۳۶۰ به بعد؛ پژوهشهایی در شاهنامه: ۲۵ به بعد؛ کتاب کوچه: ۲۱/۷۱؛ دانشنامهٔ مَزدیَسنا؛ ۱۳۱۰؛ لغتنامه.

> **جام جھان آرا ←** جام جم **جام جھان بین** ← جام جم **جام جھان نما** ← جام جم **جام خضر** ← جام جم **جام عالم بین** ← جام جم

**چامعُه** / jāme'a/ کتاب یا سِفر جامعَه، بیستمین کتاب از کتابهای قانون یهود و بخشی از عهد عتیق است که به سلیمان<sup>\*</sup> پیغمبر منسوب می باشد. از خود کتاب چنین بر می آید که مؤلف آن جامعَة این داوود بوده و شاید به همین دلیل «کتاب جامعَه» خوانده شده باشد. برخی آن را متعلق به ۲۰۰ ق.م. می دانند. این کتاب شامل گفتار هایی است که تا حدودی رنگ عقاید للاسفهٔ کلبی به خود می گیرد و بنا بر مطالب آن، همه چیز پوچ و بی حاصل است و در کثرت حکمت کثرت غم موجود است و بنابراین باید زندگی را به خوشی گذراند. ویل دورانت حدس زده است ( تاریخ تمدن: ۳۹۷/۱) احتمالاً اصل آن مجموعهای از سرودهای بابلی بوده که به نام عشتر و تموز \* ساخته شده است. در مجموع، کتاب جامعَه نمونهای از ادبیات حکمت آمیز به شمار می رود. سهراب سپهری در قطعهای، به نام این کتاب اشاره کرده است:

(هشتکتاب: ۳۱۶)

جام مقدس / Holy Grail/ جام مقدس (Holy Grail) جام یا ظرفی بود که مسیح<sup>\*</sup> بر اساس روایات، در شام آخر در آن شراب خورد و در مورد آن، داستانهای زیادی در روایات قرون و سطا آمده است. بنا بر یکی از آنها این جام همراه با نیزهای که مسیح را هنگام بر دار کشیدن، با آن زخم زدند، نزد مسیحیان همچون گنجی پنهان بود و قدیس یوسف رامینی آن را به انگلستان برد اما با از دست رفتن معنویت محافظان، جام پنهان شد و چابک سوارانی به جست و جوی آن برخاستند اما نیافتند. داستان جست و جوی این جام موضوع روایات، منظومه ها و افسانه های بسیار در ادبیات غربی دورهٔ قرون و سطا شده است. این جام را رمز جست و جو دانسته اند. برخی میان این جام و جام جم<sup>\*</sup> مشابهت هایی یافته اند. همچنین ارتباط فَرَکیانی<sup>\*</sup> با جام مقدس و پیوند آنها با مهر<sup>\*</sup> در فرهنگ ایرانی نظر برخی را جلب کرده است ( نهادینه ها: ۲۰۰

منابع: سيروس شميسا، «اسطوره جست وجوى جام»، مجموعه مقالات نخستين يادروز حافظ،

114

به کوشش کمالی سروستانی، بنیاد فارسشناسی، شیراز، ۱۳۷۷: ۶۱ به بعد؛ نهادینه ها: ۴۴۰؛ Brewer's: 581.

جان / (inn(n) جان و جنّ و اجنّه ( جمع جنین که در تداول فارسی، به غلط، جمع جنّ به کار می رود ) و جنّی (مفرد جنّ ) که با هم ارتباط دارند مطابق روایات اسلامی ( بلعمی: ۶۶/۱ ) بر گروه فرشتگانی\* از جنس آتش \* اطلاق می شود که عزازیل \* ( ابلیس \* ) مهتر ایشان بود. اینها تا سیصد سال در زمین، خدای را می پرستیدند و بعد عاصی شدند و در زمین فساد کردند که به دستور خداوند، عزازیل با کمک فرشتگان آسمان \*، اول آنها را تار و مار کرد و بهری را بکشت و بهری از آنها در دریاها و بیابانها پر اکنده گشتند و در ویرانه ها، چاهها و گرمابه ها جای گرفتند و به ویژه شب هنگام در رفت و آمدند. از این رو، عامه معتقدند که هنگام قدم گذاشتن به این اماکن و تاریک خانه ها باید «بسمالله» گفت و در شب، با مارت «از ما بهتران» از آنان یاد کرد ( آفرینش زیانکار : ۱۲۰). مطابق این روایات، بخشی از رزق و طعام اهل خانه نیز به اجنّه می رسد. تعبیر «جنّ و انس» ( جنّیان و آدمیان ) در برگیرندهٔ تمام موجودات و عوالم آنها است.

بعضی، جنّ را نفوس آدمیانی میدانند که علم و طهارت حاصل نکردند و در زیر فلک قمر ماندند. برخی از حکما گویند جنّ را وجود نیست بدان گونه که مردم تصور **گرد**اند، بلکه آدمیانی هستند که در صحرا و کوه باشند و سخن دانا نشنوده باشند و عقل ایشان پوشیده است و به همین علت، دیوانه را مجنون خوانند ( الانسان: ۷۹). اما متشرعه، جنّ را وجودی غیرآدمی میدانند و معتقدند انسان، از آدم \* و حوّا \* پدید آمد و جنّ از مارج و مارجه \*. آدم از خاک آفریده شد و مارج از آتش (رحمن: ۱۵). اینان به سبب طبیعت شعله وش خود از انظار آدمیان پنهان اند اما می توانند با غلظت دادن به وجود خویش به هر صورت که بخواهند مرئی شوند ( آفرینش زیانکار: ۱۱۱). با اینکه در قرآن، جنّ و جان تفاوت گذاشته اند و جان را ضعیف تر و ناتوان تر از جنّ میداند و به می بین گفته اند ( منهج: ۱۱۶/۹) جان پدر جنّ بوده است.

واژه جنّ، اساساً در قرآن ( نمل : ۳۹) به صورت اسم جمع، و مفرد آن «عفریت» آمده است. در میان آنها برخی اجنّهٔ مؤمن نیز یافت می شوند که به اسلام گرویدهاند و گروهی نیز بر پروردگار شوریدهاند و با صفت «ماردین» یا شیاطین خوانده می شوند. نوشتهاند که ماردها (دیوهای سرکش) به فرمان سلیمان \* بودند و هر چه او می خواست می کردند. برخی در آفرینش \* موجودات آتشی، درجاتی قایل شدهاند و مثلاً فرشته را از روشنایی آتش و جن \* را از شعلهٔ آن و شیاطین را از دود آن دانستهاند ( آفرینش زیانکار : ۱۱۰) که همگی پس از آفریده شدن آدم، به سجده کردن او مکلف شدند. سورهٔ ۷۲ قرآن «جنّ» نامیده شده و از آیات صدر این سوره بر می آید که عدهای از اجنّه، در شبی به نام «لیلةالجنّ \*» به پیامبر اسلام ایمان آوردهاند.

جن، به موجب برخی روایات، با طلسم مرتبط است و مالک طلسم می تواند جن را به اطاعت از فرمان خود وادار کند. برخی جادوگران، پنهانی با اجنّه ارتباط پیدا میکنند و به کمک آنان بر اسرار آگاهی می یابند. در اعتقادات عامه و داستانهای ایرانی، از جمله هزار و یک شب، نقش جانٌ نیز مورد توجه است. شاید بتوان گفت اجنّهای که در آثار ایرانی راه یافتهاند، از اعتقادات کهن مردم ایران به دیوها و ارواح پلید، متأثر باشد. در شعر فارسی گاهی جانٌ را با پری مترادف دانستهاند:

جان و انسان بندهٔ فرمانبرش بادا مدام تا به تازی هست انسان آدمی و جان پری (سوزنی: ۲۸۶)

و اغلب، جانً، دستهای از موجودات است در برابر انسان: قرآن را یکی خازنی هست کایزد حوالت بدو کرد مر انس و جان را (ناصرخسرو: ۱۱) بر لوح فرشته نامش ایام جز بانوی انس و جان ندیدست (خاقانی: ۲۷) صورت نکنم که صورتِ داد در گوهر انس و جان بسینم (خاقانی: ۲۶۵) منابع: عجایب [قزوینی]: ۲۱۵؛ عجایب [فارسی]: ۳۷۹ به بعد؛ تفسیر ابوالفتوح: ۱۵۸/۶؛ الحیوان:

منابع: عجايب [قزوينی]: ٢١٥؛ عجايب [فارسی]: ٢٧٩ به بعد؛ تفسير ابوالفتوح: ١٥٨/٤؛ الحيوان: ٥٣/٧ به بعد؛ حياةالحيوان: ١٨٨/١؛ كشّاف: ١٢/١٦؛ منهج: ١٩/٩ ا؛ روضةالصفا: ١٠/١؛ يادداشتها و انديشهها: ٢٧٥–٢٨٥؛ حبيبالسير: ١٣/١؛ لغتنامه؛ كتاب كوچه: ٢٤١/١١؛

> **جانوسار** ← جانوسيار و ماهيار **جانوسپار** ← جانوسيار و ماهيار

**جانوسیار و ماهیار** /jānusyār va māhyār/ جانوسیار ( = جانوسار، جانوسپار و به روایت شاهنامه، جانوشیار ) نام شخصی همدانی **بود،** ملازم دارا بن دارا، که پنهانی با اسکندر \* مقدونی رابطه برقرار کرده بود و به همراهی ماهیار، حاکم بلخ، در جنگ اسکندر، دارا را به فریب و مکر به قتل رساندند و سرانجام، هر دو به دست اسکندر کیفر یافتند و کشته شدند.

در منابع تاریخی، نام این دو، نبرزن (Nabarzan) و بسّوس (bessus) ضبط شده (ایران پاستان: ۱۴۳۱/۵) و اولی، پهلوان و دومی، حاکم بلخ معرفی شدهاند اما شاهنامه (۳۹۹/۳) **ماهی**ار را موبد نامیده است و هر دو را دستور دارا:

> دو دستور بودش گرامی دو مرد که با او بُدندی بـه دشت نـبرد یکــی مــوبدی نـام او مـاهیار دگــر مــرد را نــام جـانوشیار

> > **در ش**عر فارسی، به ندرت، به جانوسیار و ماهیار اشاره شده است:

رسم عاشق نیست با یک دل دو دلبر داشتن یا ز جانان یا ز جان بایست دل برداشتن ناجوانمردی است چون جانوسیار و ماهیار یسار دارا بسودن و دل با سکندر داشتن (قاآنی: ۶۷۲)

**منابع:** مجمل التواریخ و القصص: ۵۵؛ محمدابراهیم باستانی پاریزی، «گرفتاریهای قایم مقام در **کر**مان و یزد»، یغما، آذر ۱۳۵۵: ۵۵۸/۲۹؛ دانشنامهٔ مَزَدیَسنا: ۲۳۲؛ لغتنامه.

> **ڄانوشیار** ← جانوسیار و ماهیار **جبرائیل** ← جبرئیل

**جبر نیل** /jebra'il/ جبر نیل (Gabriel) یا جبریل که به صور تهای مختلف در فرهنگها ( ← لغتنامه ) آمده، اصلاً کلمهای عبری و به معنی «مرد خدا» یا «قوّت خدا» است. در فرهنگهای غیربی جبر ئیل علاوه بر اینکه پیامگزار خداوند است گاهی به عنوان فرشتهٔ \* مرگ و شاهزادهٔ **آنش \*** و تندر هم معرفی شده است ( Brewer's: 475 ).

جبرنیل در اسلام، یکی از چهار فرشتهٔ مقرّب، امین وحی و به نامهای روحالامین، **روحالقد**س، ناموس اکبر، طاووسالملائکه، طاووس عرش، عقل اول، و در مسیحیت به اقنوم سوم (روح القدس) نیز معروف است. برای او شش بال ذکر کرده اند که هر کدام، خود به صد بال دیگر منتهی می شود. شاید با الهام از این تصویر است که سهروردی یکی از آثار مهم خود را آداز پر جبرئیل نامیده است. چهرهٔ جبرئیل، سپید مایل به گندمگون تصور شده است، با عمامه ای سفید بر سر (عجایب [قزوینی]: ۲۸۱). این نام، سه بار در قرآن (بقره: ۹۷ و ۸۸ و تحریم: ۴) آمده است. از پیامبر اسلام نقل شده است ( تفسیر طبری: ۱۹۱۸) که گفت: من سیّد عربم و مکه، سید همهٔ شهرها و طور سینا\*، سیّد همهٔ کوهها و جبرئیل، سیّد همهٔ فرشتگان است.

جبرئیل، بنا بر روایات، با پیامبران ارتباط داشت و حامل وحی الهی بود. به آدم\* زراعت و طرز استفاده از آهن را آموخت و بیست و یک صحیفه بر او نازل کرد؛ به دانیال\* تعبیر رؤیا آموخت؛ رئیس شیاطین را مغلوب کرد؛ زکریا\* را به تولد یحیی\* بشارت داد؛ برای مریم\* مژدهٔ تولد عیسی\* آورد و داوود\* را زره ساختن آموخت.

به موجب آیهٔ ۹۷ بقره، جبرئیل قرآن را بر قلب پیامبر نازل کرد و به صورت شخصی بر پیامبر ظاهر می شد و بنا بر بعضی روایات، پیامبر تنها صدای او را می شنید. شب معراج تا به مرتبهٔ قاب قوسین\* با پیامبر بود و از آنجا نتوانست پیشتر آید، چراکه تحمل قرب حق برایش میسر نبود.

هاتف در اشاره به همين مقام در ترجيعبند معروف خود سروده است:

بار یابی به محفلی کانجا جبرئیل امین ندارد بار

نام جبرئیل، در ادب فارسی، به عنوان فرشتهٔ وحی و یکی از چهار ملک مقرب، از قدیم مورد توجه بوده است:

| خانهآرایان شیطان را در آن مطبخ چـه کـار              | ہیزم دیگی کے باشد شہپر روحالقےدس          |
|------------------------------------------------------|-------------------------------------------|
| (سنايي: ۱۹۲)                                         | ~ ~                                       |
| وصف تو ز جبرئيل شهير                                 | ببریده در آشیان تقدیس                     |
| (سنایی: ۲۷۱)<br>بیشهٔ شیران شرزه شـد پـناه هـر شگـال | صفِّ دیوان بینم اینک در مصاف جبرئیل       |
| بیسه سیران سروه سند پناه سر سمان<br>(سنایی: ۳۴۷)     | کلفِ ديوان بينم اينگ در مصاف جبرتين       |
| گویی که هست بر تـن او پـرّ جـبرئيل                   | نه سوخته در آتش و نه غر <b>قه</b> اندر آب |
| (مسعود سعد: ۳۲۰)                                     |                                           |
| از تو خبر دهند و چنان از تو بیخبر                    | چون بیخبر بود مگس از پرّ جبرئیل           |
| (عطار : ۳۰۰)                                         |                                           |
|                                                      |                                           |

| در گوش هر که حلقهٔ گفتار عشق نـیست                | نشــــنيده است زمــزمهٔ بـــال جـــبرئيل        |
|---------------------------------------------------|-------------------------------------------------|
| ( صائب: ۱۹۲ )                                     |                                                 |
| شهپرش با موی آتش دیده بسـتن مـیتوان               | <b>میتوان جبریل</b> را گنجشک دست آموز کـرد      |
| (اقبال: ۲۴۹)                                      |                                                 |
| شوق پروازی به بال جـبرئیل                         | شوق راه خویش داند بی دلیل                       |
| (اقبال: ۲۹۵)                                      |                                                 |
| آنکه بود از بـادهٔ جـبریل مست                     | صحبتش پاشیده جامش ریزریز                        |
| (اقبال: ۲۲۱)                                      |                                                 |
| ارسی]: ۵۷؛ بلعمی: ۲۲/۱؛ دانشنامهٔ مَزدیّسنا: ۲۳۲؛ | <b>منابع: فص</b> وص: ۳۵۱؛ قاموس: ۴۳۴؛ عجایب [فا |

منابع. قصوص: ١٥٦: فاموس: ١١١: عجايب [فارسی]. ٢٧ ينغمي. ١١/١: دانسنامه مزديستا. ١٠٠ لغتنامه؛ كتاب كوچه: ١١٢/١١؛

> **جبرغه** ← جابلقا و جابلسا **جبريل** ← جبرئيل

جتسیمانی / انتوانستانی یا جشیمانی (Gethsemane) (فشردنگاه زیتون) زیتونستانی است جتسیمانی، جتسمانی یا جشیمانی (Gethsemane) (فشردنگاه زیتون) زیتونستانی است از وادی قدرون که اکثر اوقات، عیسی مسیح<sup>\*</sup> به آنجا می رفت. در این سرزمین، هشت درخت زیتون<sup>\*</sup> کهن است که بعضی گمان میکنند از زمان مسیح مانده است. راهبان، شکوفههای زیتونش را برای تسبیح به رشته میکشند و کسانی که غم و اندوه به سراغشان می آمد، به اینجا پناه می بردند و تسلی می یافتند. بنا بر برخی روایات (موقی: سراغشان می آمد، به اینجا پناه می بردند و تسلی می یافتند. بنا بر برخی روایات (موقی: جتسیمانی و خاطرهٔ اساطیری آن در شعر معاصر فارسی شناخته است: پدرم مگر به باغ جنسانی خفته بود که نقش من میراث اعتاد فریبکار اوست و بستر فریب او کامگاه عمویم؟ اگر اعتاد چون شیطانی دیگر این قابیل دیگر را به جتسپانی دیگر به بیخبری لالا نگفته بود خدا را خدا را چه فریبی اما، چه فریبی! Brewer's: دا.فا.؛

**جُحا** ← جُحى

جعا

مجعی / (infi) یا جوحی، شهرت دحین بن ثابت، با کُنیهٔ ابوالغُصن، اصلاً از قبیلهٔ فزاره و مادرش خادمهٔ انس بن مالک بود. در اوایل قرن دوم هجری در کوفه می زیست و معاصر ابو مسلم خراسانی بود. او خود را دانسته به دیوانگی زد و همانند ملانصرالدین بذله گویی و مسخرگی پیشه کرد و حکایات مضحک و نوادر امثال به او منسوب اند. مَثَلِ «اَحْمَقُ مِنْ بُحی» از همین جا پیدا شده است. گویند، روزی در محفلی شوخ طبعی کرد و کسی نخندید و متوجه آن نشد. چون به خانه آمد، از غصه، چرخهٔ مادرش را شکست. انوری (شرح مشکلات: ۱۹۶) به این موضوع اشاره دارد: از حسدِ فتع تو خصم تو پی کرد اسب همچو جُحی کز خدوک چرخهٔ مادر شکست در شعر فارسی نیز جُحی به شوخ طبعی مشخص است: بر دشمن تو خندد گردون چو مرد عاقل بر هزای جُحی بر ژاژه ای طیّان بر دشمن تو خندد گردون چو مرد عاقل بر هزای جُحی بر ژاژه ای طیّان آن احمق که میرک سینا و جاحظاند اندر مقابل تسو جُحی و همیقه (سوزنی: ۲۲)

تو را سخن نه بدان دادهاند تا تو زبان بر افکنی به خرافات خندهناک مجمی ( (ناصرخسرو: ۴۶۸) نــه بسیرسید از جُـحی حـیزی کـز عـلی و ز عـمر بگـو چیزی گفت با وی جُحی که اندُه چاشت در دلم مهر و بغض کس نگـذاشت (حدیقه: ۲۸۱) اندر این ایام ما بازار هزل است و فسوس کــار بـوبکر ربـابی دارد و طـنز جُـحی (منوچهری: ۱۴۰) چو شعر نیک بیابی نگه نشاید کرد به هزلهای ربابی و طنزهای جُحی (ادیب صابر: ۲۶۶) قدر آثار عبید زاکانی و سایر کتابها نوادر و حکایاتی به جُحی منسوب شدهاند که مبیّن همان شوخطبعی مشهور وی است.

**منابع: ش**رح مشکلات انوری: ۱۹۶؛ ریحانةالادب: ۲۰۳٬۴؛ احوال و اشعار رودکی: ۱۱۸۱؛ لغتنامه.

**جحیم** ، جہنّم **جرادہ**، نام ہمسر سلیمان ، سلیمان

**جرجیس** /jerjis/ پنا بر روایات، میان عیسی<sup>\*</sup> و محمد، رسول نبود، نبی بود. یکی از این انبیا که در روزگار ملوک طوایف و پس از عیسی و بر دین او بود، جرجیس (St.Gcorge) است که بازرگانی میکرد و هر چه سود به دست می آورد به درویشان می داد.

در زمان او جبّاری بت پرست بود به نام داذیانه (به روایت مجمل التوادیخ: داربان) که بتی به نام افلون را می پرستید و هیچ کس از بیم او جرئت ابراز دین خود را نداشت. داذیانه جرجیس را به جرم بت نپرستیدن، به زندان انداخت که به یاری فرشتهای از جانب خدا نجات یافت. جرجیس نزد این پادشاه جبّار دست به کرامات و معجزاتی زد و او دستور داد جسرجیس را به چوب بستند و گوشت و پوست از وی کندند و استخوانهایش خرد کردند و در سرکه و آب سپندان تیز آغشتند و وی در آن میان شهادت میگفت و نمرد. از خداوند به او فرمان آمد که بارها تو را بکشند و من تو را زنده کنم. او را پاره پاره کردند و بسوختند و بر باد دادند و خدای تعالی او را زنده کرد تا سه بار. او را به جادری منتسب کردند و وقتی که وادارش کردند بتان را سجده کند، او بتان را به سجدهٔ طویش خواند که زمین باز شد و همگی به زمین فروشدند. چون آن پادشاه ایمان نیاورد، جرجیس او را نفرین کرد و آتشی از هوا بیامد و او و یارانش را بسوخت.

کو حلق اسماعیل تا از خنجرت شکری کند جرجیس کو کز زخم تو جانی سپارد هر زمان (گزیدهٔ شمس: ۳۵۹)

**منابع:** تفسير طبری: ۶۹۵/۳؛ مجملالتواريخ و القصص: ۲۲۳؛ بلعمی: ۸۵۸/۲ قصص [نيشابوری]: ۴۶۸؛ قصص [سوراَبادی]: ۵۴؛ آفرينش و تاريخ: ۱۱۴/۳؛ روضةالصفا: ۴۷۹؛ حبيبالسير: ۵۴/۱ لغتنامه و منابع آن؛

جرعه فشانی بر خاک /jor'e fešāni bar xāk / جرعه فشانی بر خاک (libation) از رسوم کهن شراب خوردن است. اقوام مختلف، از روزگار باستان، پیش از رسم قربانی\* به افتخار خدایان و اموات، شراب\* یا روغن یا آب\* و عسل و یا شیر و مشروبات، بر روی مجسمه ها یا قبر ها می ریختند. گویا ریختن آب خنک روی قبر ها، امروز در ایران، یادگار همین رسم است.

در داستانهای یونانی آمده است که به هنگام ولادت باکوس (ربّالنوع شراب ب انگور) در تئوس (Teos)، شهر قدیم یونان، چشمهای از شراب جوشید و چون باکوس بزرگ شد، دانهٔ مو بکاشت. از معجزات دیگر او آشکار ساختن چشمههای شراب توسط عصا از سنگ بود.

یونانیان چون مو را گیاهی آسمانی تصور می کردند که به وساطت خاک بار می دهد و لطیفترین عصاره های نباتی را به نام باده، به خاکیان تسلیم می کند، از این رو، به عنوان سپاس گزاری از عطیّهٔ خداوندِ شىراب، به هنگام نوشیدن آن، جرعهای بر خاک می افشاندند و به عبارت دیگر، هدیه ای نثار می کردند. بنابراین، رسم جرعه بر خاک افشاندن، اصلاً یک رسم دینی بوده که در مراسم مذهبی به کار می رفته است و هنوز هم در نزد ملل و اقوام، بر جای است.

در ادب فارسی، بسیاری از این مراسم، از جمله سنّت شراب بر خاک ریختن کـه نشانهٔ اظهار جوانمردی نیز بوده، به طرز شاعرانهای باز مانده است:

جرعه بر خاک همی ریزم از جام شراب جرعه بر خاک همی ریزند مردان ادیب (منوچهری: ۶)

چون خاک ز جرعه جوشم از غیرت کسو جسرعه چسرا بسر آتش افشساند (خاقانی: ۶۰۲) خاک بُد آدم که دوست جرعه بدان خاک ریخت مــا هــه زان جـرعهٔ دوست بـه دست آمـدیم (عطار : ۲۹۵) اگر شراب خوری جرعهای فشان بر خـاک ازان گناه که نفعی رسد بـه غـیر چـه بـاک (حافظ : ۲۰۲) فرشته عشق نداند که چیست ای سـاقی بخواه جام و گلابی بـه خـاک آدم ریز (حافظ : ۲۰۲) خاکیان بی.م.رهاند از جـرعهٔ کـاسالکـرم این تطاول بین که با عشّاقِ مسکین کر دهاند (حافظ : ۲۶۹) نظیر این بیت معروف عربی: شرینا وَ آهْرَقْنا عَلَىالاَرْضِ جُـرْعَةً وَلِلاَرْضِ مِنْ کَـأسِالْکِـرام نَـصَیْبً

یک قـدح مـی نـوش کـن بـر یـاد مـن گــر همـی خـواهـی کـه بِـدْهی داد مـن یــا بــه یــاد ایــن فـتادهی خـاک.بـیز چون که خوردی جرعهای بر خاک ریـز (مثنوی: ۹۶/۱)

نیز ← مثنوی علاءالدولہ: ۴۳۸، ۴۵۵، ۴۷۳.

منابع: اغانی: ۸۶/۸؛ غلامحسین صدیقی و محمد معین، «جرعه فشانی بر خاک»، یاد <sup>۱</sup>ار، فروردین ۱۳۲۴، س اول: ۵۱/۸؛ محمد قزوینی، «بعضی تضمینهای حافظ»، یادگار، س اول: ۶۹/۶؛ ابوالفضل مصفا، «رسم نثار»، ن.د.۱۰ت.: ۳۱۲/۲۳؛ حسین لسان، «باده افشانی در شعر فارسی و منشأ آن»، مجموعهٔ مقالات چهارمین کنگرهٔ تحقیقات ایرانی، به کوشش محمدعلی صادقیان، دانشگاه شیراز، ۱۳۵۳: ۱۵۵/۱؛ م.د.۱۰ت.: ۱۵/۲۱؛ امثال و حکم: «وَلِـلأَرْضِ مِنْ کَأْسِ الْكِرامِ نَصِیْبٌ»؛ دیوان منوچهری: تعلیقات: ۲۴۲؛ حسین لسان، «سخنی چند پیرامون مقالهٔ شراب ریزی بر گور یاران در ادب عربی»، م.د.۱۰ت. (تیرماه ۱۳۵۳)، س ۲۱: ۱۳۱/۱ به بعد.

**جشیمانی ←** جتسیمانی

مجُعَل / امان بجعکل (scarab) که در فارسی به نامهای سرگین گردان ( ۔ گردانک، ۔ غلطان ) گوی گردان، گوکار، گوه غلطان، گوگان، گشتک، گستل، خزوک، خزدوک، چلاک، چلانک، سرگین کش، و در عربی، به نامها و کنیه های ابو جعران، ابو هاشم، ابو سلمان ( = سلیمان )، ابو مدحرج، و خنفسا معروف است ( لغتنامه )، جانور یا خَرفَستَر \* سیاه و پَرداری است از نوع سوسک که با دو جفت بال گاهی می پر د و اغلب، سرگین و مدفوع چار پایان را به صورت گوی درمی آورد، آن را می گرداند و به لانهٔ خود می رساند. این جانور را در مصر باستان، مقدس و با خپری (khepri)، خور شید – خدای هلیو پولیس یکسان می دانستند و از نقش آن به عنوان تعویذ استفاده می کردند.

چنین بر می آید که در روزگار باستان، آنها که در مورد پدید آمدن افلاک پندارهایی داشته اند، سرگین گردان را نمایندهٔ زمینی و تجسم عینی چرخانندهٔ فلک الافلاک می شمر ده اند. از این رو، در نقوش کهن ایران، گاه شَکل آن را بر قسمت بالا یا پایین کوزه ها، که کنایه از جهان زبرین و زیرین است، نقش می کرده اند. این جُعّل در شکلهای کهن، تا حدی به عقرب یا کردم شبیه است که در نجوم کهن، صورت هشتم و برابر با ماه تیر و آب\*، و نقش آن در آفرینش\* مشخص است. بنابراین، جُعّل کنایه از ایزد گردانندهٔ گوی فلک الافلاک و آسمانها است. بیهوده نیست که واژهٔ جَعْل که عربی است، با مفاهیم لغوی و فلسفی و حقوقی خود، معنی آفریدن و ساختن و آفرینش و هستی بخشیدن هم می دهد ( دیار شهریادان: ۱۰۳۰/۲). در ادبیات فارسی، جُعَل چنین مفهومی ندارد و اغلب با همان مفهوم سرگین غلطان و مظهر پلشتی و آلودگی مطرح است:

جُــعَل و بــلبل مــرغند بــلى ليكن گل يكى جويد و جويد دگرى سرگين (ناصرخسرو: ٢٨٣، ضبط نسخهٔ بدل)

> ســفله را اقــطاع دنــيا بهــتر از عــقبی بــود خود جُعَل را بوی سرگین به ز عود و عنبر است

(عطار، لغتنامه)

بَســـام اَبـرَص و حَـربا و خُـنفَسا و جُـعَل به جیفهگاه و به ناووس و مستراح و خلاب (خاقانی: ۵۵) گر گلابی را جُعَل راغب شود آن دلیل ناگلابی میکند

(مثنوی: ۲۰۸۱/۲)

**منابع:** عجایب [فارسی]: ۳۹۹؛ حیاةالحیوان: ۲۷۷/۱؛ دیار شهریاران: ۱۰۲۹/۲؛ فرهنگ نگار.ای نمادها: ۵۶؛ لغتنامه؛ دا.فا.؛

/joqd/. Jie

جغد (owl) که به نامهای بوف، کوف، بوم و بهمن مرغ نیز معروف است، مطابق روایات کهن ایرانی، نام مذهبی اش «اشوزوشت» (Ashu zushta) است که برعکس آنچه در مورد جغد معروف است، پرنده ای باشگون است و اوستا را از بردارد و وقتی آن را می خواند، شیاطین به وحشت می افتند و پیروان زردشت، بریده های ناخن به او هدیه میکنند و از او می خواهند به تعداد آنها، تیر و سپر و فلاخن برای غلبه بر دشمن و دیوان\* مازندران به آنها عطاکند (اساطیر ایرانی: ۴۸).

در فرهنگهای غربی هم، مانند ایران باستان، جغد پرندهای میمون و با شگون است. در یونان او را سمبول و نشانهٔ آتن میدانند و گویا در گذشته ها در آتن جغد فراوان بوده است. از اینرو، ضربالمثل «جغد به آتن بردن» چیزی است مرادف زغال به نیوکاسل (New Cassle) یا زیره به کرمان بردن، در انگیسی و فارسی. جغد سمبول بینایی، تفکر، خرد، سکوت، شب و روح نیز هست ( سمبولها: ۳۶).

جغد در فرهنگ اسلامی به نحوست مشهور است و دشمن زاغ. علت دشمنی او با زاغ این است که گویند پرندگان، او را به پادشاهی اختیار کردند و از زاغ در ایس باره مشورت خواستند. زاغ گفت او خسیس و لئیم است و پادشاهی را نشاید (برهان). «باب البوم و الغراب» کلیله و دمنه (تصحیح مینوی: ۱۹۱ به بعد) تا حدودی، در خلال قصهها، این دشمنی دیرینه را نشان می دهد.

در خبر است (قصص [سورآبادی]: ۲۷۹) که جغد پیش سلیمان\* رفت و سلام کرد. سلیمان پرسید: چرا از کِشت ما نخوری؟ گفت: زیرا که آدم\* بدان از بهشت\* بیرون افتاد. پرسید: چرا از آب ما نخوری؟ گفت: زیرا که قوم نوح\* به آب غرق شدند، من ترسم که از آن بخوزم. پرسید: چرا در ویرانه باشی؟ گفت: زیرا که مرا آن میراث است از پدران. پرسید: چرا به روز بیرون نیایی؟ گفت: تا گناهان آدمیان نبینم.

کتابهای طبی کهن ( مانند تحفهٔ حکیم مؤمن ) برای هر یک از اندامهای جغد خواصی جهت دفع امراض ذکر کردهاند که باید به آنها رجوع کرد. بلعمی ( ۱۱۵/۱) علت شومی جغد را چنین بیان میدارد: وقتی دیوان، پشنگ\*، پسر گیومرث\* رابر کوه دماوند\* بکشتند، او بدون آنکه بداند، غمی در دل احساس میکرد و برخاست تا به دیدار پسر برود. در راه جغد را دید که پیش وی آمد و چند بار بانگ کرد و پرید. گیومرث با خود اندیشید که خروش این مرغ به گزاف نیست. چون بر کوه شد فرزند راکشته یافت و جغد را نفرین کرد. از این رو، مردمان او را شوم دارند.

هنوز هم در اعتقادات عوام هست که اگر جغد، سر راه کسی بپرد، بدیُمن است ( نیرنگستان: ۹۳) و همیشه جایگاه او را در خرابهها میدانند. جغد تقریباً با تـمام ایـن صفات، در شعر فارسی نیز شناخته است:

اندر صفتت نیست چه نامی و چه ننگی بر بام خرابات چه جـغدی چـه همـایی (سنایی : ۶۱۳)

آری ز بر این هر دو پرانند ولیکن از جغد ندیده است کسی فـرّهمایی (سنایی: ۶۰۵)

باز را دست ملوک از همت عالی است جـای جغد را بوم خراب از طبع دون شـد مسـتکن (سنایی: ۵۲۹)

دو سه ویرانه در آن شهر مـراست جون نیاَم جغد به ویران چـه کــنم (خاقانی: ۲۵۴)

تو کوتهنظر بودی و سسترای که مشغول گشتی به جغد از همای (سعدی: ۲۷۲)

آنجا که در آید به نوا بلبل بزمت جز جغد زیارت نکند باغ ارم را (انوری: ۷/۱) تو باز سدرهنشینی فلک نشیمن توست چرا چو بوف کـنی آشـیان بـه ویـرانـه

به کشوری که هما مرغ خانگی شده است نشد که سایهٔ جـغدی بـه بـام مـا افـتد

(صائب: ۵۵۶)

گنجدوستی و خرابهنشینی جغد، همراه با دریافتی عمیق از زمینههای اسطورهای و افسانهای آن، در منطقالطیر عطار آشکار شده است. در ادبیات معاصر فارسی، به خصوص صادق هدایت در رمان پرآوازهٔ بوف کور تمام ارزشهای نمادین و فرهنگی مربوط به این پرنده را جاودانه کرده است.

منابع: حياةالحيوان: ٢٢٤/١؛ روضةالصفا: ٢٩٥/١؛ قـاموس: ١٩٤؛ فـرهنگ ايـران بـاستان: ٣٢١؛

منطق الطير: ٢١٨؛ فرهنگنامة جانوران: ٢٢٥/١١؛ لغت نامه؛ كتاب كوچه: ١٨٥/١١ ....

**جُلجُتا** /joljotā/ **جُلجُت**ا (Golgotha) (به معنی جمجمه یا کاسهٔ سر) محلی است که بنا بر روایات عیسی<sup>\*</sup> در آنجا به دار آویخته شد و در تعیین محل آن اختلاف است. برخی گمان بردهاند نزدیکِ باغ جتسیمانی<sup>\*</sup> بوده است. غیر از عیسی، دو نفر دیگر هم در طرفین او به دار کشیده شدند.

جمشید /jamšid/ جمشید یا جم، نام نخستین پادشاه اساطیری ایران است که در سَنسکریت «یم» و در گاتها «ییم» تنها و بدون صفت و در سایر قسمتها با سه صفت «شید» (روشن و درخشان)، «خوبرمه» (دارندهٔ رمهٔ خوب) و «سریره» (زیبا) توصیف شده است. صفت «شید» یا «خشنت» که صفت «خور» نیز هست، به این دلیل به جمشید نسبت داده شده که او در آغاز ربّالنّوع آفتاب بوده است (حماسه رایی: ۴۴۰) و به همین دلیل، ستارگان هم به طور طبیعی، رمهٔ او به حساب میآیند. محل ظهور دوبارهٔ جمشید نیز خاور دور (محل طلوع خور شید\*) است (اساطیر ایرانی: ۷۸). کسی است که گیاه مقدس هوم \* را به اهورامزدا \* عرضه داشت و پیش از زردشت، با او سخن گفت و اهورامزدا، پیامبری را به او پیشنهاد کرد که او نپذیرفت. «یم» در اوستا جفتی به نام «ییم» یا «ییمگ» دارد که در حکم نخستین جفت بشر به شمار میرود و ظاهراً، از لحاظ ریشهٔ داستان و افسانه، با مشی و مشیانه \* نزدیک و یکسان است. اما، در شاهنامه، گیومرث \* نخستین بشر و جمشید نخستین پادشاه است و اهورامزدا، با دادن دو ابزار (نگین و عصای زرنشان) او را صاحب اقتدار گردانید (قس: سلیمان).

سیصدسال که از سلطنت جمشید گذشت، زمین بر موجودات تنگ شد و جمشید به سوی فروغ روی نمود و با نگین زرین خود زمین را بسود. پس زمین دامن بگشود و یک ثلث فراخ گردید. جمشید این کار را سه بار انجام داد و زمین را فراخ کرد. خدایان در انجمن خود، طوفانی را پیش بینی کردند و به او گفتند که باید وَری (باغی) بسازد. وَرِ جَمکرد: جمشید به اشارت ایزدان، وَری (باغی) بساخت، از هر چهار طرف به بلندی یک میدان اسب و در آنجا تخم چارپایان و آدمیان و مرغان و دیگر جانوران بیاورد و برای آنها جایگاهی نیکو بساخت تا از گزند طوفان و برف و سرما در امان باشند (قس: کِشتی نوح).

به روایت بندهِشن، ایس «وَر\*»، در میانهٔ پارس قرار دارد و سرزمین سعادت و شادکامی، و بهشتی است که از دیدهٔ عالمیان پنهان است و نشانهٔ یادگارها و خاطراتی است که ایرانیان از قدیمترین زادگاه خود داشتند. وَرِ جمشید و مشابهت آن با کِشتی (سفینهٔ) نوح گاه سبب شده است که برخی او را با حضرت نوح \* اشتباه کنند (اساطیر ایرانی: ۸۴).

شاید به دلیل همین کوششها بوده که برخی نیز جمشید را با پرومتهٔ \* یونانی همانند یافتهاند زیرا هر دو برای نجات و والایی انسان کوشیدهاند (منوچهر جمالی، «جمشید ایرانی و پرومتهٔ یونانی... »، د آورد، زمستان ۱۳۶۹: ۸۹/۲۶-۸۳).

جمشید، پس از پدر و به روایت بلعمی ( ۱۳۰/۱) بعد از برادرش، تهمورث\*، در سلسلهٔ پیشدادیان، به جای او نشست؛ برای نخستین بار، سلاح و شمشیر و کرباس و ابریشم و رنگهای الوان را به کار گرفت؛ دیوان\* را به اطاعت خود درآورد و آنها را به قطع اشجار و ساختن آجر و بنای خانه و گرمابه واداشت؛ مردمان را به چهار گروه ( لشکریان، دانایان و دبیران، کشاورزان و پیشهوران ) تقسیم کرد و نخستین روز که به مظالم نشست، اورمَزدروز\* بود از ماه فروردین. از آن پس، آن روز را نوروز\* نام کردند و این جشن از جمشید یادگار ماند: نــوروز بــزرگ آمــد آرایش عــالم میراث به نزدیک ملوک عجم از جم (عنصری: ۹۹)

**رشتن** و جامه دوختن را او به مردمان آموخت و بـه روایت ابـنندیم (الفـهرست: ۲۲) **نوشت**ن را از ابلیس\* او فرا گرفت (قس: تهمورث). مطابق روایات باستانی، جـمشید **مربی** مادی و معنوی جهانیان بود امّا زردشتیان مربی معنوی را زردشت میدانند.

در مدت سیصد سال پادشاهی جمشید هیچ بَدی در جهان نبود و کسی از مرگ رنجه نمی شد. مرغان، در برابر تخت افسانهای او صف زده و آدمیان و دیوان، به اطاعت او در آمده بودند. ولی ناگهان، به وسوسهٔ ابلیس\*، ادعای خدایی کرد و به همین دلیل، فَرَ کیانی\* از او جدا شد. به قول فردوسی:

منی کرد آن شاه یزدانشـتاس ز یزدان بپیچید و شد ناسپاس (شاهنامه: ۲۲/۱)

**ضحّاک\*** در زمان او بر ایران تاخت و جمشید آواره شد تا اینکه پس از سالها او را یافتند **و با** ارّه به دو نیم کردند:

**اژه چو**ن بر فرق خواهد داشت جم پایان کار گر فرو خواهد فتاد از دست جام جم رواست (عطار: ۲۲)

**در مو**رد لغزش جمشید، روایت بسیار است ( اساطیر ایرانی: ۷۲) اما مشهور همان است که **در ضمیر** وی دروغ و پیمان شکنی جای گرفت و دروغ گویی آغاز کرد. آنگاه، فَرَ<sup>\*</sup>، به **صو**رت مرغی از او جداگشت و به مهر<sup>\*</sup> رسید. از چگونگی لغزش جمشید و جدا شدن **قرّ از** او در بسیاری از منابع به تفصیل سخن رفته است. **جام جم**: بنا بر برخی روایات ( ← مزَدیسَنا: ۴۳۳)، پیدایش مِی<sup>\*</sup> ( شراب ) به زمان جمشید **مربوط** می شود. همین مسئله موجب ملازمهٔ جام با جمشید و پیدایش ترکیب «جام **جم<sup>\*</sup>»** در معنی ظاهری و عرفانی آن در ادب فارسی شده است:

گلبانگ زندگی به اثر میشود بلند چندان که جام هست چو جم زنده ایم ما (صائب: ۱۵۴)

نشود نشئهٔ می مختصر از شیشه و جام فیض جام جم و آیینهٔ ادراک یکی است (صانب: ۱۸۵)

سنگ در عصمتسرای جام جم میافکند گر نریزد خون واعظ دختر رز، مرد نیست (صائب: ۲۰۷) شراب میکدهٔ من نه یادگار جم است فشردهٔ جگر من به شیشهٔ عجم است (اقبال: ۱۴۳) سوز دل از دل بَرَد غم میدهد زهر اندر ساغر جم میدهد (اقبال: ۱۸۰)

جم و خضر: در ادب فارسی، رابطهٔ اساطیر مربوط به جام جم، با روایات راجع به خضر\* ناشی از ارتباطی است که میان اسکندر\* و داستانهای مربوط به او، با جام جم از یک سو و با خضر از سوی دیگر موجود است و یا به دلیل ارتباط آب حیات\* با جام جم است از یک طرف و با خضر، از طرف دیگر:

گرچه آب خضر جام جم بشد تشنهٔ جام جهانافزای تـوست

(عطار: ۲۹)

فلک به مُلک جم ای شاه مزده داد تو را به عمر خضر تو را روزگار مـژده دهـاد (معزی: ۱۳۸)

جم و سلیمان<sup>\*</sup>: در مدارک اسلامی به علت وجود پارهای مشابهتها، از قبیل تخت و نگین و فرمانبرداریِ دَد و مرغ و پری و اطاعت دیوها و بادها و جز آن، که هم به سلیمان نسبت دادهاند و هم به جمشید، سرگذشت این دو به هم در آمیخته و در شعر بسیاری از شعرا مانند امیرمعزی، خاقانی، مسعود سعد و حتی حافظ، به وضوح راه یافته است. فارس (مرکز حکومت جمشید) در روایات، تختگاه سلیمان، و پادشاهان آن، «وارث مُلک سلیمان» نامیده شدهاند. آرامگاه کورش نیز به «مشهد مادر سلیمان» موسوم است. اما، از همان روزگار قدیم، کسانی مانند صاحب مجمل التوادیخ و القصص (۳۸) ابطال این نظر را نشان دادهاند.

گر عرش و فرش بلقیس آورد سوی جم فـرزند بـرخـیا بـه یکـی لحـظه از سـبا (معزی: ۴۳) دلی که غیبنمای است و جام جـم دارد ز خاتمی که دمی گم شود چه غـم دارد (مافظ: ۸۱) زبان مـور بـه آصف دراز گشت و رواست که خواجه، خاتم جم یاوه کرد و باز نجست (حافظ: ۲۱) جميل و بُثينه

**لیز ب منوچه**ری: ۳۹، فرخی: ۲۲۶، سنایی: ۳۷۵ و ۵۰۰، مسعود سعد: ۳۳۸ و ۵۲۲، انوری: ۷/۱، سلمان ساوجی: ۵۷۱، صائب: ۵۴ و ۱۳۱، ن.د.ا.ت.: ۴۸/۶.

**منابع:** گاتها: ۹۵؛ یشتها: ۱۸۰۱۱؛ مینوی خرد: ۱۱۰؛ گردیزی: ۱؛ بلعمی: ۱۳۰۱؛ شاهنامه: ۱۳۹۱؛ تفسیر طبری: ۱۴۷۵۶؛ مجمل التواریخ والقصص: ۲۵ و ۳۹؛ نوروزنامه: ۸؛ غررالسیر: ۱۰؛ پیامبران و شاهان: ۳۱؛ روضة الصفا: ۱۸۶۱؛ حبیب السیر: ۱۸۸۱؛ اساطیر ایران: ۷۰ و ۱۱۹ و ۱۳۷؛ دیار شهریاران: ۱۱۵۲/۲؛ فرهنگ و تمدن ایران: ۲۹۶ و ۲۰۱؛ دیانت: ۵۱ و ۱۹۳؛ هرمزدنامه: ۲۷۷؛ آناهیتا: ۱۳۱؛ داستان داستانها: ۱۷۰؛ جولة فی الشاهنامة الفردوسی: ۶۷؛ تاریخچهٔ بیرق: ۴؛ قوانین زردشت: ۷۶؛ منوچهر مرتضوی، «جام جم»، ن.د.ا.ت.: ۲۶/۶؛ پروین برزین، «جمشید و زندگی افسانه ای او»، هنر و مردم، فروردین ۱۳۵۵: ۱۳۷۲؛ فرهنگ نامه ای اوستا: ۱۴۸۸۲ تا

Persian Myths: 32.

**جُمنا** /jamnā/ رودی بزرگ در شمال هند است که از هیمالیا سرچشمه میگیرد و در حوالی الله آباد به رود گُنگ\* متصل می شود. ملتقای این دو رود محلی مقدس و زیار تگاه هندوان است. شهرهای بزرگ و معروف دهلی و آگرا و الله آباد و نیز بنای معروف تاج محل در ساحل رود جَمنا واقع شده اند. به نام این رود در شعر معاصر اشاره شده است: شوق مرا ندارد بر آن خاک هندو نه آب گنگ و نه جمنا را

موق میرا سدارد بسر آن حساف محمد و نه آب دند و شه جمسنا را ( تو را ای کهن بوم و بر ...: ۳۵۰)

**منابع:** سرزمین هند: ۵۳۸؛ فرهنگ تلمیحات: ۱۶۲.

جمیل و بنینه / jamil va boseyne/ نام عاشق و معشوقی است در ادب عرب که در شعر فارسی هم سرگذشت دلداگی آنان انعکاس یافته است. نام کامل عاشق، جمیل بن عبدالله بن معمرالعذری از شعرا و عشاق عرب است که مفتون زیبایی بنینه از طایفهٔ خود بود. شعرش بیشتر تفاخر و تشبیب است. او سفری به مصر کرد و به خدمت عبدالعزیز مروان رسید و پس از چندی ( به سال ۸۲ قمری ) همان جا درگذشت. نام این دو دلداده در شعر فارسی آمده است:

جنّ

**جودی** /judi/ نام کوهی است که کشتی نوح <sup>\*</sup>، پس از طوفان، بر فراز آن نشست. نام این کوه در قرآن یک بار (هود: ۲۴) آمده است و راجع به محل آن نظرهای متفاوتی هست: برخی آن را در عربستان و یکی از دو کوه قلمرو قبیلهٔ طیّ می دانند و گاهی جای آن در سلسلهٔ کاردین در مشرق دجله، نزدیک موصل، معین شده است که در لهجهٔ کردیِ محلی «کاردو» و در یونانی «جوردی» و در عربی «جودی» خوانده می شود. تورات، محل نشستن کشتی نوح را آرارات <sup>\*</sup> معین کرده است. برخی هم آن را در جزیرةالشام، آن سوی آمِد یا دیاربکر امروز دانستهاند.

معروف است که نوح، پس از فرود آمدن کشتی بر فراز جودی، مسجدی ساخت. ارامنه میگویند در پای جودی قریهٔ «ثمانین» یا «ثمان» قرار دارد که نخستین محلی بود که همراهان نوح در آن فرود آمدند. جهتم

خود آنکس را که روزی شد دیستان از سر زانو نه تا کعبش بود جودی و نه تا ساق طوفانش (خاقاني: ۲۰۹) جودي و حرا و قاف و ثهلان عمان و محیط و نسیل و جسیحون ( خاقاني : ۳۴۷) از جودی و اُحُد صلوات آمدش صدا چون نوبت نبوت او در عـرب زدنـد (خاقاني: ١٧) تا صواعق بار طوفانش ز خنجر ساختند کشتی سلجوقیان بر جودی عـدل ایسـتاد (خاقاني: ۱۱۴) از اندودن مُشک و ماوَرد و عود به جودی شده موج طوفان جود (خاقاني. لغتنامه) کشتی جود راند بر جمودی تيغ هـندي و درع داوودي (خمسه: ۶۸۳) شد از جودی جود این سفاین ایمن از طوفان **شد از انعام دست آن خزاین خــالی از گــوه**ر (قاآنه، ۶۴۷) من خوب یادم آید ز آن روز و روزگار کاندر تو بود هر چه صفا یا سرور بود و آن پاک چشمهٔ تو از این دشت دیولاخ بس دور و دور بود و ندانست هیچ کس کز کوهسار جودی یا کوه طور بود. (اخوان ثالث، زمستان: ۸۱)

**منابع:** عجايب [قزوينى]: ٩٩؛ تقويمالبلدان: ٩٥؛ الروضةمنالكافى: ٣٧۶؛ اعلام قرآن: ٢٨١؛ دا.فا.؛ **لغت**نامه.

> **جوسان** ← کوسان **جُه ← جَه**ي

جهتم /jahannam/ جهتم (hell) که در فرهنگها معادلهای دوزخ، سَقَر، مِزْغان، مَرْزَغَن، دمندان و جحیم نیز **برای** آن ضبط شده، واژهای است که برخی آن را عبری و از ریشهٔ جهینون (Gehinon) و **بعضی ف**ارسی و مأخوذ از واژهٔ گنثنام (Gaéthanama) اوستایی میدانند که با کیهان و گیتی **همریشه** است ( آناهیتا: ۷۸). نزدیک شهر اورشلیم جایی بوده است به نام درهٔ هینوم، که کنعانیان در آنجا برای خشنودی خدای خود کودکشان را در آتشی که در شکم این خداوندگار افروخته بـود میسوزاندند و چندین بار در تورات به آن اشاره شده است.

در اندیشهٔ زردشتی، دوزخ که به معنی جهان زشت و بد آمد، در زیرزمین قرار دارد ( جهان فروری: ۱۳۶) و روان گناهکار در چندین مرحله، از طبقات و درکات آن میگذرد. پایگاه چهارم دوزخ، تاریکی بیپایان است که «دروجونمانه» (drujo-nmāna= جایگاه دیو\* دروغ) نام دارد ( همان ).

ملل دیگر، از جمله یونانیها، آشوریها و بابلیها نیز هز کدام به چیزی مانند جهنّم معتقدند. آشوریها در افسانههای مربوط به ایشتار، آن را به صورت بنایی با هفت\* در وصف کردهاند.

در قرآن نیز جهنّم با هفت در توصیف شده که از هر در گروهی وارد می شوند ( حجر : ۱۵ ). همچنین، بنا بر روایات اسلامی، دوزخ دارای خَـزَنه و زبـانیه و نـوزده فـرشتهٔ\* سنگدل و خشن و درکاتی است که جایگاه منافقان است.

درکهٔ اسفل ( زیرین ) را جهنّم گویند و بالای آن را لظیٰ و بعد از آن حُطَمه، سَـقَر، جحیم و هاویه قرار دارند. گفتهاند دوزخ دارای هفت در است:

بر در اول، اهل توحید باشند که ایشان را به اندازهٔ گناه عقوبت کنند و بر درهای دیگر، به ترتیب، جهودان، ترسایان، صابیان، گبرکان، مشرکان و منافقاناند که اِنَ اَلْمُنَافِقِينَ فِي الدَّرْكِ الاَسْفَلِ مِنَ النَّار (نساء: ١۴٥). هر دسته از گناهکاران در درکهای به صورتی مخصوص و متناسب با عمل خود کیفر می بینند.

توصيف جهنّم، به تفصيل در كتابهاى دينى پيرامون قيامت \* و احوال آن و نيز در سفرنامههاى روحانى مانند رسالة الغفران معرّى، سير العباد سنايى، ارداويرافنامة بهرام پژدو، كمدى الهى دانته، رؤياى صادقه، جاويدنامة محمد اقبال لاهورى و صحراى محشر جمالزاده و غيره آمده است. ملكالشعراى بهار، تصوير شگفت و جالبى در قصيدة «جهنّم» ( ديوان: ۱۶۳/۱ ) عرضه كرده و با لحنى آكنده از كنايه و ظرافت، كه آدمى را به ياد دسالة الغفران معرى مى اندازد، از مار \* و عقربها، از درختها و رودهاى آتشين و از ارواح و اشباح مخوف بسيارى كه در آن عرصة هول انگيز مشغول رفت و آمد هستند سخن به ميان آورده است:

تسرسم مــن از جــهتم و آتشفشـان او وان مــالک عــذاب و عــمود گـران او آن اژدهای او که دُمش هست صـد ذراع وان آدمــی کــه رفــته مــیان دهـان او

جهنم

جهى

 $\dot{\gamma}$ 

**منابع:** الانسان: ۲۹۴؛ تفسير أبوالفتوح: ۱۶۱/۶؛ روايات یکتایرستی: ۳۱۱؛ کتاب کوچه: ۴۰۲/۱۱؛

Brewer's: 561; Dictionary of Symbols: 110; S.E.I.: 81.

/jahi/ جه، جهی یا جهیکا، دیو\* مؤنث و مظهر زنان و دستیار اهریمن\* است که در اوستا، جادوگر، شهوتانگیز و پناهدهندهٔ گناهکاران وصف شده و در متون پهلوی، به معنی **روسیی** و از یاران نزدیک اهریمن معرفی شده است. این دیو بدکار در پایان سه هزارمین سال، سالی که گیومرٹ\* در آرامش و آسایش، و اهریمن در ضعف و سستی بود، یدید **آمد و** اهریمن را از خواب برانگیخت و به نبرد با اهورامزدا<sup>\*</sup> تکلیف کرد. اما اهریمن تن **در نمی**داد تا اینکه جَهی وعدهٔ کمک داد. سرانجام، اهریمن وسوسه شد و با همهٔ دیوان به پیکار نور شتافت و با بوسیدن سرِ جَهی، ناپاکی دشتان (حیض) را در وی پدید آورد. وقتی زمان قربانی\* شدن «گی مرتن» (=گیومرث) فرا رسید، جَهی اهریمن را بر آن داشت که در بدن او زهر پدید آورد و بار احتیاج و گرسنگی و رنج و جز آن را گریبانگیر گیومرث کند. زنان که از نسل جَهی هستند، در روزگاران کهن و در جوامع «مادر سالاری» می بایست بکارت خود را به مردی غریبه بسپارند و این خاطره از دورهٔ «پدرسالاری» به صورت فحشا و روسپیگری باقی مانده و به جَهی انتساب یافته است. در تفسیر پهلوی از این دیو با صفت «زایلکنندهٔ فَرَ\* و فروغ» یاد شده که کنایه از زن یا مرد اهریمنی و بدکاری است که به اعمال زشت شهرت یافته است.

منابع: اساطیر ایرانی: ۳۱؛ آفرینش زیانکار: ۷۸؛ فرهنگ نامهای اوستا: ۴۱۷/۱؛ حماسهسرایی: ۴۰۳؛ رشید عیوضی، «مظاهر شرّ در آیین زردشتی»، ن.د.ا.ت.: ۱۵۸/۱۸؛ ماه در ایران: ۷۷؛ دانشنامهٔ مَرَدیَسنا: ۲۳۹.

چشمارو /češmāru چشمارو، چشماروی، چشمآرو، چشم پَنام، حِرز و تعویذ، به هر چیزی گویند که برای دلع چشمزخم\* باشد و به این معنی کلّی در شعر فارسی به کار رفته است: بحر دستت بهر چشمارو شاید ار برکشد هزار چو نیل (کمال اسماعیل، لغتنامه)

7:

| چشمزخم |
|--------|
| <br>   |

بنابر توصيف عطار در اسرارنامه:

هست خورشید رخت زیر نقاب جمسلهٔ ذرآت چـــشماروی تــو (عطار: ۵۶۹)

چنان که در برخی شهرها و روستاهای خراسان مرسوم بوده، چشمارو به معنی اخص، کوزه یا سفالی است که بر روی آن چشم و روی آدمی به زیبایی تمام بکشند و آن را با پارچهٔ رنگین بیارایند و برای دفع چشمزخم از اهل خانه یا اموال و املاک، در آن سکّههای سفید و سیاه بریزند و آن را شب چهارشنبه سوری\* از بام خانه به کوچه پر تاب کنند تا بشکند و منتظران و عابران سکههایش را بردارند. هنگام انداختن کوزه و شکستن آن معمولاً میگویند یا نیّت میکنند که «چشم بد همانند این کوزه در هم شکسته باد». وصف چشمارو، بجز امرادنامه، با تفصیل بیشتر در کتاب نوادرالامثال میرک محمد نقشبندی تاشکندی ( تألیف ۱۰۲۰ ق. ) به زبان اوزبکی آمده است.

به این معنی خاص، چشمارو در متن های معتبر فارسی به کار رفته است:

چو از تو کس نیابد خوشی و کم چه روی تو چه چشهاروی بر بمام (ویس و رامین، تصحیح روشن: ۱۱۴) لباس دولتِ خصم تو بماد عماریتی چو جامهٔ سر عید نفیس چشهارو (مجد همگر، م.د.ا.م: ۴۰۰) چو چشهارو آنگه خورند از تو سمبر کمه از بمام پنجهگز افتی بمه زیر (بوستان، تصحیح یوسفی: ۹۶) باور به چشمارو، در شهرهای جنوب خراسان هنوز هم بیش و کم وجود دارد. مثلاً در فردوس، آن را چشمارق گویند و برای دفع چشمزخم از آن استفاده میکنند.

**منابع:** احمدعلی رجایی، «چشمارو چیست؟»، م.د.۱.م.: ۳۹۶/۴ تا ۴۰۳؛ بوستان سعدی: ۲۹۴؛ لغتنامه.

**چشمزخم /češm-zaxm/** چشمزخم ( cvil eye ) یا « چِشزخم » در فرهنگ عامه، آزار یا گزندی است که فرد از نگاه چشمهٔ زندگی

**کسی دی**گر (معمولاً دشمن یا حسود) می بیند. کسی را که گمان می رود چشمش تأثیر بد دارد، بدچشم، شورچشم، چشمرسان، و فعل او را چشم زدن، چشم رسانیدن و نظر زدن می نامند. برای دوری و محافظت فرد در برابر چشمزخم، از تعویذ و دعا و اشیایی مانند خرمهره، سپند، ضَماد، نظر قربانی یا تخم مرغ شکستن استفاده می کنند و عبارت «چشم بد دور»، «بنامیزد» یا نظایر آن را در تفال به کار می برند. گاهی «وَ اِن یَکاد»\* یا «بسمالله» از گردن فرد آویزان می کنند که خود به مثابه نوعی حِرز و تعویذ است.

چشمزخم، از سنّتهای جاهلی عرب است که در فرهنگ ایران دوران اسلامی رواج **یافته** است و در فرهنگ غرب هم بیش و کم هست. نزد اعراب جاهلی «اصابت عین » **( =** چشمرسیدن ) وجود داشته و به آن سخت اعتقاد داشته اند. به این باور در قرآن (قلم: **( ۵)** هم اشاره شده و در تفاسیر، ذیل آیهٔ «وَ اِن یَکاد...» روایتها و باورهایی پیرامون آن **آمده** است، از جمله در مورد شخص پیامبر که گفته اند افرادی از قریش از مردی بدچشم **خو**استه بودند محمد را چشم بزند (روض الجنان: ۳۶۹/۱۹).

در شعر فارسی به موضوع چشمزخم اشاره شده و گویی به آن باور داشتهاند:

مبادا بی تو هفتاقـلیم را نـور 🛛 غبار چشمزخم از دولتت دور

(نظامی: ۳۳۱)

شد از گوشهٔ چشمزنجمی نوند تب آمد شد آن نازنین دردمند

(نظامی: ۱۱۹۰)

( حافظ: ۱۶۷)

**منابع:** روض الجنان: ۳۶۹/۱۹ به بعد؛ کتاب کوچه: حرف آ: ۲۱۴؛ لغت نامه؛ دا.فا.؛ Brewer's: 406.

چشمۀ کو ثر 
$$\rightarrow$$
 کو ٹرچل (و ترکیبهای آن)  $\rightarrow$ چل بسمالله  $\rightarrow$  چهلچل بسمالله  $\rightarrow$  چهلچل بند  $\rightarrow$  چهلچل بند  $\rightarrow$  چهلچل تاج  $\rightarrow$  چهلچل تاج  $\rightarrow$  چهلچل تاج  $\rightarrow$  چهلچل تان  $\rightarrow$  چهلچل تان  $\rightarrow$  چهلچل حراغ  $\rightarrow$  چهلچل مارن  $\rightarrow$  چهلچل مارد  $\rightarrow$  حهلچل مارد  $\rightarrow$  حهل

**چنار** /čenār/ نام درخت بلند و بیبری است که به طول عمر و به آتش گرفتن مشهور است و بر اساس این پندار، مَثَلِ «چنار از خود آتش میگیرد» یا «آتش چنار از خود اوست» پدید آمده است. به این موضوع در شعر فارسی هم اشاره شده است: آب از روی اگر بسبرم آتشی دان که از چنار آید (انوری، تصحیح نفیسی: ۴۰۳)

نامت به میان مردمان در چون آتشی از چنار جسته (انوری، تصحیح نفیسی: ۴۴۸)

چهل

کفن بر تن کـند هـر کـرم پـیله بر آرد آتش از خود هر چناری (عطار، لغتنامه)

لهز ب شرح مشکلات انوری: ۳۳۷.

در ایران قدیم، چنار، مظهر غنا و باروری و سرسبزی طبیعت و موجب برکت و نعمت خدایان و ارواح بوده است. هنگامی که داریوش بزرگ در آسیای صغیر بود، به او درختی چنار و تاکی زرّین هدیه دادند که بعدها، اغلب، آن را در اتاق شاه می نهادند. چنار، مظهر شاه و تاک، مظهر همسر او بود که از طریق او سلطنت دوام می یافت.

عوام معتقدند چنار، شاه درختها است و چنارهای کهن، برکت و پرمحصولی را به زمین و خانواده می بخشند و موجب بارداری و سلامت زنان می شوند. از این جهت، در برخی مناطق، چنارهای کهن «درخت مراد» تلقی شدهاند. ب درخت. برگ چنار در شعر فارسی اغلب به کف دست تشبیه شده است:

تا که سرانگشت تاک کرد خزان فسندقی کرد چسمن پسرنگار پسنجهٔ دست چسنار (خاقانی: ۱۸۳)

تا بر آمد جامهای سرخرنگ از شـاخ گـل پنجههای دستِ مردم سر فرو کرد از چــنار (فرخی: ۱۷۵)

**چرخ ار نمود بر چمن باغ روزگار بیبار چون چنارم و بیبر چو عرعرم** (انوری: ۳۲۸/۱)

دست چنار هرگز بی زر برون نیامد ابر ار به یاد دست تو بارد ز آسهان نم (انوری: ۲۳۴/۱)

منابع: مهرداد بهار، «درخت مقدس»، الفبا: ۹۳/۱؛ شرح مشکلات انوری: ۳۳۷ به بعد؛ فردوسی: ۳۲/۸۸۳؛ گل و گیاه: ۱۱۵؛ لغتنامه.

> **چوب گز** ب گز **چهارشنبهٔ خاکستر ب** چهارشنبه سوری

**چهارشنبه سوری** /čahāršanbe suri/ **مراسم** آتشافروزی و جشن و سرور در چهارشنبهٔ پایان سال است. آتش\* در ایـران **لدیم مقد**س و همپایهٔ فرزند اهورامزدا\* محسوب می شد و از این رو، پیش از جشن نوروز<sup>\*</sup> به آتشکده<sup>\*</sup>ها می رفتند و آتش بر می افروختند. چون در ایران هفته نبود، این مسراسه در سیصدوشصتمین روز سال (یعنی آغاز جشن گاهنبار همسپتمدم (hamaspatmadam) = روز بیست و ششم اسفندماه) برگزار می شد و معتقد بودند در این روز فَرُوَهَر<sup>\*</sup>های نیاکان به زمین فرود می آیند و این آتش برای راهنمایی آنها است. تعداد این آتشها باید به شمار هفت امشاسپندان<sup>\*</sup> مقدس و یا به شمار سه نماینده مقدس: گفتار نیک، اندیشهٔ نیک و کردار نیک باشد. مراسم این جشن که بعدها در چهار شنبهٔ آخر سال، با افروختن آتش برگزار شده و هنوز هم برگزار می شود چهار شنبه سوری نامیده می شود. سوری به معنی «سرخ» است و به این جهت نام این جشن را چهار شنبه سوری گذاشته اند که در آن، آتش سرخ برافروخته می شود ( جهان فروری: ۲۱).

در برحی سهرهای ایران، مراسم چهارسبه سوری، محبوای اسارمی ینافنه و در چهارشنبهٔ آخر ماه صفر برگزار می شود (هنر و مردم: ۳۳/۱۱۴). روایت شده است که مختار ثقفی می خواست روز پنجشنبهٔ آخر صفر برای انتقام از قاتلین امام حسین (ع) قیام کند اما اجرای این کار را یک روز جلو انداخت و برای آنکه شیعیان با خبر شوند و یا برای اینکه شیعه و سنّی از هم جدا شوند (نیرنگستان: ۱۰۷) گفت که یارانش بر بامها آتش بیفروزند.

در آیین چهارشنبه سوری، از گذشته های دور تا امروز، بسیاری مراسم جنبی دیگر مانند فال کوزه، فال گوش، قاشقزنی، شال اندازی، آش نذری، کوزه شکستن، نیایش با تندیس شیر و پختن حلوا وجود داشته ( جهان فروری: ۲۳) که هر کدام به نوعی با فَرْوَهَرها در ارتباط اند. برخی، چهارشنبه سوری را با ستاره شناسی در ارتباط یافته اند ( ذبیح بهروز، « تقویم و تاریخ در ایران»، ایران کوده: ۱۵) و برخی دیگر ( ابوالقاسم پرتو، «چهار شنبه سوری یکی از برزگترین جشنهای ایرانیان»، د.آورد، زمستان ۱۳۶۷: ۸۹/۲۲) میان چهارشنبه سوری با آفرینگان \* ایرانی ارتباط یافته و واژهٔ «سوری» را به «جشن» و «سور» و «ضیافت» معنی کرده اند که برای روان درگذشتگان بر پا می شده است.

اروپاییان هم در روز سی و یکم اکتبر (نهم آبان) هر سال با افروختن آتش و ادای احترام به ارواح درگذشتگان خود، که بـه اعـتقاد آنـها گِـردِ خـانهها مـیگردند، جشىن هالووین\* (Hallowe'en) یا به عبارت درستتر All Hallows Eve را بر پـا مـیدارنـد کـه بیشباهت به چهارشنبه سوری ایرانی نیست ( ابوالقاسم پرتو، همان: ۹۰). در شعر معاصر «چهارشنبهٔ خاکستر» اشاره به همین مراسم است: چهل

3. V . Y

اندیشهات را پیدا کن «چهارشنبهٔ خاکستر» نزدیک است حضور در دیگری معنایش را در استقلال تو خواهد یافت. (م.کوشان، «گذشتهٔ آینده»، آفتاب، اسفند ۱۳۸۰: ۲۹/۵۲)

منابع: آناهیتا: ۷۳؛ تاریخ بخارا: ۲۷/۱ و ۲۱۶ آیینهای نوروزی: ۱۸؛ عقاید و آداب و رسوم و فرهنگ عامهٔ مردم خراسان: ۶۳ به بعد؛ تحلیل هفت پیکر: ۷۰؛ نمایش در ایران: ۳۵؛ هـوشنگ پورکریم، «آیین جشن چهارشنبه سوری در ایران»، هنر و مردم: ۷۷ و ۱۲/۷۸؛ ابراهیم برهان آزاد، «چهارشنبه سوری»، پیام نوین، فروردین ۱۳۴۳، دورهٔ ۶: ۶/۵؛ بهرام فرهوشی، «جشن فروردین و سبب پیدایش آن»، م.د.۱.ت.، فروردین ۱۳۴۶: ۲۲۹/۱۴؛ فرهاد آبادانی، «چهارشنبه سوری و جشن نزول فَروَهَرها»، مجموعهٔ مقالات چهارمین کنگرهٔ تحقیقات ایرانی، دانشگاه شیراز: ۲/۱؛ سعید نفیسی، «چهارشنبه سوری»، مهر، س اول: ۱۲۱/۱۸؛ رشید شهمردان، «آتش و چهارشنبه سوری»، و حید: ۲۲۹/۱۱؛ ا.دادگر، «چهارشنبه سوری و چهارشنبهٔ سرخ»، هنر و مردم، بهمن ۱۳۴۰: ۶۶/۵؛ لغتنامه؛ دانشنامهٔ مزدیسنا: ۲۴۳.

**چھر آزاد** ← ھماي

چهل / Korel) یا به زبان عامیانه، « چل »، عدد سی و نه به علاوة یک است که در بسیاری جهل (Fort) یا به زبان عامیانه، « چل »، عدد سی و نه به علاوة یک است که در بسیاری از فرهنگها و باورهای کهن و عوامانه مورد توجه عمده بوده است و به نظر میرسد این توجه در فرهنگ غرب و نیز فرهنگ اسلامی، از حضور و بروز عدد چهل در کتب مقدس ( عهد جدید و عهد عتیق و بعد هم قرآن ) ناشی شده باشد و بنابراین از قدیم نوعی تقدس برای آن قایل بودهاند. بنابر کتب مقدس، موسی\* چهل شبانه روز در کوه، دل به مناجات حق سپرده بود. الیاس\* را چهل روز کلاغان سیاه تغذیه می کردند. ساختن کشتی نوح \* چهل سال طول کشید. در طوفان نوح آب چندان بالا آمد که هر چه کوه بود، به مقدار چهل آرش زیر آب بود. پس از چهل روز و چهل شب بود که باران در طوفان نوح باز ایستاد. دوران مومیایی را چهل شب و روز دانسته اند. عیسی\* چهل روز روزه موسی به چهل سود از رستاخیزش دیده شد، و بسیاری موارد دیگر. بنابر قرآن مجید: موسی به چهل شب وعده داده شد، پس از آنکه قومش گوساله را به اغوای مامری\* به خدایی گرفتند (بقره: ۵۱). ۔ موسی وقتی از جھل قومش به تنگ آمد از خدا خواست که میان او و قومش فراق بیندازد و خداوند هم به خواست موسی چھل سال آنان را در بیابان سرگردان گذاشت (مانده: ۲۶ و ۲۵). ← تیه

\_خداوند موسى را به سى شب وعده داد، آنگاه ده شب ديگر بر آن افزود (اعراف: ۱۴۲).

\_دوران کمال انسان چهل سالگی است (احقاف: ۱۵) و شاید به همین دلیل بود که محمد (ص) هم در چهل سالگی به پیامبری مبعوث شد.

همهٔ این موارد و نظایر آن عدد چهل را در فرهنگ ایران و اسلام عددی مهم و مقدس کرده و سبب شده است «چهل»های فراوانی در باورها و فرهنگ عمومی پدید آیند و نامهای جغرافیایی فراوانی با این عدد ساخته شوند که می توان نمونههایی از آنها را در لغتنامه ( ذیل چل و چهل ) دید:

**چل / چهل بسمالله:** تعویذی (دعایی) از مس یا برنج که برای دفع چشمزخم<sup>\*</sup> بر گردن طفل آویزند.

**چل / چهل بند**: جامهٔ مخصوص رقاصان که دامن آن به رنگهای مختلف است و به این جهت هر چیز رنگارنگ را به آن تشبیه کنند.

چل / چهل پله: آب انبار بسیار گود، هر چند دارای چهل پله نباشد. چل / چهل تاج: مرغ یا خروسی که تاج بزرگ زیبا و از هم ریخته دارد. چل / چهل تکه: پارچهای که از مجموع تکههای مربع شکل ماهوت دوخته شود. چل / چهل تنا: چهل نفری که با موسی\* به کوه طور \* رفتند. چل / چهل تنان: گروهی از آبدال که حق تعالی عالم را به وجود آنان قایم دارد. چل / چهل چراغ: نخلی از چوب یا نقره که چراغهای بسیار از آن می آویزند و بیشتر در اماکن متبرک استفاده می شود.

**چل / چهل دختران**: نام زیارتگاههایی در نقاط مختلف ایران که اغلب با معابد ناهید\* ارتباط دارند و باورهایی در اطراف آنها هست به این مضمون که چهل دختر در آنجا اسیر، قربانی\* یا غایب شدهاند.

**چل / چهل ستون**: عمارتی که ستونهای زیاد داشته باشد و نیز قصر معروف چهل ستون در اصفهان که از بناهای هنری عصر صفوی است. **چل / چهل صبح**: چهل صباحی که در آن تخمیر طینت آدم\* شده بود. جل / چهل طوطی: نام کتابی افسانه ای و نام افسانه ای معروف از مکر زنان که روایتی از آن به نام طوطی نامه اثر ضیاء الدین نخشبی معروف است. چل / چهل کلید: صفت جامی که درویشان با خود حمل میکنند: جام چل کلید. چل / چهل گُل: نام روغنی که خاصیت دارویی دارد و به روغن چل گُل مشهور است. چل / چهل مَرد: چوب گُنده و مضبوطی [مُحکمی] که پشت در بسته گذارند تا باز نشود. گلون و نیز در اصطلاح محلی مردم جنوب خراسان، مرد کوتوله و دیوار گلی خشتی که پشت دیوار فرسوده سازند تا فرو نریزد. چل / چهل مناره: تخت سلیمان یا تخت جمشید در فارس.

Brewer's: 461.

**منابع:** لغتنامه؛ روضالجنان، ذیل آیات مندرج در متن؛

**چیچست** ← ارومیہ چینود ← صراط

## 2

حاتم طایی /hātam-e tāyi/ حاتم بن عبدالله بن ابی سعد طایی (Hatim) (م. ۵۷۵ م.)، جوانمرد و بخشندهٔ معروف عرب از قبیلهٔ طَیّ که در نَجد بین مدینه و شام ولادت یافت و همان جا هم درگذشت. مادرش زنی بخشنده بود که او را به آوردن فرزندی بخشنده مژده داده بودند. حاتم با ماریه دختر حجرالغسانیه ازدواج کرد و دربارهٔ او روایات واقعی و خیالی بسیاری نقل شده و در ادب عربی، ترکی، فارسی و هندی حکایات زیادی به او نسبت یافتهاند. حاتم به شادی هم نامبردار بوده است. عرب به سخا و کَرَم وی مثال زند و گوید: اَکْرَم مِنْ خاتَم طَیّ، که این صفت او در فارسی هم مشخص است و از او به عنوان نماد بخشندگی یاد شده است، چنان که انوشیروان نماد و مظهر کامل عدل و داد است. در کتابهای فارسی (از جمله حبیبالسیر و بوستان سعدی) حکایات زیادی از بخشندگی حاتم آمدهاند. از او دیوان شعری هم در دست است.

در شعر فارسی، حاتم به جود و بخشش نامبردار است اما در عربی شجاعت او هم زبانزد بوده است:

حساتم طسایی تسویی انسدر سخا رسستم دسستان تسویی اندر نبرد نی که حاتم نیست با جود تو راد نی که رستم نیست در جنگ تو مرد (رودکی: ۵۴) مسعروف گشته از کف او خساندان او چون از سخای حاتم طَیّ خاندان طَیّ (منوچهری: ۱۱۳)

**منابع:** الموسوعة العربية الميسترة: حاتم؛ مجانىالحديثه: ٢٩٧/١؛ بوستان: ٢٨٧؛ لغتنامه؛ Brewer's: 62.

**حاجىفيروز** ← ميرنوروزى

311

**حارث** ← ابلیس

**حام /**hām/ **نام یکی** از پسران نوح\* و جَدًّ امجدِ قبطیان و بربریان و سودانیان است که تورات، بابلیها **را نیز** از اعقاب او دانسته است.

نوح (ع) دیار مغرب و زَنج و حبشه و هند و سِند و اراضی سودان را به حام تفویض **گرد**. روزی که نوح در خواب بود و عورتش پیدا بود، حام بر او بگذشت و نپوشید و به **روایتی ب**خندید و این سوءِ ادب موجب شد رنگ اولاد او سیاه شد و پیغمبری از نسلش **منقطع گ**شت. این نام غالباً به همراه سام\*، پسر دیگر نوح، در ادب فارسی آمده است:

بیباک و بدخوی که ندانی به گاه خشم مر نوح را ز سام و نه مر سام را ز حام (ناصرخسرو: ۵۷)

همچو دو فرزند نوحاند ای عجب روز همچون سام و تیره شب چو حام
 (ناصرخسرو: ۲۶۳)

تو جهان خور چو نوح مشکن از آنک سسام بر خــیل حــام پـیروز است. (خاقانی: ۸۳۲) **مُلک تو کشتی است و چرخ نوح ک**هن سال کَش ز شب و روز ســام و حـام بـر آمـد

کَش ز شب و روز ســام و حــام بـر آمـد (خاقانی: ۱۴۶)

ایمن به کوه و کشتی و خرّم ز سام و حــام ( خاقانی: ۳۰۱)

د که بیجنایتِ معهود رنگ حام گرفت (قاآنی: ۱۲۰)

میں تو میں مند ر پرج کے مہں

جون نوح پیر عشق و ز طوفان مهلکات

به سام روز مگر نوحِ دهر نفرین کرد

منابع: لغتنامه و منابع أن.

**حَبل الْمساكين** ← لَبلاب

**حَجَرالاًسوّد** / hajarolasvad/ حجرالاسود ( سنگ سیاه ) ( black stone ) سنگی است سیاهرنگ بر دیوار رکن کعبه کـه حجاج از روی تبرّک آن را لمس میکنند و یا میبوسند ( اِستلام حَجَر ). این سنگ قبل از اسلام نیز مورد احترام بوده است. نوشتهاند وقتی ابراهیم<sup>\*</sup> و اسماعیل<sup>\*</sup> خانهٔ کعبه را ساختند این خانه بی سقف بود و خدا حجرالاسود را از بهشت فرستاد تا در رکن نشاندند. معروف است که این سنگ، اول سفید بود ولی از بس کفار، دست ناپاک بدان مالیدند سیاه شد. اعتقاد بر این است که رکن و مقام، دو یاقوت بهشتی اند که هر کس آنها را لمس کند، از هر علتی شفا می یابد. این سنگ، در قیامت، با چشم و زبان برانگیخته خواهد شد.

نزد صوفیه، حجرالاسود عبارت است از لطیفهٔ انسانی، و سیاهی آن، کنایه از تلوّن به مقتضای طبیعت است.

حقًا که بجز دست تنو بنر لب ننهادم جز بر حجرالاسود و بر خاک پیمبر (ناصرخسرو: ۵/۵)

گاهی آن را سنگ کعبه گفتهاند: ما همه بوسهگه کنیم آن سر زلف سَعتری ور همه سنگ کعبه را بـوسه زنـند حـاجیان درد تو کرده زمزمی دست تو کرده ساغری کوی مغان و ما و تو هر سر سنگ کـعبهای (خاقاني: ۴۲۸) خال سیاه او حجرالاسود است از آنک ماند به خال و زلف به هم حلقهٔ درش (خاقاني: ۲۱۹) تاكرده بودم از حجرالاسود استلام زمزمغای بود به مدحش زبان من (خاقانی: ۳۰۲) اولیتر آنکه چون حجرالاسود از پلاس خبود را لبياس عينبرسارا ببراورم (خاقاني: ۲۴۵) تا کعبه به جای است بر آن کعبه به جایی<sup>.</sup> هستی حجرالاسود و کعبه عبلم شاه (خاقاني: ۴۳۷) سهراب سپهري در شعر «صداي پاي آب» به آن اشاره ميکند: حجرالاسود من روشني باغچه است. (هشت کتاب: ۲۷۳) منابع: کشّاف: ۲۹۱/۱؛ اساطیر یونان و روم: ۳۹/۱ به بعد؛ لغتنامه و منابع آن.

حدایق شدّاد ب ارم

حلاج

**حدایق معلّقہ** ← بابل **حسین بن منصور حلّاج** ← حلّاج

**حسین کرد** /hoseyn-e kord/ از داستانهای معروف عامیانه، مشتمل بر سرگذشت شخص عیّاری به همین نام و شرح **جنگه**ای افسانهای او برای غلبه بر پهلوانان سنّی مذهب و رواج مذهب جعفری است که بیشتر از دورهٔ صفویه شهرت یافته است. حسین کرد که با نسبتِ شبستری در داستان معروف است پروردهٔ حسین بیدآبادی و مسیح دکمه بند تبریزی معرفی شده است. این داستان، وقایع و تمایلات دورهٔ صفویه را منعکس میکند و مکرّر در ایران و هند چاپ شده است.

منابع: دا.فا.؛ لغتنامه.

**حلاج** / hallāj/ ابومغیث یا ابوالغیث حسین بن منصور حلّاج (مقتول به ۳۰۹ ق.) عارف و صوفی معروف پایان قرن سوم قمری است که اصل وی از بیضای فارس بود ولی در «واسط» نشو و نما یافت. در حدود سال ۲۹۹ ق. طریقه و مذهب خاصی اظهار کرد و عدهای به او گرویدند. وی به مسافرت و نشر عقاید و تعالیم خویش می پرداخت و عاقبت به دستور مقتدر خلیفهٔ عباسی (خلافت ۲۹۵–۲۲۰ ق.) او را گرفتند و به زندان انداختند و پس از محاکمه، به سختی کشتندش. گویند جسدش را سوزاندند و سرش را بر بالای پُل بغداد آریختند اما پیروانش معتقد بودند که او را نکشتند.

حلاج تألیفات و آثار فراوان از خود به جاگذاشت و سخنانی شگفتانگیز از او نقل شده که در تداول صبوفیه به شطحیات موسوم است. برخی، به استناد پارهای از همین سخنان، به خدایی او قایل شدهاند، چرا که میگفت: لَیْسَ فی جُبَّنی سِوَی الله ( در خرقهٔ من جز خدا کسی نیست ) و اَنَاالْحَق ( من خدایم ) وَ اَنَا مُغْرِقٌ قَوم نُوحٍ وَ مُهْلکُ عادٍ وَ **لُمود** ( من غرقه کنندهٔ قوم نوح و هلاک کنندهٔ عاد و ثمودم ).

ابوحامد غزالی، که از مریدان حلّاج بوده، از این سخنان پوزش خواسته و گفته است **که او همهٔ آنها** را از فرط محبت و عشق، و شدتِ وَجد و حال، و کمال استغراق، بر زبان **رانده** است. به استناد همین سخنان بود که او را کافر دانستند و سالها به زندانش کردند و سرانجام به امر حامدبن عباس، وزیر مقتدر عـباسی و بـه حکـم عـلمای وقت، هـزار تازیانهاش بزدند و دست و پاهایش ببریدند و در آتش بسوزانیدند و خاکسترش را در دجله ریختند.

گروهی او را از اولیا و صاحبخوارق عادات و کرامات میدانند و جمعی کاهن و کذّاب و شعبدهبازش خوانند. در تاریخ بغداد ( ۱۲/۸) بسیاری از شعبدهبازیهای وی آمده است. همچنین تذکرةالاولیا (چ اروپا: ۱۳۵/۲ به بعد) به پارهای از اعمال خارقالعاده و کرامات متعدد او اشاره کرده است.

آنچه نام حلاج را در پهنهٔ فرهنگ ایران و عرصهٔ ادبیات فارسی ماندگار کرده است اسطورهٔ حیات و سخنان بلند او است که دیوانهسان از زندگی عملی او نشأت میگرفت.

وقتی سیصد زندانی را از محبس به کرامت نجات داد، گفتند: خود را چرا نجات ندهی؟ گفت: ما در بند خداوندیم و پاس سلامت میداریم. چون همه بیرون رفتند، گفتند: تو نمی آیی؟ گفت: ما را با او سرّی است که جز بر سَر دار نتوان گفت. نقل است که درویشی از او پرسید: عشق چیست؟ گفت: امروز بینی و فردا بینی و پس فردا بینی. آن روزش بکشتند و دیگر روزش بسوختند و سوم روزش به باد بردادند. یعنی، عشق این است ( تذکر ةالاوليا: ۱۴۲/۲ ). چون به زير دار بردندش، بوسهاي بر چوبهٔ دار زد و پاي بر نردبان نهاد. گفتند: حال چیست؟ گفت: معراج مردان سر دار است. مردمان را امر کردند که سنگ زنند. همه سنگ میزدند و او خم به ابرو نیاورد. شبلی، عارف معروف و یکی از مریدان او، حاضر بود، گِلی بزد، آخ کرد. سرانجام دستش ببریدند. خندهای بزد. گفتند: خنده چیست؟ گفت: دست از آدمی بسته باز کردن آسان است، مرد آن است که دست صفات، که کلاه همّت از تارک عرش در میکشد، قطع کند. پس دو دست بریدهٔ خون آلود در روی مالید تا هر دو ساعد و روی، خون آلود کرد. گفتند: این چرا کردی؟ گفت: خون بسیار از من برفت و دانم که رویم زرد شده باشد و شما پندارید که زردی روی من از ترس است، خون در روی مالیدم تا در چشم شما سرخروی باشم که گلگونهٔ مردان خون ایشان است. نظیر همین روایت در مورد بابک خرّمدین و کیفیت قتل او نیز نقل شده است. گفتند: ساعد را چرا آلودی؟ گفت: وضو می سازم. گفتند: چه وضو؟ گفت: رَ كُعَتان في العشق لأ يَصحُّ وُضُوهُما الآبالدَّم (وضوى دو ركعت نماز عشق، جزبا خون درست نىست).

به قول م. سرشک ( شفیعی کدکنی ) شاعر معاصر:

|                            | تو در نماز عشق چه خواندی         |
|----------------------------|----------------------------------|
|                            | که سالهاست                       |
|                            | بالای دار رفتی و این شحنههای پیر |
|                            | از مردهات هنوز پرهيز ميکنند      |
| (در کوچهباغهای نشابور: ۵۱) | نامت هنوز ورد زبانهاست.          |

**حدیث** این شیفتگی و شوریدهسری را، بارها، شعرای فارسیزبان، به سِلکِ عبارت **کشید**هاند:

پیش از آن کاین داروگیر و نکتهٔ منصور بود **میا بیه بغداد ازل لاف اُنتیاالنیخق می زدیم طالبان** دیدم که هر یک در طلبکاری شـدند طالب آنجا بايزيد و شبلي مسرور بود یک نظر کمردم در آن میدان سربمازان حمق مست حضرت در میان، حَّلاج یا منصور بود (عطار) بود أنتاالنحق در لب منصور نور بود انالله در لب فرعون زور (مثنوی: ۲۰۵/۲) گفت منصوری اُنَـاالــحَق و بـرست گفت فرعونی اَنتاالنیخق گشت بست ویسن «انسا» را رحمسةالله ای محمّب آن «انــــا» را لَـــغْنَةُالله در عــقب (مثنوی: ۱۲۸/۵) گفت آن يـار كـزو گشت سر دار بـلند جرمش این بود که اسرار هویدا میکرد (حافظ: ۹۷) **چو منص**ور از مراد آنان که بردارند، بردارنـد بدین درگاه حافظ را چو میخوانند. میرانند (حافظ: ١٣٢) حَلاج بر سرِ دار این نکته خوش سراید از شافعی نیرسند امثال این مسایل (حافظ: ٢٠٩) گر بر آیی بر سر دارِ فنا مـنصوروار حاکم ملک بقا و میر سرداران شوی (شاه نعمة الله، لغت نامه) بدخواه لجوج تو بدان گونه که حّلاج در نزد خلافٍ تو ببازد سر و جان را (قاآنی: ۸۵۹) وقت شد منصور اگر از دار می آید فرود وارثم من تخت عـيسي را شهـيد تـالثم (اخوان ثالث، تو را ای کهن بوم و بر...: ۶۶) که رقص و قصهٔ منصور را برند از یـاد فراز دار چنان رقص عاشقانه کنر (اخوان ثالث. تو را ای کهن بوم و بر...: ۴۶۴)

نيز ← عباس گلجان، سرگذشت منصور حَلاج: ١٢٨ به بعد.

علاوه بر این، برخی از عشاق بزرگ و عرفای صاحبنام که بعضاً خود به سرنوشت دردناک حلّاج نیز گرفتار آمدند از جمله عینالقضاة همدانی، شهابالدین سهروردی، شمس تبریزی و محمد اقبال لاهوری نیز عظمت روح حلّاج را ستوده و از او در آثارشان با شیفتگی خاصی یادکردهاند.

**منابع:** تذکر الاولیا: ۱۳۵/۲ به بعد؛ قوس زندگی منصور حَلاج؛ وضوی خون؛ سرگذشت مـنصور حَلاج؛ خط سوم: ۴۴۱ به بعد؛ لغتنامه؛ دا.فا.

> حمار ← خر حَمَاًمَسنون، گِلی که آدم از آن آفریده شد ← آدم حَمانه، نام همسر قابیل ← هابیل و قابیل

حمورابی /hamurābi / حموربی، هامورابی ) نام ششمین پادشاه از نخستین سلسلهٔ حمورابی (Hammurabi) ( حموربی، هامورابی ) نام ششمین پادشاه از نخستین سلسلهٔ سلاطین بابل \* قدیم است که تاریخ سلطنتش میان ۲۰۶۷ تا ۲۰۳۵ ق.م یا به روایتی قرن دوازده قبل از میلاد بوده است. او پس از استحکام قلمرو خود، به صدور قوانینی پرداخت که بیشترین شهرت او را سبب شده و به «قوانین حمورابی » موسوم گشته اند و یکی از قدیمترین و مهمترین قانون نامه های بشری به شمار می روند. لوحی که ایس قوانین بر آن منقوش است در سال ۲–۱۹۰۱ در شوش کشف شد و اینک در موزه لوور پاریس نگهداری می شود. این لوح، ستونی است از سنگِ دیوریت (diorite) سیاه به ارتفاع ۲۵ متر که بالای آن نقش برجستهٔ شَمَش (Shamash) خدای آفتاب \* و عدالت دیده مانند، به خط میخی کنده شده است. قوانین حمورابی مخصوصاً تعدی به درماندگان را به شدت منع کرده و جنبه های مدنی و انسان دوستی آن مشهود است. در شعر فارسی از این لوح به عنوان مظهر قدمت یاد شده است. در موج تاب آینه چو چشم گشودم آن قدر پر گشته بودم

**چو دید ه**امانش انـدر حمـایت فـرعون به حکم یاری دادش در او زَقـوم و حمـیم (سوزنی: ۷۲) کاس حمـیم بـر لب و زَقّـوم بـر اثـر یک روی تفِ نار و دگر روی زَمهریر

سوزنی: ۱۷۱) (سوزنی: ۱۷۱) و توانی جود و احسان کرد با خلق خـدای بی مِیی کز بـعد آن آیـد ز غسـلین و حمـیم (سوزنی: ۲۶۵)

وان کاسهٔ شراب حمیمی که هر که خورد از نساف مشتعل شودش تا زبان او (بهار: ۱۶۳/۱)

منبع: لغتنامه.

حنظلة بن صفوان ← اصحاب رَسَ حنّه، زن عمران و مادر مريم ← مريم

**حوًا /**havvā/ حوًا (Eve) (اُمَّالبشر ) نامی است که آدم<sup>\*</sup> همسر خود را به اَن نامید. نـوشتهانـد وقـتی **طقت** آدم تمام شد و خداوند او را حلّههای بهشت<sup>\*</sup> در پوشانید، خواب بر اَدم مستولی

حوا

شد و در این هنگام خداوند از پهلو، یا دنده و یا رگ پهلوی چپ وی حوّا را بیافرید، به صورت چون ماه، تا به او آرام گیرد (اعراف : ۱۸۹) و او را در کنار آدم به خواب فرو برد. آدم چون چشم باز کرد حوّا را به بالین خویش دید:

چون بی «یسکن الیها»ش آفرید کسی تسوانسد آدم از حوّا بسرید (مثنوی: ۱۵۰/۱)

نام جفت آدم در تورات (سفر پیدایش: باب ۳، آیه ۲۰)، به مناسبت اینکه مادر هر شخص زنده است «حوّا» ذکر شده. طبری (تفسیر: ۵۱/۱) وجه تسمیهٔ حوّا را این می داند که خدای عَزَّ و جَلَّ او را از زنده (آدم) آفریده است. قرآن از او تنها به «جفت آدم» یاد کرده است (بقره: ۳۵).

بـــرآورد دارنــدهٔ آب و خــاک ز سوی چپ او یکی جـفت پـاک چو از خواب خوش دیدگان کرد باز نشســته بـرش دیـد حـوّا بـه نـاز بگفتش کهای تو بدین رنگ و بـوی که گیرد همی جان و دل با تو خوی مــنم، گـفت حــوّا مهین جفت تـو مـــرا کــرد دادار هــم جفت تــو (سروش: ۸۵۰)

بحث است که آیا حوّا در بهشت آفریده شد یا در زمین. گروهی گفتهاند در دنیا و بـه سرزمین مکه، و گروهی برآنند که وقتی آدم خواست به بهشت رود ( قصص [نیشابوری]: ۱۲) خداوند جفت او را از پهلوی چپش بیافرید.

حوّا در بهشت، به وسوسهٔ ابلیس \* از میوهٔ ممنوع \* خورد و به آدم نیز خورانید و به مجازات این اقدام، به عادت ماهانه و تحمل سنگینیِ حمل و دردِ زادن و محرومیت از جهاد و نقصان سهمالارث و محدودیت در شهادت دچار شد (اعلام قرآن: ١٧). پس از اخراج از بهشت، آدم به سرندیب \* افتاد و حوّا به جدّه. پس از صد سال دوری و سرگردانی، در محل عرفات \* حوّا آدم را بازشناخت.

عرفا ( شرح گلشن راز : ۱۹۵ ) گاه از آدم، به عقل کُل و از حوّا به نَفْس کُل تعبیر کرده و کیفیت ظهور حوّا از جانب چپ آدم را نیز به همین دلیل گرفتهاند:

گر مدحتش به خاک سرندیب اداکنم کوثر ز خـاک آدم و حـوّا بـر آورم ( خاقانی: ۲۴۷)

ای آسیدکرامت و ای سارهمعرفت حوّای وقت و مریم آخرزمان شده (خاقانی: ۴۰۲) در توصيف ممدوحة خود، شاعر گفته است:

حوّا چون خواغش به پاکی طینت کاو ره آدم زد از وساوس شـیطان (قاآنی: ۶۶۲)

منابع: تفسیر طبری: ۲۰/۱؛ بلعمی: ۲۰/۱؛ قصص [نجار]: ۶؛ حبیب السیر: ۱۹/۱؛ افریقا: ۲۵۵؛ مهرنیمروز: ۲۲؛ الانسان: ۲۹۹؛ رضا انزابی نژاد، «چهرهٔ پیامبران و قبصص قبرآن»، ن.د.ا.ت.، تابستان ۱۳۵۵: ۲۲۶/۲۸؛ یغما، شهریور ۱۳۳۰: ۲۵۲/۶ منابع آدم در همین فرهنگ. S.E.I.: 138.

**حوت** ← ماھی

**حُور** /hur/ **حُو**ر در عربی، جمع احور (سیاهچشم) است، یعنی دوشیزگان بهشتی که در جهان دیگر **به هم**سریِ نیکوکاران درآیند. مفرد این کلمه در فارسی «حوری» است.

چنان که از قرآن بر میآید (دخان: ۵۲، طور: ۲۰، رحمن: ۷۲، واقعه: ۲۲) حوریان پاکیزهاند و در سراپردهها جای دارند و تنها به شوهرانشان نظر میکنند. خداوند مؤمنان را به تزویج اینان در بهشت\* وعده فرموده است.

در ادبیات فارسی، حور که مفرد تلقی شده و با «ان» جمع بسته می شود مظهر پاکی ر زیبایی است و در ارتباط با این مفهوم، ترکیبات زیادی، مانند حور بهشتی، حورپرور، حورپیکر، حورزاد، حورسرشت، حورعین (حورالعین)، حوروش، حورفش، حورلقا، حورنژاد، و جز آن، پیدا شده و شاعران در آثار خویش آنها را به کار بردهاند ( ب لغتنامه). در زیر، به پارهای از مفاهیمی که با این تصور بر قلم شاعران گذشته است اشاره می شود: چشم حورا چون شود شوریدهٔ رضوان بخت خاک پایش توتیای دیدهٔ حورا کند (منوچهری: ۲۵)

حور شود دستبریده چو من یــوسف خـاطر بـنهایم عـیان (خاقانی: ۳۴۲)

روی مــپوشان کــه بهشـتی بـود هر که ببیند چو تو حور، ای صـنم حور خطا گـفتم اگـر خـوانـدمت ترک ادب رفت و قصور، ای صـنم (سعدی: ۵۶۷)

| ۳۲.                                     | ځورعين |
|-----------------------------------------|--------|
| *************************************** |        |

| ما را شرابخانه قـصورست و يـار حـور                  | زاهد اگر به حور و قصورست امیدوار   |
|-----------------------------------------------------|------------------------------------|
| ( حافظ: ۱۷۲ )<br>با خـاک کـوی دوست بـرابـر غـیکنم   | باغ بهشت و سایهٔ طوبی و قصر و حور  |
| ( حافظ : ۲۴۲)                                       |                                    |
| هر زمان بر خویشتن خندید زلف حور عین<br>(سلمان: ۵۸۹) | ای ز سـودای سـواد نـافهٔ مشکـینخطت |
| باک نــدارد ز همــنشینی غِـلمـان<br>(قاآنی: ۶۶۲)    | حور چسان داغش که حور به جنّت       |
| ( د د د )                                           |                                    |

منابع: دا.فا.؛ لغتنامه.

**ځورعين** ← ځور **حوض کو ٹر** ← کوٹر

## Ż

**خاتم جم ( سليمان )** ← سليمان

خر /xar/ خر ( donkey یا ass )، الاغ یا درازگوش ( در عربی: جمار ) حیوان بارکش معروف است که به باربری و حماقت و کودنی نامبردار است. در بسیاری از روایتهای اساطیری ردّ پای خر دیده می شود:

در طوفان نوح \* وقتی چهارپایان در کشتی قرار میگرفتند آخرین آنها خر بود زیرا اپلیس \* به دُمِ خر چسبیده بود و نوح اجازه داد ابلیس هم بیاید. در سرگذشت عُزّیر \* وقتی قبول زنده شدن مردگان در رستاخیز \* برایش دشوار آمده بود فرشتهای بر او نزل شد و گفت به استخوانهای خر مردهات بنگر و آنگاه خر زنده شد و او به رستاخیز ایمان آورد.

عیسی\* هنگام ورود به بیتالمقدس، بر خری نشست و به شهر در آمد و کوران و پیماران را شفا داد. از آن پس، دو طبقه، یعنی روحانیان و پزشکان به تأسّی از آن حضرت و از باب تیمّن بر خر سوار می شدند. شاعری از سر طنز گفته است:

فقیه شهر بگفت این سخن به گوش حمارش که هر که خر شود البته می شوند سوارش خر بلعام\* به سخن آمد و کورباطنی صاحب خود را به باد ملامت گرفت. در فرهنگ مشرق زمین خر ملا نصرالدین مظهر انقیاد و هماهنگی با طنزهای ملا است و برجستگی خاصی یافته است. خر در فرهنگ غرب نماد فقر و مظهر فروتنی، شکیبایی، فرمانبرداری و تنبلی است. در شـعر و ادب و فـرهنگ فـارسی مـظاهر و نـمودهای ایـن حیوان بسیارند و اصطلاحات و ضربالمثلهای فراوانی در ارتباط با آن در فرهنگهای فارسی شناورند. از میان شاعران ایرانی، ناصرخسرو از نام این حیوان به عنوان مظهر نادانی بسیار سود برده است. در زبان فارسی این کلمه در ترکیب با واژههای بسیاری آمده است ( ← فرهنگنامهٔ جانوران: ۲۹۷/۱ و لغتنامه).

**خرداد** > اَمشاسیندان (خرداد و مرداد)

**خردادروز** /xordād-ruz/ روز ششم هر ماه شمسی، به خرداد\*، فرشتهٔ <sup>\*</sup> موکلِ تربیتِ خلق و اشجار و ازالهٔ پلیدی تعلق دارد و به نام او، خردادروز نامیده می شود. در این روز، ازدواج و سفر و کسب معیشت را نیکو و مناسب می دانسته اند. روز ششم خرداد ماه، جشن خردادگان و روز ششم فروردین «نوروز بزرگ» نامیده می شود و از قدیم در این روزها مراسمی ویژه در ایران برگزار می شده است ( آثارالباقیه: ۳۸۲).

برون رفت شادان به خـردادروز به نیکاخـتر و فـال گـیتیفروز

(شاهنامه)

خردادروز، داد نیباشد که بیامداد از لهو و خرمی بستانی ز بیاده داد (مسعود سعد: ۶۶۰)

**مـنابع:** عـبدالامـير سـليم، «سـىروزه در حـديث شـيعه»، ن.د.ا.ت.، پـاييز ١٣٥٣: ٢٤٠/٢۶؛ «سىروزهٔ آذرباد مارسپندان»، مهر، س دوم، دى ١٣١٣: ٨٢٣/٨؛ دانشنامهٔ مزّديّسنا: ٢٥٣.

خرفستر /xarfastar/

خرفستر (Khrafastra) ( خراستر، خستر )، حشرات یا جانوران موذی و درنده را گویند که به اعتقاد ایرانیان بد و زیان آور و مخلوق اهریمن \* هستند و هر یک از طبقات موظف اند با وسایل کار خود، به نابود کردن آنان بپردازند، رزمیان با نیزه و گرز و تیر و جز آن، و کشاورزان با خیش و یوغ و غیره. حتی کفّارهٔ برخی گناهان، کشتن خَرفَستَران معیّن شده است ( فرهنگ ایران باستان: ۱۹۰۱). در کشتن این جانوران موذی، بیش از همه موبدان مکلّف اند و باید برای دفع آنها یک چوبدست که به چرم آراسته و به خَرفَستَرغن (مشره کش) معروف است، به همراه داشته باشند. خرفَستَران معروف در اوسته هبارت اند از مار \* ( با صفت چست و چالاک )، مور ( با صفت دانه کش)، مگس ( با مفت ارغنده = خشمگین )، ملخ، سنگپشت، شپش، وزغ، خبزدو، ساس و جز آن. بنابراین باید گفت که فردوسی تحت تأثیر فرهنگ اسلامی است که می گوید:

مـــازار مــوری کــه دانــهکش است که جان دارد و جان شیرین خوش است ســـیا،انـــدرون بـــاشد و ســنگدل کــه خـواهـد کـه مـوری شـود تـنگدل

**از می**ان خَرفَستَران، ایرانیان، از مگس بیش از همه تنفر داشتهاند.

آنچه بیرونی (النفهیم: ۲۵۹) در روز جشن مَردگیران<sup>\*</sup> با عنوان «نبشتن رقعههای کژدم» یاد کرده، رسمی است که در سپندارمذ ماه، ادعیهٔ مخصوصی برای مصونیت از آسیب خَرفَستَران بر دیوار مینوشتهاند. تا حدود کمتر از یک قرن پیش، در کرمان جشنی به نام «جشن خَرفَستَر» بوده که در آن جانوران را طی مراسمی میکشتند (فرهنگ ایران باستان: ۱۹۵۱).

**منابع: فرهنگ نامهای اوستا: ۴۹۳/۱ به بعد؛ فرهنگ ایران باستان: ۱۷۸/۱ به بعد؛ ایران بـاستان** [موله]: ۶۱؛ دانشنامهٔ مَزدیَسَنا: ۲۵۶.

**خرّم روز** /xorram-ruz/ روز هشتم هر ماه شمسی بر اساس گاه شماری ایران قدیم است که آن را در دی ماه به مناسبت یکی شدن نام ماه و روز جشن میگرفتند. در این روز شاهان بار عام می دادند و بسا رحسیت یکجا می نشستند و به سخن آنان گوش می دادند. خرّم روز دی را ددادار جشن»نیز می گفتند. منابع: برهان؛ دانشنامة مَوَديَسنا؛ ۲۵۷. **خَرَوب**، نام درختی که سلیمان از چوب آن عصا ساخت ← سلیمان **خروج** ← خروس **خروز** ← خروس

خَروزان /xaruzān/ خَروزان یا خَزَروان، نام پهلوانی تورانی بود که با شماساس، دلاور ایرانی نبرد کرد. این نام در شاهنامهٔ چاپ مسکو، همه جا به صورت خَزَروان آمده است: به دل گفت کاکنون ز لشکر چـه بـاک چه پیشم خزروان چه یک مشت خاک

(شاهنامه: ۳۱/۲) شهاساس و دیگر خـزروان گُـرد ز لشکر سواران بـدیشان سـپرد (شاهنامه: ۱۴/۲)

این نام در شعر فارسی نیز به ندرت آمده است: زال خـور از نـاوک شـعاع فـلک را خون ز شفق بر گشاد همچو خَروزان (قاآنی: ۶۶۰)

منابع: شاهنامه: ٢١/٢؛ برهان؛ لغتنامه.

**خروس /**xorus/ خروس (cock)، خروه، خروز و خروچ، از مرغان مقدس است. بنیاد کلمهٔ خروس (از مصدر خسرئوس (khraos) در اوستا، بسه مسعنی خسروشیدن ) با واژهٔ «خروش» و «خروشیدن»در زبان فارسی، همریشه است. بنابراین، خروس، به معنی «خروشنده» و این تسمیه به مناسبت بانگ زدن خروس است (برهان).

در فرهنگ مَزدیّسنا، خروس از مرغان مقدس است و به فرشتهٔ بـهمن اخـتصاص دارد. خروس در سپیدهدم، با بانگ خـویش، دیـو\* ظـلمت را مـیرانـد و مـردم را بـه برخاستن و عبادت و کشت و کار میخواند. این حیوان با کمک سگ\*، در برانداختن دشمنان، از همکاران سروش\* به شمار میرود. علاوه بر این، وظیفهٔ پیک سروش نیز بر **مهدهٔ خ**روس است و در سپیده دم، مژدهٔ سپری شدن تاریکی شب و برآمدن فروغ روز **را به هم**راه دارد، در حالی که دیو بوشاسپ<sup>\*</sup> مردمان را به خواب دعوت میکند ( فرهنگ **ایران** باستان: ۱۸/۱۳). در شاهنامه نیز خروس، پیک ایـزدی مـعرفی شـده است ( پشـتها: ۵۲۲/۱).

به روایت بلعمی ( ۱۱۷/۱ و بعد ) گیومرث<sup>\*</sup> سفارش کرد که سیامک<sup>\*</sup> را با ماکیان و **طرو**س سفید نگه دارند تا دیوان، او را گزند نکنند و در سیّر عجم هست که دیوان آگاه **شدند که** او پدر همهٔ شاهان است و تدبیر هلاکش کردند و ماری را بگرفتند و در خانهٔ سیامک افکندند. خروس سفید چون مار<sup>\*</sup> را بدید، بانگ میکرد و غلام آگاه شد و مار را پکشت.

گیومرث چون به کینخواهی پسرش به کوه دماوند\* رفت، وقت نماز پیشین، طروس سپیدی را دید که ماکیانی به دنبال او بود و ماری در پیش. خروس به مار حمله میبرد و هر بار که او را میزد، بانگی خوش میکرد. گیومرث را خوش آمد از مهربانی او بر جفت خویش و دید که طبع او با طبع آدمی نزدیک است. با سنگ مار را کشت. طروس بانگ نشاط کرد و گیومرث غذایی بدو داد و او آن را به جفت خویش ایثار کرد. گیومرث، سخاوت او را به فال نیک گرفت. از این رو، عجم بانگ خروس را، به وقت، طجسته دانند، خاصه خروس سفید را و گویند در هر خانه که باشد، دیدو در آن خانه نباشد. اما، بانگ خروس را در شامگاه، به فال بد دارند و این از آن روست که چون کار گیومرث به آخر رسید خروس، بی وقت، در نماز شام بانگ کرد و چون نگاه کردند گیومرث مرده بود.

شاهنامه ( ۳۶/۱) پرورش مرغان و از جمله خروس را به تهمورث\* نسبت میدهد:

چو این کرده شد ماکیان و خروس کجا بر خروشد گهِ زخـم کـوس بیاورد و یکـسر بـه مـردم کشـید نهـفته همــه ســودمندش گــزید

**در روا**یات مزدیّسنا، خروس فدیهٔ خوبی است و نزد ایرانیان مانند عقاب<sup>\*</sup> نشانهٔ سپاهیان به شمار میرفت و چون شاهان و پهلوانان هر جا میرفتند او را با خود می ردند، همزمان با کشور گشاییها، سایر ملل نیز با آن آشنا شدند (فرهنگ ایران باستان: ۳۲۸/۱).

نام و شهرت این پرنده چه به صورت حقیقی و اوستایی آن و چه با عنوان «مرغ

ایرانی» و «اهل ماد» به زبانهای یونانی و فرنگی راه یافته است. حتی اعتقاد به تقدس و اهمیت او در راندنِ دیو تاریکی و خواب هم، چنان که در آیین زردشتی وجود داشته، به اروپا رفته و در ادب مغرب زمین نفوذکرده است، از جمله در هملت شکسپیر ( پردهٔ اول، صحنهٔ اول، از قول هوراشیو )، ( اساس اشتقاق: ۶۱۶). به نظر می رسد یونانیان خروس را از طریق ایران شناخته باشند و به همین دلیل تا زمانی دراز آن را Perser ( = پارسی / ایرانی ) می خواندند ( حبیبالله نوبخت، «و چون خروس با شیر بجنگد»، یغما، س ۴، مرداد ۱۳۳۰: ۲۰۱/۵].

اروپاییان هم خروس را از طریق ایرانیان شناختند. آلمانیهای قدیم نخستین روزی که خط آموختند آن را «هان فسوس» یعنی پای خروس نامیدند (نوبخت، همان: ۲۰۰). یونانیان و رومیان خروس را فَرَهْ\* خداوندی و مظهر آپولون\* نامیدهاند.

در ایران از قدیم، پنجه، نشانی مقدس و رمز خروس بوده است. بنا بر یک روایت، عُمَر، خلیفهٔ دوم به خواب دید که خروسی دو نوک بر او زد. وحشتزده جویای تعبیر خواب شد و گفتند: یک ایرانی دو ضربت با خنجر بر خلیفه خواهد زد. پس از سه روز، سحرگاهان هنگام بانگ خروس، عمر با ضربهٔ خنجر زهرآگین ابولؤلؤ به قـتل رسید. (نوبخت، همان: ۲۰۳).

محمدبن عبدالسلام خطیبی، شعوبی ایرانی را «خروس دیوان» نامیدهاند که در عربی به «دیکالجن» مشهور شده است.

گاهی خروس مانند کلاغ\* مظهر شومی و زشتی و شهوت پرستی دانسته شده است. مولوی در داستان ابراهیم خلیل آورده است:

> چندگویی همیچو زاغ پیرنحوس ای خلیل از بهر چه کشتی خروس گفت فرمان حکمت فیرمان بگو تا مسبّح گیردم آن را میو بیه میو

(مثنوی: ۶۰/۵)

در فرهنگ اسلامی نیز بسیاری از این ویژگیها به خروس منسوب است. در حیاةالحیوان دمیری، احادیثی در ذکر فضایل خروس نقل شده و بنا بر تفسیر طبری ( ۱۹۱/۱ به بعد )، در شب معراج، پیامبر در آسمان چهارم مرغی دید سپیدتر از عاج، بر مثال خروس، پای او بر هفتم طبقهٔ زمین بود و سر او بر هفتم آسمان\*. جبرئیل\* به پیامبر گفت: این خروس سپید (دیکالاَبیَض) است که هرگاه دو بال خویش باز کند و بانگ زند، جملهٔ

**الروسهای زمین نیز بانگ کنند. به این جهت، پیامبر وصیت کرد که خروس سپید دوست من است** و من دوست اويم. آنچه امروز در اعتقادات عوام باقی مانده، نشان میدهد که روایات کهن به نوعی در **باورهای مردم تأثیر گذاشته است ( نیرنگستان: ۹۴). عوام معتقدند خروس سفید را نباید** کشت زیرا فرشته\* است. خروسی را که بیوقت بخواند باید کشت یا بخشید و گرنه، صاحبش می میرد. شاید نظر به همین اعتقاد است که بانگ خروس را از مرغ، به فال بد **داشت**هاند و سعدی آورده است: که بانگ خروس آید از ماکیان سعادت غاند در آن خاندان معروف است که خروس، در تمام عمر یک بیضه نهد که آن را «بیضةالفیقرا» گویند. شاعری گفته: چون بیضهٔ خـروس یکـی بـار بـود و بس انعام خواجه با من مسکین به عمر خویش (نيرنگستان: ۹۵) **واژهٔ خر**وس به صورتهای خروه، خروچ و خروز نیز در شعر فارسی آمده است: دوم روز هنگام بانگ خروس ببندیم بـر کـوههٔ پـیل کـوس (شاهنامه: ۲۶۳/۵) شب از حملهٔ روز گردد ستوه شود پڙ زاغش چو پڙ خـروه (عنصري، لغتفرس: ١٧٢) خروه غنوده فرو كوفت بال دهلزن بزد بر تَـبيره دَوال (خمسه: ۸۸۷) سگ الندہ جنگ مانند غوج تبر بردہ بر سر چو تاج خـروچ (رودکی: ۷۴) آن یــسر یــارەدوز، شب همــه شب تـا بـه روز بانگ کند چون خروز، «رشکی» پاپوچ کیمدہوار (مولوى، لغتنامه) **همچنین** در فرهنگها ( برهان و جهانگیری ) «خروهک» به معنی مرجان و «خُودخروه» به **معنی بستان**افروز یا تاج خروس، و «خروهه» یا خروسک و خروسه، به مناسبت رنگ و **شکل و** تاج خروس آمدهاند.

جنگ خروس نیز از قدیمالایام، از سرگرمیهای رایج بـه حسـاب مـیآمده است و خروسهایی از نژاد مخصوص برای این کار تربیت می شدهاند. این رسم در افغانستان و قسمتهایی از خراسان هنوز باقی است ( - محمود دولت آبادی، اوسنهٔ بابا سبحان، صحنهٔ جنگ خروسها). تعبير «خروس جنگی»، کنايه از افراد تندخو و ستيزهجو، از همين جا متداول شده است. بانگ خروس، ندای بیداری صبح است و نیز کنایه از ساعات آخر شب و صبح پگاه: آمد بانگ خروس مؤذن مِیخوارگان صبح نخستین غود روی بـه نـظّارگان (منوچهري: ۱۷۷) به شبگیر هنگام بانگ خـروس ازان دشت برخاست آوای کوس (فردوسي، لغتنامه) خروش خروس نیز به همان معنی بانگ خروس است و کنایه از نزدیکی صبح: به ابر اندر آمد خبروش خبروس چو از روز شد کوه چون سَـندَروس (فردوسي. لغتنامه) بدانگه که خیزد خروش خروس ز درگاه برخاست آوای کوس (فردوسي، لغتنامه) چشم خروس، در شعر فارسی مشبّهبهِ آراستگی و زیبایی است و گاهی هم کنایه از شرخى: به شبگیر برخاست آوای کـوس هوا شد به کردار چشم خبروس (فردوسي، لغتنامه) یکی یهنکشتی بسان عبروس بياراسته همچو چشم خـروس (فردوسی: ۱۹/۱) برداشتن به گفتهٔ بیهودهٔ خروس لب از لبی چو چشم خروس ابلهی بود (سعدی: ۵۲۸) در شب تـــــ رەتر از پَــر غــراب مِيخورم سرختر از چشم خروس (اديب صابر، لغتنامه) «شب به خروس گذاشتن»، به معنی «دار و ندار خود را رها کردن و گریختن» در نثر فارسی به کار رفته است:

**«سلیم**ان شاه چنان که عادت او بود در بی ثباتی، اسب نوبتی بخواست و نقدی که از **خزانه بر** توانست گرفت، برداشت و شب به خروس گذاشت و خویشتن را چون موی از **میان خم**یر از مُلک به در آورد و خزانه و بارگاه و اسباب همچنان بر جای بماند و خود **پراند».** ( داحةالصدور : ۲۲۴، نقل از اساس اشتقاق : ۶۱۶)

خروس را سمبول آگاهی، اخطار، پشتکار، تلاش، جست و خیز، خوشحالی، رستاخیز، شبزندهداری، هوشیاری، مردانگی، پیک سحر، حسادت، خودپرستی و مهارزه طلبی نیز دانسته اند (سمبولها: ۵۷) و در فرهنگ ملل، باورهای قومی و اساطیری در مورد آن وجود دارند.

ساير مضامين:

**از خرو**سان خراسان چو منی نیست چه سود کــه گَـهِ صـبح خـروشان شـدنم نگـذارنـد ( خاقانی: ۱۵۴ ) ا**مشب مگر به وق**ت نمیخواند ایـن خـروس عشاق بس نکردهاند هنوز از کـنار و بـوس

( سعدی: ۵۲۸)

**منابع:** تفسیر طبری: ۹۱۳/۴؛ فرهنگ ایران باستان: ۳۱۷/۱ به بعد؛ روضةالصفا: ۴۹۶/۱؛ افریقا: ۲۲۸؛ قوانین زردشت: ۲۴۷؛ عجایب [فارسی]: ۴۳۴؛ عجایب [قزوینی]: ۲۴۸؛ المستطرف: ۱۱۲؛ حیاةالحیوان: ۴۸۹/۱؛ فرهنگ نگار ای نمادها: ۴۷؛ یغما: ۲۰۰/۴ فرهنگ نامهای اوستا: ۳۲۳/۱ به **بعد؛** دانشنامهٔ مَزدیّسنا: ۲۵۷؛ فرهنگنامهٔ جانوران: ۳۳۹/۱؛ لغتنامه.

> **خروس دیوان،** لقب ایرانی محمدین عبدالسلام خطیبی ← خروس **خرونیا** ← زحل **خروہ** ← خروس **خرہ** ← فَرَ **خروان** ← خروزان **خسرو پرویز** ← خسرو و شیرین

**خسرو و شیرین /**xosro va širin/ **خسرو دوم،** مشهور به خسرو پرویز، از مشهورترین شاهان ساسانی است که پس از **هرمز** به سلطنت رسید و یکی از عیاشترین شاهان بود و دوشیزگان و بیوهزنان و حتی زنان صاحب اولادی را که زیبا مییافت به حرم خود می آورد. در میان زنان بی شمار او، شیرین، همسر ارمنی (ویا به روایتی یونانی) او، نزد وی جایی دیگر داشت. این زن که در اوایل سلطنت خسرو به عقد او در آمد، با وجودی که از حیث منزلت، از مریم، دختر قیصر و همسر دیگر او پایین تر بود، در خسرو نفوذی تمام داشت. خسرو، اسب معروف خود، شبدیز\* را که همزاد گلگون\*، اسب شیرین بود بسیار دوست می داشت. از گنجهای او، گنج بادآورد است که تاریخنویسان به آن اشاره کردهاند.

حدیث عشق افسانه ای خسرو به شیرین، به خصوص رقابت فرهاد \* کوهکن با او در این میدان، و روآوردن به شکر اصفهانی، برای انصراف از عشق شیرین، موضوع هوسنامهٔ دلکش خسرو و شیرین را پدید آورده که نظامی، شاعر توانای قرن ششم، آن را به سلک نظم کشیده است و پس از او، بسیاری از شعرای فارسیزبان به راه او رفته و خسرو و شیرین های متعددی سروده اند که برخی، با روایت او تفاوت چندانی هم ندارند. گذشته از این، بسیاری از شعرای دیگر، با الهام از این عشق سوزان، مضامین بکر و بدیعی پرداخته اند که به چند نمونه از آنها اشاره می شود:

ب جاه خسرو گیتیستان ستانی داد ز مُلک گیتی چونان که خسرو از شیرین (سوزنی: ۲۰۲)

ذکاوِ ذهـن تـو در سَـبْق، وامـق و عـذرا سخا و طبع تو در عشق، خسرو و شیرین (مسعود سعد: ۴۳۲)

مراد خسرو از شیرین کناری بود و آغوشی محبت کار فرهاد است و کوه بیستون سُـفتن (سعدی: ۵۸۲)

یارب اندر دل آن خسر و شیرین انداز که به رحمت گذری بر سر فرهاد کند ( حافظ: ۱۲۸)

اجرها باشدت ای خسرو شیریندهنان گر نگاهی سوی فرهاد دل افتاده کنی ( حافظ: ۳۴۱)

سرو پرویزست و گل شیرین و بستان طاقدیس باربد صُـلصُل، نکـیسا زَنـدخوان، فـرهاد خـار (قاآنی: ۳۹۸) زهی ز شِکّر شُکرت مذاق جان شیرین چنانکه از شکـرافشـانی شکـر پـرویز (قاآنی: ۴۵۴) هم عرب را بوده چون لیلی هـزاران دلفـریب هم عجم را بوده چون شیرین هزاران دلستان (قاآنی: ۶۵۴)

خسر

**ٺير ب** شواهد ڏيل فرهاد.

منابع: ایران در زمان ساسانیان: ۲۶۲ به بعد؛ قهرمانان خسرو و شیرین: ۵۵ به بعد؛ لغتنامه؛ دا.فا.؛ Persian Myths : 65.

خشم / xašm / xašm/
 در اوستا انشم (Aeshma) نام دیو غضب و خشم است که پرستش دیوان\* را تجویز میکند.
 در برخی متون، نام او «امهرسپند» آمده ( آفرینش زیانکار : ۸۳) که با دو دیو دیگر، به نام اور میثوخت» یک مثلث شوم و دوزخی را تشکیل میدهند.
 در میثو خت» یک مثلث شوم و دوزخی را تشکیل میدهند.
 خشم در آیین زردشتی یکی از پرآسیب ترین دیوان و با صفت «خونین سلاح» معرفی شده و گاهی برای تکمیل عدد هفت، در گروه شش کماریکان\*، در برابر امشاسپندان\* قرار میگیرد. او همچنین رقیب سروش\* ( فرشتهٔ اطاعت ) است و سرانجام هم از گرز مهر\* به هراس میافتد و به دست سروش\* ( فرشتهٔ اطاعت ) است و میرانجام هم از گرز مهر\* به هراس میافتد و به دست سروش نابود میشود. در بندچشن، همت قوه به دیو خشم انتساب یافته که با آنها تمام موجودات را فنا میکند. او یکی از همیان روان، در پل چینود\* به حساب میآید. اهریمن\* او را برانگیخت تا با ایجاد همجاده و زد.

در فرهنگ اسلامی و به ویژه در ادبیات فارسی، اگر چه خشم یک دیو به حساب نمی آید اما خصوصیاتی که برای آن در نظر گرفته شده، مبیّن اهمیت و سابقهٔ این قوهٔ اهریمنی است. احادیث بسیاری از پیامبر و ائمه، در مذمّت خشم، و فضیلت فرو خوردن خشم نقل شدهاند (مثلاً ب نهجالفصاحه، فراهم آوردهٔ ابوالقاسم پاینده، فهرست مطالب، ص یو).

نه دیو خشم او گشتست بهتر نه تازه عشق او گشته کهنتر (ویس و رامین، لغتنامه) مسنم گفت بسر تخت گردانسیهر همم خشم و جنگ است هم داد و مهر (شاهنامه: ۱۳۵۱) **لدر**تش بر خشم سخت خویش می بینم روان مرد باید کو به خشم سخت بر، قادر شود (منوچهری: ۲۴) خشم ا در دل مدار ایرا که خشم زیسر دامسن در، بسلا دارد دفسین (ناصرخسرو: ۱۲۰)

منابع: یشتها: ۴۷۵/۱؛ قوانین زردشت: ۱۹۸؛ اساطیر ایران: ۸۶؛ ارداویرافنامه: ۱۳۳؛ رشید عیوضی، «مظاهر شر در آیین زردشتی»، ن.د.۱.ت.: ۱۶/۱۸؛ فرهنگ ایران زمین: ۴۱۶/۱۵؛ دانشنامهٔ مزدیسنا: ۲۶۱.

(عطار: ۲۲۹)

برخی خضر را با یَسَع\* و بعضی با الیاس\* و گاه با لیا، و ارمیا\* مطابقت داده و حتی سفر موسی\* و یوشع\* را که در قرآن (کهف: ۶۰ و بعد) نیز به آن اشاره شده، مأخوذ از سفر الیاس و یَسَع دانستهاند.

پدر خضر اگرچه پادشاهی نیکوکار بود، خدا را نمی پرستید اما خضر، خدا پرست شد و از ازدواج سرباز زد و در جزایر مسکن گزید. خضر بر آب حیات \* نیز دست یافت و تا رستخیز جاودانه شد. از این رو، برخی منابع، او را سرکردهٔ لشکر اسکندر \* یا ذوالقرنین دانستهاند که در نتیجهٔ تقوای خود و یا به دلیل اینکه بر مقدمهٔ لشکر او بود (بلعمی : ۲۶۵/۱) به نوشیدن آب حیات نایل آمد ولی اسکندر (ذوالقرنین) از آن بی نصیب ماند:

فیض ازل به زور و زر ار آمدی به دست آب خَــــِضر نـــصیبهٔ اسکـــندر آمــدی ( حافظ: ۳۰۶ )

خضر راهنمای دریاها است و هر که در دریاها راه گم کند، او را راه نماید و هر که بمیرد،

**بر** او نماز کند و الیاس همین کار را در بیابانها کند و هر دو، موسم حج به مکه آیند و **هیچک**س آنها را نبیند، مگر آنان که خود بخواهن*د.* 

نام خضر در قرآن نیامده است اما بسیاری از مفسران، مفهوم آیهٔ ۶۵ سورهٔ کهف را مربوط به او دانسته و نوشتهاند موسی به طلب خضر شد تا از او علم بیاموزد زیرا خدا به او وحی کرد که من در زمین بنده ای از تو عالمتر دارم و نام او خضر است. از ایس رو موسی به همراهی یوشع، به دنبال ماهی<sup>\*</sup> به دریا فرو رفت و وقتی از مجمع البحرین بازگشت خضر را در حال نماز یافت. آنها با هم به راه افتادند و خضر در این سفر، با سوراخ کردن کشتی و تعمیر دیواری مخروبه و کشتن یک طفل، شگفتی و اعتراض موسی را برانگیخت و از چشم اق پنهان شد:

خبطبر آسوده است از تـعمير ديـوار يـتيم هر کسی را روی در تعمير ديوار خود است (صائب: ۲۴۹)

در منابع یهود نیز قصهای شبیه به داستان موسی و خضر هست. عرفا، خضر و الیاس را در زمرهٔ اولیا شمردهاند. به نظر آنها خضر نمونهٔ عشق و موسی مظهر عقل است که در همسفری خضر، ناتوان آمد؛ آب حیات در درون ظلمت جای دارد و خضر که پیر طریقت و زندهٔ جاوید است سالک را به آن راه می نماید.

مطابق روایات، خضر بر افراد خاصی ظاهر می شود. برای اولین بار، سنایی از ملاقات با خضر سخن به میان آورده است. عامهٔ مردم نیز معتقدند خضر بر افرادی که بخواهد ظاهر می شود و مشکل آنها را از میان بر می دارد و حتی طریقهٔ خاصی برای حاضر کردن خضر پیشنهاد کرده اند (نیرنگستان: ۳۹). به نظر می رسد دیدار با خضر، اساساً یک فکر ایرانی باشد. در ادب فارسی، اساطیر مربوط به خضر، گاه با افسانه های مربوط به جام جم<sup>\*</sup> به دلیل ارتباط اسکندر با جام و خضر \_و گاهی با روایات مربوط به جم<sup>\*</sup> ارتباط یافته است:

کَرَمش چشمهسار مشرب خضر قسلمش سریهای خاتم جم (خاقانی: ۹۰۹) ادریس و جم مهندس، موسی و خضر بنّا روح و فلک مُزوّق، نوح و ملک دروگر (خاقانی: ۱۹۳) **خالق عر**ش سه چیز سه پیمبر به تبو داد معجز عیسی و عمر خَضبر و شاهی جم (معزی: ۴۸۰)

خضر

| به عمر خضر تو را روزگـار مـژده دهـاد                     | فلک به مُلک جم ای شاه مژده داد تـو را                                       |  |
|----------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------|--|
| (معزی: ۱۳۸)                                              |                                                                             |  |
| -                                                        | به طور کلّی، در ادب فارسی، داستان خضر<br>الف ) عمر جاودان، زیرا خضر آب حیاں |  |
| اگر بیابم بـر سـلسبیل دوست سـبیل                         | به سان خضر پیمبر همیشه زنده بُوَم                                           |  |
| ( قطران : ۲۱۶ )                                          |                                                                             |  |
| ز فیض خاک درش عمر جاودان گیرد<br>(حافظ)                  | سکندری که مقیم حریم او چون خضر                                              |  |
| خضر اگر مییافت قدر پیچ و تاب عشق را                      | از کــمندِ رشـــتهٔ عـــمر ابـد سر مــیکشید                                 |  |
| (صائب: ۱۴)<br>که پاک از سبزهٔ بیگانه سازم گـلشن دل را    | حيات جاوداني از خدا چون خضر ميخواهم                                         |  |
| (صائب: ۶۶)<br>وای بر خضر که زنـدانی عـمر ابـد است        | ما از اين هستي دەروزە بە جــان آمــدەايم                                    |  |
| (صائب: ۲۰۲)                                              |                                                                             |  |
| ب) آب حیات که اسکندر در طلبش ناکام ماند:                 |                                                                             |  |
| اصل وقتی خضر برد و فرع اسکندر گـرفت                      | اتفاق آن دو جوهر بُد کـه در آفـاق جُست                                      |  |
| (سنایی: ۱۰۲)                                             | خضر زین راه شد در کوی، کابی یاف                                             |  |
| ت جانپرور<br>ره دیگمر بـرون آمـد چـو تـابستان            | -                                                                           |  |
| وب یا مرکزی می بیش می این (مینایی: ۴۳۱)                  |                                                                             |  |
| زمین بیپایم همچو خـضر و اسکـندر                          | ز بهمر آب حیات از پی رضای خمدا                                              |  |
| (مسعود سعد: ۱۸۷)<br>لب چو نہاد بـر لبم گـفتم خـضر ديگـرم | در لب لعل تُرک من آب حيات خضر بود                                           |  |
| بې پو به بر بم منام منام (عطار: ۲۰۳)                     | ، در بې دل را د من بې مي د يو .                                             |  |
| روشن است اینکه خَـضِر مهـره سرایی دارد<br>( حافظ: ۸۵)    | آب حیوان اگر این است که دارد لب دوست                                        |  |
| ر عالم بهان ز چشم سکندر چو آب حیوان باش                  | گرت هواست که با خضر همنشین بـاشی                                            |  |
| ( حافظ: ۱۸۵)<br>مباد آب حیاتت دهد به جای شراب            | به احتیاط ز دست خَضیر پیاله بگیر                                            |  |
| مباد اب خبانت دهد به جای سراب                            |                                                                             |  |

خضر

| <b>خ</b> ضر                        | ٢٣٥                                              | )                                                                   |
|------------------------------------|--------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------|
| گانی نیست<br>( صائب: ۱۸۴)          | که آبِ روی کم از آبِ زند                         | به زیر منّت خشکِ خَضیر مرو زنهــار                                  |
|                                    | شريک سـوزوسازِ بحر                               | سکندر با خَضِرِ خوش نکتهای گفت                                      |
|                                    | محــتاج خــضر مــثل سک                           | <b>آن سختکوش چیست که گیرد ز سنگ آب</b>                              |
|                                    | حيات در أن واقع است:                             | ج ) ظلمات که چشمهٔ حیوان* یا آب                                     |
|                                    | در ظلمت خویش چون سُ<br>بــا دیــو فـرشته نـیست ه | بــــيهوده مجــوی آب حــيوان<br>کان چشمه که خضر يافت آنجا           |
| (سنایی: ۲۷۲)<br>ن سکندروار باش     | غیب ناید، زان تو در جستز                         | <b>گر نیابی خضرو</b> ار آب حیات اندر ظُلَم                          |
| (سنایی: ۳۱۰)<br>سودای او میرا      | ای عــقل واگــذار بــه س                         | خضر آورد برون ز سیاهی گلیم خـویش                                    |
| ( صائب: ۲۹ )                       |                                                  | د ) راهنمایی و دلالت گمگشتگان:                                      |
| ر کند الساس را                     | در بــیابان راه کــمتر گــه                      | د) راهنمایی و دولت کمحسنگان.<br>موج دریا کی رسد در اوج صحرای خَـضِر |
| (سنایی: ۲۷)                        |                                                  | سمیع کو تیا بشنود امروز آواز اویس                                   |
| (سنایی: ۲۲۴)                       | خضر کو تا درشود غواص                             |                                                                     |
| (سنایی: ۴۶۹)                       | جـــاہلی بـــاشد ســتور لنگ                      | خضر فرخپی دلیلی را میان بسته چو کـلک                                |
| سان ســـوارانـــند<br>( حافظ: ۱۳۲) | پــــیاده مـــیروم و همـــره                     | <b>تو دستگیر</b> شو ای خضر پیخجسته که من                            |
| ر گــمراهــی<br>( حافظ: ۳۴۷)       | ظلمات است بترس از خط                             | قطع این مرحله پیهمرهی خضر مکـن                                      |
| ست تو را<br>( صائب: ۵۲)            | اگر از دردِ طلب راهبری نیا                       | میکند همرهی خضرِ بیابان مـرگت                                       |
| تفسير ابـوالفـتوح:                 | مجمل التواريخ و القصص: ٢٠٢؛                      | <b>منابع:</b> طبری: ۲۷۶/۱؛ تفسیر طبری: ۹۴۶/۴؛                       |

منابع: طبری: ۲۷۶/۱؛ تفسیر طبری: ۹۴۶/۴؛ مجمل التواریخ و القصص: ۲۰۲؛ تفسیر ابوالفتوح: ۲۲۶/۴؛ قصص [نیشابوری]: ۲۳۹ و ۲۳۸؛ قصص [نجار]: ۲۹۵؛ ثمارالقلوب: ۴۱؛ حیاةالقلوب:

۱۵۷/۱؛ الانسان: ۳۰۷؛ جامع الاسرار: ۷۹۵؛ فصوص: ۳۵۱؛ آفرینش و تاریخ: ۶۶/۳؛ حبیب السیر: ۹۶/۱ به بعد؛ اعلام قرآن: ۱۹۲؛ رسایل حروفیه: ۱۰۰؛ منوچهر مرتضوی، «جام جم»، ن.د.ا.ت.: ۴۶/۶؛ علی اصغر حکمت، «روکرت آلمانی و خضر پیغمبر»، وحید: ۱۰۹۶/۱۰؛ دانشنامهٔ مَزَدِیَسَنا: ۲۶۲؛ لغتنامه؛ دا.فا.؛

خُماهن / xomāhav در زبان پهلوی، فلزگونه بودن آسمان<sup>\*</sup>، با صفت «خُوَن آهن» (Xvanāha) به معنی فلز گداخته، بیان شده ( اساطیر ایران: ۳۴) و در فارسی، به صورت خُمآهن و خُماهان و خُماهن به کار رفته و بنا بر آنچه در فرهنگها آمده، سنگی است به غایت سخت و تیره رنگ، مایل به سرخی و بر دو نوع نر و ماده است که نر آن را چون با آب بسایند، مانند زرنیخ زرد شود و مادهٔ آبن را چون با آب بسایند سرخ شود، مانند شنجرف. در بنده آمده که «نخست، آسمان با ظاهری روشن و بسیار دورکرانه، به پیکر تخمی از خُماهن که الماس ( = فلز سخت یا فولاد ) نر باشد آفریده شد». این سنگ برای وَرَمهای دَمَوی و صفراوی نافع باشد. گویند که در ظرف خُماهن هر چند شراب خورند مستی نیاورد ( جهانگیری: ۱۶۹۲/۲).

در شعر فارسی، نُحماهن بیشتر به همان مفهوم متعارف آن، یعنی سنگی سیاه و مایل به سرخی مطرح است و به ندرت، به مفاهیم کهن آن توجه شده است:

تـــا ز بـــدخشان پــدید آیــد لؤلؤ چون گهر از سنگ و کهربا ز محمـاهن... (فرخی: ۲۷۱)

بـه دريـابار بـاشد عـنبر تـر به کوهاندر بود کانِ مُمـاهن... (منوچهری: ۶۶)

کیایشان نے آہنند کے ریم محماہنند هان ای سنایی ار چه چنین است تیغ ده (سنایی: ۱۶۲) زمين و آب به رنگ محماهن و مرجان ا بس که سوختهٔ جان و راندهٔ خون گشت (Amage & max: 199) تيغ تو برق است محماهنگذر اسب تو ابری است نواحیگذار (مختارى: ١١٧) در بردهٔ مماهنی ابر سکاهنی رنگ خضاب بر سر دنیا برافکند (خاقاني: ١٣۶) آبی چو تحماہن آتسی چـون سـیاب ای تیغ تو آب روشن و آتش ناب (خاقانی، لغتنامه) ز نسوک نیاوک این ریین محماهن فام هزار چشمه چو رياهن است سينهٔ مـن (خاقاني، لغت نامه) این مجماهنگون که چون ریماهنم پالود و سوخت شـــد سکــاهنيوشش از دود دل درواي مــن (خاقانی: ۳۲۱) تنی دو، دوش به سیکی و نُقل و رود و شراب **خیدایگ**انا مسهان بنده بودستند کسه بسر تخساهن گیردون فیروغ او سیاب **بسه ط**ـــبع خــرّم و خــندان شراب نــوشيدند (انورى: ٥١٩/٢) . . . . . .

**خورروز** /xor-ruz/ **روز یازده**م هر ماه شمسی که به نام فرشتهٔ \* خورشید \* است به خورروز موسوم است. بنا بر روایات، شیث<sup>\*</sup> و موسی<sup>\*</sup> در این روز زاده شدند. در این روز هر کس مسافرت کند غنیمت یابد و هر کس در این روز زاده شود مبارک و نیکوست. این روز در خرداد، نحس و در ماههای دیگر، میانه است. روز یازدهم دی ماه، اول گاهنبار \* نخست است و خداوند آسمان<sup>\*</sup> را در این روز آفرید ( آثارالباقیه: ۲۹۶). یازدهم اسفند اول گاهنبار دوم است و در این روز آب<sup>\*</sup> آفریده شد.

روز خور است ای به دو رخ همچو خور آن تنافت خلور از چلرخ فلک بناده خلور (مسعود سعد: ۶۶۱)

مستابع: عـبدالاميرسليم، «سـىروزه در حـديث شـيعه»، ن.د.ا.ت.، پـاييز ١٣٥٣: ٢۶۶/٢۶؛ «سىروزهٔ آذرباد مارسپندان»، مهر، س دوم، دى ١٣١٣: ٨٢٣/٨.

**خورشيد** /xoršid/

خورشید (Sun) یا شمس نام یکی از ایزدان \* مزدیسنا است که در بخشهای اوستا از آن سخن رفته و فرشتهٔ \* فروغ و روشنایی مهر و با صفت «تیزاسب» معرفی شده است. چنان که از اوستابر می آید، خورشید غیر از «مهر \*» است ولی از قدیم این دو با هم مشتبه شدهاند و خورشید با فروغ مقدس آن، جاودانی شمرده شده است. در تقویم کهن ایرانی، روز یازدهم هر ماه، خیر یا خورروز \* و به نام خورشید موسوم است. به قول بیرونی، دی که نام ماه دهم هر سال است «خورماه» نیز نمامیده شده است. یشت ششم اوستا مخصوص خورشید است و چنان که از بندچشن بر می آید، گل موژد سفید به این فرشته اختصاص دارد. خورشید به واسطهٔ نور و عظمت و فایده همیشه نزد اقوام هند و اروپایی و سامی مورد تعظیم و تکریم بوده و حتی در مصر قدیم، خداوند خورشید ( معبد خورشید ) پرستش می شده است. یک جا کالبد اهورامزدا \* همانند خورشید تصور شده و جای دیگر، خورشید، چشم اهورامزدا دانسته شده است. بنا بر بندچشن چون گیومرث \* از جهان درگذشت نطفهاش به خورشید پیوست تا در آنجا پاک و منزه شود و محفوظ بماند.

در تاریخ کهن ایران نیز خورشید از اعتبار و اهمیت خاصی برخوردار بوده است و در اعیاد، گردونهٔ خورشید را میگرداندند. کورش لشکریان خود را به عادت قدیم، پس از برآمدن خورشید حرکت میداد. این سنّت در شاهنامه نیز دیده می شود. بسیاری از کارها، از جمله نبردها پس از برآمدن خورشید انجام می شدند. به علاوه، خورشید، در **منابع که**ن، علامت اقتدار سلطنت و بقای ایران زمین بوده و به عنوان مظهر مملکت، **بالای چا**در شاه و حتی بر روی درفش پادشاهان ( شاهنامه: ۲۱۲/۲ و ۲۶/۴) نقش خور شید **قرار داشته** است. به هرحال، تطهیر و ازالهٔ پلیدیها یکی از عمده ترین وظایف خور شید به **صاب** می آمد. در فقه اسلامی هم خور شید در زمرهٔ مطهرات و نام نود و یکمین سورهٔ **قرآن (الش**مس) است که در صدر همین سوره، به آن سوگند نیز یاد شده است.

نه تنها در فرهنگ ایران و اسلام، که در بسیاری از فرهنگها، هالهای از اندیشهها و روایات کهن اساطیری خورشید را در برگرفته است ( ← باجلان فرّخی، «اسطور های محورشید و ماه»، کتاب جمعه: ۱۰۸/۱ به بعد ).

از سویی خورشید به جهت گرمابخشی خود همانند آب \* نشانهٔ حیات و سرچشمهٔ نیروی انسان و کیهان و از سویی دیگر مظهر مجسّم نیروهای آسمان \* و زمین و «پدر پشر »نامیده شده است. خورشید از ژرفای دریاها سر بر میکشد و در جهان ناپیدا کرانه ناپدید می شود. خورشیدپرستی ( ← مهر ) در کیشهای بی شماری به صورتهای گوناگون نمودار گشته است، مثلاً سجدهٔ خورشیدِ طالع، کیشی است رایج. در شرق دور «آفتاب تابان» نشانهٔ خاص سرزمین ژاپن است و به همین جهت در زبان ژاپنی آن را Nihon یا Nippon نامیدهاند.

در ادبیات فارسی، خورشید، منبع پر توافشانی و مظهر کمال و زیبایی و بلندی است که جایگاه او فلک چهارم، مأمن پیامبرانی چون ادریس \* و عیسی \* است. در منابع کهن (آفرینش وتاریخ: ۱۰/۹) آمده است که در روزگار ادریس، فرشتگان با مردم نشست و پرخاست میکردند. فرشتهٔ خورشید از ادریس باد خواست و خواستار شد وی را به آسمان برد تا در آنجا با سایر فرشتگان به پرستش خدای پردازد و خداوند او را به آسمان چهارم برد.

**پار**های از این مضامین در شعر فارسی آمده است:

ای منظره و کاخ برآورده به خورشید تا گنبد گردان بکشیده سرِ ایـوان (دقیقی: ۱۰۴)

شرح آن دیگــران همـی نـدهم گر فرودند و گر بر از خـورشید

(انوری، تصحیح نفیسی: ۳۹۵) **چون طلع**ت خورشید عیان گشت به صحرا آنجا چسه بسقا مساند نسور قمسری را (سنایی: ۳۴)

| چشم خورشید روشنیگستر                                 | گشت روشن ز فرّ طلعت تو                  |
|------------------------------------------------------|-----------------------------------------|
| (مسعود سعد: ۱۶۷)                                     |                                         |
| مطلع خورشید زیر زلف جانافشان تـو                     | ای تماشاگاه جان بر طرف لالهستان تو      |
| ( خاقانی: ۶۵۸)                                       |                                         |
| غرقه ميان خىونٍ دل ايـنجا مـن أن كـنم                | خورشید من به زیر گِل آنجا چــه مــیکند  |
| ( خاقانی: ۷۸۹)                                       |                                         |
| کزو مر جهان را سراسر ضیاست                           | چهارم فیلک بیاز خبورشید را              |
| (ناصرخسرو، لغتنامه)                                  |                                         |
| یا چرخ چهارمم که خورشید کشم                          | من گاو زمینم کـه جـهان بـردارم          |
| (معزى)                                               |                                         |
| تا به خلوتگه خورشید رسی چرخزنان                      | کمتر از ذرّه نئی پست مشو مهر بـورز      |
| ( حافظ: ۲۶۷)                                         |                                         |
| از چراغ تو به خورشيد رسـد صـد پـرتو                  | گر زوی پاک و مجرّد چو مسیحا به فلک      |
| (حافظ: ۲۸۱)                                          |                                         |
| اعظم» نیز تعبیر شده است:                             | در ادب و فرهنگ ایران از خورشید به «نیّر |
| ديو شب از هيبتش گريخت چو اکـوان<br>د من <sup>ت</sup> | نیز اعیظم کشید تیغ چو رستم              |

(قاآنی: ۶۶۰)

منابع: یشتها: ۲۰۱۱؛ عجایب [فارسی]: ۲۴؛ اساطیر ایران: ۶۸ و ۱۱۵؛ تاریخچهٔ بیرق: ۱۴؛ افسانه های دینی در مصر قدیم: ۸۳ به بعد؛ محمد معین، «هورخش سهروردی»، یغما، اردیبهشت ۱۳۲۷: ۸۶/۱۱؛ رحیم عفیفی، «سیروزهٔ بزرگ»، م.د.۱.م.: ۱۰۱۴/۷؛ کاروند: ۹۴ به بعد؛ محمد محیط طباطبایی، «نقش شیر و خورشید»، آینده، مهر آذر ۱۳۵۸: ۷۰۳/۵ به بعد؛ رمزهای زنده جان: ۸۰؛

> **خورہ ← فَرَّ خیر و شر ←** درگانگی

فوره

**خِيزَران /**xeyzarān/ خیزران یا بامبو (bamboo) که به «نیِ هـندی» نـیز مـعروف است گـیاهی است بـلند و درختمانند با ساقههایی نازک و دراز و محکم که با خم شدن نمی شکند و از ریشهٔ آن

34.

حصیر و از چوب آن عصا و برخی سلاحهای سبک چون سپر و نیزه می سازند. به علت طرافت و استحکام چوب آن در طول زمان، برای تنبیه مجرمان و ساختن شلاق نیز به کار می فته است. شاید به همین دلیل بوده که از آن به عنوان نماد اعتماد و شجاعت به هنگام بدبختی و تربیت خوب و فضایل مشابه یاد شده است. همچنین به علت سر سبزی همیشگی، نماد طول عمر شمرده شده است. این نماد به همراه کاج و شکوفهٔ آلو، بر روی سفالینه های چینی و اشیای لاک و الکلی ژاپنی مجموعهٔ منسجمی را تشکیل داده که حاکی از بخت و طول عمر بوده است.

در شعر فارسی اغلب بـه عـنوان چـوبی سـخت و مـقاوم و سـلاحگونه در کـنار **رزمافز**ارها و وسایل تأدیب جای گرفته است:

| نـوشته بـرو سرخ و پـيروزهبوم<br>نــــوشته بــروبر محُبَّ صــليب | درفـشی پس پشت سـالار روم<br>همای از بر و خیزرانش قَـضیب |
|-----------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------|
| (۳۸۴/۶ می المنامه: ۳۸۴/۶)                                       |                                                         |
| چون سپر خيزران بر سر مرد سوار                                   | مرغ نهاد آشیان بر سر شاخ چنار                           |
| ( منوچهری: ۱۷۹ )                                                |                                                         |
| زنگیان را شوشهٔ زرین برآید خیزران                               | <b>هندو</b> ان را آتش رخشنده روید شـاخ رُمــح           |
| ( فرخی : ۳۱۷)                                                   |                                                         |
| خصم را ضیقالنفس زآن خیزران انگیخته                              | در یـد بـیضای تُـعبان از کـمندِ خـیزران                 |
| ( خاقانی : ۳۹۶)                                                 |                                                         |
|                                                                 |                                                         |

خیزران نام همسر امام رضا (ع) و مادر امام محمد تقی (ع) نیز بوده است. منابع: فرهنگ نگار ای نمادها: ۲۸۴؛ فرهنگ لغات و تعبیرات خاقانی: ۴۵۸/۱؛ لغت نامه؛ Brewer's: 89. دابَّة اللرض / dābbatol'arz حیوانی عظیم الجنَّه است که به نشانهٔ نزدیک شدن قیامت \* در آخرالزمان پیدا می شود. معروف است که کوه صفا شکافته می شود و دابّة الارض از آن بیرون می آید و به مکه می رود و عصای موسی \* و خاتم سلیمان \* همراه او است. مؤمنان را با عصا می زند و در روی آنها می نویسد: هَذا مؤمن (این مؤمن است) و در روی کافران می نویسد: هَذا کافر (این کافر است). دابّة الارض، در جزایر بحر، تجسس اخبار می کند و تمام آن خبرها را به دَجّال \* می دهد. نام دیگر او را دابّة الساعه نوشته اند. در اخبار و علایم قیامت، حکایت او به تفصیل آمده است. قرآن کریم (نمل: ۸۲) نیز به وجود چنین موجودی به اجمال اشاره کرده است.

**منابع:** المستطرف: ۱۱۱؛ ایرج افشار، «قصهای از اسکندر »، فرهنگ ایران زمین: ۲۲۹/۱۶؛ سفینه: ۴۳۸؛ نزهةالقلوب (چ اروپا): ۷۰؛ لغتنامه و منابع آن.

**دابّةالساعه** ب دابّةالارض

دابشلیم /dābešlim/ دابشلیم (دیبشرم، دیبشلم، دیبسرم) نام راجه (پادشاه) هند است که بیدپای، حکیم هندی، کلیله و دمنه را برای او تألیف کرد. از روایات تاریخی بر می آید که وی معاصر انوشیروان بوده و برای او شطرنج را فرستاده و بوذرجمهر حکیم رمز آن را گشوده و عوض آن نرد را ساخته و فرستاده و همهٔ حکمای هند جمع شدند و نتوانستند قواعد آن بازی را دریابند و به دانش او اقرار آوردند. نام دابشلیم، علاوه بر اینکه از طریق کتاب کلیله و دمنه در ادب فارسی راه یافته، در شعر نیز شناخته است:

| دی ہمیں بیاز نیدانسیتمی از دابشیلیم | <b>حاسد</b> امروز چنین متواری گشت و خمـوش |
|-------------------------------------|-------------------------------------------|
| (ابوحنیفه اسکافی، تاریخ بیهقی: ۴۹۳) |                                           |
| بىر سر بىيدپا فىرستادى              | افسر زر چو شاہ دابشلیم                    |
| ( خاقانی: ۹۲۴)                      |                                           |

**دادارجشن** ← خرّمروز **دار** ← درخت **دار دوست** ← لَبلاب **داذیانه** ← جرجیس

**داموکلس** /dāmokles/ داموکلس یا دموکلس (Damocles) در افسانه های یونانی، نام یکی از درباریان و چاپلوسان دیو نوسیوس مِهین ( جبار سیراکوز ) است. شهرت او به سبب افسانه ای است که برای نشان دادن بی ثباتی عظمت و خوشبختی آدمی، از قدیم، ضرب المثل بوده است. گفته اند که داموکلس همواره دربارهٔ خوشبختی و بزرگی دیونوسیوس به مبالغه سخن میگفت. دیونوسیوس برای تنبّه وی، او را به ضیافتی شاهانه دعوت کرد. داموکلس غرق در شادی و سرور بود که ناگهان شمشیری را که به مویی آویخته بود بالای سر خویش دید. با دیدن این شمشیر که به «شمشیر داموکلس» معروف است دریافت که جاه و جلال فرمانروایان، تا چه حد به قیمت از دست دادن آرامش درونی و تأمین شخصی آنان تمام می شود. به این افسانه، با همان عنوان «شمشیر داموکلس» در ادبیات فارسی اشاره شده است: این شعار، شمشیر داموکلس ما شده است. زیرا هر کس بپرسد...» ( رضا داوری، و ضع کونی تفکر در ایران: ۱۱۵

Brewer's: 1145, Sword of ...; Dictionary of Symbols: 74. منابع: لغتنامه؛ دا.فا.؛

**دانیال نبی** /dāniyāl-e nabi/ دانیال (Daniel) از پیامبران بنی اسرائیل، مابین نوح \* و ابراهیم \*، از نسل داوود \* و همزمان با کورش بود. بُختِ نَصَّر\* او را اسیر کرد و با گروهی از بنی اسرائیل به بابل\* فرستاد. چون دانیال از نماز بردن به بُختِ نَصَّر سرباز زد، او را نزد شیران درنده افکندند که از چنگ آنها تندرست به در آمد.

نوشتهاند که به حکومت بابل و ریاست سلسلهٔ علما و کاهنان سرافراز گشت و معرفت علم رَمل و تعبیر خواب و حلَّ معمّا و گشودن عقدهها، در او جمع بود. هم او بود که علم استخراج کرد و حوادث روزگار را تا انقضای عالم با هر چه در آن هست، از علوم ملوک جهان و حوادثی که خواهد بود، با دلایل فلکی برشمرد.

رؤیای دانیال: شرح رؤیای معروف دانیال در تورات، باب هشتم، به این بیان آمده که: دانیال قوچ نیرومندی را به خواب دید که بر شمال و باختر و جنوب شاخ میزد. در همان هنگام، بز نری از سوی باختر آمد که همهٔ زمین را فراگرفته بود. قوچ با همهٔ نیرومندی، بز را به زمین انداخت و لگدمال کرد و بعد خود بزرگ و بزرگتر شد و از سرش چهار شاخ استوار به سوی بادهای چهارگانهٔ آسمان \* رویید. این قوچ و بز نر که بر سفالینههای کهن ایرانی نیز منقوش اند سمبول مهمی برای مفاهیم آفرینش \* و ایزدان \*

**تابوت دانیال**: روایات اسلامی و برخی منابع یهود، قبر دانیال را در شوش و همان محلی دانسته اند که امروز نیز به همین نام معروف است. بنا بر همین منابع، تابوت دانیال، تسا پیش از ورود اسلام، در شوش بود و مردمان شوش آن را حرمت می داشتند و به وقت تنگی بیرون می آوردند و باران می خواستند. به فرمان ابوموسی اشعری، آن تابوت را در یکی از سه گوری که استوار بنا کرده بودند، به طور ناشناس دفن کردند و اطراف آن آب انداختند. به نظر می رسد این داستان، یادگار روزگار آب پرستی باشد ( دیار شهریاران: ۱۰۰۵/۲).

دانیال از خیرها شد نامور نامور نامد ز مادر دانیال (ناصرخسرو: ۷۲) خانه خالی بهتر از پر شیر و گرگ دانییال ایسن کرد بر دانیا میله (ناصرخسرو: ۲۸۱) مردانش را ذلیل چو گرشاسب و روستم راعیش را رهی چو بیلیناس و دانیال (ناصرخسرو، چ قدیم: ۲۵۴) (ناصرخسرو، چ قدیم: ۹۶۲) ۲۲۵/۱؛ قاموس: ۳۶۶؛ نصرالله امامی، داسرائیلیات و اساطیر ایرانی»، ن.د.۱.ت.، زمستان ۱۳۵۳: ۲۲۷/۲۶؛ ۲۲۷/۲۶ (Brewer's: 317; Dictionary of Symbols: 75.

**داورد** /dāvud/

**داوو**د (David) پادشاه یا پیامبر بنی اسرائیل و پدر سلیمان<sup>\*</sup> است که در بیت لحم به سال ۱۰۸۱ یا ۱۰۸۶ق. م. زاده شد. در پانزده سالگی، در قبال کشتن جالوت<sup>\*</sup>، دختر طالوت<sup>\*</sup> را **به زنی گرفت** اما طالوت بر او حسد برد و داوود متواری شد و بعد از طالوت به جای او نشست. گویند او در عهد کیقباد<sup>\*</sup> بوده است (فارسنامه: ۱۵).

کوهها و پرندگان مسخّر ارادهٔ او بودند (ص: ۱۸ و ۱۸). از حکمت و شمَّ قضاوت نیز پرخورداری یافت و با یک داوری سخت، در باب گوسفندان دو برادر، آزمایش شد و به محنتی سخت گرفتار آمد که چهل روز بر آن میگریست تا خدا توبهٔ او بپذیرفت و او را در زمین جانشین خویش کرد (ص: ۲۶):

اشک داوود ببارید پس از نوحهٔ نوح تا ز طوفان مژه خون هدر بگشـایید (خاقانی: ۱۶۰)

**چون** بر او خوده گرفتند که کسب دست نمی داند، از خداوند خواست تا آهن در دست او نرم گردانید و وی را زره ساختن بیاموخت ( سبا: ۱۱). لقمان روزی بر داوود وارد شد و چون او را مشغول کاری یافت صبر کرد تا کارش تمام شد. داوود زرهی را که ساخته بود پر لقمان پوشانید. مولوی همین حکایت را به نظم آورده است:

رفت لقـــان سـوی داوودِ صـفا دید کاو میکرد ز آهن حــلقهها

(مثنوی: ۱۰۵/۳)

**از زرهگری داوود، در تورات سخنی نیست اما از طریق روایات اسلامی، از جمله آیهٔ ۸۰ سورهٔ انبیاء، د**ر ادبیات فارسی انعکاس یافته است:

سزد که نرم کنی بر من آهنیندل خبود کسه نبرم کردی داوود آهن و پلولاد (مسعود سعد: ۶۳۸)

**بافتن ریسهان نبه معجزه باشد معجز داوود بین که آهـنباف است** 

( خا**قا**نی: ۸۷)

یافته و بافته شاه چو داوود و جـم یافته مـهر کــال بـافته دَرع امــان (خاقانی: ۳۳۲) درع داوودی است در راه طلب افتادگی از غم خار مغیلان نقش پا آسوده است (صائب: ۲۷۶) جوشن داوود دزدیدهست کاین موی من است بسا وجود آنکه از دزدی تسبرا میکند (قاآنی: ۹۰۲)

بنای مسجد بیتالمقدس را داوود آغاز کرد و سلیمان به انجام رسانید. داوود بر شریعت موسی\* بود و زبور، که همه تهلیل و تحمید خدای تعالی بود، بر او فرستاده شد (نساء: ۱۶۳ و اسراء: ۵۵). زبور را مزامیر نیز خواندهاند.

زبور ( مزامیر ) داوود: چنان که از آیات قرآن (نساء: ۱۶۳ و اسراء: ۵۵) بر می آید نام کتابی که بر داوود فرستاده شد<sup>\*</sup> زبور است که در زبان اعراب جنوب، به معنی نوشته و کتاب است. به همین دلیل، در قرآن، این لفظ گاهی (انبیاء: ۱۰۵) به معنی وَحیها و کتابهای آسمانی آمده است. زبور موجود که مورد نظر یهودیان و مسیحیان است شامل ۱۵۰ مزمور است که بر پنج کتاب منقسم می شود. نام دیگر زبور، یعنی مزامیر ( جمع مزمور ) از کلمهٔ عبری مزمار، به معنی احترام مشتق شده است ( اعلام قرآن : ۳۲۷) و آن را به این دلیل «مزامیر» خواندهاند که این سرودها به همراه نی خوانده می شدهاند.

از روایات بر می آید که آواز خوش داوود نیز از قدیم نزد یهود معروف بوده است. در ادب فارسی نیز مزامیر، مظهر صوت خوش است و گاه نیز مرغان خوش خوان را بـه مُقْریان زَبورخوان تشبیه کردهاند:

همه گویند و سخن گفتن سعدی دگر است همسه دانسند میزامیر نسه همچون داوود (سعدی: ۷۱۸)

آتشی از سوز عشق در دل داوود بود تا به فلک میرسد بانگ مـزامـیر او (سعدی: ۵۱۰)

نغمهٔ داوود: خدای تعالی داوود را آوازی داده بود که هرگاه زُبور می خواند مرغان هوا از پرواز باز می ماندند و بر او گرد می آمدند (ص: ۱۹) و هر کس می شنید مجال گذشتن نمی یافت. صوت خوش و نغمهٔ داوودی، از طریق اخبار و روایات اسلامی، در ادب عربی و فارسی منعکس است و مخصوصاً عرفا که با سماع دمخور بوده اند برای تحلیل موسیقی در کارهای خویش به آن توجه داشته اند. در کشف المحجوب هست که هفتصد دوشیزه و دوازده هزار مرد از شنیدن آواز داوود جان تسلیم کردند.

| حضرت سیمرغ کو تا بشنود آن نـاله زار         | نالهٔ داوود هم برخاست از صحرای غـیب       |  |
|---------------------------------------------|-------------------------------------------|--|
| (سنا <u>بی</u> : ۲۲۳)                       |                                           |  |
| ندرين گــنبد                                | تو را بس ناخوش است آواز لیکن ا            |  |
| خبوش آوازت ہمی دارد صدای گنبد خبضرا         |                                           |  |
| ولیک آنگه خجل گردی که استادی تو را گـوید    |                                           |  |
| که بیا داوود پیغمبر رَسیلی کین دریین صحرا   |                                           |  |
| (سنایی: ۵۵)                                 |                                           |  |
| از آن که کوه رَسیل است مرمرا به صدا         | ہمیں مدیح تو داوودوار خوانم من            |  |
| (مسعود سعد: ۹)                              | -                                         |  |
| داوودوار کـوه بـود مـرمرا رَسـيل            | چون نوحهای بر آرم یا نالهای کنم           |  |
| (مسعود سعد: ۳۲۰)                            | ~ -                                       |  |
| دلم چو مرغ به نغمه بړ تو روی نهـاد          | به نــغمهٔ خــوش داوودی و از آن آوا       |  |
| (مسعود سعد: ۶۳۸)                            | -                                         |  |
| خــوش بـــناليد كـــه داوودنــوايــيد همــه | <b>اشک</b> داوود چو تسبیح بر آرید از چـشم |  |
| ( خاقانی: ۴۰۸ )                             |                                           |  |
| کــز سر زخمــه شکّـر افشـاند                | سمع مـا بـر سماع داوودی است               |  |
| (خاقانی، لغتنامه)                           |                                           |  |
| مرغ سحر برکشیده نـغمهٔ داوود                | بـاغ مـزيّن چـو بـارگاه سـليمان           |  |
| (سعدی: ۷۱۸)                                 |                                           |  |
| هر ذرّة مرا پـروبـال شرر بـده               | خاکم به نور نغمهٔ داوود بر فروز           |  |
| (اقبال: ۱۱۶)                                |                                           |  |
| که مرده زنده نگـردد ز نـغمهٔ داوود          | به خاک هند نوای حیات بیاثر است            |  |
| (اقبال: ۲۴۳)                                | ~ ~                                       |  |
| جنبش اندر توست اندر نـغمة داوود نى          | پیش من آیی دمِ سردی دلِ گرمی بیار         |  |
| (اقبال: ۱۵۰)                                |                                           |  |
|                                             |                                           |  |

**بنا بر حکایتی** که اصل آن از تورات است و از آنجا به منابع اسلامی نیز راه یافته، داوود **عاشق** زن اوریا<sup>\*</sup> شد و او را به جنگ فرستاد تا کشته شد. آنگاه همسر او را که «بت شبع» **نام داشت** به عقد خود درآورد و سلیمان از او در وجود آمد. خشم خدا، با این کار، بر **دارود برانگی**خته شد و «ناتان» نبی مأمور گردید که خبر این خشم را به او رساند و او با **آوردن مثالی** داوود را متنبّه ساخت:

آفرينش و تاريخ: ٨٢/٣؛ جامع الاسرار: ٩٩٥؛ ثمارالقلوب: ٢٣؛ تاريخ گمزيده: ٥١؛ قـاموس: ٣۶٨؛

دينوري: ١٩؛ منطق الطير: ٢٤٧ و ٣٠٣؛ مآخذ قصص و تمثيلات: ٢٠٤؛ اعلام قرآن: ٢٨٥؛ لغت نامه؛

**دُبّ اکبر** ب هفت (هفت اورنگ)

Dictionary of Symbols: 76 S.E.I.: 72.

dajjāl / dajjāl /

قُجًال (Antichrist) در فرهنگها، به معنی کذّاب و در وغباف آمده است و برخی (اعلام قرآن: ۲۵۸) هم آن را ضدّ خدا (مرکّب از: دج (دز) = ضد، آل = خدا) و ضدّ مسیح<sup>\*</sup> معنی کرده اند. در فرهنگ اسلامی نام مردی کذّاب، مکنّی به ابویوسف است که در آخرالزمان و پیش از ظهور مهدی موعود (ع) پیدا می شود و در دورهٔ چهل روزه یا چهل معالهٔ خود دنیا را پر از ظلم و کفر می نماید. سرانجام، مهدی او را دفع می کند و دنیا پُر از مدل می شود. در زمان حکومت دجّال موجودی عجیب به نام دابّة الارض<sup>\*</sup>، در جزایر محر، تجسس اخبار می کند و تمام خبرها را به او می دهد. اصل دجّال را از اصفهان یا معاری، معروف به چاه دجّال، در اصفهان بیرون می آید. طبری ( تفسیر : ۱۶۱۴/۶) به نقل از کتابی به نام فِنَن آورده است که دجّال و یأجوج و مأجوج<sup>\*</sup> و مهدی و فرود آمدن معسی<sup>\*</sup> از آسمان، همه به مقدار یک سال باشد.

349

دجّال را با هیئتی عجیب مجسم کردهاند: صورتی آبلهرو که یک چشم او مسخ شده و چشم دیگرش در وسط پیشانی، مانند ستارهٔ صبح درخشان است؛ کلّهاش به قدر کوه بزرگی است و گامش در حدود یک فرسخ و قدش نزدیک به بیست ذرع است وبهروایت طبری، لمام آب دریاها تا زانوی او بیشتر نباشد. در دنیا، بهشت \* و دوزخ \* با او همی رود. چون سال از چهارصد هجرت بگذرد، چشم می باید داشت و این از علامات آخرالزمان و قیامت \* است. فر دجّال: دجّال پس از ظهور، از خراسان یاکوفه یا محلهٔ یهودیهٔ اصفهان، ادعای خدایی میکند و بر خری می نشیند به رنگ سرخ و پاهای خاکستری که جنهٔ آن به کوهی ماند و مرکند و سر قرم شش فرسنگ راه می نوردد. هر یک از موهای این خر، روز قیامت نغمهای مخصوص ساز میکند. از گوشهایش نان فرو می ریزد و سرگینش خبرما است. تمام مردمانٍ سست اراده و ناپر هیزگار به دنبال او می افتند و همه به دوزخ می روند.

قاموس ( ۴۶۰) دجّال را اسم عام و دجّال و دجّالان را کسانی میداند که تجسم مسیح را تگذیب میکنند. عنوان «ضد مسیح» هم که برای نخستین بار در رسالهٔ اول یوحنّا (باب چهارم، شمارهٔ سوم) آمده بر همین دجّال منطبق است و از همین رو به او لقب Antichrint (ضد مسیح) دادهاند (فرهنگ تلمیحات: ۲۰۴). این نام در فرهنگ غربی و به ویژه در کلیسای مسیحیت بر چند تن از امپراطوران رومی، از جمله فردریک دوم و بعداً لابلئون بناپارت اطلاق شده است.

| ٣۵                                   | دَجّال د                             |
|--------------------------------------|--------------------------------------|
| ِت شخصی مقابل و ضدً عیسی بن مریم، در |                                      |
|                                      | ادبیات فارسی مجسم شده است:           |
| از پی عقد بر مسیح مبند               | مهرة گردن خبر دجّال                  |
| (سنایی: ۱۵۳)                         |                                      |
| دام دجّـال بـركَن از عـالم           | ای به دَم جفت عیسی مریم              |
| (حديقه: ٥٨١)                         |                                      |
| عقل یک چشم است او را در صفِ دجّال کن | عشق یک روی است او را در بر عیسی نشان |
| (سنایی: ۴۹۸)                         |                                      |
| چرخ ترسا جامه را دجّال اعور سـاختند  | نوک پیکانها چو در همخانهٔ عیسی رسید  |
| ( خاقانی: ۱۱۵)                       |                                      |
| ظــلم دجّـالی ز چـاه اصفهان انگـیخته | ذات او مهدی است از مهد فلک زیر آمده  |
| ( خاقانی: ۳۹۶)                       |                                      |
| قدر عیسی کی نہد دجّال ناموزونِ کور   | عیسی دورانم و این کور شد دجّال مـن   |
| ( خاقانی: ۸۸۷)                       |                                      |
| بگذار جدل بىراى دجمال                | با عیسی روح همنَفَس شـو              |
| ( عطار : ۳۴۳ )                       |                                      |
| که از مسیحا دجّال و از عـمر شیطان    | چنان رمند ودوند اهل بدعت از نظرش     |
| (سعدی: ۷۳۹)                          |                                      |
| جان عـيسي شـد بـه مـهرش مـفتتن       | سوزن ار دجّالچشم است از چه رو        |
| (قاآنی: ۵۹۱)                         |                                      |

مسلمین، مانند دیگر پیروان ادیان، حکومت عادلهٔ کاملی را انتظار میکشند کمه پس از یک دروان بی نهایت ظلمانی خواهد آمد. دوران ظلمت، زمان دجّال و دورهٔ سعادت و روشنی، دوران مهدی موعود است. به نظر میرسد این تعبیر، بیان دیگری از مبارزهٔ خیر و شر و پیروزی نهایی ایزدان\* بر اهریمن\* است که در فرهنگ ایران به صورتهای گوناگون مطرح است ( ← دوگانگی ).

فتنهٔ دجّال، به عنوان حادثهای در آخرالزمان، مورد توجه شاعران نیز بوده و در این زمینه مفاهیم و ترکیبات تازهای در شعر فارسی پدید آمدهاند:

سیاست تو به گیتی علامت مهدی است ، کجا سیاست تو نیست فـتنهٔ دجّـال (عنصری: ۹۲)

| بســــتهای و مـــاندهای و گشـــته یگــانه                                                    | عالم، دجّال تـوست و تـو بـه دروغش   |  |
|----------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------|--|
| گوش چه داری چو عامه سوی فسانه؟                                                               | قـــٰصة دجّـــال پــرفريب شــنودي   |  |
| ( ناصر خسر و : ۳۸۳ )                                                                         |                                     |  |
| ویــن روز چـشم روشـن اویست بی ریب                                                            | دجّال چیست عالم و شب، چشمِ کور اوست |  |
| ( ناصرخسرو : ۲۰۸ )                                                                           | ŕ                                   |  |
| جز بـه عـبرت نـظارهٔ دجّـال                                                                  | زشت باشد به خاصه از ابدال           |  |
| ( حديقه: ۴۳۵ )                                                                               |                                     |  |
| یک جهان دجّال عالمسوز سر برکردهانـد                                                          | ای دریغا مهدیای کامروز از هرگوشهای  |  |
| (سنایی: ۱۵۰)                                                                                 |                                     |  |
| بعد ازین بر مَرکب تـقوات زیـن بـاید نهـاد                                                    | چون خر دجّالِ نفست شد اسیر حرص و آز |  |
| (سنایی: ۱۰۸)                                                                                 |                                     |  |
| منسوخ شد از هیبت او فتنهٔ دجّال                                                              | مشهور شد از رایت او آیت مهدی        |  |
| (مىبغود سعد: ۷۲۶)                                                                            |                                     |  |
| کاین شتر صالح است یا خـر دجّـال                                                              | چون سگ درنده گوشت یافت نپرسد        |  |
| (سعدی: ۱۶۷)                                                                                  |                                     |  |
| بگو بسوز که مهدیِّ دین پناه رسـید                                                            | كجاست صوفي دجّالفعلٍ ملحدشكل        |  |
| ( حافظ: ۱۶۳ )                                                                                |                                     |  |
| بدان مثابه که در چاه اصفهان دجّـال                                                           | به چاہ ویل بود سرنگون مخـالف تـو    |  |
| (قاآنی: ۰۹ د)                                                                                |                                     |  |
| <b>منابع:</b> تفسیر طبری: ۱۶۱۳/۶؛ قاموس: ۲۷۵؛ اعلام قرآن: ۴۵۸؛ داستان داستانها: ۱۹۶؛ آفـرینش |                                     |  |
| زیانکار: ۱۳۱؛ نیرنگستان: ۱۲۶؛ فرهنگ لغات و تعبیرات خاقانی: ۲۷۷/۱؛ لغتنامه؛                   |                                     |  |
| Brewer's: 46; S.E.I.: 67.                                                                    |                                     |  |

Brewer's: 46; S.E.I.: 67.

دختر جمشید ← مِی دختر رَز ← مِی

**دَخو** /daxu نام شخصی قزوینی از مجانین العقلا، مانند مجمعی \*، تَلخَک و امثال آنها است که داستانهای او مشهور است. شاید دهخدا به هنگام انتخاب این کلمه به عنوان امضای مستعار خود، ذیل مقالاتش با عنوان «چرند و پرند» در روزنامهٔ صوراسرافیل، به این نکته توجه داشته است. برخی دَخو را مخفف دهخدا دانسته اند.

**درازگوش ب** خر **دُرُج ب** دروغ

**درخت** /deraxt/

درخت (rree)، دار، شَجَر و شَجَره (عربی) گیاه دارای تنه و ریشه و شاخ و برگ را گویند. برخی میان درخت و دار تفاوت قایل شده و گفتهاند «درخت» بیشتر بر درختان میوه و کوتاهقامت با تنه های ناصاف و ناراست، نظیر سیب، گیلاس، هلو و... اطلاق می شود و «دار» بیشتر بر درختان بزرگ و بی بر و صاف و بلندقامت، مانند چنار و سپیدار و جز آن.

درخت نه تنها از آن جهت به زندگی انسان وابسته است که آدم در بهشت\* از «درخت معرفت» ( > ميوة ممنوع ) تناول كرد و به زندگي بينا شد، بلكه وقتي به زمين هم هبوط کرد، به ویژه در مناطق کویری و خشک، آن را مایهٔ حیات و زندگانی یافت و به قداست و اهمیت آن اعتقاد پیدا کرد. بی جهت نیست که تبار و دودمان انسانها را با درخت (شجرهٔ نسب) مشخص میکنند و در معابد هم قداست و حرمت تمام یافته و گاهی به عنوان «درخت مراد» مشخص شده است، به طوری که درختان کهن سال همیشه در طول تاریخ پرستش شده و حرمت و عزت یافتهاند. درختان معروفی مانند سرو كاشمر\*، طوبي\*، سدرةالمنتهي\*، درخت كيهاني و درخت «همه تخم» يا ویسپوبیش در فرهنگ ایران و اسلام جنبه های اساطیری خود را حفظ کردهاند. در قرآن از درختان معروف دیگری مانند شجر اخضر \* که موسی \* با آن سخن گفت و درخت نخلی که مریم\* در کنار آن روزه گرفت و یا درختان ثـابتی کـه ریشـهٔ آنـها مـحکم و شاخه هایشان در آسمان\* است، یاد شده که همه حکایت از اهمیت و قداست این سبزينة هستي دارند. «درخت شهادت» ( - ابن بطوطه، سفرنامه، ترجمه محمدعلي موحد، تهران، علمي و فرهنگي، ۱۳۶۱: ۶۵۰/۱) در باورهاي اسلامي شرق دور نيز راه یافته است. قدیمیترین کتاب تمثیلی عصر پارتها درخت آسوریک در فرهنگ ایران نِامبردار است. درخت حیات در آسمان چهارم یا هفتم، زیر تخت عزرائیل \* قرار دارد.

فردوسی بارها کار خود و شاهنامه را درخت نامیده و از آن با تعبیرهایی نظیر میوهدار (۶/۳) و سرو سایهفکن ( ۲۰/۱) یاد کرده است. در شاهنامه درخت گَز<sup>\*</sup> گیاهی جادویی است که با آن رستم<sup>\*</sup> بر رویینتنی چون اسفندیار<sup>\*</sup>، نظرکردهٔ زردشت، چیره می شود (شاهنامه: ۳۰۷/۶).

بسیاری از پهلوانان و سران در شاهنامه به درخت تشبیه شده و کار و کرداری گیاهی یافتهاند. اساساً فضای شاهنامه و در نتیجه تاریخ و فرهنگ ایران آگنده از درختانی است که هر کدام با دیرینگی خاصی، خود از رمز و رازی دگرگونه حکایت دارند ( ← پورخالقی، درخت شاهنامه: ۲۷ به بعد ).

اهمیت درخت در فرهنگ و زبان فارسی به حدّی است که درخت با بسیاری از نمادهای همپیوند خود در ارتباط قرار گرفته (حمان: ۱۴۹) و زمینههای اساطیری و تصویری تازهای ایجاد کرده است. نام درخت در ترکیب بسیاری از نامجایها (ب لغتنامه: درخت) از حضور بارز آن در فرهنگ ایران حکایت میکند.

علاوه بر شاهنامه، در دیگر آثار ادبی فارسی هم حضور درخت نمایان است:

از درختاندر گواهی خواهـد او تـو بـناگـه از درختانـدر بگـو

(رودكي، لغتنامه)

درخت جــهان را مجـنبان ازیـرا درخت جهان رنج و غم بار دارد (ناصرخسرو: ۲۷۵) درخت تو گر بـار دانش بگـیرد به زیر آوری چرخ نـیلوفری را (ناصرخسرو: ۱،۲)

رسم بهمن گیر و از نو تازه کن بهمنجته ای درخت ملک بارت عزّ و بیداری تنه (منوچهری: ۸۶)

منابع: درخت شاهنامه ۲۷ به بعد؛ مهدخت پورخالقی، نماد درخت و ارزش فرهنگی آن در شعر فارسی تا سدهٔ ششم، پایان نامهٔ دکتری ادبیات، مشهد، ۱۳۷۶؛ نهادینه ها: ۳۴۱؛ لغتنامه؛ Brewer's: 1199; Dictionary of Symbols: 213.

> درخت آتشین ← شجر اخضر درخت اهورامز دا ← مُوزد درخت بو ← بودا درخت حیات ← میوهٔ ممنوع درخت سبز ← شجر اخضر

درفش کاویان (کاویانی) که به صورتهای درفش کابیان (کافیان، کاوان، گاوان)، اختر درفش کاویان (کاویانی) که به صورتهای درفش کابیان (کافیان، کاوان، گاوان)، اختر کاویانی و عَلَم فریدون\* (برهان) نیز آمده، بیرق یا پرچم معروف ایران، از عهد قدیم تا پایان دورهٔ ساسانی است که به گفتهٔ مورخین، هزار هزار سکهٔ طلا ارزش داشت. بیشتر روایات، آن را منسوب به کاوه\*، آهنگرمردی میدانند که به روایت شاهنامه ( ۶۲/۱) و سایر منابع معتبر، بر ضحّاک\* بیوراسپ شورید و آن چرم که آهنگران به پیش پای می بندند، بر سر نیزهای کرد و خلق را به یاری خواند و به همت فریدون، ضحّاک را از اریکهٔ ستم به زیر آورد. فریدون این چرم را به فال نیک گرفت و از آن، جواهر و یاقوت الوان چندان فروآویخت که چرم ناپدید گشت:

از آن پس هر آنکس که بگرفت گاه به شاهی به سربس نهادی کلاه بـــرآن بی بهـــا چــرم آهــنگران بــر آویخــتی نــو بــه نـو گـوهران ز ديـــبای پـــرمايه وز پــرنيان بــر آن گـونه شــد اخـتر کـاويان که انـدر شب تـيره خـورشيد بـود جــهان را ازو دل پــر امــيد بــود (شاهنامه: ۶۵/۱)

نوشتهاند که معنی درفش، در زبان پهلوی، عَلَم باشد و چیز تابان را درفش خوانند زیرا هرگاه آن را باز میکردند از بسیاریِ گوهرها، جهان فروغ گرفتی. این درفش، تا وقت یزدگرد، واپسین شاه ساسانی، در خزانهٔ ایران بر جای بود تا در نبرد قادسیه یا مداین به دست مسلمین افتاد و آن را نزد عمر بن خطاب آوردند و عمر بفرمود آن گوهرها از آن برداشتند و پوست را بسوختند. در هوم یشت، از درفشی به نام «گاودرفش» سخن به میان آمده که برخی آن را همان درفش کاویان دانسته اند، در حالی که گاو درفش اصلاً به صورت بیرقی در میان آشوریان) بوده است. بعضی هم نظر داده اند ( حماسه سرایی : ۵۷۳) که اسم درفش کاویان از «کوی» (شاه) یا «کاویّان» است که به صورت صفت و به معنی شاهی یا شاهانه استعمال شده و مقصود از درفش کاویان «بیرق شاهی» است.

بــه کــردار درفش کـاويانى 🛛 به نقش وَتَمى و کــوفى سراسر

(دقيقي: ١٠١)

گویی که همی گزیده گوهرها بر چرم درفش کاویان بندم (مسعود سعد: ۳۳۲)

گر خبر بودی فریدون را ز رای فرّخت فال نگرفتی فیریدون از درفش کیاویان (معزی: ۵۰۹)

تو یک ساعت چو افریدون به میدان باش تازان پس بـه هـر جـانب کـه روی آری درفش کـاویان بـینی

(سنایی: ۷۰۷)

صد هزاران پوست از شخص بهایم درکشـند تا یکـی زانهـا کـند گـردون درفش کـاویان (خاقانی: ۳۲۸)

جام را گنج فریدون خونیهاست چون درفش کاویان برکرد صبح ( خاقانی: ۴۹۰)

در بَره مریخ گرز گاو افریدون بـه دست وز مَـجَرِّه شب درفش کاویان انگـیخته ( خاقانی: ۳۹۵)

درفش کـاویانی بـر سر شـاه 🛛 چو لختی ابر کافتد بر سر مـاه

(نظامی، لغتنامه)

## چون درفش کاویانی چاک شد آتش اولاد ساسان خاک شد

(اقبال: ۷۲)

منابع: بلعمی: ۱۴۴/۱؛ غررالسیر: ۳۷؛ آثارالباقیه: ۲۹۰؛ یسنا: ۱۷۵؛ فرهنگ و تمدن ایران: ۲۸۲؛ هرمزدنامه: ۲۸۷؛ حماسه سرایی: ۵۷۱؛ آیینها و افسانه ها: ۱۸۲؛ تاریخچهٔ بیرق: ۱۶ به بعد؛ او سکارمان، «کاوه و درفش کاویانی»، کاو،، ربیع الاول ۱۳۳۴: ۲/۱؛ علیقلی اعتماد مقدم، «درفش در شاهنامه»، هنر و مردم، اردیبهشت و خرداد ۱۳۴۷: ۶۷ و ۱۷/۶۸؛ یحیی ذکاء، «تاریخچهٔ تغییرات و تحولات درفش و علامت دولت ایران»، هنر و مردم، اردیبهشت ۱۳۴۴: ۱۳/۳۱؛ یحیی ذکاء، «درفش شاهنشاهان هخامنشی»، نشریهٔ انجمن فرهنگ ایران باستان، مهر ۱۳۴۳: ۸/۴ فرهنگ نامهای اوستا: ۱۱۱۹/۳؛ تاریخ و فرهنگ: ۳۵۴ به بعد؛ Iranica: Flag.

**دروج** ← دروغ

**دروغ** /borup/ دروغ یا دروج (= دُرُج) در اغلب متون پیش از اسلام، سهمگین ترین دیوی است که انسان را گرفتار قهر خویش میکند. دروغ، علاوه بر نام یک دیو<sup>\*</sup> خاص، عموماً بر سپاه اهریمن<sup>\*</sup> از جمله «اژدهاک<sup>\*</sup>» نیز اطلاق می شود. چنانکه از یستابر می آید، دروغ باعث زیان و آزار مردم می شود و سرانجام، در روز شمار، از راستی شکست می خورد. در سایر بخشهای ادستا، دیو دروغ، بسیار زور مند توصیف شده و تباه کنندهٔ زندگی و نابودکنندهٔ جهان مادی است. از پرتو فَروَهَرِ<sup>\*</sup> نیکان است که دروغ واپس زده می شود و اگر یاری آنان نبود دروغ قوت می گرفت و فرمانروای جهان می شد.

تلاوت کلام مقدس، دروغ را بهتر از هر چیز میراند. پست ترین قسمت دوزخ<sup>\*</sup> جایگاه دروغ است. در فرهنگ اسلامی و ادب فارسی، دروغ در برابر راست و بر خلاف آن به کار میرود و عواقبی دارد که به نظر میرسد بیار تباط با بنیادهای کهن این دیو نباشد. در روایتی منسوب به علی بن ابی طالب (ع)، صدق، صلاح هر چیز و کذب، فساد هر چیزی دانسته شده است و محققین اسلامی شرح مفصلی بر این روایت نوشته اند ( ب شرح غررالحکم و دررالکلم، تألیف آمدی، تصحیح جلال الدین ارموی، دانشگاه تهران، ۱۳۴۶: ۲۸۱/۱ به بعد ).

زبان را مگردان به گرد دروغ چو خواهی که تاج از تو گیرد فروغ (شاهنامه: ۲۰۳/۷) ندانی تو گفتن سخن جز دروغ ندانی تو گفتن سخن جز دروغ (شاهنامه: ۲۲۲/۷) پس هر چه همی زیر شب و روز بزایند فرزند دروغاند و مزوّر همه یکسر (ناصرخسرو: ۱۳۱) کی دروغی قیمت آرد بی ز راست در دو عالم هر دروغ از راست خاست (مثنوی: ۲۹۹/۶)

صورت کهن و افسانهای دروغ، «دُرُج» (=دروج) نیز در ادب فارسی آمده است:

همه امشاسفندان یار ماکن همه دیو و دُرُج از ما جداکن (ارداویرافنامه: ۱۱)

**درو**غ گاهی به معنی کدورت و تیرگی نیز به کار رفته است:

بـــيا ســاقى آن آب آتشفسروغ كه از دل برد زنگ و از جان دروغ (منسوب به فخراسعد، لغتنامه)

**منابع: ق**وانین زردشت: ۲۵۰ و ۲۵۷؛ فرهنگ نامهای اوستا: ۷۶۰/۲؛ آفرینش زیانکار : ۹ و ۱۹؛ رشید **عیوضی،** «مظاهر شرّ در آیین زردشتی»، ن.د.ا.ت.: ۱۴/۱۸ .

**دریای فراخکرت** ب فراخکرت

دژ بهمن / dež-e bahman / دژ بهمن ( = بهمن دژ ) بنا بر آنچه در شاهنامه آمده، قلعهای است استوار و سر بر کشیده و طلسم شده، متعلق به بددینان که بر کنار دریاچهٔ چیچست (ارومیه \*) قرار دارد. وقتی میان طوس \* و گیو \* بر سر جانشینی کاووس \* نزاع در گرفت قرار شد فریبرز و کیخسرو \* هر کدام دژ بهمن را بگشایند تخت و تاج او را باشد. نخست فریبرز با طوس لشکر کشید و چون به نزدیک دژ رسید زمین چنان گرم شد که مردان جنگی در میان زره بسو ختند و نتوانستند درِ دژ را بیابند و بازگشایند. آنگاه کیخسرو \* با گودرز \* به سوی دژ شتافتند:

بشــــد تــا دژ جهــمن آزادشــاه 🔰 خود و گيو و گودرز و چندان سپاه

کیخسرو، نامهای سراسر آفرین و ستایشِ خداوند نوشت و آن را بر نیزهای بست و به گیو داد تا به درون دژ اندازد. گیو نیزه بر دیوار دژ زد و دیوار با صدایی رعداسا فرو ریخت و چون تیرگی ناپدید گردید کیخسرو به دژ وارد شد و شهری آراسته و مزیّن دید. پس از یک سال درنگ، آنجا را ویران کرد و بر جای آن، آتشکدهٔ آذرگشسپ \* را بساخت.

**منابع:** یشتها: ۲/۲۳۸؛ شاهنامه: ۲۴۱/۳ به بعد؛ دانشنامهٔ مَزدیّسنا: ۲۷۹؛ لغت نامه.

**دژ رويين** ← روييندژ

**دژ سپید** /dež-e sepid/ دژ سرحدی ایران بر مرز توران <sup>\*</sup> است که سهراب <sup>\*</sup> در لشکرکشی خود به ایران، نخست به آنجا رسید و پس از جنگ با هجیر <sup>\*</sup> (نگهبان دژ) و گردآفرید <sup>\*</sup> آنجا را ویران ساخت: دژی بود کش خواندندی سپید برآن دژ بُد ایرانیان را امید نگهبان دژ رزمدیسده هسجیر که با زور و دل بود و با داروگیر (شاهنامه: ۱۸۲/۲)

منابع: شاهنامه: ١٨٢/٢؛ لغتنامه؛ دا.فا..

**دست کلیم** (= ید بیضا) ب موسی

**دَعْد و رَباب** /da'd va rabāb/ نام دو معشوق و یا عاشق و معشوقهای عرب که در ادب فارسی، دَعد را عاشق و رَباب را معشوق پنداشتهاند، در حالی که هر دو اسم زن هستند.

ابن ندیم در الفهرست، در بین کتابهای اسما و خرافات و داستان عشاق عرب، نام «کتاب الرباب و زوجها اللذین تعاهدا» و کتاب «عامرو دعدجاریه خالصه» را آورده است. نام کتاب «دعد والرباب» که ابن ندیم با عنوان «اسماء عشاق الانس للجن و عشاق الجن للانس» ذکر نموده، این ظن را ایجاد میکند که شاید اشارهٔ شعرای ایران به این عاشق و معشوق باشد:

ز انصاف و عدل تو رعد است و بس غریوان و نـالان چـو دَعـد و رَبـاب (سوزنی: ۱۲۰)

همیشه تا که به عشق اندرون خبر گویند ز حال عُروه و عَفرا و حال دَعد و رَبـاب (معزی: ۵۶)

بی تو گر زین بعد همچون رعد نالم دور نیست ··· دَعد همچون رعد نالد چون شود دور از رَباب (قاآنی: ۵۹)

منابع: ديوان ناصرخسرو (تعليقات، چاپ قديم): ٢٢٥؛ فرهنگ فارسی؛ لغتنامه.

**دقیانوس** /daqyānus/ دقیانوس (Desius) یا دقیوس، نام پادشاه هم عصر اصحاب کهف<sup>\*</sup> است که مورخان اروپایی او را دزیوس (Desius) نامیدهاند (اصحاب کهف : ۷). ابن اسحاق و دیگر مورخان دقيانوس

**هرب**، نام او را دیونیسز (Dionises) یا دقیانوس آوردهاند که جباری متکبر بود و دعوی خدایی **نمود** و شش مَلِک را مقهور ساخت و از هر کدام پسری به بندگی گرفت و آنان را پیش تخت **مرص**ع خود که وصفش در روایات آمده ( ← تفسیر سورآبادی: ۱۴۰۸/۲) بر پای کرد.

در منابع تاریخی آوردهاند که دقیانوس شنید در شهر افسوس \* عدهای از پیروان مسیح \* هستند. لذا سفری به آنجا کرد و مؤمنین به مسیح را بین کشته شدن و قبول پتپرستی مخیّر گذاشت. همگی بت پرستی را پذیرفتند جز هفت نفر که پنهانی به مسیح اعتقاد داشتند. روایات دیگر ( همان: ۱۴۰۷/۲ به بعد ) زمان او را در روزگار فترت رسولان و قبل از خروج مسیح دانسته و نوشتهاند که پادشاهی او را به نبرد تهدید کرد. روزی گربهای بر بام دوید و دقیانوس سخت به هراس افتاد. یکی از آن هفت نفر، به نام تملیخا (= یملیخا، تبخلوس ) دید که رنگ بر صورتش نمانده و دانست که او خدایی را نسزد و با یاران خود راه بیابان را در پیش گرفت و از دستگاه دقیانوس گریخت. مهد دقیانوس: به عقیدهٔ عوام الناس، «عهد دقیانوس» یکی از قدیمترین عهود تاریخی است که از آن عهد و عصر قدمی فراتر نمی توان نهاد. به همین جهت، هر وقت بخواهند

قدمت و کهنگی چیزی را اثبات کنند، به عهد دقیانوس اشاره میکنند: قصهٔ تبخلوس و شهر فسوس حال اصحاب کهف و دقـیانوس (حديقه: ۴۲۳) جمله گشتند از آن خلل آگاه گرچه اصحاب کیف از یم راه گشت معلومشان که هست فسوس زَرق و تَـلبيس و مكـر دقـيانوس (حديقه: ٢٢٩) به ز بیداری شها خواب جوانمردان غار **چو**ن ز دقیانوس خود رستند هست اندر رقیم (سنایی: ۱۸۹) چو دقیانوس گفتی جو نیرزد نگویم زر پیشین نو نیرزد (نظامي. لغتنامه) به ز دقیانوس آن محبوس لحف پس بخسبم باشم از اصحاب کمف خوابشان سرماية ناموس بود يقظهشان مصروف دقسيانوس بلود (مثنوی: ۲۰۲/۲)

حتی در شعر معاصر فارسی، به گونهای، به داستان دقیانوس اشاره شده که بخشی از داستان مفصّل او را به یاد می آورد:

(طاهره صفارزاده، حرکت و دیروز، تهران، ۱۳۵۷: ۱۱۱)

منابع: کشفالاسرار: ۶۲۶/۵؛ تفسیر ابوالفتوح: ۱۸۶۶۶؛ دانشنامهٔ ایران و اسلام: ۳۴/۱؛ مهدی پرتوی، «عهد دقیانوس»، هنر و مردم: ۸۴/۱۶۴؛ اصحاب کهف: ۷؛ لغتنامه.

**دقيوس** ← دقيانوس

دُلدُل / له معنی خارپشت و کار بزرگ ) نام ماده قاطری سپید، مایل به سیاه ( شهبا ) است دُلدُل ( به معنی خارپشت و کار بزرگ ) نام ماده قاطری سپید، مایل به سیاه ( شهبا ) است که مقوقس، حاکم اسکندریه، و به روایتی ( طبقات ابن سعد: ۴۹۱/۴ ) فروة بن عمر و حذامی، به حضرت رسول اهدا کرد. در روایات شیعی آمده است که حضرت او را با چند اسب دیگر و الاغ مخصوص خود، یعفور \*، به علی ( ع ) بخشید که در جنگها بر آن سوار می شد. از این رو «شاه دُلدُلسوار» کنایه از حضرت علی ( ع ) است:

خردمند عثمان شبزندهدار چهارم علی، شاه دُلدُلسوار (بوستان سعدی: ۲۰۴)

دُلدُل در ادب فارسی، به نام اسبی پرآوازه و خوش نام معرفی شده است: کی شُدستی نفس من بر پشت حکمتها سوار گرنه پشت مین سیوار دُلدُل شهیاستی (ناصرخسرو: ۲۲۸) تا نور او چو خنجر حیدر شد گلبن قوی چو دُلدُل شهیا شد (ناصرخسرو: ۲۳۹) آن کو چو به حرب تاخت بیند بیسر دُلدُل تیسند مسرتضی را (انوری: ۲۹۱) آباد بیر آن بارهٔ میمون همایون خوشگام چو یتحموم و رهانجام چو دُلدُل دُلدُل مشتری پیاش جفته زد انـدر آسهان آه دل و دلکنان زحل گفت قطعت ابهـری (خاقانی: ۲۲۳)

لاجرم زَابلق چربآخور چـرخ دُلدُلی داشت خــــم ران اســد (خاقانی: ۸۶۸) سنگ در زیـر سـُـمّ او گـرد است رخشخیز است و دُلدُلآورد است

(مسعود سعد: ۶۵)

**منابع:** حیاةالحیوان: ۲۸۱/۱؛ شرح مشکلات انوری: ۲۸ و مآخذ آن؛ تفسیر سورآبادی (چاپ عکسی): ۲۳۴؛ اسرارنامه: ۲۳۹؛ فرهنگ لغات و تعبیرات خاقانی: ۵۲۱/۱؛ لغتنامه.

**دلھات**، نام دختر ابلیس ← اصحاب رَسَ

**دماوند** /damāvand/ دماوند یا دنباوند (به معنی «دارای دمه و دود و بخار» به مناسبت آتشفشان ) بلندترین قلهٔ سلسله جبال البرز<sup>\*</sup> است که بنا بر برخی روایات (گرشاسپنامه: ۳۲۹) فریدون<sup>\*</sup>، ضحّاک<sup>\*</sup> را در آنجا زندانی نمود که هماکنون نیز در بند است:

فـریدون فـرّخ بـه گُـرز نـبرد ز ضـحّاک تـازی بـرآورد گَـرد بـبردش بـه کـوه دمـاوند پست به جایش به تخت شهی بـرنشست (گرشاسپنامه: ۳۶۶)

> **فرد**وسی نیز به همین مسئله اشاره دارد: بیاورد ضحّاک را چون نَوَند به کوه دماوند کردش به بند

(شاهنامه: ۲/۷۷)

عوام نیز معتقدند که سلیمان \* یکی از دیوان \* را که صَخر جِنّی \* (سنگ سرکش) نام داشت در آنجا زندانی نمود. گویند بر قلهٔ دماوند زمین هموار است و از چاهی که بر فراز آن قرار دارد روشنی بیرون آید. نام دماوند در تورات آمده و صورت کهن آشوری آن «بکین» است (ری باستان: ۶۴۲/۲). در داستانهای قدیمی، دنباوند (دماوند) را پایان دنیا می دانسته اند ( همان ) و بیشتر

روايات منسوب به البرز، به دماوند نيز نسبت يافتهاند:

| دَمَن ۲۶۲                                                                                                                                         |  |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--|
| ز بیدادی سَمَر گشتست ضحّاک که گویند اوست در بند دمـاوند                                                                                           |  |
| ( ناصرخسرو: ۱۸۴)<br>گو نیست به جور، کم ز ضحّاک نی زنــدانست کــم از دمــاوند                                                                      |  |
| ( خاقانی : ۷۷۳                                                                                                                                    |  |
| اوست فریدونظفر، بل که دماوندحلم عالم ضحّاکفعل، بستهٔ چاهش سـزد<br>( خاقانی: ۵۲۰)                                                                  |  |
| دماوند و مای*، همانند بابل*، از قدیم به محل سِحر و جادو معروف بودهاند:                                                                            |  |
| به چیست گویی سِحرِ حلال در ره شعر پینان نمیایم کنز مای یا دماوندم<br>(سوزنی: ۲۷۳)                                                                 |  |
| در طرهٔ آن قند لب آویز که مزگانش دارد صف جـادوی دمـاوند شکسـته                                                                                    |  |
| (سوزنی: ۳۳۶)<br>آن فریدون به دماوند اگـر بـرد پـناه این فریدون ز دماوند برانگیخت غبار<br>(قاآنی: ۳۳۳)                                             |  |
| گاهی دماوند مظهر عظمت و بزرگی است:                                                                                                                |  |
| به شخص کوه، پیکرکوه میکند غمی در پیش، چون کوه دماوند<br>(نظامی، لغتنامه)                                                                          |  |
| ملکالشعرای بهار، قصی <b>د</b> هٔ محکم و مفصلی در باب دماوند سروده است به مطلع:                                                                    |  |
| ای دیو سـپید پـایدربند ای گنبد گیتی ای دمـاوند<br>(بهار : ۳۲۹/۱)                                                                                  |  |
| و غلامحسین یوسفی در کتاب جشننامهٔ پروین گنابادی (به کوشش محسن ابوالقاسمی و<br>محمد روشن: ۴۹۵۰ ـ ۴۹۹) تحلیلی کوتاه و نمکین بر این قصیده نوشته است. |  |
| <b>منابع:</b> عجایب [فارسی]: ۱۶۰؛ ری باستان: ۶۴۲/۲؛ لغتنامه.                                                                                      |  |
| <b>دَمَن</b> ← نَل و دَمَن                                                                                                                        |  |
| <b>دَمور /</b> damur/                                                                                                                             |  |

نام یکی از خویشان افراسیاب \* که ابتدا در نبردی اسیر سیاووش \* شد و به کینهٔ ایـن

شکست همچون گرسیوز<sup>\*</sup> و به همراه او، در کشتن سیاووش سعی بسیار کرد: یکی نـامور بـود نـامش دمـور که همتا نبودش به ترکان به زور (شاهنامه: ۱۲۳/۲) به امر شاه و نیرنگ دمور و ریـوِ گـرسیوز گُروی از طعمهٔ جانش اجل را کـرد مـهانی (قاآنی: ۷۹۵) منابع: شاهنامه: ۱۲۳/۳ به بعد؛ مجملالتواریخ والقصص: ۹۰؛ فرهنگ نامهای شـاهنامه: ۱۹۰/۱ لفتنامه.

> **دموکلس** ← داموکلس **دنباوند** ← دماوند

**دُوال پا** /davālpā/ در فرهنگ عامه، دَوال پا موجودی است با پاهای دراز، همچون دَوال (تَسمه) که به هیئت مردی سالخورده، در کنار راه مینشیند و اظهار درماندگی میکند و از رهگذران می خواهد او را بر دوش گیرند. آنگاه پاهایش را همانند مار، گردِ کمر رهگذر می پیجد و هرچه لازم دارد از او می خواهد. در کتاب عجایب البحار، از یعقوب بن اسحاق، نقل شده که در سگساران، گروهی از اینان را دیده و یکی از آنان پاهای درازش را بر گردن او پیچیده است.

دوال پا، همان پیرمرد دریا است که در پنجمین سفر سندباد بحری، سر راه او قرار میگیرد. برای نخستین بار، در داستان وامق و عذرا و عجایب المخلوقات قزوینی، از این موجود سخن به میان آمده و از آنجا به سایر کتب راه یافته است ( آفرینش زیانکار : ۱۲۸). دوال پا، در عرف، گاهی کنایه از آدم سمج و مُصِر به کار میرود ( فرهنگ لغات عامیانه ). منابع: نیرنگستان: ۱۲۴؛ لغتنامه.

> **دوزخ** ← جھنّم **دَوْس ( دَبْس )** ← عباس دَوْس

**دوگانگی** /dogānegi/ دوگانگی یا ٹنویّت (dualism) به مفهوم قبول دو مبدأ خیر و شر، از معتقدات قـدیم آریاییان محسوب می شود. اینان بدی و خوبی را هر یک به منشائی جداگانه مربوط می دانستند. قوای خیر، باعث سعادت و نیر و های شرّ، مسبب تیره بختی افراد انسان تلقی می شدند. در مقابل خدا و ملکوت، دنیای شرّ و تاریکی که در آن دیـوان\* ( دَئِوها ) فرمانروایی می کنند قرار دارد. دنیای شرّ، تحت فرمان روح پلید یا اهریمن\* است که دایم با مظهر خیر، یعنی اهورامزدا\* و به روایتی سپنت مینو\* در حال نبرد است. عرصهٔ این مبارزه بین زمین و آسمان\* است. از یک سو، دو نیروی نیکوکار عالی، یعنی نور و باران که مبدأ سایر نیکیها هستند قرار دارند و از سوی دیگر خطرنا کترین دشمن انسان، یعنی قوایی که باعث سلب نور و باران می شوند. آدمی، در این میان، یا با یزدان است و یا با اهریمن.

گرد باکی گر نگردی گرد خاکی هم نگرد مرد یزدان گر نباشی جفت اهریمن مباش (سنایی: ۳۲۵)

بسیاری از فرشتگان\* و دیوان که امروز در اساطیر ایرانی پیروان یزدان یا اهریمن هستند، به طور مسلّم، پدید آمدهٔ تصورات کلّی از خوبیها و بدیها هستند که ابتدا صفات اخلاقی بودهاند و بعدها جنبهٔ خلقیّت یافته و سپس شخصیت پیدا کرده و به صورت فرشتگان و دیوان در آمدهاند. حتی نام امشاسپندان\* تماماً به معنی صفات خوب است و در برابر آن، نام کَماریکان\* به مفهوم صفات بد قرار دارد. تضاد اعمال در ایران باستان، حتی به نامها و فعلهای زبان اوستایی نیز راه یافته ( مَزَدیَسنا: ۲۶۸) و واژه ها هم به دو دستهٔ ایزدی و اهریمنی تقسیم می شوند. مثلاً دو کلمهٔ «فَرَّه\*» و «شکوه» در بیت زیر، اولی به ایزد و دومی به بدی نسبت یافته است:

(شاهنامه)

اصل تضاد، در اندیشهٔ ایرانی، بر مبنایی طبیعی استوار بوده است. مهر طبیعت، باعث آسایش و فراخی نعمت بود و قهر طبیعت، مایهٔ رنج و گرسنگی و قحطی، و قوای طبیعت هم دو قوّهٔ سرسبزی و خشکی تصور میشدند. جهان مادی نیز اساساً بر اثرتضاد و تقابل به وجود آمد و تقابل نیک و بد، تضاد مثبت و منفی، و جنبش و حرکت نیز بر اساس همین دیالکتیک تا زمانی وجود دارد که این تقابل موجود باشد. هنگامی که یکی از این دو نیرو خنثی شود و به اصطلاح، اختلاف سطحی وجود نداشته باشد، سکون جای جنبش را می گیرد و زندگی مادی تمام می شود و آن روز، رستاخیز \* است ( جهان فروری: ۲۷ ). در اوستا، تشتریشت، نمونهٔ مجسمی است از زور آزمایی خوبی و بدی، و زد و خور د فرشتهٔ باران در عالم بالا، با دیو خشکی. در آیین زروانی نیز اصل تضاد خیر و شر یا نور و ظلمت، به این ترتیب توجیه می شود که وقتی زروانِ \* بی کرانه به وجود اهورامزدا پارور شد و درنگی در زایش او پدید آمد، در دل مادر شکی پدیدار گشت و همین شک، موجب پیدا شدن اهریمن گردید، در حالی که مادر، فرزندی نیک می خواست ( همان ).

تاریخ اساطیری ایران، از آنجا که دارای جوهر ثنوی است، خاطرهٔ نبردهای بی شمار دیگری را نیز حفظ کرده، که اهم آنها عبارت اند از ماجرای تسلط ضحّاک\* بر جمشید\*، کشته شدن نخستین گاو\* به دست مهر\*، نبرد اهورامزدا و اهریمن در دوران اولیه آفرینش\*، نبرد زردشت علیه آیین دیوان و بالأخره نبردی که در پایان جهان توسط موعود مذهب زردشت، سوشیانت\* آغاز میگردد. بنا بر روایت ایلیاد (فرهنگ اساطیر یونان و دوم: ۲۲/۲۲)، بر در کاخ زئوس\*، دو کوزه قرار داشت: یکی محتوی خوبیها و دیگری مملو از بدی بود و زئوس هر یک از این کوزه ها را به ترتیب بر میگرفت و روی این اصل، سرنوشت انسان یا کاملاً بد بود و یا به کلّی خیر.

این دوگانگی، در شاهنامهٔ فردوسی که دایرةالمعارف فرهنگ ایران نیز هست، بازتاب وسیعی یافته و به صورت جنگهای طولانی بین ایران و توران<sup>\*</sup> و پهلوانان و دیسوان و **دیو**سیرتان تجلّی کرده است.

در فرهنگ اسلامی، تضاد بین خوبی و بدی، هم در طبیعت وجود دارد، هم در اصل آفرینشِ «خدا-لجنی» انسان (حجر : ۲۸ و ۲۹) و هم در ماوراءِ طبیعت، به صورت تضاد «الله - شیطان». این جا است که عرفای اسلامی، عالَم مُلک را جهان اضداد و عالم جبروت را عالم وحدت معرفی کر دهاند ( الانسان: ۱۷۸) و عالم ملکوت را جهانی میان آن دو. این عالم مُلک، به قول عرفا، دو چیز است: نور و ظلمت؛ و بدن آدمی را دایماً در کار جدا کردن نور از ظلمت دانسته اند ( همان: ۲۴).

برخی اشارهها در ادب معاصر حاکی از آن هستند که شاعران به این دوگانگی در قالب خیر و شرّ، به مفهوم کهن آن توجه داشتهاند:

در جنگلِ من از درندگی نام و نشان نیست در سایه آفتاب دیارت. قصهٔ خیر و شر میُشنوی من شکفتنها را میشنوم. (سهراب سپهری، هشت کتاب: ۱۶۴) منابع: آفرینش زیانکار: ۱۷۲ ؛ یشتها: ۱۳۶/۱؛ یسنا: ۲۳۳/۱؛ دیانت: ۵۰؛ مَزدیّسنا: ۴۳ و ۶۷ و ۳۳۱ و ۲۶۴ سوگ: ۲۱ و ۶۶ ایران باستان [موله]: ۶۰ بتفسیر اوستا: ۱۹۱ و ۲۳۹؛ فروغ مَزدیّسنا: ۶۷ و ۲۳۰؛ دین قدیم ایرانی: ۲۲۱ تا ۲۲۵؛ یکتاپرستی: ۲۳۹؛ اساطیر ایرانی: ۲۷؛ آیین شهریاری در شرق: ۳۹؛ زندگی و مرگ پهلوانان: ۱۶۳؛ رشید عیوضی، «مظاهر شرّ در آیین زردشتی »، ن.د.ا.ت، بهار ۱۳۴۵: ۲۲۱۸؛ عبدالحسین زرین کوب، «یگانه یا دوگانه؟ »، سخن، ۱۳۴۰: ۲۱۴۵/۱۱؛ محمد معین، «یگانگی و دوگانگی در مَزدیّسنا»، سخن، تیر ۱۳۲۲: ۲۰/۸۱؛ دانشنامهٔ ایران و اسلام: ۲۷/ یغما: ۲۵۳/۴؛

> **دہآک ( دھاک ) ب**ضحّاک **دھر** ب زروان **دَهزبان**ب سوسن **دھوہر**، نام کوھی در سرندیب ب سرندیب

**دی** /dey/ دی به معنی آفریننده و دادار (یشتها: ۴۲/۱) در آیین زردشتی و از صفات اهورامزدا<sup>\*</sup> نام فرشتهای<sup>\*</sup> است که تدابیر امور و مصالح ماه دهم سال و روزهای هشت و پانزده و بیست و سه از هر ماه شمسی به او متعلق است و این روزها به نام او به «دی» موسوم است و چون سه روز به نام دادار است برای امتیاز در نام هر روز، کلمهٔ دی را با نام روز بعد به صورتهای دی به آذر<sup>\*</sup>، دی به مهر<sup>\*</sup> و دی به دین آوردهاند و این روزها را هر سال، در دی ماه جشن میگرفتند.

ماه دهم سال (دی ماه) که به نام این فرشته موسوم است نخستین ماه از فیصل زمستان است که آن را به عربی «جُدَی» خوانند:

تا به مرداد گرم گردد آب تا به دی ماه سرد گردد باد (فرخی: ۲۳) بر باغ قلم درکش وز جور دی آتش کن چون پیرهن از کاغذ کهسار همی پوشد (خاقانی، لغتنامه) هست آسهان سیاست و ز آفتاب فیضلش دیماه بیندگان را نسیسان تسازه بسینی (خاقانی: ۲۳۳) آب دریما را بسه صحرادر پیراگینده کیند از جلالت چون به دی مه قصد زی دریا کند (خاقانی، لغتنامه)

|                                    | <b>چون د</b> ر این ماه غایت شدت سرما است گا        |
|------------------------------------|----------------------------------------------------|
| :                                  | <b>سرما</b> و مجازاً به معنی زمستان به کار بردهاند |
| جز تفّ خـشم او نـبرد زمـهريږ دی    | جز بوی خُلق او نشناسد سمـوم تـیر                   |
| (منوچهری: ۱۱۴)                     |                                                    |
| کو بہـاران زاد مـرگش در دی است     | پشّہ کی داند کہ این باغ از کی است                  |
| (مثنوی: ۲/۳۷۵)                     | -                                                  |
| به بوی آن که دگر نـویهار بـاز آیـد | چه جورها که کشیدند بلبلان از دی                    |
| ( حافظ: ۱۵۹ )                      |                                                    |
| کـاشفتگی مـبادت از آشـوب بـاد دی   | خوش نازکانه میچمی ای شاخ نوبهار                    |
| (YAA , high )                      | _                                                  |

**36** 

ديبا

**منابع:** یشتها: ۲۲/۱؛ فرهنگ ایران باستان: ۲۰/۱؛ «دی وبتیکان»، سخن، آذر ۱۳۳۸: ۹۱۹/۱۰؛ ابراهیم پورداوود، «نامهای دوازده ماه»، مهر، آبان ۱۳۲۱: ۶/۸۶؛ فیروز آذرگشسپ، «واژهٔ دی»، پشوتن، س اول: ۱۰/۱۰؛ علی هاشمی، «دی ماه و سرگذشت آن»، کاوش، دی ۱۳۴۱، س اول: ۱/۱۰؛ دانشنامهٔ مزدیّسنا: ۲۸۴؛ لغتنامه و منابع آن.

## ديبا /dibā/

بنا بر اساطیر، تهمورث\* ابریشمسازی و پارچهبافی را هم مانند خطنویسی و نواسازی و موسیقی و در آوردن عسل، از دیوان\* آموخت. از این رو، نه تنها دارای لقب «ریباوند» (که برخی آن را مصحّف «زیناوند» شمردهاند) به معنی «تیردار» و «سلاحدار» بود، بلکه لقب «دیباوند» هم داشت که از آن، ارتباط دیو (دیب) و «دیبا» و

«دیباچه» و «دیوان» به خوبی هویدا است. به نظر برخی، «دیوه» به معنی کرم پیلهٔ ابریشم و «دیبا» به معنی پارچهٔ ابریشمی عالی و خوشرنگ است که به ویژه از شبوشتر بر می خاسته است (دیارشهریاران: ۱۲۳/۲) و دیاچه و دیوان که لغاتی مربوط به نویسندگی اند گواه مناسب لقب «دیباوند» برای تهمورت به شمار می روند. دایر المعارف اسلامي آورده است که چون ديباج مشهور و زيبا و خوش منظر بوده است اين کلمه و کلمهٔ دیباچه را نیز برای مطلع قصیده یا آغاز کتاب استعاره نمودهاند. در شعر فارسی، دیبا بیشتر به همان مفهوم پارچهٔ ظریف به کار رفته و به مضامین اساطيري و كهن أن كمتر توجه شده است: شود چو شَفشهٔ زر شاخها ز باد خزان شود چو ديبه چـين بـاغها ز ابـر بهـار (مسعود سعد: ۲۲۰) دیبهی دارد به کار اندر، به رنگ بادرنگ بین که دیـباباف رومـی در مـیان کـارگاه (منوچهری: ۵۰) گر گلیمی بد یا دیبه رومی ست قباش تن همان گوهر بیرتبت خاکیست به اصل (ناصرخسرو: ۲۷۷) دیــبابافی از همــه جــنسی تـو چون روی خوش بافت نمیدانی ديسباي روم کس نخسرد هىرگز گر نقش روی خویش بگردانی (مسعود سعد: ۶۵۲) بس رود و زمین و کنوه را پیایی -چون دیبه روم و شـوشتر کـرده (مسعود سعد: ۲۸۴) به مدح شاه چو دیبای ششتر آتش و آب در آب و آتش رانیدم همیی و گشت میرا (مسعود سعد: ۲۳) راغها را باغها در دیـبه کَـمسان کشـید از پس آن کابرها در دیبه ششتر گرفت (مسعود سعد: ۷۵) بگسترند به هر دشت مفرش کمسان برافگنند بـه هـر كـوه ديـبه ششـتر (مسعود سعد: ۴۰۰) گویی آن خونها که رفت از تیغ او دشت را در دیــبه ششــتر کشـید (مسعود سعد: ١١٥) برکه و دشت باز گسـتردند سیرُم چـین و دیـبه ششـتر (مسعود سعد: ۱۵۲)

**گاهی** دیبای خسروانی مجازاً بر نوشتهٔ نیک و لطیف اطلاق شده، که ارتباط آن با آنچه **ذکر ش**د روشن است: **«این** دیبای خسروانی که پیش گرفتهام، به نامش زربفت گردانم» ( بیهقی: ۴۹۷) **منابع:** دیار شهریاران: ۱۱۲۳/۲؛ لغتنامه و منابع آن.

**دی به آذرروز /**dey-be āzarruz/ دی به آذر ( دیباذر ) یا به صورت مصحّف «دیبار»، نام روز هشتم از هر ماه شمسی است. دی<sup>\*</sup> از نامهای اهورامزدا<sup>\*</sup> است که روزهای هشتم، پانزدهم و بیست و سوم هر **ماه نیز** به این نام خوانده می شود و برای اینکه این سه روز با هم اشتباه نشوند، واژهٔ «دی» را با نام روز بعد، با هم به کار می برند.

دی به آذر را روزی مبارک و خجسته، و برای خرید و فروش و مهمانی و فَصد و طلب حوایج، شایسته و برای سفر نامیمون میدانستهاند. روز هشتم از دی ماه، به علت همنامی ماه و روز، عید بوده است:

روز دی است خیز و بیار ای نگار مِسی ای ترک مِی بیار که تسرکی گسرفت دی (مسعود سعد: ۶۶۱) که چون ماه آذر بود روز دی جهان را تو باشی جهاندار کی (فردوسی، لغتنامه)

**منابع:** آثارالباقیه: ۲۹۵؛ عبدالامیرسلیم، «سیروزه در حدیث شیعه»، ن.د.۱.ت.، پاییز ۱۳۵۳: ۲۶۲/۲۶ ؛ «سیروزهٔ آذرباد مارسپندان»، مهر، دی ۱۳۱۳، س ۲: ۸۲۳/۸؛ لغتنامه: دی.

## دی به مهرروز /dey-be mehrruz/

دی به مهر، یا دی مهر، نام روز پانزدهم هر ماه شمسی و روزی صالح و مبارک و سَبُک تصور می شده است. دی به مهر اصلاً نام فرشتهٔ \* موکل بر عرش \* است. برخی این روز را نحس دانسته و آوردهاند (المختارات فی الاختیارات) که مولود ایس روز قطعاً دیوانه می شود. گویند در این روز هر کس سوسن \* دود کند، تمام سال به فراغت گذراند و از قحطی و درویشی ایمن باشد و هر که بامداد این روز سیب بخورد و نرگس ببوید، تمام سال بی آزار باشد. در این روز فریدون \* از شیر بازگرفته شد و زردشت از ایران خارج شد. دی به مهرروز، از دی ماه، از قدیم عید بوده و مغان\* آن را گرامی دارند و جشن گیرند. مراسم «شاه کُشی» از سنّتهای رایج در این روز است (بهرام بیضایی، نمایش در ایران: ۲۵) به این ترتیب که صورتی از گِل یا خمیر درست کنند و در گذر نهند و به آن تعظیم نمایند و سپس آن را بسوزانند.

چو مهر سپهر آورد دی به مهر تو را تازهتر باد هر روز چهر (فردوسی) دی به مهر است مهربانی کـن کــز همـه چــیز مـهربانی بـه (مسعود سعد: ۶۶۲)

**منابع:** نیرنگستان: ۱۰۵؛ عبدالامیرسلیم، «سیروزه در حدیث شیعه»، ن.د.ا.ت.، پاییز ۱۳۵۳: ۲۷۱/۲۶؛ برهان؛ لغتنامه: دی.

دین روز /din-ruz/ نام روز بیست و چهارم از هر ماه شمسی است. دین، اصلاً، نام فرشتهٔ <sup>\*</sup> موکل بر کوشش و حرمت و به روایتی، فرشتهٔ موکل بر خواب و ارواح است. در این روز کشتن خَرفَستَران \* توصیه شده است. روزی نحس است و در آن، از تمام کارها، به ویژه سفر باید پرهیز کرد. معتقد بودند هر که در این روز زاده شود، به قتل می رسد و فرعون \* در این روز زاده شد.

دیـــنروز ای روی تـو آگـفت دیـن مِی خور و شادی کن و خـرّم نشـین با مِی و مِی خوردن، دین را چه کـار مِی خور و مِی نوش و قوی دار دین (مسعود سعد: ۶۶۵) منابع: جهانگیری: ۲۲۸۳/۲؛ یشتها: ۱۶۱/۲؛ فرهنگ نماهای اوستا: ۸۲۵/۲؛ عبدالامیرسلیم، «سیروزه در حدیث شیعه»، ن.د.۱.ت، پاییز ۱۳۵۳: ۲۸۰/۲۶.

**دیو(ان)** / (div(ān) / واژهٔ دیو که در اوستایی، دَئِوَ (daeva) و هندی باستان، دیوا (devā) خوانده می شود اصلاً به معنی خدا است. این واژه در قدیم، به گروهی از خدایان آریایی اطلاق می شد ولی پس از ظهور زردشت و معرفی اهورامزدا<sup>\*</sup> خدایان قدیم ( دیوان )، گمراه کنندگان و شیاطین خوانده شدند. کلمهٔ دیو، نزد همهٔ اقوام هند و اروپایی، بجز ایرانیان، هنوز همان معنی اصلی خود را که «خدا» باشد حفظ کرده است. در اوستاه دیوان، خدایان باطل یا گروه شیاطین و یا مردمان مشرک و مفسد تلقی شدهاند و چنین بر می آید که در عهد تدوین این کتاب هنوز اهالی مازندران و گیلان یا عدهای از آنها، به همان کیش قدیم آریایی بوده مازندران و دروغ پرستان دیلم و گیلان یا عدهای از آنها، به همان کیش قدیم آریایی بوده مازندران و دروغ پرستان دیلم و گیلان سخن رفته است. این دیوان، در روایات ملّی و به مازندران و دروغ پرستان دیلم و گیلان سخن رفته است. این دیوان، در روایات ملّی و به مازندران و دروغ پرستان دیلم و گیلان سخن رفته است. این دیوان، در روایات ملّی و به مازندران و دروغ پرستان دیلم و گیلان سخن رفته است. این دیوان، در روایات ملّی و به مازندران و دروغ پرستان دیلم و گیلان سخن رفته است. این دیوان، در روایات ملّی و به مازندران و دروغ پرستان دیلم و گیلان سخن رفته است. این دیوان، در روایات ملّی و به مورندران و دروغ پرستان دیلم و گیلان معرفت محیبی یافته و به صور تهای سهمگین تصویر شدهاند. سیامک \* به چنگ دیوان گرفتار شد و هوشنگ \* و جمشید \* و تهمورث \* بر اسلامی، به سلیمان \* نسبت یافته اند.

در آغاز، کلمهٔ «دیو» نزد زردشتیان باختر و خاور، بر خدایان دشمن اطلاق می شدو سرانجام، به دنبال یک تحول کُند و درازمدت، غولان و موجودات اهریمنی دیگر، در شمار دیوان قرار گرفتند. قوای بشر که عُمّال و کارگزاران و مخلوق اهریمن \*اند، در برابر و به اندازهٔ قوای خیر و خدایان هستند. مهمترین این قوا، شش کَماریکان \* هستند که در برابر امشاسپندان \* قرار دارند و پس از آنها، گروه دیوان کوچک، از قبیل آز \*، آپوش \*، از گهَن \*، بوشاسپ \* و جز آن هستند. شمار دیوان، مانند ایزدان، نامتناهی است. بخشی از اوستاکه به نام وندیداد (قانون ضدّ دیو) موسوم است بیماری و آنچه را که ناخوشایند است، به دیوان نسبت می دهد و مَزدیَسنان را قطب مخالف دیویَسنان می داند.

در فرهنگ اسلامی، بـه خـصوص در کـتابهای حـیوانشـناسی عـربی، از دیـو بـه «عفریت» یاد شده و داستانها و روایات عجیبی در سرگذشت عـفریتها آمـدهانـد ( ــه حیاةالحبوان: ۳۲/۲ تا ۳۷) مطابق روایات، دیوان، موجوداتی زشترو و شاخدار و حیله گرند و از خوردن گوشت آدمی روی گردان نیستند. اینان اغلب سنگدل و ستمکار و از نیروی عظیمی برخوردارند؛ تغییر شکل میدهند؛ در انواع افسونگری چیرهدستاند و در داستانها به صورتهای دلخواه در می آیند و حوادثی ایجاد میکنند. گاهی پارسیان، هر سرکش متمردی را، خواه جنّ و خواه غیر آن و نیز کسانی را که در زمان خود از اقران قویتر بودهاند و مطیع حکام نمی شده اند، دیو نامیدهاند.

سپهدار کاکوی بر زد غریو به میدان درآمد به مانند دیو

(شاهنامه)

در شاهنامهٔ فردوسی، دیوان نقش عمدهای، به صورتها و مفاهیم مختلف، بر عهده دارند و تقریباً هیئت و منش دیوهای کتابهای مذهبی را دارند. اگرچه، دیوان به رنگ سیاه مجسم شدهاند ولی نام آورترین دیو شاهنامه، که سرکردهٔ دیوان مازندران است، دیو سپید\* است.

در ادبیات فارسی، بجز شاهنامه، پیرامون دیو و پری کمتر سخن رفته و آنچه هست، اغلب، جـنبهٔ نـمادین دارد. در داستان ویس و رامین (تـصحیح مـینوی: ۱۵۰)، عشـق لجامگسیختهٔ ویس\* به رامین، به دیوی تشبیه شده که با چنگال زهـرآلود خـود، قـلب ویس را میخَلَد. در خسرو و شیرین، فرهاد\* ضمن شِکوهٔ عاشقانه میگوید: من دیو نیستم که از برابر مردمان بگریزم.

در متون فارسی، گاهی مردم بد و شریر، دیو خوانده شدهاند:

تو مر دیو را مردم بد شـناس کسی کو ندارد ز یزدان سپاس (شاهنامه: ۲۱۰/۴)

ببست رهگذرِ دیو و بیخ کفر بکند 💿 به جای بتکده بنهاد مَزگِت و مـنبر

(عنصری: ۱۱۲)

دیو است آن کس که هست عاصی در امر او دیسو در امسر خسدای عساصی بناشد نعم (منوچهری: ۶۰)

در جهانی که طبع بر کار است دیو لاحـولگوی بسـیار است

(حديقه: ۲۸۴) چه نگری در ديو مردم، اين نگر کو دم به دم آدميی را دييو سازد ديو را انسان کند (ديوان شمس: ۱۱۰/۲)

در ادبيات فارسي، ديو گاهي مرادف اهريمن در انديشة ايراني، و گاه به معني شيطان\* در

فرهنگ اسلامی و زمانی، به مفهوم غول و عفریت و موجودات خیالی است که بیشتر در افسانه های عامیانه، از جمله سمک عیار و امیرارسلان تجلّی یافته است. ترکیبات زیادی نیز در زبان فارسی با کلمهٔ دیو ساخته شده ( مَزَدیَسَنا: ۲۴۷ و لغتنامه) که چه به مفهوم کنایی و چه به معنی رسمی آن، به نوعی با بنیاد و پیشینهٔ این کلمه در ارتـباط است. در آثـار اخلاقی و عرفانی، دیو نَفْس و دیو حرص و شهوت و امثال آن، از این لحاظ، قابل توجهاند: تو چون زین دامگاه دیو دوری جویی از دیـوان به جمله بگسل آنگه روی سوی چرخ اعـلاکن (سنایی: ۲۹۲)

راه رو تا دیو بینی بـا فـرشته در مـصاف ز امتحان نفس حسی چند بـاشی مـتحن (سنایی: ۴۸۷)

(سنايي: ۴۳۳)

(انوری: ۹۳/۱)

(خمسه: ۹۰۴)

فرشته ای تو و دیوی سرشته در تو به هم گهی فرشته طلب گه بمانده دیسو پرست (عطار: ۳۳)

آوردهانـــد پشت بـــرین آشـــیان دیـو پس چون فرشته روی به عُقبا نهـادهاند (عطار : ۲۱۳)

مسنابع: بسلعمی: ۱۸/۱۰؛ مَزدیّسنا: ۲۴۵؛ دیانت: ۵۰؛ تیفسیر اوستا: ۱۵۲؛ منطقالطیر: ۲۹۷؛ ارداویرافنامه: ۱۳۹؛ فروغ مَزدیّسنا: ۱۰۳؛ آفرینش زیانکار: ۱۰ و ۹۳ و ۱۱۸؛ احمد طباطبایی، «دیو و جوهر اساطیری آن»، مهر، ۱۳۵۵: ۵۳/۱۶۸؛ روایات داراب هرمزدیار: ۵۸/۲؛ نهادینه ها: ۲۷۷؛ لغتنامه.

**دیں بَخْتَک ب** آل **دیوجانس ب**دیوجانوس

دیوجانوس / diyojānus/ دیوجانوس (Diogenes) (دیوجانس، دیوژن) حکیم یونانی پیرو مکتب کلبی (م. ۳۲۷ ق.م.) که به وارستگی و تحقیر ثروت و پشت پا زدن به مقررات اجتماعی معروف است. او که همواره سفالی گود در جیب داشت تا با آن آب بیاشامد، روزی دخترکی را دید که با دو دست خود آب می نوشد. دیوجانوس بی درنگ سفال را بر زمین زد و خطاب به خود گفت: تو خود را فیلسوف می دانی، در حالی که به قدر این دخترک ده نشین عقل نداری و سالها است این سفال را با خود حمل میکنی.

مشهور است وی در میان خمره یا چلیکی مسکن داشت و با نهایت قناعت میزیست. روزی اسکندر مقدونی به وی گفت: به چه چیز نیاز داری؟ او جواب داد: به اینکه از برابرم کنار بروی و مرا سایه نکنی. هم او بود که در روز روشن، با چراغ در کوچهها دنبال انسان میگشت و این برجستهترین نظر تحقیرآمیز او به مردم روزگار خودش بود. گویا بیت معروف مولوی ناظر به همین مسئله است که:

دی شیخ با چراغ همی گشت گرد شهر کز دیو و دد ملولم و انسانم آرزوست (دیوان شمس: ۲۵۵/۱)

ابوالعلاءِ معرّى هم، همين معنا را آورده است:

ابسوالعــلاء بِـن سُـليانا عَماكَ قَدْ اولاكِ إحسـانا انْکَ لَو بَصَرتَ هٰذَا الوَرىٰ لَمْ يَــر إنســانکَ إنسـانا

حکمای مشرق، به جای دیوجانوس (حکیم کلبیِ خُمنشین)، بقراط یا سقراط و یا افلاطون را خُمنشین می پنداشتهاند. ابن خلدون (مقدمه: ۱۰۰۳/۱)، سقراط را بـه ایـن صفت منسوب داشته است. سنایی هم در حدیقه (تصحیح مدرس: ۲۹۳) آورده است:

ســــخنِ بـــهده ز افــراط است 💫 هر که دارد محمی نـه سـقراط است

و حافظ گوید:

جز فلاطون خُمنشين شراب سرّ حکمت به ما که گويد باز

( حافظ: ۱۷۸ )

اخوان ثالث، از دیوژن یا دیوجانوس به «خُمنشین خسروی» یاد کرده است که به غزل یاد شده از دیوان شمس نیز اشاره دارد:

**ديوژن** ←ديوجانوس

**دیو سپید /**div-e sepid/ دیو سپید ( سفید )، بنا بر شاهنامه، سردار و پادشاه و رئیس دیوان<sup>\*</sup> مازندران در روزگار کاووس<sup>\*</sup> بود که به سبب سپید بودن مویش، به این نام خوانده شد، در حالی که دیوها معمولاً سیاهرنگ مجسم شدهاند. برخی را اعتقاد بر این است ( انجمن آرا) که پارسیان هر سرکش و متمردی را، خواه اِنس و خواه جنّ<sup>\*</sup> و یا حیوان باشد، دیو می نامیدند و لذا دیو سفید اصلاً نام مردی پهلوان بود که چون بر خداوند خویش کاووس عاصی شد، به نام دیو خوانده شد.

دیو سپید، کاووس را که به مازندران لشکر کشیده بود، با سران سپاهش، به جادویی نابینا و در بند کرد و سپاه ایران را درهم شکست. رستم\* پس از آگاهی از این ماجرا به مازندران شتافت و بعد از گذشتن از هفتخان\*که دیو سپید بر سر راه او ایجادکرده بود، به غار ديو سييد درآمد و او را كه درون غار خفته بود بيدار كرد و با وي جنگيد و بر زمینش زد و جگرگاهش را درید و جگر او را برای بینا کردن دیدگان کاووس و سران سیاه ایران پیش شاه آورد و گفت: دریسدم جگرگاه دیلو سپید ندارد بدو شاه زين پس اميد ز پهلوش بيرون کشيدم جگر چه فرمان دهد شاه پیروزگر (شاهنامه: ١٠٩/٢) آنگاه با چکاندن خون دیو در دیدگان کاووس و لشکریانش بینایی را به آنان بازگردانید زيراكه تنها خون او مي توانست سحر او را باطل كند. حديث دليري رستم و كشتن ديو سپيد در شعر فارسي نيز منعكس است: خطبهٔ دیوان دیگر بـود و نـقش کـیمیا آن سیهکاری که رستم کرد با دیو سپید تا برون ناری جگر از سینهٔ دیـو سـپید چشم کورانـه نـبيني روشـني زان تـوتيا (مىنايى: ۴۲) خیز تدبیر رخش رستم کـن ہین کہ عالم گرفت دیو سیید (سنایی: ۴۹۹) ز آتش تيغي که خاکسر کند ديو سپيد شعله در شیر سیاه سیستان افشاندهاند (خاقاني: ١٠٩) يا غبار لاشة ديو سفيد بر سوار سیستان خواهم فشاند (خاقانی: ۱۴۲) به پیش بید برگش برگ بیدی بدی گر خود بدی دیو سییدی (نظامي. لغتنامه) فستاد ہـيکل ســنگين ديـو پـيکرقحط به روى قلب دهاقين روس چون كمابوس که کرده روسیه را مبتلا چـو کـیکاووس مگر که دیو سپید است ایـن بـلای سـیاه (فرخی یزدی: ۱۵۱)

نام دیو سپید در یک تعبیر سمبولیک و فلسفی در ادب عرفانی فارسی هم آمده است: «بَرَش اهل دنیا و بلندی جستن ایشان بدان ماند که دیو سپید را رستم گفت که بالای کوه انداز تنم را تا استخوانم بر بلندی باشد تاکسی که آوازهٔ من شنیده باشد بـه حـقارت ننگرد» ( مقالات شمس: ۲۲۸) در حالی که بنا بر شاهنامه ( ۳۰۸/۴) این روایت به اکوان دیو منسوب است، نه به دیو سپید. **منابع:** شاهنامه: ۸۵/۱ و بعد؛ آفرینش زیانکار: ۹۵؛ آیینها و افسانهها: ۱۳؛ لغتنامه.

## ذ

**ذات العماد** ← ارم ذبح ← اسماعیل ذبیح الله ← اسماعیل ذکریا ← زکریّا

**ذوالجناح** /zoljanāh/ نام اسب حضرت سیدالشهدا حسین بن علی (ع) است که در روز طَف، حضرت بر این اسب سوار بود و چون به شهادت رسید، اسب در خون آن حضرت غلطید و با سر و یال به خون آغشته به خیمه گاه آمد و همین که جلو خیمه گاه رسید، صیحهای کرد و آنقدر سر خود را بر زمین زد تا جان داد. زنان حرم که اسب را بدیدند دانستند حضرت به شهادت رسیده است. در اخبار مقاتل و در تعزیههای متداول در ایران، ذوالجناح نقش مهمی بر عهده داشته است.

منابع: منتهى الأمال: ٢٨٧؛ لغت نامه.

**ذوالفقار** /zolfaqār/ نام شمشیر معروف مُنَبَّه بن الحجّاج یا عاص بن مُنَبَّه است که حضرت محمد (ص) در غزوه بدر، آن را به غنیمت گرفت و چون بر پشت شمشیر مذکور قطار مهرهها یا خراشهای پست و هموار بود، آن را ذوالفقار (دارنده مهرههای پشت) می نامیدند. در غزوه اُحًد، هنگامی که شمشیر حضرت علی (ع) در حرب بشکست پیامبر ذوالفقار را به وی بخشید و علی بگرفت و به کارزار شد. پیامبر چون او را دلیر و کارآمد دید که با ذوالفقار از چپ و راست و پیش و پس می زد و می کشت، گفت: لا فَتَیٰ اِلاُ عَلی لا سَیْف الأذوالفَقار ( هیچ جوانمردی جز علی و هیچ شمشیری جز ذوالفقار نیست). خوبی آن شمشیر به همراه این جمله، در حجاز و بعدها در سراسر ممالک اسلامی ضربالمئل شد. بنا بر یک روایت از حضرت رضا (ع) نقل شده که جبرئیل\* ذوالفقار را از آسمان\* آورده است ( الرّوضة منالکافی: ۲۶۷).

افسر زرین فسرستد آفستاب از بهسر تسو همچنان کز آسهان آمد عسلی را ذوالفسقار (فرخی: ۱۷۹)

ذوالفقار مانند همهٔ شمشیرهای عربی قدیم، دو دَم بود و بعدها تصور کردهاند که نوک آن دو شاخه داشته و در تصاویر هم اغلب آن را به صورت دوشاخه کشیدهاند. برخی هم برای این پندار، اصلی قایل نشدهاند.

نام ذوالفقار، شمشیر پرآوازهٔ حضرت علی(ع)، همچون نام خود آن حضرت در ادب فارسی، به عظمت و بلندی نامبردار است:

پیش عدو خوار ذوالفقار خداوند 💿 شخص عدو روز گیر و دار خیارست (ناصرخسرو: ۴۹) یکی اژدها بود در چنگ شیر به دست عـلى ذوالفـقار عـلى (ناصرخسرو: ۱۸۵) قوس قزح کمان کنم از شاخ بید تسیر از برگ لاله رایت واز بـرق ذوالفـقار (منوچهري: ۳۱) ز خون چگونه کند ذوالفقار تو گـلشن چو روز رزم تو بر طاغیان خزان بـاشد (مسعود سعد: ۳۸۹) نام فلک به صدر تو قنبر نکوترست ای حیدر زمانه به کلک چو ذوالفقار (خاقاني: ۷۶) ای ذوالفقارِ دست هدی، زنگ گیر، زنگ کان بوترابِ عِـلم بـه زيـر تـراب شـد (خاقاني: ١٥٧) حیدر کڑار کو تا به گے کـارزار از گهر اطف او آب دهد ذوالفقار (خاقاني)

« خلاف راه صواب است و نقض رأی اولوالالباب که ذوالفقار علی در نیام باشد و زبان سعدی در کام » ( گلستان سعدی: ۳۲)

ذوالقرنين

منابع: دا.فا.؛ لغتنامه.

**ذوالقرنین** / zolqarnein/ به معنای دارندهٔ دوشاخ، دارندهٔ دو گیسو، صاحب دو قرن زندگی یا سلطنت و پادشاهی که چون مُلک مغرب و مشرق بر وی تمام شد، خداوند او را پیغمبری داد. داستان او در بسیاری از منابع قدیم و جدید، با روایات مربوط به اسکندر \* مقدونی خلط شده و حتی از آن دو، شخصیت واحدی به نام «اسکندر ذوالقرنین» تصور شده است.

بلعمی در وجه تسمیهٔ او به این نام آورده است: این اسکندر را از بهر آن ذوالقرنین خواندند که از این قرن تا آن قرن برسید و قرن به تازی «سُرُو» بود و گوشههای جهان (مغرب و مشرق) را قرن خوانند. بیرونی ( آثارالباقیه: ۶۵) مینویسد: از این جهت به ذوالقرنین نامیده شد که دو گیسوی او به روی شانهاش بود و او به مشارق و مغاربِ زمین رسیدو شمال و جنوب را پیمود و مردم را زیر فرمان خود آورد.

موضوع دو شاخ داشتن اسکندر را «نولدکه» به اسطورهای از قرن ششم میلادی مربوط دانسته که بر اساس آن اسکندر خطاب به خداوند گفت: می دانم که تو بر سر من شاخهایی رویانیدهای تا بتوانم ممالک جهان را مسخر کنم. همچنین این تسمیه، یادآور اسطورهٔ میداس\* (Midas) و برآمدن دو گوشِ خر بر سر او است (فرهنگ اساطیر یونان و روم: ۵۸۲/۲). سنایی در بیتی صراحتاً به این موضوع اشاره دارد:

شَهسکندر دو گوش همچو خران دارد ایـــن است رازدار نهــان (حدیقه: ۴۸۵)

نظامی هم در اسکندرنامه ( خمسه: ۱۱۸۵ ) وجوه مختلف این نامگذاری را برشمرده است، از جمله:

که صاحب دو قرنش بدان بود نام 🦳 که بر مشرق و مـغرب آورد کـام

سرگذشت ذوالقرنین در قرآن (کهف : ۸۳ تا ۹۶) نسبتاً با تفصیل و به این شرح آمده که: به او همهٔ امکانات دادیم؛ وی به مغرب آفتاب رسید و دید که خورشید\* در چشمهای گرم **فرو** می شد و در کنار آن قومی بودند که با آنها به مهربانی رفتار کرد؛ لشکر به مشرق آفتاب کشید و به جایی رسید که خورشید بر قومی می تابید و آنها در برابر آن حایلی نداشتند؛ در میان دو کوه قومی را یافت که زبان ایشان درست مفهوم نبود؛ آنان شکایت یاجوج و مأجوج<sup>\*</sup> و فساد ایشان درزمین به پیش او آوردند؛ ذوالقرنین به مدد قدرت خدایی، با آهن، میان دو کوه را سد کرد و در آن دمید تاگداخته شد و آنگاه مس گداخته بر آن ریخت و یأجوج و مأجوج نتوانستند از آن بالا روند.

در تفاسیر و قصص، روایات متعدد و گاه متناقضی دربارهٔ او ذکر کردهاند ( اعلام قرآن: ۲۹۷). برخی او را معاصر حضرت ابراهیم \* یا سابق بر او، و برخی وی را همزمان با فریدون \* پنداشتهاند. گفتهاند که با خضر \* همسفر شد و به آب حیات \* رسید. عدهای هم به تعدد ذوالقرنین معتقد شدهاند. بسیاری، از جمله ابن سینا، اسکندر را همان ذوالقرنین قرآن و معاصر ارسطو پنداشتهاند، در حالی که در برخی تفاسیر کهن چنین انطباقی دیده نمی شود. بیرونی ( آثارالباقیه: ۶۰) شاید برای اولین بار محققانه انطباق اسکندر و ذوالقرنین را رد کرده و ذوالقرنین را از ملوک اذوا ( جمع ذو ) یا تبابعه ( جمع تبع ) یمن می داند. فخر رازی هم بر تفاوت آن دو تأکید کرده و ذوالقرنین را پیامبر دانسته است.

متأخرین، نظر بیرونی را مبنی بر اینکه ذوالقرنین از تبابعه و ملوک اذواءِ یمن است نپذیرفته و یادآور شدهاند که اینان همیشه تابع حبشه بودهاند. در عوض، ذوالقرنین را بر داریوش و کورش تطبیق نمودهاند و با توجه به اصل توتم پرستی و اشاره به رواج توتم حیوانات، مخصوصاً قوچ و بز در شرق و نیز وجود مجسمهٔ سنگی کورش در مرغاب که دو برجستگی بر پیشانی دارد تقریباً این فرضیه را حتمی و ثابت شده پنداشتهاند.

به هر حال آمیختگی این روایات سبب شده که حدوداً تمامی قصص منسوب به اسکندر، از جمله حدیث ظلمات \* و آب حیات و سنگریزههایی که در سم اسبان او زَر شدند (قص [نیشابوری]: ۳۳۲) و همدمی و همسفری با خضر، به ذوالقرنین نسبت داده شده و به خصوص داستان سد ساختن اسکندر در برابر قوم یأجوج و مأجوج، بیش از همه مورد توجه شاعران در زبان فارسی قرار گرفته است:

گر هوا را چون سکندر سد همی سازی چه سود چون سکندر هر زمان در سینه کـن احـواس را (سنایی: ۲۷)

یری و دیو و جنّـی و انسی حشرات زمين فراهم كن گرد بر گرد سد محکم کن آنگهی بعد ازین سکندروار (سنايي: ٥٠٠) لشكر يأجوج رحمت ساخته بىر كموهسار راست چون سد سکندر حصنهای استوار (مسعود سعد: ۱۷۰) بردهٔ پندار کان چون سد اسکندر قوی است آه خون آلود من هر شب به یک یا رب بسوخت (عطار: ١٧) لیک اندر تیهِ هجرش گرد من سد اسکندر تیاق افتاده است (عطار: ١٩) که هر که ساخت به سد رمق سکندر گشت به هر چه میرسد از رزق سازگاری کن (صائب: ١٩٥) ضرب قلندری بیار سد سکندری شکن رسم کلیم تازہ کن رونق ساحری شکن (اقبال: ۲۸۶) در ظلمات منصاف گنوهر احمر شکست اسب سکندر نبود رخشش و چندان که رفت (انوری، تصحیح نفیسی: ۴۷)

برخی عرفا، از قصهٔ ذوالقرنین، بنا بر آنچه در قرآن آمده، برداشتهای لطیف عرفانی کردهاند. نَسَفی ( الانسان: ۶۵) در بیان پیچیده شدن عالم کبیر در وجود انسان، جسم آدمی را مغرب و مشرق و روح را ذوالقرنین و چشمهٔ گرم را که آفتاب در آن غروب میکرد، جسم آدمی، دو قوم مغرب و مشرق را صفات روحانی و جسمانی، ظلمات را جسم، شهوت و غضب را دو قوم یأجوج و مأجوج و قومی را که از آنها شکایت کردند صفات روحانی و عقلی نامیده است.

منابع: مجمل التواريخ و القصص: ٣٢١؛ غررالسير: ٢٢٢؛ گرديزی: ٢٨١؛ قصص [نيشابوری]: ٣٢١؛ تفسير ابوالفتوح: ٢٣۶/۶؛ تحقيق در تفسير ابوالفتوح: ٢٢٢/٣؛ آفرينش و تاريخ: ۶۵/۳؛ مآخذ قصص و تمثيلات: ١٥٣؛ معجم الالفاظ: ٢٢٧/٢؛ روضة الصفا: ١٩١٠؛ حبيب السير: ٢٠١١ و ٢٠٩؛ تفسير بر عشر: ٩؛ ايرج افشار، «قصه ای از اسکندر»، فرهنگ ايران زمين، ١٣٤٨: ٢٢٠/٢۶؛ لطايف الحکمه: ٢٠٤؛ وحيد، س اول: ٢١/٨٥؛ ذوالقرنين يا کورش کبير؛ دا.فا.؛ لغت نامه و منابع آن.

**ذوالکِفل /**zolkefl/ نام یکی از انبیای بنیاسرائیل است که از ذُرّیّهٔ ابراهیم<sup>\*</sup> بود. نام او دو بار در قرآن آمده : یک بار در ردیف اسماعیل\* و ادریس\*که همه از صابران بودند (انبیا: ۸۵) و بار دیگر در ردیف اسماعیل و یَسَع\*که همه از نیکان بودند (ص: ۴۸). مفسران، به تفاوت او را با حزقیال و شخص موهومی به نام بشر بن ایوب و با الیاس\* و برخی هم با زکریّا\* یکی دانستهاند.

در باب لفظ و معنى ذوالكفل اقوال مختلفي هست:

صاحب معالم التنزیل آورده که او را از آن جهت ذوالکفل نامند که کفالت هفتاد نبی کرده است. بعضی گویند، از آن روی که او نذر کرد روزی صد رکعت نماز بگزارد. به موجب آیهٔ ۲۴۳ بقره، ذوالکفل، بر شهر ایله که مردمان آن تمام به مرض و بیماری مرده بودند گذشت و چهار دیواری آن را بدید و در آنجا نماز گزارد و دعا کرد که این مردمان زنده شوند. هم در ساعت، خداوند بارانی بفرستاد و مردمان به قدرت خدای تعالی زنده شدند و به شهر رفتند و ماندند تا به تفاریق بمردند و آن روز نوروز<sup>\*</sup> بود و این رسم که در نوروز آب به یکدیگر پاشند، از این جا است ( تفسیر طبری: ۱۲۶/۱ به بعد ).

ذوالکفل همچنین نام محلی است میان حِلّه و بغداد و در آنجا قُبّهای است که گویند قبر ذوالکفل است. نام ذوالکفل به ندرت در ادب فارسی آمده است:

حال الیاس و یوشع و ذوالکفل یافته هـر یک از کـفایت کِـفل ( حدیقه: ۴۷۱ )

منابع: بلعمی: ١/١٣١؛ تفسیر بر عشر: ٢٠٨؛ روضةالصفا: ١٣٣۶/١ مـعجمالالفـاظ: ١۶٧/٢؛ دا.فـا.؛ لغتنامه.

> **ذوالنّخلة، لقب حضرت مسيح ← عيسى بن مريم** ذوالنّون ← يونس ذوالودعات ← هَبَنَّقِه

**ذونُواس** /zunavās/ شهرت یوسف اشعر (م ۵۲۵ م)، شاه یمن که به ذرعةبن ینوف نیز معروف بود. وی به آیین یهود گروید و نام یوسف بر خویش گذاشت و به نابودی مسیحیان یمن کمر بست. بر طبق روایات، گودالهایی کند و با آتش\* آنها را پُر کرد و مسیحیانی را که از دین خود باز نگشتند به آن گودالها افکند. سورهٔ بروج که از ایـن واقـعه خـبر مـیدهد، ایـنان را اصحاب اُخدود\* نامیده است. کشتار مسیحیان باعث هیجانی عظیم شد و خبرِ آن به امپراتور روم رسید و وی شاه اکسوم را که به وی نزدیکتر بود تشویق به انتقام کرد و او لشکری به سرداری اریاط و ابرهه به یمن فرستاد که با کمک یمنیهای ضدّ ذونواس، وی را مغلوب کردند (حدود ۵۲۵م). ذونواس کشته شد و یا خود را به دریا افکند و کس باز ندیدش.

منابع: مجمل التواريخ و القـصص: ١۵ و ١٥٨ و ١۶٨ بـه بـعد؛ تـفسير طـبرى: ٢٢٥/١ بـه بـعد؛ حبيب السير: ٩٥/١ بـه بعد؛ دا.فا.؛ لغتنامه.

## **راعيل** ← زليخا

**رام /**rām/ (ایزد<sup>\*</sup>) رام، در اوستایی رامه (Rāma) یا رامن (Rāman) و در پهلوی رام یا رامشن، همان است که امروز رامش (به معنی صلح و آسایش و خوشی و شادمانی) میگوییم. رام اصلاً نام فرشته<sup>\*</sup> یا ایزدِ موکل بر روز بیست و یکم هر ماه شمسی بوده که در اوستا با صفت «بخشندهٔ چراگاه و اغذیهٔ خوب» آمده است و گل خیری زرد به او اختصاص دارد.

نخواهد شدن رام با من بـه مـهر برين گونه خواهد گذشتن سيهر

(شاهنامه)

در اوستاکلمهٔ رام به معنی آسایش و خوشی و شادمانی به کار رفته است (یشتها: ۱۳۵۲). دارمستتر، در ترجمهٔ اوستا ( ۵۷۹/۲) نظر داده که رام با «وای وه» یا «ویو»\* (=ایزد هوا) یکی است اما پورداوود بر اساس اوستا (یشتها: ۱۳۴/۲) آنها را دو ایزد متفاوت می داند. یشت پانزدهم اوستاکه نامش رامیشت است، در ستایش «ایزد باد» است. در مظاهر شش و هفت، از تجلیات دهگانهٔ ویشنو\* \_ خدای بزرگ هندی ... نیز رام مورد توجه بوده است ( دیاد شهریاران: ۱۱۸۲/۲). این رام همان قهرمان رزمنامهٔ بسیار کهن و معروف رامایانا (Ramayana) است که محبوب رامشگران و خنیاگران بوده است. در کتاب دبستان المذاهب ( ۱۵۶)، گشن، به معنی قوچ و حیوان نر و مظهر «بشن» یا «رام» دانسته شده است. رام، که به معنی برج «حمل» نیز هست، باید مظهر و نشانهٔ عمدهٔ «دام»ها باشد و یادآور زندگی شبانی. علاوه بر این، «رام» نام خالقی «چنگ» نیز هست که رامنی و رامتین و رامینه هم گفته شده است و لغات رامش و رامشگری، گواه پیوند این ایزد با مـوسیقی است.

در داستان کهن ویس و رامین\*که مربوط به زمان اشکانی است، رام، خالقِ ساز چنگ و بنیانگذار شهر اهواز معرفی شده که به نام او، به «رامشهر» موسوم گشته است:

یکی زان شهر رام» خواندهست کش او آنگاه «شهر رام» خواندهست کنونش گرچه هم اهواز خوانند بسه دفتر رامشهرش نام دانند شهی خوشزندگی بودست و خوش نام که خود در لفظ ایشان خوش بود رام (ویسو رامین، تصحیح روشن: ۳۶۸)

رام به این معنی، یادآور صفات تیر\* و ناهید\* و با آنها در ارتباط است. به علاوه، «رام» در واژهها و بر سر نامهای متعدد آمده و معانی مختلفی را در فارسی به خود اختصاص داده است ( دیارشهریاران: ۱۲۰۶/۲ ).

**منابع:** ارداویرافنامه: ۱۳۹؛ دیار شهریاران: ۱۱۷۸/۲؛ محمد جعفر یاحقی، «در قسلمرو ایـزد بهرام»، م.د.ا.م.، پاییز ۱۳۵۷: ۲۳۷/۱۴؛ فرهنگ نامهای اوستا: ۵۴۱/۲ به بعد؛ لغتنامه؛ برهان.

**رامروز** /rām-ruz/ روز بیست و یکم هر ماه به نام فرشتهٔ \* موکل بر شادی، «رامروز» نامیده شده است ( رام ). پارسیان این روز را نیک و مبارک دانسته اند و زن خواستن و رامش کردن و فَصد در آن مبارک بوده است، اگرچه برخی منابع به نحوست آن نیز اشاره کرده اند.

رامروز از مهرماه، به روایت بیرونی ( آثارالباقیه: ۲۹۲)، مهرگان \* بزرگ است و سبب این عید، آن است که فریدون \* بر ضحّاک \* پیروز شد و او را به بند اسارت درآورد و در کوه دماوند \* زندانی کرد و مردم از ستم ضحّاک آسوده شدند. فریدون مردم را گفت: کُستی \* به کمر بندند و زمزمه \* کنند و به هنگام طعام سخن نگویند. زردشت ایرانیان را امر کرد که مهرگان و رامروز را به یک اندازه بزرگ بدانند و هـمزمان، ایـن دو را عـید بشمارند تا اینکه هرمز، پسر شاپور، این دو عید را به هم پیوند داد و روزهای میانهٔ آنها را عید گرفت:

| رَخْش                                            | ۳۸۷                                                          |
|--------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------|
| ان باد را با تو آرام باد                         | تو را روز رام از جهان رام باد هم                             |
| (فردوسی، لغتنامه)                                | <b>4</b>                                                     |
| ز رَش و رام و جوش، روز خور و ماه و باد.<br>(     | <b>مِی</b> خور کَت باد نوش، بر <sup>س</sup> مـن و پـیلگوش رو |
| (منوچهری: ۱۹)<br>مِی بنشست با گردان لشکر         | چو روز رام شاهنشاه کشور به                                   |
| مِی بنششت با ترزن تشکر<br>(ویس و رامین، لغتنامه) | چو روز رام مصحبت مشور به.                                    |
| میروزه در حدیث شیعه»، ن.د.۱.ت.، پاییز            | منابع: دیار شهریاران: ۱۲۱۴/۲؛ عبدالامیرسلیم، «س              |
|                                                  | ۱۳۵۳: ۲۷۷/۲۶؛ «سیروزهٔ آذرباد مارسپندان»، مهر                |
|                                                  | <b>رامین</b> ← ویس ورامین                                    |
|                                                  | <b>ران ملخ</b> ← سليمان                                      |
|                                                  | <b>راہ ادویہ</b> ہے جادۂ ادویہ                               |
|                                                  | <b>رَباب</b> ے دَعْد و رَباب                                 |
|                                                  | <b>رَبابِي</b> ب بوبكر رَبابِي                               |
|                                                  |                                                              |
|                                                  | رَخْش /raxš/                                                 |
| گها، به معنی سرخ و سپیدِ به یکدیگر               | نام اسب مشهور رستم* است که اصلاً در فرهناً                   |
| به دلیل رنگهای مختلف) و نیز مطلق                 | آميخته و نيز قوس قزح يا كمان رستم* (شايد                     |
| که رنگ سرخ و سیید و درهم است                     | اسب آمده است. «بورِاَبرَش» را هم به اعتبار این               |
| رستم است که با یک آزمون دشوار از                 | رخش خواندهاند اما رخش، اسب* شگفتآور                          |
| : ۵۲/۲) و عمری به درازی عـمر خـود                | میان گلههای فراوان اسب برگزیده شد ( شاهنامه:                 |
| ، غدرِ نابرادرش، شغاد* افتاد وبا سوار            | رستم داشت و سرانجام همراه با خود او به چاه                   |
|                                                  | خویش جان داد. رخش در آخرین لحظه که مر                        |
|                                                  | برای نجات رستم به کار میگیرد که کارگر نمی                    |
|                                                  | شاهنامه، این اسب چهرهای عجیب یافته و توصیف                   |
|                                                  | دىنىشت ئىست:                                                 |
|                                                  |                                                              |

سییهچشم و بیوراًبیرَش و گیاودُم سییهخایه و تییند و پیولادسیم تینش پیرنگار از کیران تیا کیران چیپو داغ گیل سرخ بیر زعیفران چـه بـر آب بـودی چـه بـر خشکراه به روز از خور افزون شدی، شب ز ماه بــه شب مــورچــه بـر پـلاس سـياه غــودی بـه گـوش از دو فـرسنگ راه بــه نــيروی پــيل و بـه بـالا هـيون بــه زَهــره چـو شـيران کُـهِ بـيستون (شاهنامه: ٥٣/٢)

جز رخش، هیچ اسبی قادر نبود تن رستم را بکشد، همان گونه که هنگام انتخاب، هیچ اسبی نتوانست زیر فشار پنجهٔ او پشت خم نکند. هوش او نزدیک به آدمیان است. در خان سوم، صاحبش را از نزدیک شدن به اژدها\* آگاه میکند و در خان اول با شیر میجنگد. رستم با او حرف میزند و همچون یک انسان مخاطبش قرار میدهد:

چنین گفت با رخش کای نیکیار مکن سستی اندر گم کارزار که من شاه را بر تو بیجان کنم به خون سنگ را رنگ مرجان کنم جنان گرم شد رخش آتشگهر که گفتی برآمد زیهلوش پَر (شاهنامه: ۱۶۷/۲)

چنین به نظر میرسد که تـدوین کـنندگان داسـتانهای مـلّی، اسب رسـتم را از حـیث درخشندگی، رخش نامیدهاند. چنانکه فردوسی هم گاهی او را با صفت رخشان ذکـر کرده است:

فرود آمد از رخش رخشان چـو بـاد 👘 سر نــــامور سـسوی بــالا نهـاد

در ادبیات عرفانی که به نحو وسیعی از مفاهیم اساطیری و پهلوانی مایهور است، رخش به کار خلق معانی و اندیشه های بلند عارفانه آمده و مثلاً در کتاب شرح شطحیات، مفاهیم زیر را سبب شده است: رخش جاوید (۲۲۴)، جـم (۱۷۷)، خـوشگام عشـق (۱۷۴)، زابلیان وحدت (۱۱۷)، سپهر عشق (۲۲۷)، عدم (۳۲۴)، عشق (۱۳۸، ۱۸۲۱)، قـدم (۱۷۳)، قهر و لطف (۳۰۹)، محبت (۱۷۰) و رخش کشان عشق (۱۵۷).

در ادبیات مدحی فارسی، رخش مظهر تمامیت و کمال و تیزگامی و فراست و زیـبایی معرفی شده و همواره اسب ممدوح، در مقام اغراق، همانند رخش توصیف شده است:

رخش با او لاغر و شبدیز با او کـندرو ورد با او اَرجَل و َیحـموم بـا او اَژگَـهَن (منوچهری: ۷۶)

گویی آن پورسمند است و منم بیژن گُرد گویی آن رخش بزرگ است و منم رستم زال (فرخی: ۲۲۰)

| جز رخش رستم کی کشد رنج رکاب روسـتم<br>(سنایی: ۹۳۶) | <b>عاشق که ج</b> ام مِی کشد بر یاد روی وی کشد |
|----------------------------------------------------|-----------------------------------------------|
| ن وي كشد                                           | مِی خور که غمها میکُشد اندوه مردا             |
|                                                    | _                                             |
| کی کشـد جـز رخش رخت روسـتم                         | ار راه رسم                                    |
| (سنایی: ۳۹۰)                                       |                                               |
| تو حیدری و تیغ تو جز ذوالفقار نیست                 | تو رستمی و بارهٔ تند تـو هست رخش              |
| (مسعود سعد: ۷۱)                                    |                                               |
| چــون صـيد كـنى بـيژنگرازى                         | تو رستمرخشی چو <b>حم</b> ـله آوری             |
| (مسعود سعد: ۵۰۵)                                   |                                               |
| مَركَب از نوع رخش رستم باد                         | رُمحت از جنس معجز مـوسى                       |
| (انوری: ۱۰۸/۱)                                     |                                               |
| ز اقبال شود چو رخش رستم                            | اسبی که عــنانکش تـو بـاشد                    |
| (انوری: ۳۴۱/۱)                                     |                                               |
| کـه رخـشی سـزاوار رسـتم نـدارم                     | اگر تن به حضرت نیارم عجب نی                   |
| ( خاقانی : ۲۸۵ )                                   |                                               |
| ہ۔فتخان عـقل را رسـتم نخـواہـی يـافتن              | رخش دانش را ببرُ دنبال و پی بر کش از آنک      |
| ( خاقانی : ۲۶۱)                                    |                                               |
| پس خر افکندہسم مرکب جم ســاختن                     | رخش به هرّای زر بردن در پیش دیـو              |
| ( خاقانی: ۳۱۵)                                     |                                               |
| در کُهستان وجود افکـنده سم                         | رخش او در ظلمت معقول گم                       |
| (اقبال: ۲۴)                                        |                                               |
|                                                    |                                               |

نیز ← مسعود سعد: 10، 11، ۳۰، ۴۸، ۷۵، ۱۱۱، ۱۱۶، ۱۲۹، ۱۲۹، ۱۴۰، ۱۴۱، ۱۴۵، ۱۷۰، ۱۷۴، ۱۸۳، ۱۸۳، ۲۲۹، ۲۲۹، ۲۷۱، ۲۲۶، ۳۲۳، ۳۶۹، ۲۳۵، ۴۳۸، ۴۶۲، ۴۶۲، ۲۷۱، ۵۰۷، ۵۱۸، ۵۶۴ و لغتنامه.

**منابع:** شاهنامه: ۲۰/۲ به بعد؛ غررالسیر: ۱۴۰؛ یشتها: ۱۷۶/۲؛ حماسه سرایی: ۵۶۸؛ داستان داستانها: ۲۹۶؛ علی سلطانی، «رخش رستم»، مجلهٔ اسب، فروردین ۱۳۵۷: ۱۹؛ نهادینه ها: ۳۲۸؛ فرهنگ نامهای شاهنامه: ۲۰۳/۱؛

> **زز** ← انگور **زس** ← اصحاب رَس

رَسَّ

رستاخيز /rastāxiz/

رستاخیز (resurrection) ( = برخاستن مردگان) روزی است که مردگان دوباره زنده می شوند و در فرهنگ اسلامی، به صورتهای مختلف : قیامت، بعث، ساعت، روز شمار، روز جزا، یوم البعث، یوم التغابن، یوم الموعود، یوم الحساب، یوم الدین، یوم الفصل، یوم الحشر، یوم القیامه، یوم النشور، یوم التناد، طامّة الکبری، محشر، حشر، نشر، نشور، عرصات، حاقه، قارعة، واقعة، ازفة، آزفة، صاخّه، معاد، یوم فزع اکبر و جز آن نیز نامیده شده است. در قرآن صد و سی و هفت نام و تعدادی اوصاف و نعوت، در آیات مختلف، برای رستاخیز ذکر شده اند ( قرآن کریم، محمود رامیار : ۱۰۲۴).

اندیشهٔ رستاخیز و چیرگی بر مرگ و تجدید حیات، از مسایلی است که در همهٔ ادیان و تمدنها مطرح است. از لحاظ مادی، رستاخیز چیزی جز احیا و تجدید حالت پیشین نیست اما از لحاظ روانی امکان این هست که رستاخیز، انسان و جهان را به مرتبهای برتر از مرتبهٔ پیشین وجود برساند، یعنی با نوعی بیهبود و تکامل همراه باشد. نمادهای رستاخیز ملل، به خصوص از جهت مطالعات روانی قیابل بررسی اند ( هنو و مردم: ۲۲/۱۰۹).

اندیشهٔ رستاخیز از آنجا پیدا شد که در آغاز زندگانی انسان، طلوع هر روزهٔ خورشید\* که گفتی هر بار از کام اژدهایی بیرون می آید، نو شدن دوباره را برای آدمی سبب می شد، چنان که بعداً هر ولادت تازه، تغییر و تبدیلی در انسان پدید می آورد. طوفان نوح\* که در بیشتر مذاهب هست و گاه به صورت حیوانی سهمناک و دریایی تصویر شده است خود نوعی رستاخیز جهانی به شمار می آمد زیرا نجاتیافتگان از این طوفان مهیب، جهانی نوین را پی افکندند. روانکاوان این اندیشه را مبتنی بر اصل صورت نوعی (archetype) دانسته اند که در ضمیر آدمی نهفته است و به شکلهای گوناگون می تواند جلوه گر شود (جلال ستاری، «نمادهای مادی رستاخیز»، جهان نو، سال ۲۴، فروردین و اردیبهشت ۱۳۴۸: ۲۵/۱).

در فلسفهٔ ایران باستان، جهان عبارت است از مقابلهٔ خیر و شر، و هنگامی که یکی از این دو نیرو خنثی شود و به اصطلاح اختلاف سطحی وجود نداشته باشد، جنبش باز می ایستد و زندگی مادی به پایان می رسد و آن روز رستاخیز است. در پیهلوی، واژهٔ فراشکرت (frashkart)، به معنی قیامت و روزی است که جهان از پرتو سوشیانت \* که دارای فَرَ \* ایزدی است نو خواهد شد.

در اعتقاد ایرانیان کهن، زردشت در سه هزارهٔ اخیر عمر جهان یدید آمد و سوشیانت آخرین فرد خاندان اوست که دور جهان مادی را به پایان میرساند و بدی را نابود میکند. وقتی بدی از میان رفت علتی برای وجود انسان باقی نمیماند. آنگاه، در یک **نی**مروز، زمین و هر چه در آن است نابود می شود و داستان زندگی ایـنجهانی بـه سـر میرسد. در رستاخیز، مردمان همهٔ قرون و اعصار، بنا تن خاکی خود، در دادگاه ِ اهورامزدا\* حضور می یابند و همه، از نیک و بد، از خاک بـرخـواهـند خـاست، بـجز افراسیاب\* یا کسانی که خوی دیوان\* داشتهاند و در سرشت اهریمنی مستحیل گشتهاند (جهان فروری: ۱۲۸). نیکان، با تن خاکی خود، به بهشت\* و بَدان نیز با همان جسم، به جهنّم \* میروند. سپس، در پی تأثیر ستارهٔ دنبالهداری، موجی از فلز گداخته روی زمین جاری می شود که همگان باید از آن بگذرند و در این گذرگاه، گناهکاران از گناه خود پاک می شوند و پارسایان، گویی بر روی شیر گرم می روند. آنگاه اهو رامزدا همهٔ آفرینش را به سوی خود میخواند و موجودات با نوشیدن جرعهای از شربتی که سوشیانت با هوم\* سفید درست کرده، جاودانی میگردند. سپس آخرین نبرد نیکی وبدی در میگیرد که در آن خیر پیروز می شود و دوزخ خودبه خود نابود می شود و اهریمن \* به همان جایی که به جهان آمده بود میگریزد. دربارهٔ رستاخیز در هیچ یک از قطعات اوستا روشنتر و مفصلتر از زامیادیشت صحبت نشدهاست. همچنین در بندمشن، فصل سیام، به تفصیل از ظهور سوشیانت و رستاخیز و عالم پسین سخن رفته است.

در جهان بینی اسلامی، اعتقاد به روز واپسین و معاد، لازمهٔ تحقق عدالت خداوند و یکی از اصول اعتقادی شمرده شده است. در موارد متعدد، در قرآن، به تلویح و تصریح از قیامت سخن رفته و در اولین آیهٔ سورهٔ هفتاد و پنج که به «قیامت» نیز موسوم است، به آن سوگند خورده شده است.

زمان رستاخیز، برای بشر به درستی معلوم نیست. حتی پیامبر اسلام هم، زمان آن را تعیین نکرد و به تصریح قرآن (اعراف: ۱۸۷) دانش رستاخیز و زمان آن نزد خدا است. جای دیگر (حج: ۲) رستاخیز روزی معرفی شده که در آن هر مادری شیرخوارش را فراموش میکند و هر بارداری بارش را از هول به زمین مینهد. مردمان را در آن روز، چون مستان میبینی و حال آنکه مست نیستند ... یا رستاخیز زمانی است که روزش پنجاه هزار سال طول میکشد (معارج: ۴).

در جهان بيني اسلامي نيز در پايان جهان كه تاريكي و جهل همه جا را پر كند مهدي

موعود (ع) ظهور خواهد کرد و پس از یک دوره عدالت مطلق و پیروزی و استقرار روشنی و خیر، جهان مادی به سر خواهد رسید و همهٔ موجودات خواهند مرد و زمانی که مشیّت الهی تعلق بگیرد تنها اسرافیل \* برخواهد خاست و در صور خود خواهد دمید و همهٔ آدمیان، از آغاز تا انجام روزگار، با تن خاکی برانگیخته خواهند شد و در محکمهٔ عدل الهی حضور خواهند یافت و نیکوکاران به پاداش، و بَدان نیز به کیفر خواهند رسید. در تفاسیر و کتابهای روایت و حدیث (سفینهٔ بحادالانوار: ۲۵۵/۲) کیفیت قیامت به

در تفاسیر و کتابهای روایت و حدیت (سفینهٔ بحارالانوار: ۲۵۵/۴) کیفیت فیامت بـه تفصیل آمده است.

برخی عرفا ( الانسان: ۴۱۴) ضمن استنباطهای خاص خود، قیامت و طوفان \* را به هم ربط داده و نتیجه گرفتهاند که هر چندگاه، در جهان طوفانی برمی خیزد و هر طوفانی قیامت است. پس، قیامت سه نوع است: یکی قیامت صغرا که عام نیست و در طرفی از اطراف زمین باشد، دوم قیامت کبرا که عام است و تمام روی زمین را فرا می گیرد و سوم قیامت عظما که آن هم عام است و در تمام زمین هیچ چیز بر جای نگذارد. قیامت صغرا پس از هزار سال، و کبرا پس از هفت هزار سال، و عظما پس از چهل و نه هزار سال خواهد بود. مفاهیم عرفانی قیامت که گاهی حالت نمادی یافته، از جهات متعدد نیز مورد توجه عرفای اسلامی قرار گرفته است ( الفبا، «قیامت و معاد ...»: ۱/۱ به بعد ).

ومجازاً واقعهای بزرگ و هم به معنی هر چیز فاخر و عالی به کار رفته است:

رستخیز است خیز و بازشکاف سیقف ایـوان و طـاق طـارم را (خاقانی، لغتنامه)

> هست چون صبح آشکارا کاین صبوحی چـند را بـــم صــبح رســتخیزست از شب یـلدای مـن

( خاقانی: ۳۲۱)

از بیم آبروی تو در وصف رستخیز آتش نموده پست و گرفته ره گریز (کمال اسماعیل) فردا که سر ز خاک برآرم اگر تو را بینم فراغـتم بود از روز رستخیز (سعدی: ۵۲۷) روز رستاخیز کانجا کس نهردازد به کس من نپردازم به هیچ از گفت وگوی یار خویش (مافظ: ۱۸۰)

قیامت میکنی سعدی بدین شیرین سخن گفتن مسلم نیست طوطی را در ایّامت شکرخایی (سعدی: ۵۹۷)

| رستم                            | ٣٩                                      |                                                                                                  |
|---------------------------------|-----------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------|
| که معجز است و کرامت             | وین نه تبسم                             | اینکه تو داری قیامت است نه قـامت                                                                 |
| (سعدی: ۴۶۳)                     |                                         |                                                                                                  |
| نشيند چـو تـو در حـال قـيامی    | فتنه نـادر بـ                           | بنشین یک نفس ای فتنه که برخاست قیامت                                                             |
| (سعدی: ۶۳۴)                     |                                         |                                                                                                  |
| ِ حسابگاہ قیامت                 | گر بروی در                              | اهل فريقين در تو خيره بمانند                                                                     |
| (سعدی: ۴۶۳)                     |                                         |                                                                                                  |
| و بود من بکشم غرامتش            | کانچه گناه ا                            | کاش که در قیامتش بار دگر بدیدمی                                                                  |
| (سعدی: ۵۲۹)                     |                                         |                                                                                                  |
| ، بــرون تـوان كـردن            | ت_ا ق_يامت                              | هر چه جز عشق توست از سر دل                                                                       |
| (عطار، لغت نامه)                |                                         |                                                                                                  |
| ، او صد ازین نامه طی کنم        | با فيض لطف                              | از نـامهٔ سـیاه نـترسم کـه روز حـشر                                                              |
| ( حافظ: ۲۴۱ )                   |                                         |                                                                                                  |
| ز پیشخیزان من است               | شور حشر ا                               | عــاشقم فـرياد ايمــان مـن است                                                                   |
| (اقبال: ۶)                      |                                         |                                                                                                  |
| لأرْضُ زَلزال» او               | و «زُلزِلَت ا                           | بـلرزانـد هـول قـيامت دلش                                                                        |
| لث، تو را ای کمهن بوم و بر: ۷۰) | ( اخوان ثا                              |                                                                                                  |
| . عـرصهٔ محـشر چـو شب تـار      | از خوف بود                              | ·با آن که قریب است به سرها تَف خورشید                                                            |
| ( اخوان ثالث، ارغنون: ۱۸۴ )     |                                         |                                                                                                  |
| 5 8 1 ×                         | - + · · · · · · · · · · · · · · · · · · | <b>منابع:</b> جهانفروری: ۱۳۸؛ روایات داراب هرمز                                                  |
|                                 |                                         | ۲۰۰ ملط مع . جمهای طروری . ۲۰۲۰ رو، یات داری هو شو<br>۱۸؛ تفسیر اوستا: ۱۹۲؛ سوشیانت: ۱۴۴؛ داریو  |
|                                 |                                         | هندو»، الفبا، ١٣٥٢: ١/١؟ جلال ستاري، «رم                                                         |
|                                 |                                         | معتاو»، العبار ٢٠ ٣٢، ٢٠ ٢٠، ٢٠ جاري متنارى، «ره.<br>١٣٥٠: ٣٢/١٠٩؛ دانشنامة مَزَديَسنا: ٢٩٢؛ لغت |
|                                 | , -200                                  | ······································                                                           |
|                                 |                                         |                                                                                                  |
|                                 |                                         | رستم /rostam/                                                                                    |
| rotstal) و رتستهم (به معنی      | رتستخم (hm                              | ا نام قهرمان ملَّى ايران كه در ادبيات يهلوي                                                      |

نام قهرمان ملی ایران که در ادبیات پهلوی رتستخم (rotstakhm) و رتستهم (به معنی دارندهٔ بالای زورمند) آمده و تقریباً با واژهٔ «تهمتن» که در فارسی لقب وی نیز هست، هم معنی است.

نام رستم در اوستا نیامده و تعیین منشأ داستان وی، یکی از دشوارترین مباحث تاریخ داستانی ایران است. به نظر مارکوارت، این نام یکی از القاب گرشاسپ\* بوده و بنابراین، رستم همان گرشاسپ است. اما «نولدکه» و «کریستن سِن» معتقدند که میان این دو رابطهای نیست (کیانیان: ۱۹۵). به نظر میرسد رستم اصلاً از رجال و سرداران اشکانی بوده و وقتی به داستانهای ملّی راه یافته، به شخصیتی داستانی مبدل شدهاست و خوارق عاداتی مانند گُرز هفتصدمن و عمر ششصدسال به او منسوب شدهاند.

رستم، جهان پهلوان نامور حماسه های ایران، از پیوند زال\*، پهلوان سپیدموی حماسهٔ ملّی، با رودابه \* دختر شاه کابل، به وجود آمد. زادن او همچون زندگیاش شگفتی آفرین و غیر عادی بود (شاهنامه: ۱۳۷۷) و به یاری سیمرغِ \* چاره گر و \_ به اصطلاح امروز \_ به شیوهٔ سزارین ( محمود نجم آبادی، محقق تاریخ پزشکی در ایران، با توجه به کیفیت زادن وی، «شیوهٔ رستمی» را در این مورد پیشنهاد کرده است ) از مادر بزاد و به زودی تن و یالی مردانه یافت. سراسر عمر پرافتخار او به آزادگی در گوشه زابلستان گذشت و فقط در تنگناها به یاری ایرانیان و شاهان و شاهزادگان می شتافت و هر بار ملت ایران را از خطر حتمی می رهانید. کاووس \* را دو بار از بیچارگی نجات داد؛ پس از گذشتن از هفتخان \* با دیو سپید \* نبرد کرد؛ بیژن \* را از چاه افراسیاب \* رهانید؛ بکشت؛ ندانسته و نشناخته، پهلوی فرزند برومند خویش، سهراب \* را بدرید و سرانجام در سراشیب عمر، اسفندیار \*، شاهزادهٔ مغرور، به دسیسهٔ گشتاسپ \* نابخرد به دست او کشته شد و تقریباً بعد از این ماجرا دیگر آب خوش از گلوی رستم پایین نرفت، تا اینکه سرانجام به حیله در چاه غذر نابرادر خویش، شغاد \* جان سیرا

توجه به شخصیت پهلوانی رستم نشان میدهد که وی از بسیاری جهات، همسان یکی از خدایان کهن تمدن هند و ایرانی، به نام ایندرا\* و گاهی نمونهٔ زمینی این خدای باستانی به شمار میرود (مهرداد بهار، فرهنگ و زندگی: ۸/۱۰).

سراسر زندگی و نبردهای غرورانگیز رستم، یا ناظر به کسب «نام» بود و یا دفع «ننگ»، به ویژه در داستان رستم و اسفندیار که رستم نمایندهٔ «نام» و آزادگی قىرار میگیرد. تمام وجود او در پیکار با نیروی شرّ به کار گرفته می شود و در این راه همواره با آز و تعصب در ستیز است. رستم و پرومته\* (در اساطیر یونانی)، هر دو، برضد بی عدالتی قیام کردهاند. رستم در برابر گشتاسپ بیدادگر، و پرومته در برابر خودکامگی مطلق زئوس.

در فرهنگ ایرانی بعد از اسلام، رستم بیگمان نامورترین و مؤثرترین قهرمان افسانهها و روایات کهن است که در سراسر فرهنگ و ادب ما تجلّی یافته است. گُرز هفتصد من و کمند پُرتوان و رخش نیرومند و «بَبرِبیان»، زرهِ نـفوذناپذیر او، در ادب

رستم

| نشیده است. همواره، او با مردم و مردم با او                    | فارسی، به او سیمای یک قهرمان ملّی بخ          |  |
|---------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------|--|
| به در خداینامهها آمده، در باب او پرداختهاند                   | <b>زی</b> ستهاند و روایات و افسانههایی جز آنچ |  |
| . ۱۷۶ به بعد ). در پهنهٔ ادب فارسی نیز او مظهر                |                                               |  |
| ست که از نام و یاد او تهی بـاشد. گـویی در                     |                                               |  |
| فرهنگ ایرانی، دلیری و پهلوانی با نام او قرین و عجین گشته است: |                                               |  |
| کز بـوستان گـرفته گـل سرخ را اسـیر                            | گویی کمند رستم گشت آن کـمند زلف               |  |
| (دقيقي: ۱۱۷)                                                  |                                               |  |
| تا کنزو سیمرغ رستم گشت بـر اسفندیار                           | از درون جان برآمد نخوت و حـقد و حسـد          |  |
| (سنایی: ۱۹۰)                                                  |                                               |  |
| زان که رخش تند را رستم به است                                 | توسن عشق تو رام تـوست و بس                    |  |
| (عطار : ۷۲)                                                   |                                               |  |
| گر بدیدی در مصاف اسفندیارت                                    | بس که بر سیمرغ و رستم بذله گـفتی              |  |
| (انوری: ۲۰/۱)                                                 |                                               |  |
| دیر زی ای رستم دستان به شـیرینداسـتان                         | شادباش ای موسی عمران به چـابکمعجزه            |  |
| (مختاری: ۴۲۴)                                                 |                                               |  |
| دســتگير ار نشـود لطف تهـمتن چـه كـنم                         | شاه ترکان چو پسندید و به چاهم انـداخت         |  |
| ( حافظ : ۲۳۷ )                                                |                                               |  |
| که جز رستم برون میآورد از چاه بیژن را؟                        | به زور عشق زین زندان ظلمانی توان رسـتن        |  |
| - (صائب: ١٢)                                                  | -                                             |  |
| که رستم آرد بیرون ز چـاه بـیژن را                             | ز قید چرخ تو را عشق میکند آزاد                |  |
| (صائب: ۱۳۴)                                                   |                                               |  |
| با رستم دستان زن با مغبچەھا كـم زن                            | در میکدهها دیدم شایسته حـرینی نـیست           |  |
| (اقبال: ۱۳۸)                                                  |                                               |  |
| و توان رزمی بوده، گاهی شاعران، به خصوص                        | اگرچه همواره رستم مظهر كمال شجاعت             |  |
| ىتى گرفتە، با بى اعتنايى تمام، رستم را در برابر               | در دوره هایی که روح ملیت در جامعه سس          |  |
|                                                               | ممدوح خود به چیزی نشمردهاند:                  |  |
| رستم و اسفندیار و زال را مقدار نیست                           | واندر آن موکب سوارانند کاندر رزمشــان         |  |
| (۹۲ : ۹۲)                                                     | - · · •                                       |  |
| نکـــرد رســــتم زال در پـــيکار                              | از آنچه پار تو کردی شها هزار یکی              |  |
| ( مسعود سعد: ۱۹۴ )                                            |                                               |  |

رستم نبود به پیش تو مرد حاتم نبود به پیش تو راد (مسعود سعد: ۱۳۵) نیز ← غلامحسین یوسفی، فرخی سیستانی: ۲۰۳–۲۰۵. مولوی نام بلند رستم را در کنار نام و لقب علی (ع) (شیرخدا) نشانده و به این ترتیب ملیت و دین را در قالبی واحد دیده است: زین هرهان سست عناصر دلم گرفت شیر خدا و رستم دستانم آرزوست (دیوان شمس: ۲۵۵/۱) و شمس تبریزی در یک تعبیر عارفانه، برتری جویی خاصی از داستان رستم با اکوان دیو (به نظر او دیوسپید) به دست داده است: «بَرَش اهل دنیا و بلندی جستن ایشان بدان ماند که دیوسپید را رستم گفت که بالای کوه انداز تنم را تااستخوانم بر بلندی باشد تا کسی که آوازهٔ من شنیده باشد به حقارت ننگرد» (مقالات شمس: ۲۲۸) ملکالشعرای بهار در قصیده ای به نام «رستمنامه» (دیوان: ۲۲۸–۲۳۲) با الهام از سرگذشت واقعی رستم، داستانی تخیلی تو ام با طنز و ظرافت می بر دازد و با توجه به

سرگذشت واقعی رستم، داستانی تخیلی توأم با طنز و ظرافت میپردازد و با توجه بـه عقیدهٔ جاودانگی رستم، او را در قرن بیستم زنده می بیند و بسیاری از انـحرافـات و اعتیادات جامعهٔ زمان خویش را به سُخره میگیرد.

منابع: غررالسیو: ۱۰۴؛ آفرینش و تاریخ: ۱۲۷/۳؛ روضةالصفا: ۲۸/۱ و ۶۳۰ و ۶۳۰؛ حماسه سرایی: ۵۶۳ آناهیتا: ۱۴۳؛ داستان داستانها: ۹۷ و ۱۷۷؛ تحلیل هفت پیکو: ۲۴ اساطیو ایرانی: ۱۰۰؛ اساطیو ایران: پنجاه و هشت و شصت و یک؛ زندگی و مرگ پهلوانان: ۲۹۲ و ۳۴۱ و ۳۸۹؛ حماسهٔ ملی ایران: ۱۸ به بعد و ۹۶؛ آیینها و افسانه ها: ۱۰ و ۱۶۱ به بعد؛ داستانهای شاهنامه: ۱۲۷؛ و .مینورسکی، «ارتباط قصه های حماسی ایران و ادبیات توده ای روس»، فرهنگ و زندگی، شهریور ۱۳۵۰ ۶/۶؛ جلیل دوستخواه، «رستم و سهراب، فاجعهٔ برخورد آرمان و عاطفه»، فرهنگ و زندگی، زمستان ۱۳۵۲: ۱۹۹/۱۷؛ ذبیح الله بحرانی و صالح حسینی، «تراژدی رستم و سهراب»، فرهنگ و زندگی، تابستان ۱۳۵۲: ۱۹۰/۱۹؛ مهدی فروغ، «رستم، تراژدی قهرمان»، هذ و مده، تیر و زمستان ۱۳۵۲: ۲۰/۱۹۲۱؛ منه بحرانی و صالح حسینی، «تراژدی رستم و مهراب»، فرهنگ مرداد ۱۳۵۲: ۲۰/۱۹۲۱؛ ۱۳۵۱؛ ۱۳۴۰؛ ۱۸۲۱؛ بهمن سرکاراتی، «رستم، یک شخصیت تاریخی یا اسطورهای»، م.د.۱.م، ۱۳۵۵: ۱۳۱۲؛ پشو تن، س اول: ۱۱/۱۱ و میز ۱۲۱؛ مجموعهٔ مرداد ۱۳۵۲: ۲۰/۱۹۱؛ سخن، خرداد ۱۳۴۷؛ ۱۶/۱۱؛ بهمن سرکاراتی، «رستم، یک شخصیت مرداد ۱۳۵۲: ۲۰/۱۹۱؛ منه فردوسی، مشهد، دانشکدهٔ ادبیات): ۶۹–۱۰۴؛ بهموه هایی در سخنرانیهای اولین و دومین هفتهٔ فردوسی، مشهد، دانشکدهٔ ادبیات): ۲۹۹-۱۰؛ بهموههایی در شاهنامه: ۱۲۸؛ نهادینه ها: ۲۵۲؛ دانشنامهٔ مزدیک؛ فرهنگ نامهای شاهامه، ۱۰/۱۰؛ *و محمو* به مهای منهای از ۲۰۱؛ دانشنامهٔ مزدیک، ۱۹۹۱؛ فرهنگ ماهای شاهامه، ۱۰/۱۰؛ بهمان سرکاراتی، «رستم، یک مینور ۲۰۱۰؛ مرداد ۲۵۸۱؛ نهادینه مان ۲۵۱؛ دانشنامهٔ مزدیک، مشهد، دانشکدهٔ ادبیات): ۲۹۰–۱۰؛ بروهشهایی در *و ماهانه*، ۲۰۱؛ نهادینه ما: ۲۵۲؛ دانشنامهٔ مزدیک، ۲۹۵؛ فرهنگ نامهای شاهنامه: ۲۰۱۹

**رُش** ← رَشْنروز **رشتۂ مریم** ← مریم

**رُشْنروز** /rašn-ruz/ روز هجدهم هر ماه شمسی مختص فرشته <sup>\*</sup> رَشْن (رَش) است و به نام او «رَشْنروز» نامیده شده است. رَشْن در زبان اوستایی «رَشنو»، اصلاً به معنی دادگر و عادل و در اصطلاح، فرشته موکل بر میزان است. این فرشته با مهر <sup>\*</sup> و سروش <sup>\*</sup> مناسبات مخصوص دارد و در متون متأخر مزدیسناه سومین داور محکمهٔ روز پسین به شمار رفته است. ارداویراف نیز در سفر خود، پس از گذشتن از پل چینُوَد <sup>\*</sup>، او را دیده که ترازو در دست دارد و اعمال مردمان را می سنجد. یشت دوازدهم اوستا و گل نسرین، مخصوص این فرشته است.

رَشْنروز در شهریور و مهر سعد به شمار میآمده و در دیگر ماهها میانه. در این روز، سفر، تجارت، زراعت، لباس نو پوشیدن و فَصد را مبارک میدانستهاند:

جو همور سیهر آورد روز رَش تو را زندگی باد پدرام و خموش (فردوسی، جهانگیری) درآمد در آن خانهٔ چمون بهشت به روز رَش از ماه اردیمبهشت (عنصری، جهانگیری) روز رَشن است ای نگار دلربای شاد بنشین و به جام مِسی گمرای (مسعود سعد: ۶۶۳)

منابع: جهانگیری: ۱۳۷۵/۲؛ فرهنگ نامهای اوستا: ۵۴۹/۲ به بعد؛ یشتها: ۵۶۱/۱؛ عبدالامیرسلیم، «سیروزه در حدیث شیعه»، ن.د.۱.ت.، پاییز ۱۳۵۳: ۲۷۴/۲۶؛ مینوی خرد: ۹۸؛ اساطیر ایران: ۷۸؛ فرهنگ ایران باستان: ۳۰۳؛ «سیروزهٔ آذرباد مارسپندان»، مهر: س دوم، دی ۱۳۱۳: ۸۲۳/۸ دانشنامهٔ مَزدیَسنا: ۲۹۵؛ برهان.

**رضوان** /rezvān/ رضوان (خشنود شدن، خشنودی) نگاهبان و نام فرشتهٔ <sup>\*</sup> موکل بهشت <sup>\*</sup> است، چنانکه مالک، نام دربان دوزخ <sup>\*</sup> است. شعرای فارسی زبان این نام را می شناختهاند و با وظیفهٔ این فرشته آشنا بودهاند:

| ايـنک اوي است آشکـارا رضـوان              | ور تو بخواهی فرشتهای کـه بـبینی    |
|-------------------------------------------|------------------------------------|
| (رودکی: ۳۶)                               |                                    |
| تو گفتی که رضوان بـر او لاله کِشت         | ز خوبان همسه بـزمگه چـون بهشت      |
| ( شاهنامه )                               |                                    |
| دلیل آن که رضوانش بنشسته بـر در           | بهشت است این باغ سلطان اعظم        |
| ( فرخی : ۵۴ )                             |                                    |
| خماک پمایش تموتیای دیدهٔ حورا کند         | چشم حورا چون شود شوريدهٔ رضوانبهشت |
| ( منو چهر ی : ۲۵ )                        |                                    |
| بــانگِ حــلقه زدنِ کـعبهٔ عــليا شــنوند | پس چو رضوان درِ جنّات گشاید پاکان  |
| ( خاقانی: ۱۰۳ )                           |                                    |
| وز سدره سر به گلشن رضوان بـرآورم          | از اوج آسهان بــه سر ســدره بگـذرم |
| ( خاقانی : ۹۱۰ )                          |                                    |
| روم به گـلشن رضـوان كـه مـرغ آن چـمنم     | چنین قفس نه سزای چو من خوشالحانیست |
| ( حافظ : ۲۳۵ )                            |                                    |
| چـون نـار نـیندیشی از مـغیلان             | ور خار مغیلان خُلَد بــه کــامت    |
| ترسم ندهد ره به باغ رضوان                 | کان مُلک بهشت و دیوت از ریو        |
| ( قَاآَنِي: ۶۳۱)                          |                                    |

رعد یا تُندَر ( thunder )، تندور، بختو، بخنو، و بخنونه، در تداول عوام، آسمان غُرنبه و رعد یا تُندَر ( thunder )، تندور، بختو، بخنو، و بخنونه، در تداول عوام، آسمان غُرنبه و صدای غرّشی است که از ابر شنیده می شود. فرهنگ شعوری آورده است ( ۵/۲) : اهل شرع گویند که نام فرشتهٔ موکل بر ابر است که به امر خدا آن را می راند و در نتیجه صدای رعد ایجاد می شود. به زعم فرقهٔ نصیریه ( از فِرَق شیعه )، آن صدای حضرت علی ( ع ) است زیرا پندارند که آن حضرت در ابر ها اقامت دارد. در برخی آیات کتاب مقدس صدای خداوند به رعد تشبیه شده و توصیفی هم که در مزمور ۲۹ از صدای خداوند شده، همین مطلب را تأیید می کند. سورهٔ سیزدهم قرآن، رعد نامیده شده و آیات ۱۱ و ۱۲ همین سوره می گوید: خدا کسی است که برق را به جهت بیم و امید به بندگان می نمایاند و ابرهای گران را پدید می آورد و تندر و فرشتگان او را ستایش می کنند. در اساطیر کهن، ایندرا\*

399

رَفْرَف /rafraf/ نام یکی از دو اسب حضرت رسول است که در شب معراج سوار شده بود. نام اسب ديگر آن حضرت، بُراق\* بود. در يک روايت، رفرف، نام تختي است که حضرت را شب

رِقٌ منشور

معراج به حضور خداوند برد ( شرفنامهٔ منیری ). به هر دو معنی در شعر فارسی مورد توجه بوده است:

ز رفرف بر رف طوبا عَـلَم زد 🦳 وز آنجا بر سر سدره قـدم زد

( خمسه: ۴۱۰)

سرافیل آمد و بر پَر فشاندش 🛛 به هودجخانهٔ رفرف نشاندش

(خمېسه: ۴۱۰)

فرود آی از بُراقِ عقل کاو وامانده همچون من برآ بر رفرف عشق و بِران تــا هــر کــجا رانی (قاآنی: ۷۸۸)

منبع: لغتنامه.

روان / ravân/

یکی از عوامل بنیادی در اساطیر زردشتی این است که انسان از آغاز می پنداشته است که نیرویی بر کردار و رفتار او فرمان می راند و همین نیرو است که او را به جنبش و زندگی و اندیشه و تصمیم وا می دارد و چون تن را ترک کند، او از جنبش و زندگی باز می ماند. این نیرو را انسان ابتدایی «روان» (soul) می نامید و در اثر خواب دیدن مردگان می اندیشید که روح جاویدان است. ضمناً روان در اساطیر ایرانی، یک امر کاملاً مادی بوده است ( اساطیر ایران، بیست و نه ).

قدما معتقد بودند که روان آدمی اساساً پاک است و در زندگی آلوده می شود. بعد از مرگ، روان نیکوکار سه شبانه روز پیرامون پیکر مادی متوفی می گردد و اهریمن \* تلاش می کند او را به خود بخواند اما دعای نزدیکانِ مرده و نیز ایزد سروش \* به یاری می شتابند. آنگاه کردارهای او سنجیده می شوند و اگر کردار و اندیشهٔ نیک او بر بدیها افزونی یابد، به بهشت \* می رود و اگر بدیها افزون شوند، به دوزخ \* می رود و اگر نیکی و بدی برابر باشند، به همیستکان یا برزخ (ب اعراف) برده می شود. اما، روان ( روح ) در فرهنگ اسلامی، در عین حال که ضوابط مشخصی ندارد، بسیار مورد بحث متکلمین و فلاسفه قرار گرفته است ( کشّاف: ۵۴۰/۱). اغلب فقها و مفسرین قرآن و ارباب حدیث، به دلیل آیـهٔ ۸۵ اسـراء کـه روح را از نـزد پـرودرگار دانسـته ( وَ یَسْئُلُونَکَ عَنِ الرّوحُ، قُلالرّوحُ منْ اَمْرِ رَبّی ) و هم به دلیل سکوت پیامبر ( بلعمی: ۲۷/۱) از وارد شدن به قلمرو روح و شرح و تفصیل در باب آن خودداری کردهاند.

4.1

اغلب فلاسفهٔ اسلامی، به طور کلی، به سه امر قابل بودند: قلب، روح بخاری، و نَفْس یا روح مجرد. قلب، جسم صنوبری و مَرکَب روح بخاری است که مشترک بین تمام حیوانات است و منشأ حس و حرکت. روح بخاری، مَرکَب نَفْس است و منشأ تمام ادراکات و تعقلات و ذاتاً مجرد است و در واقع، برزخ میان قلب و نَفْسِ ناطقه است و روح انسانی، امر لطیفی است که علم و ادراک انسان به آن وابسِته است و راکب و متعلق به روح حیوانی است.

روان (روح) در اصطلاح طب قدیم، بخاری است لطیف که در دل متولد، و باعث حرکت و حیات و حس می شود. گاهی هم به معنی نَفْس به کار رفته و اعم از جان و روح است. روان شناسان اسلامی در روزگاران کهن، آن را جزئی از خون و قسمت بسیار ظریف و متحرک آن می دانستند. به موجب آیهٔ ۴ معارج و ۴ قدر، روح گاهی به مفهوم جبرئیل\* است.

اهمیت روح در تفکر اسلامی، مقداری هم شاید به این علت باشد که به روایت قرآن (حجر : ۲۹ و ص : ۷۲) در آغاز آفرینش\*، همین که پیکر جسمانی آدم\* راست شد، محداوند از روح خویش در او دمید و بنابراین، روح دمیده در کالبد آدمی، در واقع همان روح خدا است. مریم\* نیز که پاکدامن زیسته بود، روح خدا در او دمیده شد ( تحریم: ۱۲) و بار برگرفت و فرزندش، عیسی\* به «روحالله» نامبردار گردید:

چه بود آن نفخ روح و غسل و روزه کــه مــريم عـور بـود و روح تـنها ( خاقانی: ۲۷)

لاف از آن روح توان زد که به چارم فلک است نسه ازیسن روح کسه در تسبت و یسغها بسینند د سر

( خاقانی: ۹۹)

عزیزالدین نَسَفی ( الانسان: ۱۲۸ ) هنگام تطبیق اعضا و جوارح آدمی بر افلاک، میگوید که روح حیوانی کرسی\* و نمودار فلک ثابتات است که کرسی عالم کبیر است و در این فلک ملایکه بسیارند و روح نفسانی و عرش \* است و نمودار فلک الافلاک، از جهت آن که فلک الافلاک، عرش عالم کبیر است. روان، در ادبیات فارسی، مترادف با روح، جان و نَفْس به کار رفته و در ارتباط با آن مضامین و لغات و ترکیبات بسیاری پدید آمدهاند که می توان در فرهنگها (از جمله لغتنامه) دید. برای مثال، به چند نمونهٔ اندک کفایت می کنیم و تفصیل را به لغتنامه (مدخلهای: روان، جان، روح، و نَفْس) حواله می دهیم: یکی جویبار است و آب روان ز دیدار او تازه گردد روان

(شاهنامه)

روانِ صاحبالاعراف موقوف است تا محـشر میان دوزخ و فردوس که تا رایت چه فرماید (خاقانی: ۲۵۰)

احیای روان مردگان را بویت نفس مسیح مریم

(سعدی: ۵۱۰)

ساقی بده آن کوزهٔ یاقوت روان را یاقوت چه ارزد بده آن قوت روان را (سعدی: ۴۱۷)

هــر چــيز تــنى دارد و جـانى و روانى تو جان و تن مُلكى و حكم تو روان است (سلمان ساوجى: ۴۲۸)

منابع: گزیدهٔ اوپانیشادها: ۲۲۰ و ۲۷۲؛ جهان فروری: ۱۲۸؛ اساطیر ایران: بیست و نه؛ التصفیه: ۲۵۹؛ فرهنگ علوم عقلی: ۲۷۸؛ ابراهیم پورداوود، «فروردین در اوستا»، فرهنگ ایران باستان، دورهٔ ۱، آذر ۱۳۴۲: ۱۵/۲ ؛ علی مراد داوودی، «آرای یونانیان دربارهٔ جان و روان»، م.د.ا.ت.، فروردین ـ تیر ۱۳۴۹: ۲۲/۱۷؛ احمد صبور اردوبادی، «روح چیست؟» م.د.ا.ت.، بهار ۱۳۴۷: ۲۵/۲۰

> روح ← روان روحالامین ← جبرنیل روحالله ← عیسی

**رودابه** / rudābe/ رودابه ( = فرزند تابناک )، دختر مهراب \* کابلی ( از خانوادهٔ ضحّاک \* )، زن زال \* و مادر رستم<sup>\*</sup> است که به خصوص داستان عشق او با زال زَر (شاهنامه: ۱۷۲/۱) از زیباترین داستانهای غنایی شاهنامه و از جهاتی با دومنو و ژولیت شکسپیر همانند است. رودابه از زنان پرآوازه و پاکدامن شاهنامه است که به ویژه با آوردن فرزندی چون رستم، عرصهٔ حماسهٔ ملّی ایران را بارور کرده است. او عمری دراز میزید و پس از مرگ پسرش رستم، به سرحد دیوانگی میافتد و سپس حالت ترک و تسلیم در پیش میگیرد. نام رودابه، به ندرت، به ادب فارسی نیز راه یافته است. قاآنی ( ۶۶۳) در باب همسر

ممدوح خویش سروده است: ممدوح خویش سروده است:

بانوی نوشابه شاه کشور بردع خانم رودابه مامِ گُردِ سَجستان

**منابع:** شاهنامه: ۱۵۷/۱ به بعد؛ زنان در شاهنامه: ۵۹ به بعد؛ داستانهای شاهنامه: ۹۶ و ۲۹۷؛ زندگی و مرگ پهلوانان: ۱۲۴؛ جام جهانبین: ۹۳ به بعد؛ غلامحسین یوسفی، «عشق پهلوان»، م.د.ا.م.، زمستان ۱۳۵۱: ۸۰۳/۸ به بعد؛ فرهنگ نامهای شاهنامه: ۲۵۹/۱.

**روشنک** /rowšanak نام دختر «دارا» است که بر طبق روایات افسانهای، اسکندر <sup>\*</sup> به موجب وصیّتنامهٔ دارا، او را به عقد نکاح خود درآورد، در حالی که بنا بر روایات تاریخی که یونانیان نـقل کردهاند، روکسانه (روشنک) دختر یکی از نجبای سُغد بود، نـه دختر دارا. در شعر فارسی هم همان روایات افسانهای که غالباً از شاهنامه و منابع سابق بر آن نشأت گرفته، مورد توجه بودهاند:

اگر سر درآرد بدین شغل شاه 🛛 سر روشنک را رساند به مـاه

همچو غِلمان درش به حـلقهٔ طـاعت همچو کنیزان درش به خطَّهٔ فرمان ... روشنک و ارنـواز و زهـره و نـاهید حــفصه و اقــلیمیا عــفیفهٔ گــیهان (قاآنی: ۶۶۳)

**منابع:** شاهنامه: ۷/۷ به بعد؛ فرهنگ نامهای شاهنامه: ۴۶۷/۱؛ ایران باستان: ۱۴۴۶/۵؛ لغتنامه و منابع آن.

رؤیای دانیال ب دانیال نبی

رویین تنی ، یعنی داشتن بدنی نیرومند و مقاوم که اسلحه بر آن کارگر نباشد. در افسانه های جهان چند تن به این صفت نامبر دارند و وجه مشخصهٔ آنها این است که هر کدام با شست و شو در آبی، به طرزی معجزه آسا رویین تن شده اند اما نقطه ای هم از بدن هر یک آسیب پذیر است و سرانجام، همان نقطه هم مورد اصابت اسلحه قرار می گیرد. یکی از رویین تنان، زیگفرید\* قهر مان حماسهٔ آلمانی نیبلونگن است که هنگام آب تنی در چشمه ای که آدمی را رویین تن می کند، برگی بر پشتش افتاد و جای آن آسیب پذیر باقی ماند. خط دفاعی «زیگفرید» در جنگ جهانی دوم، با الهام از این داستان و به نام او نامگذاری شده است.

دومین قهرمان رویین تن، آشیل یا آخیلوس (Achilles) فرزند پلئوس (Peleus)، پادشاه میرمیدونها، مشهور ترین قهرمان افسانه ای یونان است که طبق روایت هومر در ایلاد، مادرش، پس از تولد، با دو انگشت، قوزک پایش را گرفت و وارونه در رود افسانه ای ستیکس (Styx) فرو برد و به این ترتیب تمام بدن او، جز پاشنه یا قوزک پایش، آسیبناپذیر ماند و سرانجام، در نبرد تروا توسط پاریس از همین نقطه زخم برداشت و نابود گردید. به نظر می رسد ضرب المثل فارسی «بر قوزک پایش لعنت» با این داستان بی ارتباط نباشد ( هن و مردم: ۱۰۷/۱۲۶ ).

سومین قهرمان رویین تن، اسفندیار \* شاهزادهٔ ایرانی است که بنا بر مشهور، هنگام آب تنی در چشمهای معروف، چشمش بسته بود و فقط همین عضو او آسیب پذیر ماند و سرانجام هم رستم\* با چاره گریِ سیمرغ\* او را با ٹیر گَز\* از پای درآورد. در مورد رویین تنی اسفندیار آرای مختلفی هست که هیچکدام از نظر تاریخی و اسطوره شناسی 4.0

به اثبات نرسیدهاند. برخی، مانند صاحب غیاثاللغات آوردهاند که به دعای یکی از صاحبکمالان عصر خود رویین تن شد و برخی دیگر، مانند صاحب آنندراج و انجمن آرا میگویند که به تدبیر و تعویذ زردشت، تن او این صفت را یافته بود. به هر حال، در فرهنگ ایرانی، رویین تنی ویژهٔ اسفندیار است و پهلوانان دیگر هنگام توصیف، به او همانند شدهاند:

دلاور بــدو گـفت مـن بــيژنم 🚽 به جنگاندرون ديو رويين تنم

(شاهنامه)

بدو گفت بهمن که من بهمنم 🥂 ز پشت جهاندار رویـینتنم

(شاهنامه)

در فرهنگ کشورهای خاورمیانه، مصونیت از آتش\* (آتشرویینگی) در سرگذشت ابراهیم\*، سیاووش\* و سه حکیم یهودی در کتاب دانیال\* تجلّی یافته است که می تواند گونهای دیگر از رویین تنی به شمار آید.

اندیشهٔ رویین تنی که ریشه ای کهن دارد کنایه از آرزوی بشر به آسیب ناپذیر ماندن و بی مرگی و عمر جاوید می تواند باشد. جو هر حماسهٔ گیلگمش، در واقع عبارت است از چاره ناپذیری مرگ. جاودانگی به وسیلهٔ آب<sup>\*</sup>، در اعتقاد ایران اسلامی نیز راه یافته و آن اندیشهٔ آب حیات<sup>\*</sup> است که هر کس از آن بخورد آسیب ناپذیر می شود و بی مرگ. بنا بر روایات، اسکندر<sup>\*</sup> در جست و جوی آب حیات ناکام ماند و خضر<sup>\*</sup> از آن خورد و جاوید شد. شیخ اشراق، در تمثیلی در دسالهٔ عقل سرخ (مجموعهٔ آثار فارسی شیخ اشراق: ۲۳۸) گردد.

رویین تن عالم است و قصدش هر هفته به هفتخان ببینم (خاقانی: ۲۶۹) چو رویین تن اسفندیار است هر دم بر او فـتح رویین دژ آسـان غـاید (خاقانی: ۱۳۲) جشید کیان که دین جـز او را رویین تن هفتخان ندیدهست (خاقانی: ۶۹) به من میرسد بازوی بهمنی که اسفندیارم بـه رویـین تنی (خمسه: ۱۳۲)

4.9

منابع: اساطیر ایران: پنجاه و هشت؛ داستان داستانها: ۱۴۰ به بعد؛ افریقا: ۱۸۹ به بعد؛ مهدی پرتوی، «ریشه های تباریخی امثال و حکم»، همنز و مردم، فروردین ۱۳۵۲: ۱۰۷/۱۲۶؛ لغت نامه؛ Brewer's: Siegfried.

رويين دژ /ruyin-dež/ رويين دژ (رويينه دژ، رويين دز) يا دژ رويين، نام قلعه اي است با ديوارهاي سر به فلک **کشید**ه که به روایت شاهنامه، گرداگرد آن رودها و آبهای قابل کشتیرانی روان بوده است، با امکانات و سلاحهای لازم جنگی و نعمت و فراخی. این دژ جایگاه ارجـاسپ<sup>\*</sup> بـود ودختران گشتاسپ<sup>\*</sup> در آن محبوس بودند و اسفندیار<sup>\*</sup> پس از گذشتن از هفتخان<sup>\*</sup> آن راگشود و خواهران خود را نجات داد. به این واقعه، در شعر فارسی، صریحاً اشاره شده است:

هنوز اسفندیار من نرفت از هفتخان بیرون مینوزش در دژ رویـین عـروسانند زنـدانی (خاقانی: ۴۱۲)

«نه این دژ رویین زنگارخورد را چون اسفندیار به هفتخان آه سحرگاهی بخواهی کشادن» (منشآت خاقانی: ۷)

گویی اینک بـردژ رویـین روس رایت شاه اخستان بر کرد صـبح ( خاقانی: ۲۹۱) چو رویین تن اسفندیارست هـر دم بر او فـتح رویـیندژ آسـان نمــاید

( خاقانی: ۱۳۲)

هست این همان امیر که در غوریان نمـود کـاری کـه کـرد در دز رویـین سـفندیار (قاآنی: ۳۴۲)

**منابع:** شاهنامه: ۱۶۷/۶؛ لغتنامه: رویین و روییندژ .

رُهَام / rohhām/ زم پسر گودرز \* است که بعد از کیخسرو \* در ملازمت لهراسپ \* بود و از جانب او به حکومت نواحی ری و فارس تا شوشتر رسید. وی در جنگ دوازدهرخ پهلوانیها نمود و «بارمان» تورانی را بکشت. نام او در شمار پهلوانان دیگر، در شعر فارسی آمده است: چـو فـرهاد و رُهـام گُرد دلیر چو اشکش که صید آورد نژه شیر (شاهنامه: ۲۰/۵) گو سخاوت معن است و حاتم و افشین گی شجاعت رُهام و رستم و بیژن (سوزنی: ۲۰۱) ماه بـه نُـاوردگاه چـرخ ز خـورشید گشت چو رُهّام ز اشکبوس گـریزان (قاآنی: ۶۶۰)

ريباس

**منابع:** شاهنامه: ۹۱/۵ به بعد؛ فرهنگ نامهای شاهنامه: ۴۱۷/۱؛ لغتنامه و منابع آن.

ریواس / rivās/ ریواس ( ریباس یا ریوند\*) نام گیاهی است که بنا بر اساطیر کهن، مَشی و مَشیانه \* که به منزلهٔ آدم \* و حوّا \* در روایات ایرانی هستند، از آن پدید آمدند. تو تمیسم (totemism) یکی از پدیده های کهن جوامع بشری است و اعتقاد به اینکه انسانِ نخستین از بو تهٔ ریواس پدید آمد، در واقع اعتقادی است مبتنی بر تو تم گیاهی که به دورهٔ نوسنگی مربوط می شود.

ظاهراً گروهی از اقوام ابتدایی ایران گمان میکردهاند که از گیاه ریواس پدید آمدهاند و این گیاه، تو تم قبیلهٔ ایشان به حساب می آمده است. بعدها، این اسطورهٔ کهن در آسیای میانه و در بین ایرانیان عمومیت یافته و اصلی کلّی شده است. شاید آنچه مولانا در مثنوی بیان داشته، یادآور این نکته باشد:

از جمادی مردم و نامی شدم 🦳 وز نما مردم ز حیوان سر زدم

چنان که از اساطیر کهن ایرانی بر می آید، گیو مرث \* اولین موجود بود و چون سی سال بر آمد اهریمن \* به خوردن او آغاز کرد و همین که به تخمدان او رسید، دو قطره منی از پشت او بر زمین ریخت که توسط اشعهٔ خورشید \* در دلِ خاک محفوظ ماند و پس از چهل سال، در مهرروز \* از مهرماه (جشن مهرگان \*)، گیاهی به شکل دو ساقهٔ ریواس به هم چسبیده بود. سپس، این دو ساقه، چهرهٔ بشری یافتند و روح در آنها دمیده شد و به صورت یک جفت، به نام «مشی» و «مشیانه» درآمدند. بیهار (بلعمی: ۱۳/۱ حیاشیه، مجملالتواریخ و القصص: ۲۱ حاشیه) با این مفهوم، ریواس را بر مهرگیاه \* منطبق دانسته است.

صورت اساطیری و کهن ریواس در ادبیات فارسی تاکنون به نظر نیامده، اما ریواس

|                                                         | (ریباس، ریواج، ریباج، ریویچ، ریویز ) به مع<br>بواد ذخیرهای و اسیدی است و به همین جهد<br>ارهنگها و نیز شعر فارسی آمده است: |
|---------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| گزری باشد پر کوفتها گرد و صغار<br>(بسحق اطعمه، لغتنامه) | قلیهٔ باقلی و قلیهٔ سیب و ریـواس                                                                                          |
| ا مطالب یادشده ارتباطی ندارد:                           | <b>گاهی</b> هم به معنی مکر و حیله آمده است که ب                                                                           |
| که به صد بند و حیلت و ریـواس<br>(حدیقه: ۱۸۳)            | مـــینداری خـــبر تــو ای نسـپاس                                                                                          |
| نخــواهــم نــيز عــاقل بـود و فَــرناس<br>(سنايى: ۳۰۶) | چو خواهم کرد زَرق و هزل و ریـواس                                                                                          |
| ليري ريباس (ريواس) توجه شده است:                        | ننها در شعر معاصر است که به جنبههای اساط                                                                                  |
|                                                         | خيال مىكرديم                                                                                                              |
|                                                         | بدون حاشيه هستيم                                                                                                          |
|                                                         | خيال مىكرديم                                                                                                              |
|                                                         | میان متن اساطیری تشنج ریباس<br>مداری                                                                                      |
|                                                         | شناوریم<br>و چند ثانیه غفلت، حضور هستی ماست                                                                               |
|                                                         | و چند نانیه عقلت، حضور هسی ماست                                                                                           |

**منابع:** آثارالباقیه: ۱۴۳؛ مجملالتواریخ و القصص: ۲۲؛ یشتها: ۴۴/۲؛ اساطیر ایران: س*ی و* هشت *و* چهل و ۹۹؛ اساطیر ایرانی: ۵۴؛ لغتنامه.

(سهراب سیهری، هشت کتاب: ۲۲۵)

**ریوند** / rivand/ ریوند ( = باشکوه، شکوهمند ) در اوستا غالباً صفت مردمان یا ایزدان \* است و اصلاً نام کوهی است که جغرافی نویسان جای آن را در شمال غربی سبزوار دانسته اند و «پشت و یشتاسپان» نیز خوانده می شده است. معروف است که آتشکدهٔ آذربرزین مهر \*، تا زمان گشتاسپ \* جای خاصی نداشت و وقتی گشتاسپ دین زردشت را پذیرفت، آن را در کوه ریوند فرو نهاد و این کوه بعد از این و به واسطهٔ آذربرزین شهرت یافت. همچنین ریوند یکی از شهرهای معروف نیشابور و دارای سیزده روستا بوده است. این نـام در یکی از نسخ شاهنامه به صورت «روند» آمده است:

شنیدم که روزی گرو پیلتن یکی سور کرد از در انجمن به جایی کجا نام او بُد روند بدو اندرون کاخهای بسلند کجا آذر برز بسرزین کسنون بدانجا فروزد همی رهستمون (شاهنامهٔ بخ: ۴۱۶/۲)

به علاوه، یکی از نامهای ریواس\* نیز ریوند است.

منابع: یشتها: ۲۳۰/۲؛ مَزَدیَسنا: ۲۳۴؛ کل و گیاه: ۱۵۳؛ لغتنامه.

## j

**زاب** ← زو<sup>۱</sup> **زاغ** ← غُراب

**زال** /zāl فرزند سپیدموی سام<sup>\*</sup> پهلوان ایرانی است که چون سپیدموی به دنیا آمد وی را به همین علت زال (= پیر ) نامیدند. او در شاهنامه به نامهای زالِ زَر و دستان نیز نامیده شده است. افسانهٔ سپیدمویی زال، بی درنگ نام لائو تزو (Lao Tzu) (= کودک پیر )، حکیم بنیانگذار آیین تاثوئیسم را به یاد می آورد که هفتاد و دو سال در زهدان مادر خود ماند و سرانجام هنگامی متولد شد که موهایش سفید شده بود ( آیینها و افسانه ها: ۱۴). سام که از فرزند سپیدموی ننگ داشت، وی را به البرز \* کوه انداخت و سیمرغ \* او را برگرفت و با بچگان خود بپرورد. سالها بعد، سام فرزندش را به خواب دید و به البرز کوه رفت. سیمرغ فرزند را به پدر سپرد و پَری از پَرهای خود به زال داد و گفت:

ابا خویشتن بر یکی پَرّ من خیجسته بود سایهٔ فَرّ من گرت هیچ سختی به روی آورند ور از نیک و بد گفت وگوی آورند بر آتش بر افکن یکی پَرّ من که بینی هم اندر زمان فَرّ من (شاهنامه: ۱۴۵/۱)

اینکه زال را سیمرغ میپرورد، به عقیدهٔ برخی ( اساطیر ایران: سی و هشت ) میتواند آثار دیرپای انواع تو تمها در نظر هند و ایرانیان باشد.

زال از جانب پدر، پادشاهی سیستان یافت و بر دختر شاه کابل، رودابه \* دل باخت و به رغم مخالفت پدر و منوچهر \* شاه، با او ازدواج کرد و حاصل ایـن پـیوند رسـتم \* قهرمان ملّی ایران است که به طرزی شگفت از مادر بزاد. زال بجز رستم دو پسر دیگر به نامهای شغاد\* و زواره\* داشت. او از تمام افراد خانوادهٔ خود عمر درازتری داشت و افزون از هزار سال، از عهد منوچهر تا زمان بهمن بن اسفندیار\* بزیست. پس از قـتل ناجوانمردانهٔ رستم در چاه شغاد، بر دست بهمن اسیر شد و پس از آزادی در بدبختی مرد.

داستان زال که در یک نگرش کلّی به «اسطورهٔ زال» بدل شده، با کملیّتی که دارد، استعداد تفسیرپذیری خاصی یافته و به مثابهٔ یکی از غنی ترین بخشهای شاهنامه، با نگاهی نوآیین، به عنوان تبلور تضاد و وحدت در حماسهٔ ملّی ایران تبیین و تفسیر شده است (اسطورهٔ زال: ۲۰۳ به بعد).

نقش زال در حماسهٔ ملّی ایران، از لحاظ پهلوانی چندان چشمگیر نیست اما ارتباط او با سیمرغ و چاره گریهای تعیینکنندهٔ این موجود افسانهای، به ویژه در پرورش زال و به هنگام تولد رستم و دلالت او بر چوب گَز\* در داستان اسفندیار\*، از بخشهای مهم شاهنامه به شمار می رود:

تو را سیمرغ و تیر گز نباید نه رخش جـاذو و زال فسـونگر (دقيقي، اشعار پراكنده: ١٥٥/٢) همی زاد این دختر بر سپید يسر همچو فرتوت ينبهسران جز این ابر و جز مادر زال زَر نزادند جونين يسر مادران (منوچهری: ۶۶) زال زر اندر ازل زلزال شمشیر تو دید در ازل شد خنگسار از هول آن زلزال زال (قطران: ۲۲۸) ز بیم تیغ تو نازاده خشک شـد سر زال خدای تیغ تـو را در ازل بـه زال غـود (قطران: ٢١٠) اگر طبع تیو از فیرهنگ دارد فَیر کیخسرو و گر شخص تو اندر جنگ زور زال زَر دارد (سنايي: ۱۱۲) تنم هنوز نگشته ست هم به پیری پیر ولیک رویی دارم چـو روی زالی زال (مسعود سعد: ٣١٣) به مردی و خرد و جود یادگار تویی ز پور زال و ز نوشیروان و حاتم طیّ (مسعود سعد: ۵۱۷) زآنست که رد کردهٔ احرارم و احباب چون زال به طفلی شدهام پیر ز أجـدات (خاقاني: ۵۷)

بی یاری زال و بر عنقا بر خصم ظفر نیافت رستم (خاقانی: ۲۷۸) همچو تهمتن توراست نصرت سیمرغ بخت زال فلک را برآر دیده جو اسفندیار (قاآنی: ۳۹۰) گاهی هم مطلقاً کلمهٔ «زَر» به جای زال آمده است: بدانکه ما را در نظم دست نیک افتاد ز خود به جنگ چرا ساختم ز رستم زَر بدانکه ما را در نظم دست نیک افتاد ز خود به جنگ چرا ساختم ز رستم زَر (مسعود سعد: ۱۵۵) به گاه بخشش مانند حاتم طَیّ به گاه کوشش مانند رستم زَر

**منابع:** شاهنامه: ۱۳۸/۱ و بعد؛ غررالسیر: ۶۸؛ فرهنگ ایران باستان: ۳۱۱؛ حماسهسرایی: ۵۵۴ و ۵۶۰؛ تاریخ سیستان: ۲۳؛ آیینها و افسانهها: ۱۴؛ اسماطیر ایرانی: ۹۹؛ داستان داستانها: ۲۴۹؛ داستانهای شاهنامه: ۹۳؛ پرویز خرسند، «زال، کودک پیر اساطیر»، ویسمن، ۱۳۵۲: ۶ و ۵۳/۷ غلامحسین یوسفی، «عشق پهلوان»، م.د.ا.م.، زمستان ۱۳۵۱: ۸۰۳/۸ به بعد؛ نهادینهها: ۲۴۶؛ فرهنگ نامهای شاهنامه: ۲۸۴/۱.

**زال کوفه** ب تنور پیرزن

زال کومایی / zāi-e kumāyi منظور، سی بیل (Sibyi) دختری زیبا از مردم کوما (Coma) است که از خدایان خواست به او جاودانگی ارزانی دارند اما از یاد بر د که خواهش جاودانگی را با تقاضای جوانی توأم کند. خدایان آرزوی او را برآوردند و سی بیل جوانی را پشت سرنهاد و دوران دردناکی را آغاز کرد. نخست دندانهای چون مرواریدش فروریخت، آنگاه رخسارهای پرچین و چروک یافت و با گذشت زمان پیر و کوچک شد تا به جنهٔ یک ملخ درآمد و رفته رفته استخوانهایش آب شدند و سپس او را برفراز تیرکی کوتاه در میدان شهر جای دادند. کودکان گرداگرد سی بیل می رقصیدند و او را در میان میله های قفس به ترکه ای می آزردند به داستان سی بیل در آغاز شعر «سرزمین بی حاصل» تی.اس.الیوت هم اشاره شده است که: من برای یک بار با چشم خویش سی بیل را در کومه دیدم که در قفسی آویخته

منابع: منظومهٔ سرزمین بنی حاصل: ۶۵؛ فرهنگ تلمیحات: ۳۹۸؛ Brewer's: 1082.

زامیاد (زم، زمین + یزد) یا رامیاد (با تصحیف)، نام فرشتهٔ زمین است که با صفت زامیاد (زم، زمین + یزد) یا رامیاد (با تصحیف)، نام فرشتهٔ زمین است که با صفت «نیک کنش» از او یاد شده است. در آیین مزدیسنا زمین مثل آسمان \* مقدس است زیرا با سه عنصر دیگر، آب \* و آتش \* و هوا، عناصر اربعه را تشکیل می دهند. در ارتباط با تقدس زمین که مهد آسایش بشر بود، کشاورزی نزد زردشتیان عملی اهورایی معرفی شده است (وندیداد: فقره ۱). عمق زمین را در قدیم سه طبقه می دانستند و سطح آن را به هفت پاره ( ب هفت اقلیم ) تقسیم می کردند.

زمین در اساطیر بسیاری از ملل، مادر تصور شده و آن عنصر آغازینی است که سلالهٔ خدایان از آن در وجود آمده است، همان که در شعر خاقانی ( ۳۶۰) از روی بغض و کینه «زال» تصور شده است: زئوس

از خون دل طفلان سرخاب رخ آمیزد این زال سپیدابرو وین مـام سـیهپستان و اخوان ثالث به گونهای دیگر به همین صفت زمین اشاره دارد: که فـرزندکش زال زنهـارخـوار زمین چون یدک نام مادر کشـید

که فسرزندگش زال زنهسارخسوار زمین چون یدک نام مادر کشسید ( تو را ای کهن بوم و بر ...: ۵۲)

شاید تعبیر «مام وطن» که در فارسی معمول است ناظر بر همین صفت زمین باشد. روز بیست و هشتم هر ماه شمسی، به نام ایزد زمین، زامیادروز خوانده شده است که روزی خجسته و مبارک است و برای سفر و همهٔ کارها، از جمله تخم کاشتن و درخت نشاندن نیک است. بنا بر روایات، یعقوب \* در این روز زاده شد و زاده شدگان این روز، با روزی و نزد مردمان و کسان خویش محبوباند. یشت نوزدهم اوستاکه محتوای آن راجع به فَرِّ \* کیانی است به زامیاد اختصاص دارد. زعفران، گل مخصوص زامیاد است.

چــون زامـیاد نـیاری ز مِـی تـو یـاد زیرا که خــوشتر آیـد مِـی روز زامـیاد خاصه به پادشاه ملکارسلان که چرخ هرگز نـداشت چــو او هـیچ شـاه یـاد (مسعود سعد: ۶۶۶)

منابع: بشتها: ۳۰۳/۲ و بعد؛ عبدالامیرسلیم، «سیروزه در حدیث شیعه»، ن.د.۱.ت.، پاییز ۱۳۵۳: ۲۸۳/۲۶؛ فرهنگ نامهای اوستا: ۸۲۵/۲؛ «سیروزهٔ آذرباد مارسپندان»، مهر، س دوم، دی ۱۳۱۳: ۸۲۳/۸؛ لغتنامه.

**زاوش ← م**شتری

**زئوس** /zeus/ زئوس (Zeus) از Zen یونانی، به معنی زندگی، نام نیرومندترین خدای یونان، خدای روشنایی و فرمانروای آسمان<sup>\*</sup> و زمین است که در روم، ژوپیتر یا یوپیتر (Jupiter) نامیده می شود. در منظومه های هومر، از زئوس به عنوان پادشاه بشر و سلطان خدایان یاد شده و مقرّ او قلهٔ المپ تصور شده است. وی نیروی عظیم خود را با سرنگونی تیتانها فرمانروایان المپوس (Olympus) به دست آورد. زئوس معمولاً به صورت شخصیتی دارای ریش که آذرخشی با خود دارد، نشان داده می شود. او اگرچه با هرا (Hera) از دواج کرد ولی به خاطر عشقبازی اش با زنانی از عالم بشریت مورد سرزنش قرار گرفته است. زئوس با تیتانها و دیگر الههگان، خدایان بسیاری را به وجود آورد. وصلتهای زیادی به وی نسبت دادهاند که موجب تولد فرزندانی از او شده است (فرهنگ اساطیر یونان و روم: ۹۳۶)، از جمله آپولون\*، آفرودیت\*، آرتمیس، هرمس\* و آتنه. او رعد و برق را در اختیار داشت و به وسیلهٔ آن حکمروایی میکرد و بر باران مسلط بود و با آن زمین را حاصلخیز میکرد.

از حوادث مهم منسوب به او، بند کردن پرومته \* در کوههای قفقاز بود که پس از آن نظمی در عالم مستقر شد. ژوپیتر خدای روم هم اختیاراتی نظیر زئوس داشته و خدای آسمان روشن بوده است.

از زئوس، به عنوان نماد قدرت، در شعر معاصر فارسی یاد شده است:

زمان که از اکنونش بگذرد سال دو هزار می میرد زئوس قلمروش را باز می یابد. (م. کوشان، «گذشتهٔ آیند،»، آفتاب، اسفند ۱۳۸۰: ۳۷/۵۲)

زبور ب داوود

زحل / zohal/ زحل یا کیوان (Saturn) ششمین سیاره . از لحاظ فاصله تا خور شید . است که جایگاه آن آسمان<sup>\*</sup> هفتم است و نحس اکبر به شمار می آمده و در فرهنگها و شعر فارسی به نامهای: بَرید فلک، پاسبان فلک، پاسبان طارم نهم، پیر فلک، خادم پیر، دیده بان فلک، مقیم منزل هفتم، هندوی باریک سپهر، هندوی گردون و هندوی گنبدگردان نیز خوانده شده است. همندیان، زحل را «خدای کُندرو»، و افسانه های یونان، آن را برزرگ خدایان می دانستند و به صورت پیرمردی با داس و ساعت شنی مجسم می ساختند و معبدها به نام او داشتند و مراسم مربوط به آن را که «خرونیا» نامیده می شد جشن می گرفتند. همچنین زحلیه یا ساتورنال (Satura) روزهایی مخصوص بودند که قدما در آن روزها هدایای نفیسی می بخشیدند. کار این بخششها به جایی رسید که کشور رو به ویرانی ¥1V

نهاد، تا اینکه «بوبلیسیوس» از ادامهٔ این رسم جلوگیری کرد و پادشاهان را وادار ساخت در این مراسم، تنها به هدیه کردن شمع اکتفا کنند.

در آیین مهرپرستی در رأس نظام الهی و اساس و مبنای اشیا، زمان مطلق ( زروان اکرنه Akarana Zervan ) قرار داشت که او را گاه کرونوس سااکولوم (Kronos Sacculum) یا کیوان ( = زحل ) مینامیدند (مزداپرستی: ۱۴۶ ).

در فرهنگ اسلامی، به ویژه در کتابهای نجوم (مانند التفهیم: ۳۶۷ و ۳۸۲ و شرح بیست باب، فصل منسوبات کواکب) زحل را نحس اکبر و بطیءالسیر (کُندرو) دانستهاند که به اشیای خسیسه و اموری که متعلق به بطؤ (کُندی) باشد منسوب است. از این جهت، آن را کوکب پیران و دهقانان و ارباب قلاع و خاندانهای قدیم و غلامان سیاه و صحرانشینان و مردمان سفله و خسیس و زاهدان بی علم شمرده و صفات مکر و کینه و جهل و بخل و ستیزه کاری و کاهلی را به آن نسبت دادهاند.

نَسَفى ( الانسان: ١٢٨) هنگام تطبیق عالم صغیر بر جهان کبیر میگوید: سپرز، آسمان هفتم است و نمودار فلک زحل، زیرا که زحل سپرز عالم کبیر است و در ایـن فـلک، ملایکه بسیارند و عزرائیل\*که سبب قبض ارواح آدمیان است، سرور این ملایکه است. زحل در شعر فارسی، بیشتر به همان مفاهیم نحس اکبر و بَرید و پاسبان فلک و جز آن، به کار رفته است:

که فلک را چگونه پماید زحل از هیبتش نمیدانـذ (دقيقي: ٩٨) گر هدف سازد قمر را تیر اختردوز تسو تا قیامت جز قِران نبود زحل را بـا قمـر (سنايي: ۲۷۶) همیشه تا نبود خاک را فروغ اثـ یر همیشه تا نبود ماه را علوّ زحل (مسعود سعد: ۲۲۰) بسوده جاه عریضش به فضل جِرم فـلک سپرده رای رفیعش به صدر فرق زحل (مسعود سعد: ۲۱۱) چو هست ضد خداوند طالع تو به طبع زحل نتيجة نبوحهست و مادر ماتم (مسعود سعد: ۳۵۱) از عــطارد فـصيحتر بـودم چو زحل کردهای مرا الکن (مسعود سعد: ۳۸۵) ز چرخ هفتم بر ملک دیدهبان شدمی زحل چه گوید حاجت نیابد ارنه من (مسعود سعد: ۵۱۱)

| ۴۱۸                                                                     |                                             |
|-------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------|
| کیوان شدہ پاسبان ہندوی                                                  | بسر بسام سراچسة جمالت                       |
| (سعدی: ۶۴۶)<br>جگر آفتاب هم بشکافت<br>( ماتاب مار مرا )                 | تيغ شد زَهرهٔ زحل بدريد                     |
| (خاقانی، لغتنامه)<br>تهـــمت نحس بـر زحــل مــنهید<br>( راتان سارد)     | از شہا نحس میںشوند این قـوم                 |
| ( خاقانی: ۱۷۳ )<br>کز بر مشتریش مستقر است<br>( خاقانی: ۸۳۷)             | زحل نحس تــیر،روی نگـر                      |
| (مای، ۱۳۷)<br>ایـن دو مـریخ ذَنَبـ نــعل زحــلسیای مـن<br>(خاقانی: ۳۲۱) | قطبوارم بر سر یک نقطه دارد چـارمیخ          |
| وز حریصی چون نعایم آتشینآهن خـورم<br>(خاقانی: ۲۵۰)                      | هم زحلرنگم چو آهن هم ز آتش حامله            |
| شده چشم زحل همکاسهٔ راس                                                 | ذَنَب، مریخ را میکرده در کـاس               |
| (۲۲۹ : خمسه: )<br>Brewer's: 1044.                                       | <b>منابع:</b> دایرةالمعارف بستانی؛ لغتنامه؛ |

## زًر →زال

زَر و ان / zarvān/ زروان (زروان، زُروان) یا زمان، در آیین ایرانی، تاریخی مبهم و طولانی دارد. در لوحه های بابلی مربوط به قرن پانزدهم ق.م.، از ایزدی به نام «زروان» سخن رفته است. در اوستانيز به اختصار از اين ايزد ياد شده و در متون پهلوي هم دربارهٔ آن سخن رفته است. زروان اصلاً فرشته \* زمان است و با صفت «اکرنه» ( بیکرانه ) از او یاد شده است. از صفات زروان چنين پيداست که براي زمان، آغاز و انجامي تصور نشده و آن را هميشه پايدار و، به تعبير متكلمين، قديم و جاوداني دانستهاند. از اين زمان بيكرانه است كه زمان كرانمند آفريده شد و ادامهٔ خلقت از طريق تـوالد و تـناسل مـيسر گـرديد ( ، يـادنامهٔ ناصر خسرو: ۲۷۵).

مانی با اقتباس از افکار زردشتی زمان خود، نام زروان را به خدای بزرگ که به تصور او صاحب دو فرزند به نامهای اهورامزدا\* و اهریمن\* است اطلاق کرده و در واقع، در وجود زروان، دوگانگی\* مزدایی به وحدت تبدیل شده است. از این رو، برخی محققان، مذهب معمول عهد ساسانیان را گونهای یکتاپرستی دانستهاند ( آفرینش زیانکار : ۵۷) و بر این اساس مذهب تازهای با عنوان «زروانی» پدید آمده است. قدمت آیین زروانی به زمان گاتها میرسد ( یسنای ۳۰ : بند ۳). در آیین مهرپرستی نیز زمان بیکرانه در رأس نظامی الهی قرار دارد و زروان معمولاً به صورت موجودی با سرِ شیر و تنی که ماری دور آن پیچیده، تجسم یافته است. بعدها، زروان را با زردشت و هر دو را با ابراهیم \* خلیل خلط کردهاند ( برهان: حاشیه ).

در معتقدات زروانی، اهورامزدا و اهریمن از زروان پدید آمدند، به این ترتیب که او در مدت هزار سال قربانیها کرد تا پسری برایش بیاید و نام او را اهورامزدا نهد. اما عاقبت در مورد تأثیر قربانیهای خود به شک افتاد و این شک باعث شد که دو فرزند در بطن او پدید آیند: اهورامزدا برای قربانی \* و اهریمن برای شک. زروان وعده کرد که پادشاهی زمین را به فرزندی دهد که زودتر متولد شود. اهریمن سینهٔ مادر را بشکافت و خود را به او نمود که به علت بوی بد، او را به فرزندی نشناخت و گفت: تو فرزند من نیستی. اهورامزدا با بوی خوش، خود را به او نمود که او را بشناخت. اهریمن وعدهٔ پدر را یادآوری کرد و زروان پاسخ داد که سلطنت جهان را نُههزار سال به اهریمن می دهد و پس از انقضای مدت مزبور، برای ابد سلطنت را به اهورامزدا خواهد سپرد.

زمان بی کرانه می تواند خود را هر بار به صورتهای نوعی متفاوت بنمایاند و در هر لحظه جهتی و بارقهای از جاودانگی خود را آشکار کند. این ارتباط لحظه و ابدیت، یا جزء و کل، یکی از مشخصه های زمان اساطیری است. مفهوم زمان در آیینهای ملل کهن سال، از جمله هند، یونان و نیز در مسیحیت جلوه ها و جنبه های گوناگون اساطیری دارد (داریوش شایگان، «بینش اساطیری»، الفبا: ۱/۵ به بعد). محققان غربی گاه برای آیین زروانی منشأ غیرایرانی، از جمله بابلی و یونانی جسته اند (آیین زروانی: ۲۳ به بعد).

زروان، به همان گونه که جسماً از شب و روز پدید آمد، همانگونه نیز پدر نیک و بد است و بر سرنوشت همگان حاکم. توجه ویژه به اهمیت زمان در فرهنگ ایرانی، گاهشماری دقیق و جشنها و اعیاد و مراسم ویژهای را سبب شده است (زروان، سنجش زمان در ایران باستان: ۱۹ به بعد ). در شعر فارسی، به ندرت، به نام زروان اشاره شده است:

سر نامه بر نام زروان پاک که رخشید ازو هرمز تابناک خداوند زاووش و کیوان پیر فروزندهٔ ماه و ناهید و تـیر (شیخ احمد ادیب کرمانی، سالارنامه: ۶) علاوه بر آنچه کتابهای ملل و نِحَل در باب فرقهٔ زروانی ذکر کردهاند، نزد متکلمین اسلامی و نیز شعرای فارسی زبان، زروان با عنوان دهر و زمان و زمانه نیز مطرح است و اگرچه، دیگر هیچ گاه به مفهوم زروان نمی تواند باشد اما برخی خصلتها به آن انتساب یافتهاند که به نظر می رسد بیشتر بر جنبهٔ اهریمنی آن تکیه شده و بیشتر هم دنیا و گردش روزگار موردنظر بوده است ( ← محمد جعفر یاحقی، «زمان و مکان و ماده در دیوان ناصرخسرو»، نشریهٔ دانشکدهٔ الهیات مشهد، بهار و تابستان ۱۳۵۷: ۲۱۵ و یادنامهٔ ناصرخسرو: ۲۷۷ و بعد ).

تازنده زمان چو دیو می تازد تو از پس دیو خیره می تازی (ناصرخسرو: ۳۹۷) از بیش و کمی جهان تنگ مکن دل با دهر مدارا کن و با خلق مواسا (ناصرخسرو: ۴) با لشکر زمانه و با تیغ تیز دهر دین و خرد بس است سپاه و سپر مرا (ناصرخسرو: ۱۲) زنهمار کمه با زمان نکوشی کاین بد خو دشمنی است منصور بی لشکمر عمقل و دین نگردد از مصرد سیاه دهمر مقهور (ناصرخسرو: ۳۲۰)

زروان، نام پردهدار و حاجب انوشیروان نیز بوده است (شاهنامه: ۱۴۷/۸ به بعد؛ فرهنگ نامهای شاهنامه: ۵۰۵/۱).

به زروان و مفهوم باستانی آن در شعر معاصر اشاره شده است: خاکـیافـلاکـیسرشتی چـون سـبو هـممشرب خـيام نوجوان اما چو اين زروانپرست پير طفل مکتب خيام (اخوان ثالت، زندگی میگويد اما ...: ۲۷)

منابع: خرد، اوستا: ۹۱ به بعد؛ مینوی خرد: ۱۰۷؛ آیین میترا: ۱۴۵ و ۱۵۵؛ اساطیر ایران: ۹؛ دیانت: ۱۱۵ و ۱۹۹؛ عجایب [فارسی]: ۶۵؛ مزداپرستی: ۱۴۳ به بعد؛ مزَدیسَنا: ۱۶۷؛ آفرینش زیانکار: ۶۵؛ گزیدهٔ اوپانیشادها: ۴۵۷؛ قاموس: ۴۴۶؛ سوگ: ۲۵ و ۶۰؛ زندگی و مرگ پهلوانان: ۸۹؛ ایران باستان [موله]: ۶۵؛ عبدالامیرسلیم، «دهر در آثار ناصرخسرو»، یادنامهٔ ناصرخسرو، مشهد، دانشکدهٔ ادبیات مشهد، ۱۳۵۵: ۲۷۳؛ مهرداد بهار، «ورزش باستانی ایران و آیین مهر»، فرهنگ و زندگی، زمستان ۱۳۵۱: ۱۳۸۰؛ جلال ستاری، «رموز قصه از دیدگاه روانشناسی»، هنر و مردم، بهمن ۱۳۴۹: ۲۰۰۰/۳۹؛ سخن، بهمن و اسفند ۱۳۴۰: ۱۱۴۵/۱۲؛ فرهنگ نامهای اوستا: ۶۳۴/۲ به بعد؛

**زَریر** /zarir/ زَریر ( = زرینبر، زرینسینه ) برادر گشتاسپ<sup>\*</sup> و پسر لهراسپ<sup>\*</sup> بود و بـعد از عـزلت لهراسپ، سپهسالاری را زریر و سلطنت را گشتاسپ عهدهدار شد و مانند دیگر پهلوانان به فتوحات بزرگی نایل اَمد:

زریر برای گسترش کیش نو (زردشتی) جانفشانیها کرد و داستان دلیریاش در کتاب یادگار زریران آمده است. او با تورانیان نبردها کرد و بر ارجاسب<sup>\*</sup> دروغیرست ظفر یافت و به قول فردوسی، در میدان جنگ به مکر و حیله، بردست بیدرفش<sup>\*</sup> سپهبد تورانیان کشته شد و سرانجام، بستور<sup>\*</sup>، فرزند او، کین پدر را گرفت. در یشت سیزدهم نام او بلافاصله پس از گشتاسب آمده و فَروَهَر<sup>\*</sup> او چون پاکان و نیکوکاران ستوده شده است. زریر قربانیهایی نیز به ناهید<sup>\*</sup> تقدیم کرد و از او خواست که بر ارجاسب دروغیرست چیره شود.

زریر، نام گیاهی زرد نیز هست که به فارسی اِسپَرَک گویند و با آن جامه رنگ کنند. به نام زریرِ پهلوان گاهی در ادب فارسی اشاره شده است:

مرا ز سلسلهٔ رنج و درد کرد خـلاص گمان بری که بر روی تن زریـر آمـد (قاآنی: ۱۶۳)

منابع: یشتها: ۲۸۷/۱؛ داستانهای ایران باستان: ۸۱ به بعد؛ کیانیان: ۳۶؛ اساطیر ایران: ۱۷۷ و ۱۸۹؛ اساطیر ایرانی: ۱۱۰؛ مزداپرستی: ۱۰۰؛ فرهنگ نامهای اوستا: ۵۶۲/۲ بـه بـعد؛ فـرهنگ نـامهای شاهنامه: ۵۰۶/۱؛ لغتنامه.

**زَعْفَرِجتَی** /za'far-e jenni/ زَعْفَر (در تداول: جعفر) جنّی، به اصطلاح عامه، پادشاه مسلمان جنّیان را گویند که روز عاشورا به یاری امام حسین (ع) شتافت و با لشکر خویش اجازهٔ میدان خواست که حضرت به او رخصت نداد و فرمود: از انصاف و مردانگی به دور است زیرا شما آنان را می بینید و ایشان شما را نبینند.

**منابع:** کتاب کوچه ۲۸۰/۱۱؛ لغتنامه.

**زُقُوم /**zaqqum درختی تلخ و زهردار که بنا بر قرآن (صافًات : ۶۲ و ۶۳) در بُن جهنّم \* می روید و میوهٔ آن شباهت به سرهای دیوان \* ( رئوس الشیاطین ) دارد. چنان که از سورهٔ دخان ( ۴۳ تا ۴۶) بر می آید، زقّوم در جهنّم غذای بدکاران است و در شکمهای آنان مانند مس گداخته یا چون آبی که بر آتش نهند می جوشد. اهل دوزخ از میوهٔ زقّوم چندان می خورند که شکمهاشان انباشته می شود و از آن به عذابی سخت گرفتار می آیند.

زقوم، در لغت، نام درختی تلخ و زهردار است که از آن شیر بیرون می آید و در بیابان، به خصوص در سرزمین اریحا\* می روید و روغن و میوهٔ آن خواص طبی دارند. در کتاب های پزشکی قدیم (مانند تحفهٔ حکیم مؤمن) از آن سخن رفته است و از میان انواع آن، زقّوم حجازی و شامی از همه مشهورترند.

در برخی فرهنگها (مانند آنندراج و لغتنامه) آمده است: زقّوم طعامی است عرب را که در آن خرما و مَسکه به هم آمیخته باشد. زقّوم، به این معنا طبعاً با موضوع مورد بحث ما بی ارتباط است.

در ادبیات فارسی، زقّوم به عنوان درختی جهنّمی که مظهر تلخی است مورد توجه بوده است و مضامین متعددی در ارتباط با آن پدید آمدهاند:

رسته ز دلشان خلاف آل محمد همچو درخت زقوم رسته ز پولاد

(ناصرخسرو: ۳۰۲) کاس حمیم بر لب و زقّوم بر اثر یک روی تغیِّ نار و دگر روی زَمهریر (سوزنی: ۱۷۱)

جو دید هامانش اندر حمایت فرعون به حکم یاری دادش در او زقوم و حمیم . (سوزنی: ۷۲)

| بــه جــای تـرّه و گـل خــار بـاشد و نــارم                                          | په جای میوه و یخ میخورم زقـوم و حمـیم |
|--------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------|
| (سوزنی: ۶۳)                                                                          |                                       |
| برگ شاخش به شکل چون نشـتر                                                            | آب حوضش به طعم چـون زقّـوم            |
| (مسعود سعد: ۲۱۲)                                                                     |                                       |
| گر بر دمد ز بیخ زقوم آب کوثرش                                                        | در بادیه ز شمهٔ قدسی عجب مـدار        |
| ( خاقانی : ۲۱۶ )                                                                     |                                       |
| شیرهٔ بُستان قرین شیر پستان دیدهاند                                                  | از نشاط کعبه در شیر زقوم احرامیان     |
| ( خاقانی : ۹۲ )                                                                      |                                       |
| میندار ہىرگز كىزو بىر خىورى                                                          | درخت زقوم ار به جان پىرورى            |
| (سعدی: ۲۲۴)                                                                          |                                       |
| منابع: عجايب [طوسي]: ٣١٢؛ كشفالاسرار: ٢٧٥/٨؛ تفسير ابوالفتوح: ٣٣٩/۶؛ كل و كياه: ١٧٢؛ |                                       |

**منابع:** عجایب [طوسمی]: ۳۱۴؛ کشفالاسرار: ۲۷۵/۸؛ تفسیر ابوالفتوح: ۲۳۹٬۶؛ گل و گیاه: ِ ۱۷۲؛ دا.فا.؛ لغتنامه.

زکریا، در اصل عبری، زاخاری ( = خدا او را یاری میکند )، نام پیامبری است که نَسَبَش نزریا، در اصل عبری، زاخاری ( = خدا او را یاری میکند )، نام پیامبری است که پیوسته در مسجدالاقصی به عبادت مشغول بود. چون مریم به خدمت معبد گماشته شد، به موجب قرآن ( آل عمران : ٣٧) تحت سرپرستی زکریا قرار گرفت و هر وقت که بر او وارد می شد، نزد او رزقی می یافت که از جانب خدا برای او فرستاده شده بود. زکریا پیرانه سر آرزوی فرزندی کرد و زوجهٔ او، اشیاع، در نود و هشت سالگی باردار شد و خداوند او راب پسری به نام یحیی \* بشارت داد ( مریم : ۷) که با تعجب زکریا روبهرو شد و به جرم این ناباوری سه روز گُنگ شد که برخی از آن گُنگی، به روزهٔ «صُمت» تأویل کرده اند.

چون مریم عذرا به فرمان خدا به عیسی\* حامله شد، مردم زکریًا را به فساد متهم کردند و او ناگزیر از میان آنان فرار کرد. برخی روایات، فرار زکریًا را، پس از قتل حضرت یحیی بر دست هیرودیس پادشاه یهودیه، می دانند ( اعلام قرآن: ۳۳۱). زکریًا در میان راه، از درختی آوازی شنید که یا نبی الله، به جانب من بیا. آنگاه درخت نصف شد و زکریا را در میان خود جای داد و به هم آمد. در این هنگام ابلیس \* گوشهٔ جامهٔ او را گرفت که از لای شکاف بیرون ماند. جمعی که او را تعقیب میکردند، ابلیس را یافتند و او زکریا راساحر خواند و گفت: به جادویی درخت را شکافت و در آن پنهان شد. آن ظوم به هدایت ابلیس،

زکريا را با آن درخت با ارّه به دو نيم کردند. گويند، خون زکريا و يحيي همچنان مي جوشيد، تا اينكه بُختِ نَصِّر \* هفتاد هزار اسرائيلي را سر بريد و آنگاه خون از جوشش ايستاد. موضوع قتل زکریّا در انجیل و قرآن نیست امابسیاری از کتابها و قصص اسلامی آن را نقل کردهاند و از این راه، نام او، از گذشته های دور، در ادب فارسی نیز وارد شده است: اگرتیغی به فرق آید گهانی بر که جسرجسیسی اگر از ات به سر آید گیانی بر زکریایی (سنایی: ۶۰۱) گزیدهای که به یاکی بُد از جهان اخیر به جای بُد زکریا که کشته شد یحیی (ناصرخسرو . لغت نامه) بريده گشت به دو نيمه در ميان شجر ز بعد او زكريًا بماند هفتصدسال (؟ لغتنامه) چــه ازه بر سر زكريًا بر آورم چه عقل را به دست امانی گرو کنم (خاقانی: ۲۴۵) دم خنجر ز مزگانش لب ازه از آن خنجر به بسملگاه یحیی بوسه بر فرق زکـریا زد (زلالی، آنندراج)

منابع: بـلعمى: ٢٢٢/٢ و ٧٢٤؟ مـجملالتواريخ والقصص: ٢١٥؟ فـصوص: ١٧٧ و ٣٥٢؟ قصص [نيشابورى]: ٣١٠؟ قصص [نجار]: ٣۶٨؟ تحقيق در تفسير ابوالفتوح: ٣٨٩/٣؟ أفرينش و تاريخ: ٩٨/٣؛ روضةالصفا: ٢٤١٢؟ هرمزدنامه: ٢٧٧ و ٢٨٠؟ قاموس: ٢٢٢؟ معجمالالفاظ: ٢٢٢؟ منطقالطير: ٢۶٨؟ لغتنامه.

زلیخا /zolayxā/ زلیخا (Zoleika) که نام اصلی او را «راعیل» و به روایتی «نکا» گفته اند، همسر عزیز مصر، «قطفیربن رحیب» بود که در زمان سلطنت «ریّان بن ولید» فرعون مصر می زیست. پس از آنکه یوسف<sup>\*</sup> از کاروانی که او را به مصر آورده و در معرض فروش قرار داده بود، به اصرار زلیخا خریداری شد، به تربیت و پرورش او همت گماشتند. یوسف چون به حد رشد رسید، با حُسنِ عالمگیر خویش دل و جان از زلیحا به یغما برد و زلیخا به هر ترتیب که به او اظهار عشق می کرد با امتناع یوسف مواجه می شد. زنان مصر که یوسف را ندیده بودند زلیخا را بر این عشق ملامت کردند و لذا زلیخا آنها را به مجلسی در خانهٔ خویش دعوت کرد. زنها هنگام خوردن ترنج، چون یوسف را بدیدند چنان محو جمال او شدند

(خمسه: ۲۸۴)

زلیخا چون با اصرار و ابرام نتوانست یـوسف را رام کـند، بـه تـهدید و ارعـاب و سرانجام به اتهام روی آورد و به او نسبت تجاوز و هتک ناموس داد و بالأخره یوسف با وجود برائت ( یوسف: ۲۸ ) به زندان افتاد و سالها در زندان ماند.

اصل داستان یوسف و زلیخا از تورات و قرآن نشأت میگیرد و تفاوتهایی میان روایت تورات و قرآن هست (ع. خیام پور، یوسف و زلیخا: ۶۰ به بعد ).

حدیث دلدادگی زلیخا به یوسف، تا آنجا در ادبیات فارسی زبانزد خاص و عام شده که چندین کتاب مستقل در دوره های گوناگون تاریخی، توسط شعرایی چون جامی، آذربیگدلی، شهاب ترشیزی و چندین نفر دیگر به نظم درآمده و خیام پور، در کتاب یسادشده، سرگذشت آن را آورده است. به طور کلّی در اشعار شاعران، به ویژه غزلسرایان، داستان زلیخا انعکاس یافته است:

شدیم از گریه نابینا چو یعقوب از غم یوسف زلیخاوار گشته پیر و این خود بود حقّ ما (قطران: ۲)

پرده بدرید از زلیخا درد و داغ عـاشق عاشق داوود را رنجور کـرد و سـوگوار (قطران: ۱۵۸)

در چاه چو معشوق زلیخا<u>م</u> از این عشق ای خسوبی تسو خسوبی معشوق زلیخا (مسعود سعد: ۱۷)

یوسف به صبر خویش پیمبر شد رسسوا شــتاب کـرد زلیـخا را (ناصرخسرو) چو یوسف زین ترنج ار سر نـتابی چــو نـارنج از زلیـخا زخـم یـابی

از خُلق یوسفیش به پیرانهسر جـهان پـیرایـهٔ جمـال زلیـخا بـرافکـند (خاقانی: ۱۳۸)

هر کجا سروقدی چهره چو یوسف بنمود ماشق سوختهخرمن چو زلیخا برخـاست (سعدی: ۷۰۷)

گرش ببینی و دست از ترنج بشـناسی روا بـود کـه مـلامت کـنی زلیـخا را (سعدی: ۴۱۳)

مسلامت گوی بی حساصل تسرنج از دست نشسناسد در آن معرض که چون یوسف جمال از پرده بنایی (سعدی: ۵۹۷) من از آن حُسن روزافزون که یوسف داشت دانستم کیه عشیق از پیردهٔ عنصمت بیرون آرد زلینخا را ( حافظ : ٢) هر که از دست زلیخای هوس سالم جست 🦳 بسه دو عسالم نسدهد گسوشهٔ زنسدانی را (صائب: ۴۹) هر که پیراهن به بدنامی درید آسوده شد بر زلیخا طعم ارباب ملامت عـار نـیست (صائب: ۱۸۱) ورنه چندین ماو کنعانی به بازار من است مصر انصاف از زلیخاطلعتان خــالی شـده (صائب: ۱۹۹) نيز ب صائب: ١٢، ٢٧، ٥٨، ٨٧، ١١٠، ١٣٩، ١٧٤، ٣٣٣، ٢٢٧. آنچه او دارد ز خوبی گر زلیخا داشتی با همه عصمت ازو یوسف نمیکردی فرار (قاآني: ۳۲۹) همو در توصيف ممدوحة خويش: گشت سَمَر در هوای یوسف کـنعان جفت زليخا نخواهمش كمه زليخا (قاآني: ۶۶۳) یوسنی را ز اسیری به عزیزی بـردند همه افسانه و افسبون زليـخايي رفت (اقبال: ۲۶۰)

نديده درد زندان يـوسف او زليخايش دل نـالان نـدارد

(اقبال: ۲۳۷)

منابع: بلعمی: ۲۷۲/۱؛ قسص [نسجار]: ۱۲۵؛ روضةالصفا: ۲۲۸/۱ به بسعد؛ مسهدی پسرتوی، «ریشههای تاریخی امثال و حکم»، هنر و مردم، بهمن و اسفند ۱۳۵۱: ۱۲۴ و ۸۲/۱۲۵؛ یوسف و زلیخا؛ منابع یوسف در همین فرهنگ؛ دا.فا.

> **زمان** ← زَروان **زَمزَم** ← باژ

**زمزم (چاه)** /zamzam/ نام چاهی مقدس و مبارک در مکّه که معروف است آب آن را اگر بیمار خورَد شفا یابد، اگ گرسنه خورَد سبر شو د واگر تشنه خورَد سبراب گردد. وقتر اسماعیل\* یا مادر خود،

اگر گرسنه خورد سیر شود واگر تشنه خورد سیراب گردد. وقتی اسماعیل \* با مادر خود، هاجر \*، در سرزمین مکّه تشنه ماندند، هاجر به طلب آب رفت و میان دو کوه صفا و مروه می دوید. اسماعیل از تشنگی می گریست و پاشنهٔ پا بر زمین می زد که از ردّ پای او چشمه ای آب برجوشید و به همین جهت آن را زمزم خواندند. بعضی گفته اند چون بر خدا توکل کردند، جبرئیل \* آب زمزم برایشان فرستاد. هاجر چون گریهٔ کودک را شنید بازگشت و آب را دید که بر روی زمین همی رفت. خاک بر گرد آن کرد تا بر جای ایستاد. آنگاه نرم نرم، آب فروتر رفت تا چاه گشت. اسماعیل آنجا دست و روی می شست و مرغان بسیار و گروهی از قبیلهٔ « جُرهُم» نیز بر آن آب گرد آمدند. از پیامبر نقل شده است می گرفت. بعد از آنکه زمزم مدتها ناپدید بود عبدالمطلب را میان خواب و بیداری عبدالمطلب آب روانه شد و چشمه پدید آمد. عبدالمطلب را میان خواب و بیداری و دفن کرده بودند و او از آنها در کعبه را بساخت و سقایهٔ حاج را در مکّه بناکار ( زر که می از گرده بودند و او از آنها در کعبه را بساخت و سقایهٔ حاج را در مکّه بنا کرد ( عجایب دفن کرده بودند و او از آنها در کعبه را بساخت و سقایهٔ حاج را در مکّه بنا کرد ( عجایب و افراسی]: ۱۸۷ ) و به این موضوع در سفرنامهٔ ناصرخسر و ( تصحیح دبیرسیاقی : ۹۹ ) و بوامعالحکایات عوفی ( تصحیح معین : ۱۷۱۲) نیز اشاره شده است.

در فرهنگهای فارسی « زمزم آتش فشان» کنایه از آفتاب عالمتاب، و « زمزم افشان» به معنی اشکریزان، و « زمزم افشاندن» به مفهوم گریه کردن نیز آمده است ( لغتنامه ). زمزم، چه در ادبیات فارسی و چه هم اکنون در میان حجاج بیتالله، به عنوان آبی گوارا و متبرّک مورد احترام بوده و هست:

از برکت تو دولت تو گشت پدیدار از پای سماعیل پدید آمد زمزم (فرخی: ۲۳۹)

به سان چاه زمزم است چشم من که کعبهٔ وحـوش شـد سرای او (منوچهری: ۸۲)

یکی چون چشــمهٔ زمــزم، دوم چــون زهــرهٔ ازهــر سیمُ چون چنگ بوالحارث، چــهارم دست بــویحیی (منوچهری: ۱۳۴)

| ¥۲                                                                                     | زَمزَمه ۸                                       |  |
|----------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------|--|
| یکی سنگی بود رکن و یکی شورابچَه زمزم                                                   | اگر فضل رسول از رکن و زمزم <b>جمله برخیزد</b>   |  |
| ( ناصرخسرو: ۸۱ )                                                                       |                                                 |  |
| دست او همچو پای ابراهیم<br>(حدیقه: ۶۱۴)                                                | هردم آرد پدید زمزم و نـیل                       |  |
|                                                                                        |                                                 |  |
| آب قدرش لطيف چـون زمـزم<br>(                                                           | خاک صدرش نظیف چون کعبه                          |  |
| (سنایی: ۳۸۱)                                                                           |                                                 |  |
| قهر گرانرکابت، آتش کـند ز زمـزم<br>(انوری: ۳۳۶/۱)                                      | لطف سَبُکعنانت، کوثر کند ز دوزخ                 |  |
|                                                                                        |                                                 |  |
| مصحف ما خطَّ جام، سبحة ما نام صبح<br>( ثاقان مدده)                                     | كعبة ما طرف خُم، زمزم مـا دُردِ خـام            |  |
| (خاقانی: ۵۱۸)                                                                          | a la de seu la tres                             |  |
| بسودند زمنزم و حجرالاسود و مقام<br>۱۰۰۰ ۱۳۱۰ م                                         | او کعبة علوم و کُفو، کـلک و مجـلسش              |  |
| (خاقانی: ۳۰۲)                                                                          |                                                 |  |
| دیده جمال کنعبه و زمنزمفشان شده                                                        | نظاره در تو چشم ملایک که چشم تىو                |  |
| ( خاقانی: ۴۰۱ )<br>                                                                    |                                                 |  |
| آب زمیزم نخوری بید کیه حیرامت بیاشد                                                    | آب انگور نکو خور که مباح است و حلال             |  |
| ( ابن يمين : ۳۸۶ )                                                                     |                                                 |  |
| دنت عبرفي                                                                              | چنان با نیک و بد سر کن که بعد از مر             |  |
| مسسلهانت بسه زمسزم شبوید و هـندو بسبوزانـد                                             |                                                 |  |
| (عرفی: ۳۲۷)                                                                            |                                                 |  |
| مِي اگر ريزد ز تـاک مـن ازوست                                                          | زمزم ار جوشد ز خاک مـن ازوست                    |  |
| (اقبال: ۳۳)                                                                            |                                                 |  |
| شعلههای نفمه در عودش فسرد                                                              | هر که آب از زمزم ملت نخـورد                     |  |
| (اقبال: ۵۹)                                                                            |                                                 |  |
|                                                                                        |                                                 |  |
| (؛ أعلام قرآن: ١١٠ فعتنامه.                                                            | <b>منابع</b> : بلعمی: ۲۰۸/۱؛ قصص [نیشابوری]: ۴۷ |  |
|                                                                                        | <b>زَمزَمه</b> → باژ                            |  |
|                                                                                        | زَمهر ہِر / zamharir/                           |  |
| ب مورد<br>سرمای سخت جهنّم * را گویند که اشتقاق آن مورد اختلاف است. غالباً جـزءِ اول آن |                                                 |  |
|                                                                                        |                                                 |  |

(زم) را به معنى سرما دانسته و تمام واژه را سرما و سرماى سخت معنى كردهاند. در آيهٔ

۱۳، سورهٔ دهر (مُتَّکنینَ فیهَا عَلَی الاَرائِکِ لاَیَرونَ فیهَا شَمساً وَ لا زَمهَریراً) نیز به همین معنی به کار رفته است. معانی و مفاهیم دیگری نیز برای این کلمه ذکر کردهاند: - نام روزهایی پیش از بَرد عَجوز \*: برگ بنفشه چون بن ناخن شده کبود در دست شیرخواره به سرمای زمهریر (۲۴ منوچهری: ۲۳) - سرمایی که با آن کافران را عذاب کنند و آن به اعتقاد برخی، طبقهای است از جهنّم با سرمایی شدید که خداوند آن را برای عقوبت کفار مهیا ساخته است: بی تو در جنّت نیاشامم شراب سلسبیل با تو در دوزخ بسازم با هوای زمهریر (سعدی: ۲۳) کاس حمیم بر لب و زقّوم بر اثر یک روی تفّ نار و دگر روی زمهریر (سوزنی: ۱۷۱)

برق سودات بگذرد بر دل زمهریر از دهان برانگیزد

( خاقانی: ۴۸۵)

در کاینات الجوّ ( هواشناسی ) متداول بین مسلمین، طبقه ای است از طبقات هوا که به اصطلاح قدما، بالای کُرهٔ نسیم ( طبقهٔ هوای متحرک ) قرار دارد و سرمای هوای متحرک از آن ناشی می شود. همچنین نزول برف در ارتفاعات، در اثر برودت کرهٔ زمهریر صورت می گیرد.

در اعتقادات کهن، تندبادهای جهان را ناشی از زمهریر جهنّم می شمردهاند و بادهای سموم را از حرارت آن. زمهریر در اعتقاد مسلمین (به معنی محل عقوبت کافران) بی شباهت به زمستان و سرمایی که در اساطیر قدیم ایرانی، به موجب و ندیداد، در عهد جمشید\* پدید آمد، نیست.

منابع: فرهنگ لغات و تعبیرات خاقانی: ۷۳۴/۱؛ لغتنامه؛ دا.فا.

**زمین ( فرشتهٔ )** ← زامیادروز **زندان اسکندر** ← اسکندر

**زو** <sup>۱</sup> /zow/ زو (زاب)، برادرزاده و جانشین نوذر<sup>\*</sup> و پسر طهماسپ، پادشاهی عادل و بر مـذهب جدّش منوچهر \* بود. مادرش یکی از جادوگران افراسیاب \* بود و با جادوی خود، از فروریختن باران جلوگیری کرد تا خشکی و خشکسالی پدید آمد. اما، زو با همهٔ جوانی، جادوگران را به وحشت انداخت و آنها باران فرو ریختند. به روایت بلعمی ( ۵۲۱/۱) رودی از دجله بکشید و آن را «زاب» نام کرد و گویند همان است که امروز «زهاب» خوانند ( آنندراج ). ارتباط زو با آب \* و باران نظر پژوهندگان را به خود جلب میکند. او

همچنین سه روستا به نام خود برپاکرد و تخم گیاهان راکاشت و طعامها ساخت. بسیاری از مورخین او را باگرشاسپ<sup>\*</sup> یکی دانستهاند. در شاهنامه، پس ازکشته شدن نوذر به دست افراسیاب، چون بر سر جانشینی نوذر اختلاف نظر پیش آمد، به پیشنهاد زال<sup>\*</sup>، زو، که دارای فَرّ<sup>\*</sup> و برازندهٔ تاج و هم از پشت فریدون<sup>\*</sup> بود در سالخوردگی به پادشاهی انتخاب شد. در روزگار او خصومت میان ایران و توران<sup>\*</sup> از میان برخاست:

زتخــم فــريدون بجســتند چــند يکــی شــاه زيــبای تخت بــلند نــديدند جــز پـور طـهياسپ زو که زور کيان داشت و فرهنگ گـو

(شاهنامه: ۴۳/۲)

پس از مرگ او تاج و تخت به پسرش، گرشاسپ رسید که این گرشاسپ غیر از گرشاسپ معروف قهرمان کتاب گرشاسپنامه و جدّ رستم\* است. به ندرت، نام زو در ادب فارسی دیده می شود: شکل هلال هر سرِ مه می دهد نشان از افسر سیامک و تَرک کـلاه زو (حافظ: ۲۸۱)

(قاآنی: ۷۹۱)

منابع: غررالسیر: ۱۲۸ بـه بـعد؛ مـجملالتـواریـخ والقـصص: ۲۸ و ۴۴؛ پـیامبران و شـاهان: ۳۴؛ روضةالصفا: ۵۶۶/۱؛ حماسهسرایی: ۴۸؛ یشتها: ۴۶/۲؛ اساطیر ایرانی: ۱۰۳؛ شاهنامه :۴۳/۲ به بعد؛ فرهنگ نامهای شاهنامه: ۵۱۶/۱؛ نهادینهها: ۱۷۳.

**زو**<sup>۲</sup> /z۵/ نامی است که در فرهنگهای فارسی به معنای دریا آمده و اسم سرزمین زوزن، واقع در خراسان، از آن گرفته شده است. این نام با سوسن<sup>\*</sup> و آب<sup>\*</sup> و شاهین<sup>\*</sup> و ناهید<sup>\*</sup> ارتباط

زو

دارد. در اساطیر بابلی پرندهای به نام «زو» می کوشد دفتر تقدیر را از «اِنلیل» (cnlil) برباید. در نبردی که میان آن دو در آسمان روی می دهد «زو» بر دفترچهٔ تقدیر دست می یابد و تنها مردوخ<sup>\*</sup> است که آن را می تواند باز ستاند. برای قلع و قمع او از ربّ النوع طوفان، «رَمّن» (ramman) یاری خواسته می شود و او با سلاح خاص خود، یعنی «صاعقه» بر «زو» چیره می شود. برخی معتقدند «زو» یا «هو» (hu) نام عمومی مرغی شکاری است که بعضی نامهای جغرافیایی در ایران با آن ارتباط دارند ( دیار شهریاران : ۱۰۳۸ ).

**زوار**ه /zavâre/ پسر زال\* و برادر رستم\* و از زمرهٔ پهلوانان کیخسرو\* بود که در جنگها همه جا یاور و همراه رستم و کارگزار او بود. زواره، در نبرد هاماوران، میسرهٔ سپاه رستم را رهبری میکرد و وقتی رستم برای نجات بیژن\* به توران\* شتافت، او یکی از هفت دلاوری بود که رستم را همراهی میکردند:

زواره در نبرد رستم و اسفندیار \* با رستم بود و میان آن دو پیامها رد و بدل کرد. در سفر مرگ نیز همراه رستم بود و در یکی از چاهها که شغاد \* کنده بود فروافتاد. **منابع: فرم**نگ نامهای شاهنامه: ۵۱۸/۱؛ لغتنامه؛ دا.فا.

**زور** ← زوهر

**زوه**ر /zuhr/ زوهر یا زور، آب مقدسی است که در معابد زردشتی، هنگام مـراسـم دیـنی مـصرف میشود. در بیشتر سرودهای اوستایی، زوهر و هوم\* جزو وسایل ستایش و پـرستش هستند.

به طور کلّی، دو نوع زوهر وجود دارند: یکی «آتش زوهر» و دیگر «آب زوهر» ( = نثار به آتش یا آب ). آتش زوهر، پیه دنبهٔ گوسفنداست که در موارد خاصی، مثلاً هنگام تأسیس آتش بهرام\* و یا هنگام گاهنبارها\* ( جشنهای فصلی ) و یا صبح روز چهارم پس از مرگ که به اعتقاد زردشتیان، روان درگذشتگان در خانهٔ شاه بهرام است طی مراسمی به آتش بهرام میدهند ( مینوی خرد: ۱۰۴).

«آب زوهر» یا نذر و نیاز مایع، جزئی از مراسم یَسنه (Yasna) و مخلوطی از شیر و شیرهٔ هوم است که با آب دعا خوانده و با گیاه دیگری آمیخته می شده است. این آب را معمولاً از چاهی به دست می آوردند که در معابد کنده می شد و پاک و بدون آلودگی بود.

زوهر، در مقابلِ «مَیَزد\*»، عبارت است از نیاز نان و گوشت و غذاهای غیرمایع، چنانکه پیوند ایزدبانوی آب (ناهید\*) با ستارهٔ زهره\* که تجسم دیگری از آن است روشن است. شاید میان زوهر و زهره\* که در معنی و لفظ نیز خویشاوند به نظر میرسند، پیوندی باشد. در ادب فارسی، به ندرت، از «زوهر» (زور) یاد شده است:

ز وَرس و هوم و هومپالا و از زور بلورین بـرگها تـابنده چـون هـور (بهرام پژدو: ۲۸)

**منابع:** تفسیر اوستا: ۷۵؛ یکتاپرستی: ۳۹۰؛ دیار شهریاران: ۸۹۷/۲؛ فروغ مَزدیَسنا: ۳۸؛ دانشنامهٔ مَزدیَسنا: ۳۰۸.

زهره / zohre/

زهره یا ناهید<sup>\*</sup> (Venus) دومین سیاره \_از لحاظ فاصله تا خورشید \_ در آسمان<sup>\*</sup> سوم است. در نجوم کهن، مشتری<sup>\*</sup> را سعد اکبر می دانند و زهره را سعد اصغر که دلالت دارد بر تأنیث و خنثی بودن و حُسنِ وجه و فرح و شادی و، در اصطلاح، کوکب اهل طرب و ستارهٔ مخصوص زنان و مخنّثان و ظرفا و اهل زینت و تجمل است و لهو و طرب و عشق و ظرافت و شخریه به او اختصاص دارند.

در روایات هست که وقتی عزا و عزایا ( هاروت و ماروت\*)، دو فرشتهٔ خدا، برای حُکم کردن، به زمین آمدند زنی از فرزندان نوح\*، به نام زهره که در فارسی «بیدخت» و در عبری «اناهید» گفته می شود، پیش ایشان از شوهر خود شکایت کرد. آنها بر وی فتنه **شدند** و او را از شویش جدا کردند و شوهر را بکشتند و به خواهش او در خفا خَـمر عوردند و او نام مِهین ( ← اسم اعظم ) خدای را از ایشان آموخت و خود به آسمان رفت و ایشان را فرو گذاشت. برخی گویند ( اعلام قرآن: ۶۳۲) خداوند او را به صورت ستاره ای مسخ کرد که مولوی هم به این موضوع اشاره میکند:

جـون زنی از کـار بـد شـد رویزرد مسخ کرد او را خدای و زهـره کـرد عـورتی را زهـره کـردن مسـخ بـود خاک و گل گشتن چه باشد ای عنود (مثنوی: ۲۷/۱)

بیرونی ( آثارالباقیه: ۲۶۵) بت «لات» را به اسم زحل<sup>\*</sup> و «عزّی» را به اسم زهره ذکر کرده و پرستش آنان را به صابئین نسبت داده است. دمشقی ( نخبةالدهر : ۴۲) بت ابوالهول<sup>\*</sup> را صورت زهره دانسته و هیکل آن را به شکل مثلثی تصویر کرده است که در آن انواع آلات لهو و طرب تعبیه شده و دربانانِ آن مدام با زیبارویان معاشقه دارند.

از شرحی که بیرونی ( التفیم: ۳۵۴ به بعد ) در باب خواص و مظاهر زهره آورده، چنین بر می آید که رابطهٔ زهره با آب\* و سپیدی و روییدن و زایش و تولید مثل و طرب و زیبایی و عشق و مسایلی از این قبیل، انکارناپذیر است. روی هم رفته، قراین نشان می دهند که زهره همان ایز دبانوی آب است. تصویری هم که بیرونی از این ایز دبانو به دست داده ( همان : ۳۸۹) «زنی است بر اشتری نشسته و پیشش بربط است و همی زند» و «زنی نشسته، موی فروهشته، گیسوها به دست چپ همی دارد و به راست آینه و اندر او معی نگرد» نیز مؤید این ادعا است. از این روست که در روزگاران کهن، زهره یا ناهید را ایزد موسیقی و سرپرست رامشگران و خنیاگران می شمر دهاند و کارها و صفات گروه می دانستهاند. وجود نامهای متعدد سازهای موسیقی که اغلب در فرهنگها نیز با نام فارسی خود شناخته شدهاند حکایت از پیشینه ای بسیار کهن از ار تباط موسیقی و ناهیدپرستی دارد. به ویژه دلایل باستانشناسی ( دیار شهریاران: ۱۷۳۲ ) نیز این پیوند را ناهیدپرستی دارد. به ویژه دلایل باستانشناسی ( دیار شهریاران: ۱۷۳۲ ) نیز این پیوند را

در ایران پس از اسلام نیز بیدخت (بدوخ، بیدخ) که همان ناهید یا زهره است، به عنوان ایزدبانوی آب، به صورتهای گوناگون، به کنایه یا آشکارا ستایش می شده است. مثلاً در روستای «قالهر» کاشان، روستاییان در جشن آفریجگان\* به جایگاهی در کوه، که آب از آن می تراویده، می رفته و آن را به نام «بیدخت» می ستودهاند. به روایت ابن ندیم ( الفهرست: ۵۵۱) ساحران، دختر ابلیس\* را که تختی بر روی آب دارد و نامش «بیدخ» است می پر ستیدند.

در منابع توراتی، می بینیم که زهره یا «ایشتار» که همان بیدخت است «عشتاروت» یا «عشتروت» نامیده شده و «ملکهٔ آسمان» لقب یافته است. همچنین در تورات هست که بینی اسرائیل در زمان سلیمان ، پرستش «عشتاروت» را پیشه کردند و آن را «ملکة السماء» نامیدند که با «بَعْل» غالباً یکجا ستوده می شده است. نقش لکلکها و کلنگها و قوها که در سفالینه های دوران قدیم بین النهرین و خوزستان دیده می شود، یاد آور و کنایه از ایز دبانوی زهره است زیرا بط و قو و مرغابی و غاز، نشانهٔ آفرودیت \* و شمار می روند. در اساطیر یونانی، آفرودیت و در اساطیر رومی، ونوس الههٔ زیبایی به شمار می روند.

بنا بر کتابهای نجومی کهن، روز آدینه به زهره اختصاص داشته و شاید به همین دلیل است که در شعر فارسی، این روز، شادیآور و طربانگیز شمرده شده است:

(مسعود سعد: ۶۶۹)

زهره تقریباً با تمامی خصوصیات خود، به ویژه به عنوان مظهر زیبایی و الههٔ عشق و موسیقی و نشاط در ادبیات فارسی شناخته است:

همی سعود بود حکم نجم زهره چو گشت رای تو شاها بر او مجاور (مسعود سعد: ۲۳۷) آفتاب آمدو چون زهره به عشرت بنشست پیش زهره به چه زهره سخن ماه کنید (سنایی: ۱۸۰) بندهٔ جود تو زیبد آفتاب نوربخش مطرب بزم تو شاید زهرهٔ بربطسرای (سنایی: ۶۰۹)

نيز 🛶 سنايي: ٣٧، ٢٢٥، ٢٩٢، ٣٩٥، ٣٧۴، ۴٩٤.

ز تسیار آن لعبت زهره فعل ز هجران آن روی خور شیدفر (مسعود سعد: ۶۵۲)

ب\_\_\_\_تا زه\_\_\_رهٔ آسمان ج\_\_\_الی چو زهره به منبر تو فرخــندهفالي کینار تو خالی نباشد ز بربط ز بربط نباشد بلی زهره خالی (مسعود سعد: ۶۵۲) فيز سه مسعودسعد: ٣، ١٦، ٢١، ٢١، ٢١، ١١٠، ١١٥، ١٩٠، ١٤٧، ٢١٨، ٢٢١، ٢٥٥، ٢٧٤، ٢٩١، ٣٤٥، ٣٤٥، 101, 107, 107, 104, 117, POF, 194, PAF, TAO, 10, 110, PFO. هن که زهره رياب مي آرد خبز ای مطرب و بخوان غزلی (عطار: ١٣١) زهره را تا حشر گردانـیم مست مشتری را خرقه از سر بـرکشيم (عطار: ۲۸) زهره خنیاگریت گر نکند تا ابد سور زهره ماتم باد (انوری: ۱۰۸/۱) کند امن تو آب فــتنه تــيره کند سهم تو سور زهره ماتم (انوری: ۲۳۰/۱) طالعش گر زهره باشد در طرب میل کلی دارد و عشـق و طـلب (مثنوی: ۴۶/۱) زمرهٔ اهل هغر را زهره در میزان شده طبع موزون تو چون فرمود میل جام و سِی (سلمان ساوجي: ۶۰۲) یــیش بــنگر در سـواد زهـر ایم عشق شاطر ما به دستش مهردایم (اقبال: ٣٢٠) نسَفى ( الانسان : ١٢٧ ) هنگام تطبيق اعضاى آدمى بر اجرام و افلاك كويد: «و گُرده آسمان سوم است و نمودار فلک زهره است، از جهت آنکه زهره گُردهٔ عالم کبیر است و در این فلک ملایکه بسیارند و ملکی که موکّل است بر نشاط و فرج و شهوت، سَروَر ایـن ملايكه است». در برخی اشعار، به رابطهٔ زهره با هاروت و ماروت و بابل\* و متعلقات آن اشاره شده است: زهره هنوز آب درین گِـل نـریخت شهير هاروت به بابل نريخت (خمسه: ۷۵)

يارب آن کوس چه هاروتفنِ زهرهنواست که ز يک پرده صد الحانش به عمدا شــنوند (خاقانی: ۱۰۱) مطرب به سِحرکاری هاروت در ساع خجلت به روی زهرهٔ زهرا برافکند (خاقانی: ۱۳۵) دود آهم دوش بابل را حبش کرده است از آنک غـارت هـاروتیان شـد زهـرهٔ زهـرای من (خاقانی: ۶۵۰) زهره با ماه و شفق گویی ز بابل جادوییست لعـل و آتش در هـوای قـیروان انگیخته (خاقانی: ۲۹۴) از جمال زهرهای بگـداخـتی دل به چاه بـابلی آنـداخـتی

(اقبال: ۲۹۰)

در شعر و ادب فارسی در ارتباط با ویژگیهای یادشدهٔ زهره، این ترکیبات و صفات پدید آمدهاند: زهرهٔ چنگی، زهرهٔ زهرا، زهرهٔ ازهر، ناهید چنگی، زهره در تسدیس، زهرهبناگوش، زهرهرخ، زهرهجبین، زهرهدیدار، زهرهروی، زهرهسان، زهرهطبع، زهرهلقا، زهرهنوا، زهرهوش و... ( ب لغتنامه).

گاهی برای ایجاد تأثیر یا رنگ و یا خصوصیتی واحد میان دو ستاره، تقارن یا هماهنگی پدید می آید و مثال آن، چنانکه بیرونی ( التفیم: ۳۶۱) اشاره میکند: «چون زهره که دلیل است بر همهٔ سپرغمها از جهت خوشی بوی، آنگه مریخ<sup>\*</sup> با وی اندر گُل انباز شود از جهت خار اندر درختش و سرخی اندر رنگش و تیزی اندر بویش که زکام بجنباند، و مشتری با زهره همباز شود و اندر نرگس<sup>\*</sup>، و زحل همبازش بود اندر مورد، و آفتاب<sup>\*</sup> انبازش اندر نیلوفر<sup>\*</sup>، و عطارد<sup>\*</sup> انباز شود به شاه اسپرغم<sup>\*</sup> و قمر<sup>\*</sup> به بنفشه<sup>\*</sup>». این تقارن یا هماهنگی در شعر فارسی هم انعکاس یافته است:

از مه و مهر بارور شد باغ زهره و مشتری از آن زایـد

(مسعود سعد: ۵۲۵)

خورشید ملوک جای من کرد بـا زهـره و مشـتری بـرابـر (مسعود سعد: ۲۳۰)

هر زمان زهره و تیر از پی یک نکتهٔ تـو هر دو در مجلس شعر تو قرینند و مشـیر (سنایی: ۲۸۳)

زهره مِزهَر بر تو سازد کز عطارد حـاصلی مر تو را از راستی تو مشتری شـد مشـتری (سنایی: ۶۳۵)

بِبُرُد طلعت و فهم وی از دو چیز سَـبَق یکی ز زهرهٔ ازهـر یکـی ز تـیر دبـیر (مسعود سعد: ۲۴۵) زهره

FTV

گشته از اشتیاق بی آرام تير در هجر چهرهٔ زهـره (انوری: ۳۱۶/۱) **در توض**يح بيت بالا لازم است گفته شود كه در تداول نجوم، تير<sup>\*</sup> (عطارد) نر، و قمر و زهره \_ چنانکه اشاره شد \_ ماده معرفی شدهاند. چو بـرداشـتى جـام روشــنابيد 🚽 تو آن را قرين مَه و زهره خوان بلی چون کند ماه و زهمره قمران چو خرچنگم و شادی افـزایـدم (مسعود سعد: ۲۰۴) یر زهرهٔ روشن و آمر کرده تو سـاخته مجـلسي و از خـوبان (مسعود سعد: ۴۸۴) عیش و نشاط و شادی و لهو اقتضا کـنند آري چو ماه و زهره به يک جا قران کنند (مسعود سعد: ۶۳۹) زهره سازی خوش نمی سازد مگر عودش بسوخت کس نسدارد ذوق مستی میگساران را چه شد (حافظ: ١١٥) زهره و ماه و مشتری، از تو رقیب یکدگر از بی یک نگاه تو، کشمکش تجلیات (اقبال: ٢٨٥) صاحب کتاب دستورالکاتب، به دبیران اندرز می دهد که هنگام نوشتن نامه به ایس نکته توجه کنند: نظر ماه سوی تیر یذیر ور فرستی همی به نزد دبـیر تا که ناظر بود به زهره **ق**مر ور فرستی سوی زنان بـنگر (هندوشاه نخجواني) همچنین وجه اشتراک ومشابهت زهره و قمر، علاوه بر ماده بودن، این است که به روایت بيروني ( التفهيم: ۳۵۹)، مريخ و زهره و قمر شبي اند و عطارد، هم روزي است و هم شبي. در شعر معاصران هم اشاراتی به زهره هست: ز شراب زهره بر آتش غم میزدم آب زدل این سپاه غم را چو گیاه میدرودم (اخوان ثالث، ارغنون: ۶۰) او را وسبط دو پیکر اندازم گیسوی بـلند زهـره را گـیرم با زخمه به کـام اخگـر انـدازم از چنگ کشیده ارغـنونش را

(اخوان ثالث، ارغنون: ۱۱۸)

منابع: قصص [سورآبادی]: ۱۶؛ شرح بیست باب؛ دیار شهریاران: ۹۴۷/۲ و ۱۱۶۹ به بعد؛ رشید عیوضی، «ابلیس و شیطان در مدارک اسلامی»، ن.د.۱.ت.: ۶۷/۲۴؛ یادگار، س سوم: ۷۱/۲ لغتنامه؛

## زيتون / zeytun/

زیتون (olive) درخت همیشه سبز ناحیهٔ مدیترانه است که ساقه و برگ آن از مدتها پیش از روزگار مسیح\*، نشانهٔ صلح، فرزانگی، فراوانی نعمت و پیروزی بوده است. در یونان باستان زیتون برای آتنه مقدس بود و در اشاره به داستان نامگذاری آتنه، شاخهٔ زیتونی که سمبول صلح بود پیشکش شد. عروسان تاجی از زیتون بر سر مینهادند و تاج زیتون وحشی، برترین امتیاز و در بازیهای المپیک برترین جایزه بوده است. در عهد عتیق آمده است که کبوتری که خبر فروکش کردن طوفان را به نوح\* داد، برگ ( شاخهٔ ) زیتونی در منقار داشت. بنا بر برخی روایات، جبرئیل\* هم گاه با شاخهٔ زیتون تصویر شده است. این درخت به عمر دراز، گاه تا چهار هزار سال، معروف است. در کتابهای ادویه برای روغن آن که به «زیت» معروف بوده، خواص فراوانی ذکر شده است ( تحفهٔ حکیم مؤمن ). در ایران بر سر سفرهٔ نوروز\* چند شاخه بید و زیتون و انار\* مینهادند.

در قرآن به زیتون سوگند خورده شده است: وَالتَّینِ و الزَّیتون ( تین : ۱۰). در تفاسیر آمده است (روض الجنان : ۳۲۹/۲۰) که «تین» نام مسجد نوح است و «زیتون» بیت المقدس. ضحّاک\* گفته است: تین، مسجد الحرام و زیتون، مسجد اقصی است. همچنین گفته اند : تین، کوههای میان حلوان تا همدان، و زیتون کوههای شام است.

از عبدالله عمر نقل شده است که چهار کوه مقدس است: طور تینا، طور زیتا\*، طور سینا\* و طور تیمانا. طور زیتا همان بیتالمقدس است. مجموعهٔ روایات، ارتباط زیتون با سرزمین فلسطین و بیتالمقدس را روشن میکند. به این ارتباط در شعر سهراب سپهری (هشتکتاب: ۳۲۱) اشاره شده است:

> و ای تمام درختان زیت خاک فلسطین وفور سایهٔ خود را به من خطاب کنید به این مسافر تنها که از سیاحت اطراف «طور» میآید.

منابع: روض الجنان: ۳۲۹/۲۰؛ معجم البلدان: ۱۶۳/۳؛ لسان العـرب: «زيت»؛ گـل و گياه: ۱۷۶؛ لغتنامه؛ دا.فا.؛ Dictionary of Symbols: 164; Brewer's: 848, olive. **زیگفرید /**zigfrid) نام قهرمان نخستین بخش حماسهٔ نیبلونگن (Nibelungen) مهمترین **السانهٔ** آلمانی مربوط به قرن ۱۳ میلادی است که واگنر با مهارت تمام آن را به صورت اپرا در آورده است ( ۱۸۷۶). او قهرمان رویین تنی است که از ناحیهٔ کتف آسیب پذیر بود (ب رویین تنی). س

ساحرةالجنّ ← غول سادات الملايكه ← كرّوبيان ساراى ← ساره

ساره یا سارای، دختر عمّ ابراهیم \* و به روایتی دختر وزیر نمرود \* است که بسیار خوش ساره یا سارای، دختر عمّ ابراهیم \* و به روایتی دختر وزیر نمرود \* است که بسیار خوش منش و نیکوروی بود. در خبر است که خداوند نیکویی را به هزار جزء کرد و نهصد و نود و نُه جزء را به حوّا \* داد و یکی را به همهٔ خلق، و آن یکی را به هزار بخش کرد و نهصد و نود و نُه جزء را به ساره داد و یکی را به همهٔ خلق. ساره چون کارهای ابراهیم بدید، به وی ایمان آورد و به همسری او در آمد و ابراهیم او را با خود از بابل \* به حرّان مصر برد. ساره چون عقیم بود کنیزک خود هاجر \* را به ابراهیم بخشید که اسماعیل \* از او در وجود آمد. به همین جهت، ساره بر او حسد برد و ابراهیم را ناگزیر ساخت که هاجر و کودکش را از پیش او دور کند. به روایت قرآن (هود: ۷۲) خداوند ساره را به تولد اسحاق \* مژده داد و همانند ابراهیم صاحب مواعید شد و در میان شگفتی در سن هفتادسالگی صاحب فرزند شد.

ای ســـارهصفات و آســـیهزهد کس چون تو زبیدهسان ندیده ست

(خاقانی: ۷۱)

آســــیه توفیق و ســـارهسیرت است میرتش بر اِنس و جان خواهم گزید (خاقانی: ۱۷۰)

آسیه توفیق و سـارهسیرت است ســـاره را ســیارهسیا دیــدهام (خاقانی: ۲۷۳) ای آسیهکرامت و ای سـارهمعرفت حوّای وقت و مریم آخرزمان شده (خاقانی: ۴۰۲)

ســارهٔ هـاجرخـصال رابـعهٔ دهـر مريم زهراصفت خـديجهٔ دوران ... (قاآنی: ۶۶۲)

ساره چسان داغش که خواری هاجر جست همی از در حسادت و خذلان (قاآنی: ۶۶۲)

منابع: بلعمی: ١/٢٣٩؛ مجملالتواریخ والقصص: ١٩٠؛ قصص [نیشابوری]: ۵۴ به بعد؛ قاموس: ۴۵۵؛ حبیبالسیر: ٥٢/١؛ فرهنگ لغات و تعبیرات خاقانی: ٧۶٥/١؛ لغتنامه و منابع آن؛ مـنابع ابراهیم در همین فرهنگ.

**ساسی شو**، پرندۂ پیام در افریقا *ے هد*هد

در توصيف ممدوحة خود شاعر گفته است:

**سام** /sām/ پسر نریمان (نیرم) است که اغلب با صفت «یکزخم» نام برده شده و از نسل گرشاسپ<sup>\*</sup> پهلوان سیستانی است که در شاهنامه به اژدهایی که توسط گرشاسپ نابود شده، بی شباهت نیست. فردوسی گاه وی را برادر نریمان و اغلب فرزند او معرفی کرده است. در روایات پهلوی، سام نام دو تن از پهلوانان سیستان است: یکی پدر «اثرط» که در گرشاسپنامه ( ۴۹) «شم»<sup>\*</sup> آمده و دیگر نوادهٔ گرشاسپ، پدر زال<sup>\*</sup> است.

به روایت بندهشن، سام به سبب قصوری که در حفظ دین مزدایی کرد از چشم اهورامزدا\* افتاد و جزایش این شد که با تبری از دست ترکی مجروح شود و تا رستاخیز\* در حالتی از بیحسی (← بوشاسپ) به سر برد. در آغاز رستاخیز سام برمیخیزد و آژیدهاک\* را میکشد و آنگاه سوشیانت\* جهانیان را از بدی و بیداد میرهاند.

نام سام به عنوان یکی از پهلوانان ایران در شعر فارسی نیز آمده است:

نباید نرم کردن گردن از جسر درم کس را نیشتست این سخن در پندنامه سام را نیرم (منوچهری: ۷۸)

شد از شش نامدار اندر جهان شش چیز او را ارث که جز با وی نیابی با کس این شش چیز در گیهان وفسای ایسرج و فسرهنگ سلم و فتر افریدون زبان زال و سهم سمام و دست رستم دستان (قطران: ۳۲۵) سام و فریدون کجا شدند نگویی بهمن و بهرام گور و حیدر و دلدل (ناصرخسرو: ۳۴۱) دارای زال همت، زال زمــــانه داور جمشيدِ سامعصمت، سام سپهرسطوت (خاقاني: ۱۹۳) همسیان سیام و همستر اسکندر آمده ملکت چو ملک سام و سکندر بساز و تو (خاقاني: ۵۳۶) چو کاووس پیوسته در بند تمورم ہمی سام را ہیز خوانم پس آنگ۔ (سنایی: ۳۷۳) در حفظ مملکت کیلکش قبوی تر است از رُمـــح سـام يـل از تـير زال زَر (قاآني: ٢٠۴) منابع: اساطیر ایرانی: ۹۷؛ فرهنگ نامهای اوستا: ۲۶۲/۱؛ حماسه سرایی: ۵۵۴؛ فرهنگ نامهای شاهنامه: ١/٥٢٨؛ داستان داستانها: ١٨٧؛ داستانهای شاهنامه: ٨٣؛ لغت نامه. سام بن نوح /sām-ebne nuh/ نام پسر بزرگ نوح \* است که با همسرش داخل کشتی شد و از طوفان رهایی یافت. نژاد سامي به او منسوب است. کَش ز شب و روز ســام و حــام بـرآمـد مُلک تو کشتی است و چرخ نوح کمهنسال (خاقاني: ۱۴۶) چون نوح پیر عشق و ز طوفان مهلکات ایمن به کوه و کشتی و خرّم ز سام و حـام (خاقانی: ۳۰۱) که بی جنایتِ معهود رنگ حام گـرفت به سام روز مگر نوح دهر نـفرین کـرد (قاآنی: ۱۲۰)

برای روشن شدن تعبیر بیت اخیر به مدخل «حام» در همین فرهنگ مراجعه شود. **منابع**: منابع حام و نوح در همین فرهنگ.

سامرى

442

سامری /sāmeri/

**نام شخصی مرتد و معاصر موسی\*که مردم راگمراه میکرد. سامری را در زبان عبری** «شمری» گویند که به تعبیری منسوب به «شمرون»، فرزند «یشاکر» چهارمین فرزند **یعقوب\***است و به تعبیر دیگر منسوب به شهر سامره است و چون سامریان از دین یهود سرباز زدند، بعدها لفظ سامری به معنی مرتد به کار رفته است.

اشتقاق دیگری که برای واژهٔ سامری از قول گیب نقل شده، این است که این واژه از واژهٔ مالایایی Samutit یا Samutit گرفته شده که به معنی «سلطان دریا» است و واژهٔ پرتغالی Zamorin نیز از آن گرفته شده است. از شرحی که ابن بطوطه ( سفرنامه: ۶۵۳/۲) آورده بر می آید که گویا لقب پادشاهان کالکوت «سامری» بوده است. برخی سامری را محرّف «یامرس» (jamers)، از ساحران فرعون\*، و برخی نیز او را از بنی اسرائیل دانسته اند و بیشتر یهودیان وی را از مردم آسور می دانند. در روایات اسلامی نام او هارون بن ظفر یا موسی بن ظفر آمده است.

بنا بر قصص اسلامی، سامری لقب شخصی مرتد بود که وقتی موسی سی روز به کوه طور \* رفت (اعراف: ۱۴۲) و برادر خویش هارون بن عمران \* را به هدایت بنی اسرائیل گماشت، به حیله زرهای بنی اسرائیل را تصاحب کرد و برای آنان که به یاد گاو آپیس افتاده بودند مجسمه ای از زر گداخته، به هیئت گوساله بساخت و قدری از خاک نعل بُراقِ \* جبرئیل \* که در روز غرق فرعون به دست آورده بود، در او دمید که جان گرفت و چون در آن می دمیدند، از آن صدای گاو بیرون می آمد (طه: ۸۸). سامری به بنی اسرائیل گفت: این بت خدای شما و موسی است.

موسی چون به قوم خود بازگشت و آنها را گمراه یافت، اول هارون و بعد سامری را مورد عتاب قرار داد. هارون گناه غیبت موسی را به گردن سامری انداخت و موسی سامری را گفت: تو را نکشم ولی کیفر تو آن است که در زندگانی «لامِساس» \* گویی (طه: ۹۷) و مردمان با تو سخن نگویند و با تو نیامیزند. بنی اسرائیل در نتیجهٔ چهل روز گوساله پرستی، مغضوب حق شدند و مقرر گردید چهل سال در بیابان سرگرذان بمانند. از وقایع این چهل سال، واقعهٔ قارون \* است و به زمین فرو رفتن او و اموالش و نیز قصهٔ قربانی کردن گاو زرد میانه سال که در آیهٔ ۹ سورهٔ بقره به اجمال به آن اشاره شده است.

شما خدای یگانه است. در تفسیر زاهدی هست که سامری تا قیامت زنده خواهد بود و

| چون به نزدیک آدمی شود، در اندامش آتش خیزد و لامِساسگویان بگریزد. |                                          |  |
|------------------------------------------------------------------|------------------------------------------|--|
| ادوگری و کذب و خدانشناسی معروف و به                              | سامري در ادبيات فارسي، به سحر و ج        |  |
| ویژه گوسالهٔ او به عنوان مظهر فریب و تحمیق و ناآگاهی زبانزد است: |                                          |  |
| هست گفتار سنایی عشق را سِحر حـلال                                | کاسد و فاسد شد آن سِحر حرام سـامری       |  |
| (سنایی: ۳۴۸)                                                     |                                          |  |
| ساحری در پیش موسی چون نماید سـامری                               | شاعری در پیش تو شاعر کـجا یـارد نمـود    |  |
| (سنایی: ۶۳۹)                                                     |                                          |  |
| بر شیعتش سامری ساحری را                                          | امام زمانه که هرگز نـدیدست               |  |
| ( ناصر خسرو : ۱۴۳ )                                              |                                          |  |
| زلف او تُعبان موسى چشم او چون سـامرى                             | دست موسى گشت گويي عارض رخشان او          |  |
| (معزی: ۷۱۴)                                                      | 1                                        |  |
| عــمل دست سـامری مـنگر                                           | گاو را چون خدا به بانگ آرد               |  |
| ( خاقانی: ۸۸۵)                                                   |                                          |  |
| گــــوساله شهار زرگــــران را                                    | باگاو زری که سامری سـاخت                 |  |
| ( خاقانی : ۳۵)                                                   |                                          |  |
| آتش مسوسی و گاو سامری در ساختند                                  | آن مِی و میدان زرین بین که پنداری به هـم |  |
| (خاقانی: ۱۱۱)                                                    |                                          |  |
| این منم چون سامری سِحر از بیان انگیخته                           | پیش تخت خسروِ موسی کفِ هـارون زېـان      |  |
| ( خاقانی: ۳۹۸)                                                   | ,                                        |  |
| تا چه کنند خاکیان گاو زرین سـامری                                | گاو سفالی اندر آر، آتش موسی اندر او      |  |
| ( خاقانی: ۴۲۰)                                                   |                                          |  |
| سامری کیست که دست از ید بیضا بـبرد                               | بانگ گاوی چو صدا باز دهد عشوه مخمر<br>-  |  |
| (حافظ: ۸۸)                                                       |                                          |  |
| سامری پیش عصا و ید بـیضا مـیکرد                                  | این همه شعبدهٔ خویش که میکرد اینجا       |  |
| ( حافظ : ۹۶ )                                                    | · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·    |  |
| به غمزه رونق ناموس سامری بشکن<br>( اندار میس)                    | کرشمهای کن و بازار ساحری بشکن            |  |
| (حافظ: ۲۷۵)                                                      |                                          |  |
| چون کند با دست موسی سِحرهای سامری<br>( دا دعمه)                  | سِحر هر چندان قوی عاجز شود با مـعجزه     |  |
| (بهار: ۵۹۶)                                                      | دبــــدبهٔ قــلندری طــنطنهٔ سکــندری    |  |
| آن همه جذبهٔ کلیم این همه سِحر سـامری<br>(۱۵ ۱۱ ـ ۲۸۶)           | دېـــدبه فــکندری طــنظنه سخــندری       |  |
| (اقبال: ۲۸۶)                                                     |                                          |  |

سامرى

**غالیان گویند هم** خود موسئی هم سامری جهر گاو زر چه باید جنگ زرگر داشتن (قاآنی: ۶۷۵)

منابع: بلعمی: ۲۱۷/۱؛ المستطرف: ۱۱۶/۱؛ قـصص [نـیشابوری]: ۲۱۳؛ قـصص [نـجار]: ۲۱۸؛ فصوص: ۳۵۲؛ یعقوبی: ۴۱/۱؛ اسرارنامه: ۴۱۳؛ قاموس: ۷۵۵؛ منطقالطیر: ۲۷۴ و ۳۸۹؛ لغتنامه.

**سَنْنَه** /sa'ena/ **نام پ**ارسای حکیمی است که بنا بر دینکرت (کتاب هفتم، بند ۵) صدسال پس از ظهور **زرد**شت متولد شد و دویست سال پس از او درگذشت و نخستین کس از پیروان **مزدی**سنا بود که بیش از صدسال بزیست. او یک جا نیز شاگرد زردشت معرفی شده و در **فرو**ردینیشت (بند ۹۷)، فَروَهَرِ \* وی نیز ستایش شده است.

در قدیم، روحانیون علا**و**ه بر وظایف دینی، به شغل پزشکی نیز اهتمام میورزیدند. بنابراین، ممکن است نام سَئنه، حکیم عهدباستان، با نام پرندهٔ معروف، سیمرغ\*که پَرِ او **شفابخ**ش است ارتباط داشته باشد.

**منابع: فرهنگ نامهای اوستا: ۶۹۹/۲-۶۸۴؛ یشتها: ۸۲/۲؛ علیاکبر جعفری، فرهنگ ایران زمین:** ۴۳۹/۱۵؛ برهان قاطع: سیمرغ؛ دانشنامهٔ مَزَدیَسنا: ۳۱۵.

سبا / sabā/

مبا ( سباء ) به روایت معجم البلدان، سرزمینی است در یمن، در جنوب غربی جزیرة العرب ( احتمالاً یمن و حَضْرَموت کنونی ) که شهر آن «مَأرب» است و بین آن و صنعا سه روز راه است. برخی سبا را ناحیه ای میان اردن و فلسطین و جایی خرّم و با نعمت دانسته اند و صاحب حدود العالم، آن را شهر کی با نعمت و مردم بسیار توصیف کرده است. گاهی نیز آن را ناحیه ای شامل دوازده و یا سیزده شهر آبادان یاد کرده اند که بلقیس \* همسر سلیمان \* پادشاه آنجا بود. مردم سبا، در آبیاری و سدسازی مهارت داشته اند و سدّ مأرب که مورخین بنای آن را به لقمان بن عاد، و تعمیر آن را به بلقیس نسبت داده اند بهترین نمونه آن است. در طرفین این سد، بوستانه ای چند طبقه قرار داشت و مردم سبا راجع به تقسیم آب و کیفیت شُرب آن مقرراتی داشتند که در ملل مجاور تأثیر داشته است. قرآن به دو واقعه از مملکت سبا اشاره می کند که عبارت اند از :

سیل عَرِم: واقعهٔ سیل در قرآن (سبا: ۱۵ تا ۲۱) به این مضمون بیان شده کـه سبا

کشوری پر برکت و با ناز و نعمت بود. مردم سبا از آیات حق روگردان شدند و بر ایشان سیلی بنیانکن فرستادیم که سدّ مأرب را درهم شکست و قوم سبا را بـه کشورهای اطراف پراکند. به روایتی، چون خدای تعالی خواست نعمت سبا را برایشان زوال آرد، فرشتهای را فرمان داد که نعمت سبا برگیر و به طایف بَر.

برخی معتقدند «عَرِم» نام ناحیه ای است که در آن سیل عَرِم واقع شد و یا نام پادشاهی است که در زمان او این حادثه اتفاق افتاده است. ملکهٔ سبا: یا بلقیس که پادشاه این شهر بود و بعد به همسری سلیمان درآمد ( به بلقیس؛ سلیمان ).

درست گویی صدرالزمان سلیمان بود صبا چو هدهد و محنتسرای من چو سبا (خاقانی: ۲۱)

جایی که تیر قسهر بسرآرد مسهابتت ویران کند به سیل عَرِم جنّت سـبا (سعدی: ۷۰۱)

ای هدهد صبا به سبا می فرستمت بنگر که از کجا به کجا می فرستمت ( حافظ: ۶۲)

مر آن بسان مسیحا شکست قفل سپهر مر این بسان سلیمان کلید فـتح سـبا (قاآنی: ۸۴)

سی و چهارمین سورهٔ قرآن «سبا» نامیده شده و در پایان آن به قومی اشاره شده که ایشان را به روایتی ( قصص [سورآبادی]: ۳۵۲) شیبانیان گویند و در آخرالزمان پدید آیند و روی به مکّه نهند تا آن را ویران کنند. چون به بیدا رسند، جبرئیل\* بانگ بر ایشان زند و همه را هلاک کند و ایشان را به زمین فرو برند.

در شعر فارسی به این واقعه در ارتباط با شهر «سبا» اشاره شده است:

یا رب خاقانی است بانگ پر جبرئیل خانه و کاشانهشان باد چو شهر سىبا ( خاقانی : ۳۸)

شمشیر نصرتالدین چون پر جبرئیل خَسفِ سبا به کشور اعـلا بـرافکـند (خاقانی: ۱۳۷)

مباش منکر من کاین سبای جهل تو را خرابی از خِـرَد جـبرئیلسان مـن است ( خاقانی : ۷۵۵)

در بیت زیر به نظر می رسد که «سبا» به معنی هدهد \* است:

چون باز و چَرغ چرخ همی داردم به بـند گر در حـذر غُـرابم و در رهـبری سـبا (مسعود سعد: ۱)

**منابع:**قصص [سورآبادی]: ۳۲۹؛ قصص [نیشابوری]: ۳۵۸؛ مجمل التواریخ والقصص: ۱۷۴؛ آفرینش و تاریخ: ۱۱۲/۳؛ روضة الصفا: ۳۷۳/۱؛ قاموس: ۴۶۵؛ تحقیق در تفسیر ابوالفتوح: ۴۵۵/۳؛ در**ت**انادره: ۷۷۱؛ منطق الطیر: ۲۹۷؛ مآخذ قصص و تمثیلات: ۹۰ و ۱۱۳؛ اعلام قرآن: ۳۴۳؛ وحید، س ششم: ۲ و ۱۶۲/۳؛ لغتنامه؛ دا.فا.

سَبِت /sabt/ سَبِت (Sabbath) که در فارسی آن را شنبه یا شنبذ میگوییم اصلاً از کلمهٔ عبری «شبّات» مشتق شده و در عربی به معنی استراحت و آسایش است. بنا بر تورات، یهوه \* در روز ششم آفرینش \*، خلقت جهان را به انجام رسانید و در روز هفتم بیاسود. به این جهت، یهودیان در این روز جشن میگیرند و از کار دست میکشند و به استراحت میپردازند. اصحاب سَبت (Sabbatarians) قومی از بنی اسرائیل بودند که به روایت قرآن (اعراف: ۱۹۳ تا ۱۶۶) حق تعالی امر کرد روز شنبه ماهی صید نکنند. اینان در آن روز ماهیان را در آب بند میکردند و روز یکشنبه میگرفتند. چون ظلم ایشان از حد بگذشت حق تعالی همه را مسخ کرد و به صورت بوزینه درآورد و آنها پس از چند روز هلاک شدند:

نقض توبه و عهد آن اصحاب سَبت موجب مسخ آمد و اهلاک و مَقت (مثنوی: ۲۵۹۲۵)

در شعر معاصر هم اشاراتی به شنبه و تعطیلی آن رفته است:

منابع: تفسير ابوالفتوح: ٥١۶/۴؛ تفسير قرآن پاک: ٩-١٢؛ عجايب [قزويني]: ۴٣؛ يشتها: ٧٩/١؛ قاموس: ۴۶۵؛ معجمالالفاظ: ٢٥٣؛ اعلام قرآن: ١٥٢؛ لغتنامه؛ Brewer's: 102.

سَبتيون، اصحاب سَبت سَبت مَبت سَبت سَبت سَبت مَكَلانه غَسّاله

۴۴۸

سبلان با سَوَلان، کوهی است در آذربایجان نزدیک اردبیل که روزی آتش فشان بوده سبلان یا سَوَلان، کوهی است در آذربایجان نزدیک اردبیل که روزی آتش فشان بوده است. این کوه در نظر ایرانیان از حیث شرافت و تقدس، به منزلهٔ طور سینا\* است در نزد بنی اسرائیل، زیرا زردشت در آنجا به پیامبری مبعوث شد و کتاب ادستا را در آن کوه تکمیل کرد و با خود آورد. همچنین بنا بر اغلب روایات، کیخسرو\* در سبلان آتشکدهٔ معروف آذرگشسپ\* را بساخت. در کتابهای جغرافیای قدیم هم به تقدس این کوه اشاره شده است (ن.د.ادت. : ۱۹۶/۱۰). حمدالله مستوفی (نزهتالقلوب: ۱۹۶) روایتی از پیامبر نقل کرده است که گفت: سبلان کوهی است بین ارمینیه و آذربایجان که بر آن چشمهای است از چشمههای بهشت و قبری است از قبور انبیا. جای دیگر یادآوری میکند که قلعهٔ کوه سبلان را دژ بهمن\* یا رویین دژ\* خوانند؛ و بالأخره هرودت نوشته است که ایرانیان، بالای این کوه برای خداوند قربانی\* می کردند.

خاقانی، شاعر آذربایجانی قرن ششم، در قطعهای ضمن توصیف این کوه، به پارهای از این قداستها اشاره کرده است:

قــــبلهٔ اقــــبال قــــلهٔ ســبلان دان کـو ز شرف کـعبهوار قـطب کـهال است کـعبه بـود سـبزپوش او ز چـه پـوشد جــامهٔ احـرامـیان کـه کـعبهٔ حـال است در خــبری خــوانــدهام فـضیلت آن را خاست مرا آرزوش قرب سه سـال است... رفــتم تــا بـر سرش نــثار کـنم جـان کوست عروسی که امّهات جـبال است... (خاقانی: ۸۴۴)

منابع: آثارالباقیه: ۵۴۳؛ عجایب [قـزوینی]: ۱۰۳؛ یشتها: ۳۰۸/۲؛ یکتاپرستی: ۱۲۲؛ ابـراهـیم پورداوود، «آتورپاتکان و چیچست و سولان و سهند»، ن.د.ا.ت.: ۱۹۴/۱۰؛ دانشنامهٔ مَزدیَسنا: ۳۱۶.

سِپَرغَم /separqam/ سِپَرغَم (اسپرغم، اسپرم، اسپرهم، سپرهم، سپرم، شاهاسپرم، شاهسپرغم، شاهاسپرغم، شاهسپرم، شاهاسفرهم) گیاهی است که آن را ریحان یا «نازبو» یا ضِیمران گویند و به روایت بندهِشن، به امشاسپند شهریور\* اختصاص دارد. گاهی به طور کلّی، بر هر گیاه خوشبو اطلاق میشود و چنانکه در کتابهای نجوم آمده، خورشید\* دلالت دارد بر طعامها و زهره\* بر سپرغمها. **دماغی** کو ببوید آن سـپرغمهای خـوشبویت پسِ گوش افکند حالی حدیث غم چو اسپرغم (کمال اسماعیل: ۳۳۷)

**بلعمی** ( ۸۹/۱ ) آورده است که چون خداوند توبهٔ آدم را بپذیرفت «از شادی، گریستن بر **آدم افتاد** و صدسال از خرّمی و شُکر همی گریست و از آن آب چشم که از پسِ توبهٔ آدم **بیرو**ن آمد، همه گل و اسپرغمها و بوهای خوش بررُست».

در فرهنگها نیز در باب پیدایش سپرغم آمده است که: سپرغم تا زمان انوشیروان نبود. روزی انوشیروان به مظالم نشسته بود. ماری از زیر تخت او پیدا شد. ملک گفت: شاید او را ستمی رسیده است. به دنبالش رفتند تا در کنار چاهی حلقه زد و بعد به چاه در شد و بَر فور بیرون آمد. در بُن چاه نگریستند. ماری دیدند افتاده و جان از او ساقط شده و بر پشت او عقربی عظیم نیش بند کرده است. نیزه از بالای چاه بر پشت عقرب فرو بردند و او را نزد ملک آوردند و آن حال بگفتند. چون یک سال بگذشت، در همان روز مار پیش تخت ملک آمد و از دهن قدری تخم سیاه بینداخت. آن تخم را بِکِشتند و از آن شاه اسپرم برآمد (قس: پیدایش انگور). کسری همیشه زکام داشت و چون آن نبات استعمال کرد نافع آمد.

چون شَــمَّـتِ شـاهسپرم از بـاد شمالی شامل شده از خلق تو هر جای شمایـل (سنایی: ۲۵۰) گر تو چو سپرغمی شوی ای پور، به طاعت آنهـات گـزینند کــه بــر مــا امــراانــد (ناصرخسرو: ۲۴۶)

منابع: جهانگیری: ۲۱/۶۳۵؛ ارداویرافنامه: ۱۱۷؛ گل و گیاه: ۲۶؛ لغتنامه.

## سِيَنت مينو / sepant minu/

سِپَنت (اسپنت، سپند، سفند) مینو (به معنی خِرَد مقدس، روحالقدس، مینوی مقدس و افزونی بخش) در گاتها، برترین جلوهٔ اهورامزدا<sup>\*</sup> به شمار می آید و در برابر اَنگرَه مینو (به معنی خرد خبیث، مینوی بد و تبهکار) قرار می گیرد. بعد از زردشت، این برترین جلوهٔ اهورامزدا، اندک اندک برای وی به منزلهٔ صفتی شده و با او برابر آمده و در ادبیات پهلوی، تقریباً همیشه مرادف با اهورامزدا به کار رفته است. بدین گونه است که در ادبیات زردشتی، به تدریج، اهورامزدا برابر اهریمن<sup>\*</sup> نهاده شده و در واقع، روایت گاهان از یادها رفته و در حقیقت، مبنای ثنوی برای آیین زردشت از اینجا فرض شده است؛ در حالی که در یسنا، خرد مقدس و آیین ایزدی یکجا به کار رفته و صفاتی به او انتساب یافته که جدایی آن را از اهورامزدا محرز میکند. همچنین از یسنا بر می آید که سپنت مینو واسطهٔ میان اهورامزدا و بندگان است، همانگونه که سایر امشاسپندان\* میان آفریدگار و انسان واسطهاند.

منابع: یشتها: ۲/۱۷؛ فرهنگ نامهای اوستا: ۷۳۴/۲ به بعد؛ اساطیر ایران: ۶۶ تفسیر اوستا: ۲۹۳؛ ایران باستان: ۵۳؛ دانشنامهٔ مَزدیَسنا: ۳۱۸.

> **سپنج** ← اسفند **سپند** ← اسفند **سپندارمَذ** ← امشاسپندان

سپنج

سپندار مذروز /sepandārmaz-ruz/ سپندار (اسفندار) مَذ، فرشتهٔ \* موکّل بر زمینها است و پنجمین روز از ماه شمسی، به نام او، «سپندار مَذروز» نامیده شده است که آن را روزی نحس و بد توصیف کر دهاند. قابیل \* در این روز متولد شد. بنا بر روایتی، در این روز باید به بهبود وضع چارپایان پرداخت. سپندار مَذروز در اسفندماه، عید است و به علت تطابق نام روز و ماه، این روز به «عید زنان» و یا مردگیران \*(مزدگیران) معروف است و تا روزگار ابوریحان، در اصفهان و ری، هنوز بر جای بوده است. این روز در شعر فارسی نیز شناخته بوده است:

سپندارمَذروز خیز ای نگار سپند آر ما را و جام مِـیآر

(مسعود سعد: ۶۶۰)

**مـــنابع:** عــبدالامـيرسليم، «ســىروزه در حـديث شـيعه»، ن.د.١.ت.، پـاييز ١٣٥٣: ٢٥٨/٢۶؛ «سىروزهٔ آذرباد مارسپندان»، مهر، س دوم، دى ١٣١٣: ٨٢٣/٨.

> **سپندمینو** ← سپنتمینو ستا ← ئلاٹۂ غَسّالہ سَترنگ ← مہرگیاہ

سِجّين

میجیل / sejjil / میجیل ( سنج جل، سَنگگِل ) سنگی سخت است از گِل پخته، مانند آجر یا سنگ و گِل به هم آمیخته، که لغت شناسان اغلب آن را همان «سنگگِل» فارسی دانسته اند ( المعرب: ۱۸۱ ). اصلاً همان گِل اُخرا یا نوعی از آن باشد که در قدیم بر سرِ نامه ها میزدند و به اصطلاح امروز، آنها را مُهر و موم میکردند. چنان که از قرآن کریم بر می آید ( فیل : ۴ ) خداوند پرندگانی را مأمور کرد تا از این سِجَیل بر سر لشکریان اَبْرَهَه فرو ریختند و آنان را در هم شکستند ( به ابابیل ). به قضیهٔ ابابیل (اصحاب فیل ) و هلاکت آنان با سِجَیل، در شعر فارسی اشاره شده است :

همیچ ممردم مگر ز نمادانی بر سر خویش گه زند سِمجّیل (ناصرخسرو، لغتنامه)

بدسگال تو گر کند به تـو قـصد چون به بیتالحرام صاحب فـیل بـر سر او فـلک نـثار کـند از ســـتاره حــجارهٔ سِــجَیل (جبلی: ۲۴۶)

رو تا به سرت جیش ابابیل نیاید بر فرق تو و قوم تو سِجّیل نیاید (ادیبالممالک)

بــه گـفتهٔ کـه ابـابیل قـوم ابـرهه را به سنگریزهٔ سِجّیل ساخت زیر و زبر (قاآنی: ۳۱۳)

**منابع:** لغتنامه؛ منابع ابابیل در همین فرهنگ.

سِجّین /sejjin/ در لغت، به معنی ثابت و شدید و به نظر برخی، از مادهٔ سِجن (زندان) است به جهت مبالغه، و در اصطلاح قرآن (مطفّفین: ۷) جایی است که نامهٔ اعمال (کتاب) فُجّار و کافران در آن باشد. مفسرین آرای مختلفی در معنی و چگونگی سِجّین آوردهاند، از جمله اینکه درخت سیاهی در زیر هفتم زمین است که در آن اسم هر شیطانی نوشته است و هرگاه روح کافر قبض شود آن را به آسمانها برند و درهای آسمان \* بسته شود و آنگاه آن روح را به سِجّین افکنند. برعکس، هنگامی که ارواح مؤمنان و نیکان به آسمانها برده شوند، درهای آسمان باز می شود و آن ارواح در «علّیّین» ( مطففین : ۱۸) که به قول مفسرین در زیر عرش \* است قرار می یابند. کعبالاحبار در روایتی ( تفسیر ابوالفتوح : ۴۹۰/۵) سِجّینِ را در زیر هفتم زمین و سرحدٌ مُـلکِ ابـلیس\* دانسـته است کـه ارواح بدکاران به آنجا برده می شوند.

در روایتی دیگر (کشفالاسرار: ۴۱۵/۱۰) نقل شده است که سِجین، خزانهٔ ارواح کفّار است و آن تخته سنگی سبز است در زیر هفتم زمین که سبزی آسمان از آن است و بر آن اسمهای کفار ثبت است. و گویند صخرهای است مجوّف بر زِبَر دوزخ پوشیده که جان کافران و نامهٔ اعمال ایشان در آن است. ابوهریره از پیامبر (ص) نقل کرده که سِجّین نام چاهی است سرگشوده در جهنّم\*، با هول و هیبت (منهج: ۱۶۹/۱۰).

گاهی هم آن را نام لوحی در زیر هفتم زمین نیز دانستهاند که اسمهای جمیع شیاطین بر آن نوشته است و ارواح کفّار را نیز در سِجّین اندازند. چنان که ملاحظه شد بیشتر روایات آن را نام مکانی در جهنّم یا زیرِ زمین دانستهاند. شعرای فارسی زبان هم بر همین اعتقادند:

وز جسم تیره مانده به سِجّینم از جان پاک رفته به علیتن ( ilon, **خ**سر و ) رضای تو قصری است در صحن جنّت خلاف تو سِجئي است در قمعر سِجّين (سوزنی: ۳۶۴) به زندگانی در سِجن و مرده در سِجّین مباد دشمنت اندر جهان وگر باشد (سعدی: ۷۴۴) سِجن دنيا را خـوشآيين أمـدند کافران چون جنس سِجّين آمدند (مثنوي: ۴۰/۱) جــای روح پـاک عـلّييّن بـود جای روح هر نجس سِجّین بـود (مثنوی: ۲۲۸/۵) نشاندای ز گدازنده خشم او سِجّین غوندای ز فروزنده عفو او فردوس (مسعود سعد: ۴۲۲) منابع: لغتنامه؛ آنندراج. سِحر بابل ~ بابل **سد اسکندر** ب اسکندر سدر(ه) ← سدرةالمنتهى **سِدرة المنتهی /**sedratolmontahā/ **سِدره** یا سِدرة المنتهی، نام درخت کُنار (سِدر) بزرگی است که بنا بر روایات، بر بالای آسمان \* هفتم قرار دارد و برگش مانند گوش فیل و میوه اش مانند کوزه است. علم **ملایک \*** و سایر مخلوقات به آن منتهی می شود و از آن در نمی گذرد. هیچ موجودی، جز **پیامبر** اسلام، در شب معراج از آن در نگذشته است و آنچه ورای آن است جز خدای **نداند**.

از پای این درخت<sup>\*</sup> رودهایی از آب صاف روشن و شیر تازه و بادهٔ خوشگوار برای نوشندگان روان میگردد. دربارهٔ بزرگی آن گفتهاند که اسب سوار، در سایهاش، هفتاد سال راه می پیماید و یک برگ از آن روی تمام مردم سایه میافکند. به روایت قرآن (نجم: ١٣) پیامبر بجز شب معراج، یک بار دیگر با دیدهٔ دل خداوند را نزد سدرةالمنتهی مشاهده نمود.

چون بزنندش به صحاری خِیام سدره و فردوس مزخبرف شبود (ناصر خسرو: ۳۹۲) روح را از قنفس سندره بنه مهان آرند... جمینهٔ دام لبسان تسو زمان تا به زمان دسته مجسلس تسو خسار مغيلان آرنىد طوبی و سدره به باغ تو و بس مشتی خس (سنایی: ۱۴۲) زاد آزادی طلب کن چـون محـمد مـردوار از برای راه سدره گربدای را زین مکن (سنايي: ۵۰۹) کانکه در سدره است هم آن را نداند منتها تو چه ديدستي هنوز از طول و عرض ملک او (سنایی: ۴۴) نيز ← سنايي: ٣٧، ٢١۴. جیناب تیو را آسان در پناه رکاب تو را سدره در اهتام (ظهير: ١٩٨) وى قُبَّهُ عرش تكيه گاهت ای از بر سدره شاهراهت

از اوج آسمان بــه سر ســدره بگـذرم

به همت ورای خرد شـو کـه دل را

(جمال الدين: ۲) وز سدره سر به گلشن رضوان بـرآورم (خاقانی: ۹۱۰) جــز ايــن سـدرةالمـنتهايي نـيابي (خاقاني: ۴۱۶)

|                                                                                 | ·                                                |
|---------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------|
| که بر سدره جبریل ازو باز ماند<br>(سعدی: ۲۰۴)                                    | چنان گرم در تیهِ قـربت بـرانـد                   |
|                                                                                 |                                                  |
|                                                                                 | مــــنّت ســدره و طــوبی ز پــی س<br>که م        |
| ش بنگری ای سرو روان این همه نیست<br>( داننا به ۲۵)                              | ته چو خو                                         |
| (حافظ: ۵۲)                                                                      |                                                  |
| نیست جهانت سدرهای از سر سدره بگذری<br>( زادار معتقد)                            | سرؓ کیالت از بر است از بر عرش بر شـوی            |
| (خاقانی: ۴۲۴)<br>نیم د بان آر ما د کر تیا:                                      |                                                  |
| ز پریدن فرو ماند آن همایون پیک رتبانی<br>دتان                                   | نبی شد بر بُراق و رفت با جبریل تا سدره           |
| (قاآنی: ۸۸۷)                                                                    |                                                  |
| تا سدره شاخ ریزد سیمرغ پر فرستد                                                 | از بهر تیر ایشاق یک ره اشارتی کـن                |
| (مجير: ۲۰۱)                                                                     |                                                  |
| ونس، «تاریخ و زمانی که اِسرا و معراج رخ داده                                    | <b>منابع:</b> منهج: ۷۳/۹؛ مهر نيمروز: ۳۵؛ حسين م |
| ۱۰۱؛ کل و گیاه: ۱۹۶؛ لغتنامه.                                                   | است»، ترجمهٔ خدامراد مرادیان، وحید: ۴۰/۹         |
|                                                                                 |                                                  |
|                                                                                 | مُكره /sodra/                                    |
| ں است تا به زانو که چاکی در وسط تا انتهای                                       | شدره (صدره) پيراهن نخي سفيد و گشادي              |
| خته مي شود كه به كيسة كَرْفِه ( =ثواب)معروف                                     |                                                  |
|                                                                                 | است. این کیسه نشانهای از گنجینهٔ پندار نیک       |
| نر، طفل را اسماً به جامعة ديني ميخوانيند.                                       | · · ·                                            |
| زبان اوستایی به او میآموزند و سپس در                                            | <b>`</b>                                         |
| و. د و یکی . دو می وو و و پر ک پر ک<br>نبود، موبدی پیراهن نخی مقدس ( سُدره ) را |                                                  |
| مر او می پیچد. مؤمن زردشتی فقط هـنگام                                           |                                                  |
|                                                                                 |                                                  |
| بود درو مینماید. این مراسم که نزد ایرانیان                                      |                                                  |
| هسالگی انجام میشده است. در ادب فارسی                                            |                                                  |
| و لباس بلند به کار رفته است:                                                    | سُدرہ (صدرہ) به طور عام به معنی پیراهن           |
| هرگز مباد روزی از تو مرا جدایی                                                  | ای صورت بهشتی در سُدرهٔ بهایی                    |

(فرخی: ۳۶۱)

شدره شده صدرهٔ پیراهنش عرش گریبان زده در دامنش (خمسه: ۱۸)

(جامي، لغتنامه)

سَدہ

**منابع:** خرده اوستا: ۶۰؛ یشتها: ۳۴۷/۱؛ دیانت: ۱۵۰ و ۲۰۰؛ ارداویرافنامه: ۱۴۵؛ یکتاپرستی: ۳۴۱؛ پشوتن، س اول: ۵/۹؛ دانشنامهٔ مَزَدیَسنا: ۳۲۲؛ لغتنامه.

> **سڈ سکندر** ← اسکندر **سڈ مأرب** ← سبا

**سَده (جشن)** /sade/ سَده، منسوب به عدد سد (صد) که اصلاً از واژهٔ «سدک» پهلوی مایه گرفته و در عربی سذق و سدق شده، جشنی است که در بهمنروز از بهمنماه (شب دهم بهمن) با برافروختن آتش\*، طیّ مراسم خاصی انجام میگیرد. در وجه تسمیهٔ آن به سده، آرای مختلفی مطرح شدهاند:

از سَده تا نوروز صد روز و شب است و در این روز تعداد فرزندان گیومرث \* به صد رسید. از سَده تا زمان گردآوری غله صد روز باقی است زیرا در نواحی معتدل، حدود پنجاهروز بعد از نوروز می توان گندم و به ویژه جو برداشت کرد. در تأیید این نظر باید گفت که در برخی روستاها و شهرهای جنوب خراسان، همزمان با آتش افروزی در شب ده بهمن و هنگام برگزاری جشن سَده، اشعاری خوانده می شوند که مصرع برگردان آن چنین است: «سده، سده، صد به غله، پنجه ( = پنجاه ) به نوروز».

در تقویم کهن ایرانی، سال را به دو بخش نامساوی تقسیم میکردند: فصل گرم، از اول فروردین تا پایان مهر، و فصل سرد، از اول آبان تا پایان اسفند. روز دهم بهمن، یعنی آبانروز\*، درست میانهٔ زمستان است که در آن سرما به اوج خود میرسد و درست صدروز از زمستان میگذرد.

به عقیدهٔ ایرانیان در این روز، اهریمن\* بدکنش سرما را به شدت خود میرساند تا به

آفریدگار اورمزد\*گزند برساند و نیروی اورمزدی در این روز آتش را برای مقابله با سرما می آفریند. بیرونی ( آثارالباقیه: ۵۶۱) آورده است که در این روز جهنّم \* از زمستان به دنیا می آید و از این رو، آتش می افروزند تا شرّ آن بر طرف گردد. این جشن که نزد همهٔ اقوام و به ویژه ایرانیان مقدس بوده است رابطه ای مخصوص با آتش دارد و منشأ آن برمی گردد به داستان پیدایش آتش که بنا بر شاهنامه ( ۳۳/۱) به هوشنگ \* پیشدادی نسبت داده اند. ظاهراً تا زمان هوشنگ آتش شناخته نبود و روزی که او برای شکار به صحرا رفته بود، ماری سر راه پیدا شد و هوشنگ سنگی به طرف او پرتاب کرد اما به روایت فردوسی:

نشد مار کشته ولیکن ز راز 🔰 پدید آمد آتش از آن سنگ باز

از این اسطوره، دو عامل متضاد زندگی ایرانی روبهروی هم قرار میگیرند: اهریمن، مار\* را که مظهر و همریشهٔ مرگ است پدید آورد و اهورامزدا\* در برابر آن و برای مقابله با آن، آتش را آفرید و به این ترتیب، آتش مقدس شد و هوشنگ شاه به محض دیدن آن، اهورامزدا را سپاس گفت:

که او را فروغی چنین هـدیه داد 💫 همــین آتش آنگــاه قـبله نهـاد

و به شادی این نور، آتشی برافروختند و بر گِرد آن به سرور پرداختند و نام آن را سَده گذاشتند.

ز هوشنگ ماند این سده یادگار بسی باد چون او دگر شهریار

کتاب شرح بیست باب، داستان دیگری در باب کیفیت پیدایش جشن سَده نقل کرده، به این بیان که بعد از آنکه فریدون\* بر ضحّاک\* ظفر یافت خوالیگر [آشپز] ضحّاک، ارماییل\* را عقوبت می کردند. او مدعی شد که قومی را از کشتن نجات داده و اکنون به کوه دماوند\* باشند. فریدون، با لشکر خود، سواره متوجه دماوند شد تا آن مردم را به شهر بازآورد. چون شب درآمد و راه گم کردند بفرمود تا آتشها برافرو ختند و خلقی عظیم از آزاد کردگان طبّاخ جمع آمدند و فریدون در آن شب شادیها کرد و جشنی فرمود؛ و ارماییل را مِه مُغان کرد. ایرانیان، به یادگار این شادی، هر سال در آن شب آتش می افروزند.

جشن سَده، تا امروز، در بسیاری شهرها و روستاهای ایران و به ویژه در میان

شرخه

| سی، در اغلب دورهها، به خصوص از سوی    | <b>زردش</b> تیان بر پا می شود و به شهادت شعر فار<br><b>پادشاهان</b> نیز مورد توجه بوده است: |
|---------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------|
| ز افریدون و از جم یادگار است          | ،<br>سَدہ جشن مـلوک نـامدار است                                                             |
| (عنصری، تصحیح دبیرسیاقی: ۱۴)          |                                                                                             |
| حق است مَر سَدہ را بر تو حق آن بگـزار | شب سَـدہ است یکسی آتش بـلند افـروز                                                          |
| (فرخي)                                |                                                                                             |
| سّدۂ فرخ روز دہم بہمن ماہ             | از یی تهنیت روز نو آمد بر شاه                                                               |
| (فرخی: ۳۵۴)                           |                                                                                             |
| شب جشن سَدہ را حرمت بسیار بود         | آمد ای سیّد احرار شب جشن سَـده                                                              |
| ( منوچهر ی: ۲۱۹ )                     |                                                                                             |
| آتش زلاله، بـــرگ و چــليپا ز عــنبرش | چون دیدمش که عید سَده داشت چون مغان                                                         |
| ( خاقانی: ۲۲۴ )                       |                                                                                             |
|                                       |                                                                                             |

**منابع: التفهیم: ۲۵۷؛ گردیزی: ۲۴۶؛ یشتها: ۵۱۴/۱؛ یکتاپرستی: ۳۶۴؛ جهان فروری: ۳۸؛** کتاب شناسی فرهنگ عامه: ۹۶؛ فهرست مقالات فارسی: ۳۰۴/۱ به بعد؛ علی هاشمی، «بهمن ماه»، کاوش: بهمن ۱۳۴۱؛ کتاب هفته: ۴۰۴/۵ به بعد؛ پشوتن سال اول: ۲/۱۱؛ جستاری چند در فرهنگ ایران: ۲۲ به بعد؛ فرهنگنامهٔ ادبی: ۸۰۶؛ دانشنامهٔ مَزَدیَسَنا: ۳۲۴؛ لغتنامه.

سُرخه /sorxe/ نام پسر افراسیاب\* و پهلوان بنام تورانی است که فرامرز\* او را زنده به اسارت گرفت و رستم\* وی را به کینخواهی سیاووش\* بکشت: ز پیش پدر سرخه بیرون کشید درفش و سپه را به هامون کشید (شاهنامه: ۱۷۸/۳) مهر فرامرزوار سرخهٔ مه را بر دم خنجر نهاد خنجر بیران

(قاآنی: ۶۶۰)

تیغ تو هنگام، وقعه کرد بـه دشمـن تیر تو در وقت، کینه کرد به بـدگو آنچه فرامرز یـل نمـود بـه سرخــه آنچه نـریمان گـو نمـود بــه کــاکـو (قاآنی: ۷۲۳)

منابع: شاهنامه: ۱۷۷/۳ به بعد؛ لغتنامه.

سرگینگردان ← جُعَل سرمای پیرزن ← بَرد عجوز سِر مقدس ← عشای ربّانی

سَرِندیب یا سَراندیب نام جزیرهٔ بزرگی است در شبه قارهٔ هند که امروز سیلان (Ceylon) سَرندیب یا سَراندیب نام جزیرهٔ بزرگی است در شبه قارهٔ هند که امروز سیلان (Ceylon) یا سریلانکا (Sri Lanka) نامیده می شود. در آنجا کوهی است برافراشته به نام مَهبِط آدم (Adam's peak) یا به قولی ( الانسان: ۴۱۴) قدمگاه آدم که از دیرباز بر آن نقش قدم انسانی در سنگ مانده است. مسلمین، آن را جای پای آدم\* (ع) و بوداییان، نقش قدم بودا می دانند و در ماه مارس که سالگرد ظهور بودا است، در آنجا ضمن انجام مراسمی، به عبادت می پر دازند ( علی اصغر حکمت، سرزمین هند: ۲۱۹).

در روایات اسلامی هست که آدم بر سر کوه سرندیب سر به سجده نهاد و صدسال بر گناه خویش بگریست و از آب چشم او گرداگرد کوه مرغزار گشت. همچنین نوشتهاند که بر این کوه هر شب، بدون آنکه ابری باشد، برقی می جهد و هر روز نقش قدم آدم در آب باران شسته می شود. گویند که یاقوت احمر از این کوه به دست می آید و سیل آن را از بالا به پایین می غلطاند. از پیامبر اسّلام نقل شده که خجسته ترین مکانهایی که مردم به سوی آن می شتابند مکّه و مسجد من ( مسجدالنبی در مدینه ) و مسجد اقصی و جزیرهٔ سرندیب است که پدر ما، آدم، بر آن فرود آمد ( ) آدم ). طبری ( تفسیر : ۲۱/۱) آورده است که گور آدم و حوّا\*، تا گاه طوفان نوح\*، در سرندیب بود و پس از طوفان، قالبهای آدم و حوّا به بیت المقدس نهاده شدند.

هنگامی که گرشاسپ<sup>\*</sup> به سرمنزل سرندیب میرود، اسدی ( گرشاسپنامه: ۱۲۶) از مَهبِط آدم که به کوه «دهوبر» شهرت دارد توصیفی خیره کننده به دست میدهد:

بـــــه کــــوه دهـــوبر گـــرفتند راه 🚽 چــه کــوهی بــلندیش بــر چــرخ مـاه

بــــر آن کــــوه بــرز اوفستاد از بهشت کیے گیے پند آدم جے فے رمان بہشت للسبان كف يسايش أنجسا غام بـــديدند هــر پــى چــو هــفتاد گــام ( هرج اسپرغم است و گل گونه گون (کذا) بر آن کروه بُد صد هزاران فرون **ز شمش**ـــاد و از ســوسن و يـــاسمن بشسیته رخ هیر یک ابسر از سرشک هــــم از خــیری و گــاوچشم و زرشک **همیه** کیوه چیون تخت گیوهرفروش لاآنی هم به این مطلب اشاره کرده است : شور و شَغَب از دخمهٔ گرشاسپ و نیرم فرداست که بر مَه رود از خاک سراندیب (قاآنی: ۵۲۶) تو به لهاوور و هول تو به سرندیب تو به بلارام و سهم تو به خراسان (هسعود سعد: ۴۵۱) **منابع:** آثارالبلاد: ۴۲؛ عجایب [فارسی]: ۱۶۴؛ عجایب [قـزوینی]: ۱۰۳؛ تـفسیر طبری: ۵۴/۲؛

**سرو** /sarv/ سرو (cypress) درختِ\* همیشه سبز معروف است که در عربی سرو و سروة ( در حالت مفرد و جمع ) و گاه شجرة الحیة نامیده می شود زیرا می گویند هر جا که سرو است مار \* هم هست. اصلاً سرو را کلمه ای اَکَدی دانسته اند و آن نام درختی است که در سرزمین جزیرهٔ سیسیل، به طور خودرو، وجود دارد و در لبنان و کوههای قبرس (cyprus نزدیک به همان کلمهٔ سرو در زبانهای اروپایی ) نیز کاشته می شود ( دانشنامه: ۱۵۴/۱ ). واژه هایی که در اغلب زبانهای دنیا به معنی سرو است با صورت فارسی آن بی رابطه نیست ( همان: ۱۲۹/۱ ).

نزهةالقلوب: ٢ و ١١ و ١٨٩ و ١٩٩؛ سفرنامة ابن بطوطه: ٢٩٢/٢ لغت نامه؛ دا.فا.

سرو، در اساطیر یونان، نشانهٔ سوگواری و اندوه از دست دادن یار است. هـنگام سوختن، خوشبو است و به همین علت مورد توجه بوده و از قدیم چوب و درخت آن را فناناپذیر و جاودانی تصور میکردهاند و در ساختن مجسمه ها و کشتیها و گردونه ها مورد استفاده بوده است. مثلاً کشتی نوح \*، مطابق تورات، از چوب سدر یا سرو ساخته شد و در معبد دیانا نیز از چوب سرو بود. مجسمهٔ ژوپیتر با کنده کاریهای پلینی (Pliny) بر سرو تاکنون هفت قرن دوام یافته است. کتیبه ها و فرمانها را بیشتر بر چوب سرو میکندند،

ای خاک تو آب سبزهزار صافی تابوت تـو سرو جـویبار صـافی تا عمر مراغه بود هرگز نـنشاند مانند تـو سرو در کـنار صـافی (اوحدی مراغهای)

ارتباط کلّی سرو با مفهوم مرگ و گورستان و اینکه در برخی نقاط دنیا، از جمله ترکیه و برخی کشورهای اروپایی در گورستانها مانند ایران بر سر قبرها سرو میکارند یا نَخل (نَقَل) را که مظهر تابوت امام حسین (ع) است با چوب و بوتههای سرو میسازند و میآرایند حاکی از ارتباط سرو (درخت زندگی) با نقیض آن یعنی مرگ است.

شاید در اثر تقدس یا ارزش سرو بوده است که آن را مهریهٔ دختران قرار می دادند و خمره های چوبی مخصوص نگهداری شراب و نیز برخی سازهای موسیقی را از چوب سرو می ساختند (بهرام گرامی، «سرو در بوستان ادب فارسی»، د آورد، چاپ امریکا، بهار ۱۳۸۰: ۷۶/۵۶ تا ۹۴).

نقشی که بر شالهای ترمه و قلمکاریهای اصفهان دیده می شود شکل سروی است که نوک آن بر اثر وزش باد خم شده باشد و این می رساند که از روزگار کهن، مردم به این درخت توجهی خاص داشته اند. سرو راست قامت به علل فوق، مانند مورد\* و سداب وهوم\* مقدس و از دیرباز، علامت خاص ایرانیان بوده است (دانشنامه: ۱۵۳/۱). مطابق روایات ایرانی، زردشت این درخت را از بهشت\* آورد و در پیش درِ آتشکده\* کاشت ( ب سرو کاشمر ).

> در فرهنگهای فارسی، انواعی برای سرو آوردهاند: سَرو سهی که دو شاخهاش راست باشد؛ سرو ناز که شاخههایش متمایل است؛

سرو آزاد که چون شاخههایش راست رُسته و یا چون از قید کجی و نیاراستی و پیوستن به شاخ درختان دیگر فارغ است، به این نام خوانده شده است. به نظر برخی ( دیار شهریاران: ۱۰۹۶/۲) انتساب صفت آزادگی به سرو یادگار ارتباط آن با ناهید\* است

سرو

**که در اساطیر و افسانهها رمزی از آزادی و آزادگی به شمار میرود؛ و بالأخره** سرو سیاه که بر درخت نازو (به عربی: صنوبرالصغار) اطلاق می شود. له لالهبرگی و هستی بـه رنگ لالۀ سرخ نه شاخِ سروی و هستی به قد سرو سیاه (ازرقی، تصحیح عبدالرسولی: ۱۰۳)

**در شعر** و ادب فارسی، صفات بسیاری از قبیل: راستین، بلند، سرفراز، سرکش، تازه، جوان، جوانه، نوخاسته، سایه دار، پا برجای، پا درگِل، پایدار، چمنزاد بستانی، بوستان **آزادی** و... برای سرو آمده اند. همچنین در موارد بسیار، سرو، کنایه از قامت معشوق **است** که در این صورت، با صفاتی از این قبیل میآید: موزون، سیمین، سیماندام، **گل اندا**م، بهاراندام، طوبی خرام، خوش خرام، پریشان خرام، قیامت خرام، بی پر واخرام، **قیامت قیا**م، خرامنده، خرامان، چمان، یازان، سبک، هوادار، خوش رفتار، روان، دلجوی، **قباپو**ش، سبز پوش، یکتاپوش و... ( ← آنندراج، لغتنامه). واژه های «سروستان» و «سرو سهی» و «سرو ستا» نیز که هر یک نام آهنگی موسیقایی هستند از ترکیب سرو با کلمه ای دیگر پدید آمده اند.

گر سرو را ز گوهر بر سر شعار باشد ورکوه را ز عنبر در سر خمار باشد (منوچهری: ۲۲) دست سرو ار دعای تو نکـند قامتش چون بنفشه يرخم بـاد (انورى: ١٠٩/١) الآکه سرو و سوسن از احرار روزگار تا بندگیت عام شد آزاد کس غاند (انورى: ١٧٣/١) تا جهان لاف بندگیش زدهست سرو ماندهست و سوسن از احبرار (انورى: ١٨٥/١) جون نیشکر همه کَرَم بندگیت را آزاد چند باشم نه سرو و سوسنم (انورى: ۳۴۴/۱) دست قضا گر شکست شاخ نو سرو سرو سےادت ہے جےویبار عاناد (خاقانی: ۸۶۹) گرت ز دست برآید چون نخـل باش کریم ورت ز دست نیاید چو سرو باش آزاد (سعدی: ۷۱۰)

تــا بــو کــه يــابم آگـهی از سـايهٔ سرو سهـی گلبانگ عشق از هر طرف بر خوشخرامی میزنم د مد

( حافظ : ۲۳۶)

(خاقاني، لغتنامه)

چنان که از شاهنامه ( ۸۳/۱) بر می آید نام پادشاه یمن که فریدون\* دختران او را برای سه پسر خود سلم\* و تور\* و ایرج\*گرفت و در جنگ منوچهر\* با سلم و تور از سرکردگان سپاه او بود نیز «سرو» بوده است ( فرهنگ نامهای شاهنامه: ۵۴۸/۱).

منابع: عجایب [فارسی]: ۲۳۰؛ قاموس: ۴۷۵؛ دیار شهریاران: ۱۰۸۷/۲؛ گل و گیاه: ۲۰۱؛ لغتنامه؛ دا.فا.؛ Brewer's: 312; Dictionary of Symbols: 72.

سروش /soruš/ سروش، با صورت اوستایی آن «سرئوش» (sraosha)، به معنی اطاعت و فرمانبری از کلام ایزدی است و واژه های سرود و سراییدن، با آن ارتباط دارد. سروش یکی از عمده ترین ایزدان\* آیین مَزدیَسنا است که با صفات مقدس، نیک، پاداش دهنده، توانا، پیروزمند، دلیر، و اهورایی توصیف شده و وظیفه اش این است که خاکیان را رسم بندگی آموزد و راه اطاعت نشان دهد.

سروش اگر چه اساساً از شمار امشاسپندان <sup>\*</sup> نیست، در انجمن بلندپایگان مینوی راه دارد و گاه هم از هفت امشاسپندان به شمار آمده است. او نماد اطاعت و نمایندهٔ پارسایی ایزدی است و پاسدار فروغ و روشنی. از حیث مقام، با مهر <sup>\*</sup> برابر است و خشم <sup>\*</sup> که در اوستا دیوی شرور معنی شده، بزرگترین رقیب او است. سروش برای نخستین بار «بَرْسَم <sup>\*</sup>» راگسترد و مردم را به زمزمه <sup>\*</sup> امر کرد. از تمام فرشتگان <sup>\*</sup> با جنّ <sup>\*</sup> و جادوان دشمنتر است. مرغ سحرخیز (خروس <sup>\*</sup>) از طرف سروش مأمور است که بامدادان بانگ بردارد و مردم را به ستایش بخواند. همچنین سروش با ایزد آذر، در سیر آسمانها، با ارداویراف <sup>\*</sup> همراه بود. یازدهمین یشت به نام سروش است و محافظت هفدهمین روز ماه به او سپرده شده است:

همیشه سروشت بـه روز سروش نگهبان و افزونترت رای و هـوش (شاهنامه) سروش

**سروش ی**شت، در واقع، خیالها و آرزوه ای اهل تصوف را در ایران باستان تجسم **بخشید**ه است و در آن، ایزد سروش به گونهٔ مرد جنگاوری توصیف شده که با دیوان<sup>\*</sup> به **نبرد بر می**خیزد تا تنی چند از پارسایان فروتن را پاسداری کند. به این جهت، برخسی **( آیینها و افسانه ما: ۱۲۱ ) او را «پارسا ایزد» یا به زبان تصوف، مرشد کامل خواندهاند.** 

در ادبیات متأخر زردشتی، سروش، پیک ایزدی و حامل وحی خوانده شده که مانند مهر پیوسته بیدار است و از مخلوقات اهورامزدا<sup>\*</sup> پاسبانی میکند. در یسنا (هات: ۵۷) از **گردونهٔ** ویژهٔ سروش که «چهار تکاور سپید درخشان بی سایه» آن را میکشند سخن به میان آمده است. سروش در روز رستاخیز<sup>\*</sup> به کار حساب و میزان گمارده خواهد شد. در **فرهنگ** اسلامی و به تبع آن در ادبیات فارسی، سروش بر جبرئیل<sup>\*</sup> انطباق یافته است:

به عرش و سروش و به جان نبی به طاعات عثمان و علم علی (دقیقی، اشعار پراکنده: ۱۷۱/۲) هست اسم عَلَمت نـام رسـول قـرشی که برد مرکب غاشیه بر دوش سروش (سوزنی: ۲۳۰) ای فلکرای مهتری که تـو را نام پیغمبر است و طبع سروش (مسعرد سعد: ۶۰۵)

سروش گاهی به معنی مطلق فرشته\* و گاه مرادف نام ایزدانی به کار رفته که سی روز ماه و دوازده ماه سالِ خمسهٔ مُسْتَرَقه ( پنجهٔ دزدیده ) به نام آنان است.

بنا بر شاهنامه، سروش هنگام قیام کاوه \*، یار و یاور فریدون \* بود و با نیروی آسمانی خود سبب تفوق او بر ضحّاک \* شد و نیز هنگام تصرف درِّ بهمن \*، به کمک کیخسرو \* شتافت. زندگی و سلطنت خسروپرویز (شاهنامه: ۱۲۱/۹) با حمایت سروش از انهدام قطعی رهایی یافت.

> برخی از معانی دیگر سروش در ادبیات فارسی به قرار زیرند: هاتف غیبی:

هر دعایی که بگفتند پـی صـحت تـو بشنیدند در آن دم همه آمـین ز سروش (سوزنی: ۲۲۹)

بنده ز سروش یافت این تـلقین این لفظ ز خود نگفت بر عـمدا (مسعود سعد: ۱۶)

آمــد خـطاب ذوقی از هـاتف حـقیقت کای خسته چون بیابی اندوهِ زارِ مـا را (عطار: ۱)

| سروش ۴۶۴                                                                 |                                        |
|--------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------|
| کای ز دستت رفته مرغی معتبر                                               | هــــاتنی آواز داد از گــوشهای         |
| (عطار: ۳۰۵)<br>سُبحهسوز سروش می بشـود                                    | تَفِ آه از دلم سرشته به خـون           |
| (خاقانی: ۱۶۹)<br>سرِ رشته از راه خود گم مکن                              | سروشِ مرا ديـو مـردم مكـن              |
| خجسته سروش مبارکخبر                                                      | الا ای ہمــای ہمــایوننظر              |
| ( حافظ: ۲۵۹)                                                             |                                        |
| پیش آی و گوش دل به پیام سروش کــن<br>( حافظ: ۲۷۵)                        | در راه عشق وسوسهٔ اهـرمن بـسی است      |
| گوش نامحرم نباشد جای پیغام سروش<br>( حافظ: ۱۹۴)                          | تا نگردی آشنا زین پرده رمزی نشنوی      |
| که بدان جور و جفا صبر و ثـباتم دادنـد<br>( حافظ: ۱۲۴)                    | هاتف آن روز به من مژدهٔ ایــن دولت داد |
|                                                                          | آواز خوش:                              |
| ور تــوانی دامـــنش پـر لؤلؤ مکـنون کـنی<br>(ناصرخسرو: ۲۵)               | خوش بخندی برسرود مطرب و آوای رود       |
|                                                                          | وحي و الهام:                           |
| که فارغ باش از گفت و شــنیدن<br>( ناصرخسرو )                             | رسید از عـــالم غـیم سروشی             |
| ر تصوعسور)<br>کــردی بــه ريـسمان اشـاراتش اعـتصام<br>( خاقانی: ۳۰۳)     | آن ریـــهانفروش کــه بـود آسهانسروش    |
|                                                                          | نام منجّم هندي دربار يزدگرد بزهگر:     |
| سرِ هندوان بود نامش سروش<br>( شاهنامه: ۲۶۶/۷)                            | یکی مایەور بود با فَرّو ہوش            |
| جایگاه برتر فرشتهٔ سروش در فرهنگ ایرانی سبب شده است که ایرانیان در دورهٔ |                                        |
| ببرند و او را بمانندگذشتههای دور همواره                                  |                                        |
|                                                                          | در تقابل با اهريمن * ديدهاند:          |

سرو فَريُومد

تو را یاوری کرد فرخسروش وگر نه زه آورده بودم به گوش

(بوستان سعدی: ۲۹۰)

ز فکر تـفرقه بـاز آی تـا شـوی مجـموع به حکم آنکه چو شد اهرمن سروش آمد (حافظ: ۱۱۹)

**منابع:** یشتها: ۱۹۶۱؛ آثارالباقیه: ۲۸۵؛ مینوی خرد: ۹۵؛ فرهنگ نامهای اوستا: ۷۵۹/۲ به بعد؛ اساطیر ایران: ۶۶؛ مَزدیسَنا (چاپ اول): ۲۴۸ به بعد؛ ارداویرافنامه: ۱۴۵؛ سوگ: ۱۶۶؛ آیینها و افسانه ها: ۱۲۰؛ مهدی غروی، «پژوهشی در شساهنامه»، هنر و مردم، مهر ۱۳۵۵: ۱۶۸/۰۵۰ پژوهشهایی در شاهنامه: ۱۶؛ دانشنامهٔ مَزدیسَنا: ۳۲۶؛ فرهنگ نامهای شاهنامه: ۱/۰۵۵؛ نهادینه ها: ۲۷۷؛ لغتنامه؛ برهان.

سروش روز /soruš-ruz/ محافظت روز هفدهم ماه شمسی به سروش<sup>\*</sup> سپرده شده و به همین جهت به «سروش روز» نامبردار گردیده است. این روز در هر ماه فرخنده است زیرا سروش، فرشتهٔ مراقب آن، همان جبرئیل<sup>\*</sup> و دشمن ساحران است. این روز را برگزیده، سبک و مناسب برای دعا کردن و به آتشکده<sup>\*</sup> رفتن دانسته اند اما از نزاع و قرض کردن در این روز بر حذر باید بود.

ملکالموت در این روز آفریده شد و خداوند، آن را بر یعقوب\* مبارک ساخت.

همیشه سروشت بـه روز سروش نگهبان و افزونترت رای و هـوش (شاهنامه)

ز گـیتی بـر آمـد سراسر خـروش در آذر بُد این جشـن روز سروش

(شاهنامه: ۳۰۲/۷)

روز سروشت که گـوید سروش 🦳 باده خور و نغمهٔ مطرب نـیوش

(مسعود سعد: ۶۶۳)

**منابع:** آثارالباقیه: ۲۸۵؛ عبدالامیرسلیم، «سیروزه در حدیث شیعه»، ن.د.۱.ت.، پاییز ۱۳۵۳: ۲۷۴/۲۶؛ «سیروزهٔ آذرباد مارسپندان»، مهر، س دوم، دی ۱۳۱۳: ۸۲۳/۸.

**سروِ فَر يُومد (فارمد)** /sarv-e faryumad/ **بنا بر** برخی روايات، زردشت دو شاخه سرو<sup>\*</sup> از بهشت<sup>\*</sup> آورد و يکي را در قريهٔ کشمر

سرو کاشمر

(← سروِ کاشمر ) و دیگری را در قریهٔ فَریُومد (فرومَد، فارمَد، در نزدیکی سبزوار ) کاشت که هر دو ببالیدند و تنومند گشتند.

خاصیت سروِ فَریُومد آن بود که هر پادشاه را که چشم بر آن می افتاد، در آن سال، نکبت می رسید و عمر ها این تجربه را مکرر کرده بودند. به روایت ابن فندق ( تاریخ بیهن : ۲۸۱ ) سرانجام در سال ۵۳۷ق. ینالتگین خوارز مشاه بفرمود تا آن را بسوختند و ضرری به وی نرسید. مدت بقای سروِ فَریُومد، هنگام قطع، هزار و ششصد و نود و یک سال بود. **منابع:** تاریخ بیهق: ۲۸۱ به بعد؛ دانشنامه: ۱۶۴/۱ مزدیسَنا: ۳۴۱–۳۴۳؛ عبدالحمید مولوی، «سروِ فَریُومد»، یغما، س ۲۷، فروردین ۱۳۵۳: ۱۷۰/۴.

سرو کاشمر (کشمر) /sarv-e kašmar درخت \* سروی است که زردشت از بهشت \* آورد و در قریهٔ کشمر (کاشمر) کاشت. در سنّت مزدیَسنان هست که زردشت دو شاخه سرو \* از بهشت آورد و با دست خویش یکی را در قریهٔ کشمر (کاشمر) و دیگری را در قریهٔ فَریُومد کاشت ( ← سروِ فَریُومد). حمدالله مستوفی (نزهةالقلوب: ۴۳) کاشتن سروِ کاشمر را به جاماسپ \* نسبت داده است.

این نهال بهشتی که سرشتی مینوی دارد، تا آنجا تناور شد که بنا بر روایات، در سایهٔ آن بیش از ده هزار گوسفند آرام می یافتند و وقتی گوسفند و آدمی نبودند حیوانات وحشی و درنده در سایهٔ آن می آسودند. مرغان بی شماری نیز بر شاخههای آن مأوا داشتند.

در شاهنامه ( ۶۹٬۶۹به بعد ) نیز از این درخت مقدس سخن رفته و ضمن اقدامات مهم زردشت یادآوری شده است که:

> یکی سرو آزاده بود از بهشت به پیش در آذر آن را بکشت نسبشتی بسر زاد سروِ سهسی که پذرفت گشتاسپ دین بهی چو چندی برآمد برین سالیان مر آن سرو استبر گشتش میان چسنان گشت آزاد سرو بلند که بر گِرد او بر نگشتی کـمند

در شاهنامه میخوانیم که این درخت بر درِ آتشکده\* ( شاید آذربرزین مهر \* مراد باشد ) کاشته شد و گشتاسپ\* گرداگرد این سرو تالار عظیمی برپاکرد. همچنین بر هر برگ این **درخت، نام گ**شتاسپ نقش بسته بود. با توجه به توصیفی که از این تالار در شاهنامه شده است برخی آن را با معبد خورشید<sup>\*</sup> در هلیوپولیس (Heliopolis) مصر مطابقت دادهاند (آیپنها و افسانهها: ۲۴).

سرو کاشمر تا سالیان دراز بر جای بود، تا اینکه بنا بر اصح روایات در سال ۲۲۷ ق. در مجلس متوکل عباسی از آن سخن به میان آمد. خلیفه خواست آن را ببیند و به طاهربن عبدالله، عامل خویش در خراسان فرمان داد آن را قطع کند و بر اشتران به پیش او بفرستد. یاران طاهر و مردمان، او را از این کار بیم دادند اما طاهر نپذیرفت. چون نجاران برای قطع درخت آمدند، مردمان روستا اموال بسیار گرد کردند که به طاهر بدهند تا از قطع آن چشم بپوشد اما طاهر با امر خلیفه مخالفت نکرد. چون درخت را بینداختند زمین آن حدود بلرزید و به کاریزها و بناها خلل وارد آمد و انواع و اصناف مرغان، چندان بر گرد آن به پرواز در آمدند که آسمان پوشیده گشت و مردمان به انواع الحان زاری می کردند. چون درخت که بر هزار و سیصد شتر نهاده بودند، به یک منزلی مقر خلیفه می کردند. چون درخت، علی بن الجهم، بر سبیل تفال، این ابیات را سرود ( شارالقلوب: همزمان با قطع درخت، علی بن الجهم، بر سبیل تفال، این ابیات را سرود ( شارالقلوب: همزمان با قطع درخت، علی بن الجهم، بر سبیل تفال، این ابیات را سرود ( شارالقلوب: (۲۷۰)

عمر این درخت، بنا بر برخی محاسبات، هنگام قطع، هزار و چهارصد و پنج سال بود. مراقبت از درختان کهنسال که یادآور اعصار و قرون متمادی و باعث عبرت بینندگان هستند حس احترام و شگفتی را به خود جلب میکند. چینینانِ دوران کهن نیز آیینهای ویژهای دربارهٔ درخت سرو داشتهاند ( آیینها و افسانهها: ۲۰). هنوز هم در سیستان درخت سرو مقدس و مورد توجه است ( ← درخت). برخی مفسرین دورهٔ اسلامی، سرو کاشمر را با عنوان «شاه درخت» به قصهٔ اصحاب رسّ \* پیوند دادهاند ( اعلام قرآن: ۱۵۰). سرو کاشمر ( کشمر ) در ادبیات فارسی ضرب المثل زیبایی و شگفتی است و در شعرِ وصفی و غزل فارسی مورد توجه و عنایت شاعران قرار گرفته است:

آن لعبت کشمیر و سرو کشمر جو ماه دو هفته درآمد از در (مسعود سعد: ۲۳۸) به روی حوری، رویش چو نقش مانی زدست ترکی، قـدش چـو سرو کشـمر (مسعود سعد: ۲۳۸) ای بت کشمیر و سرو کشمر ای حور دلارام و مـاه دلبر (مسعود سعد: ۶۴۱) گه سرو ستهی را به خرام آور از ناز وز رشک شرر در جگر کاشمر انـداز (قاآنی: ۴۵۰) به رخ ماه نخشبی، بـه قـد سرو کشـمری به دل سنگ خارهای، به تن کوه مـرمری (قاآنی: ۲۸۲)

منابع: نمارالقلوب: ۲۷۰؛ تاریخ بیهق: ۲۸۱ به بعد؛ آیینها و افسانه ها: ۲۰؛ گاه شماری: ۷۸؛ دانشنامه: ۱۴۷/۱ به بعد؛ سعید نفیسی، «سرو کا شمر»، سالنامهٔ دنیا: ۱۶۴/۲ به بعد؛ سعید نفیسی، «سروی که از پا افتاد»، جهان نو: ۱۷۵/۸؛ مَزَدیَسنا: ۳۳۹-۳۴۳؛ ظرایف: ۵۳۵ و ۵۵۰؛ گل و گیاه: ۲۰۸.

**سَعدالسعود** ← مشترى

**سَعد و آسما /**sa'd va asmā/ عاشق و معشوقی عرب هستند (سعد، عاشق، و اسما، معشوق) و نوشتهاند که چیون سعد، اسما را به نکاح درآورد صاحب تجمل شد. شعرای ما نیز در زبان فیارسی، بیه ندرت با نام آنان آشنایی داشتهاند:

چشمهٔ بانو و درخت است اخستان هر دو با هسم سـعد و ا سها دیـدهام ( خاقانی: ۲۷۴) بادت سـعادت ابـد و بـا تـو بخت را مهری که جان سعد به اسها بـرافکـند ( خاقانی: ۱۴۰)

منابع: غياثاللغات؛ آنندراج؛ لغتنامه؛ فرهنگ لغات و تعبيرات خاقانی: ٨١٩/١.

**سعدون** /sa'dun/ نام یکی از مجانینِ عقلا است که در بغداد میزیست. کتاب صفوةالصفوة ( ۵۴/۲) در فصل عقلاء المجانین، نکات و حکایاتی در باب او آورده است. منبع: جليل تجليل، «هشيارسران ابلهديدار»، ويسمن، شهريور ١٣٥٢: ٥٤/١.

سگ /sag/ سگ (dog) جانوری است که در اغلب فرهنگهای کهن، از جمله یهود و اسلام، به عنوان موجودی پلید و منفور معرفی شده است. در اساطیر مصری، سگ به عنوان پیک میان بشر و «جوکو» (خداوند) برگزیده می شود و از طرف آدمیان مأموریت می یابد که از خدا بخواهد تا مرگ را از جهانیان بازگیرد. اما هنگامی که سگ با تأخیر نزد «جوکو» می رسد، در واقع، کار از کار گذشته است و قورباغه پیام انسان را وارونه به «جوکو» رسانده و او هم مرگ را بر جهانیان مقرر کرده است. به این ترتیب، سهل انگاری سگ موجب مرگ بشر گردید.

در اسلام، سگ مانند خوک نجس است و حتی سگ سیاه از شیاطین دانسته شده که باید او راکشت. تنها سگ اصحاب کهف<sup>\*</sup> (کهف: ۲۲) از این قاعده مستثنا و هویّت او میان مفسرین محل اختلاف است. برخی او را سگ سخنگو ( تفسیر تربت شیخ جام، نقل از سخن: ۱۸/۳۱۸) و برخی، انسانی به صورت سگ توصیف کردهاند که وفاداری او به مردان حق، وی را به مرتبهٔ انسانی رسانید:

> با بـدان يـار گشت هـسر لوط خـــاندان نــبوتش گــم شــد سگ اصحاب کهف روزی چـند پی نـيکان گـرفت و مـردم شـد

(سعدی، تصحیح فروغی: ۴۲)

در ایران باستان، سگ، به عنوان جانوری فداکار و وفاشناس که موجب آسایش مردمان است، از احترام و گاه تقدس خاصی برخوردار است. بـه خـصوص در وفـاداریاش داستانهای رقتانگیزی در ادبیات ایران و سایر ملل هست. آزردن و کشـتن سگ، در سگ ۴۷۰

ایران، گناهی بزرگ و موجب کیفرهایی متناسب بوده است ( ← مجموعهٔ قوانین زردشت: ۲۱۱ به بعد ).

مغان که از دیگران برتر بودند همهٔ جانوران را به دست خود میکشتند بجز سگ را که کشتن او نهی شده بود. سکٌ در ردیف اسب و شتر و گوسفند مورد احترام بود و در اوستا چند بار از او به عنوان حیوانی عزیز سخن رفته است. در روایات هست که کورش در بیابان از سگی شیر خورد.

همانگونه که سگ در این جهان یار و پاسبان آدمی است، در جهان دیگر هم دو سگ مینوی به پاسبانی پُلِ چینُوَد (صراط \*) گماشته شدهاند که به روایت بُندهِشن، روان درگذشتگان را راهنمایی میکنند. در وندیداد آمده است که یک دختر زیبا که به همراه او دو سگ هستند روان پارسا را تا بهشت راهنمایی میکند. هر کس در این جهان به سگ نیکی کند، سرِ پُلِ چینُوَد به او کمک خواهد کرد.

در ادبیات فارسی و فرهنگ اسلام، از قداست باستانی این جانور سخنی نیست اما وفاداری و فداکاری او سبب شده است داستانها و روایاتی پیرامون این ویـژگی پـیدا شوند. این ویژگی سگ، در هنر سدههای میانه و نو اروپا هم دیده می شود.

با تأثیر از اندیشه های اسلامی، سگ غالباً به عنوان حیوانی نجس و پست تا آنـجا مطرح است که اشعار و امثال و حِکَم فراوانی در ایـن مـورد در ادب فـارسی پـدیدار گشتهاند ( ← لغتنامه):

قارون گرفتمت که شدی در توانگری سگ نیز با قلادهٔ زرین همان سگ است (سعدی: ۸۱۴)

سگ دونهمت استخوان جنوید پنجهٔ شیر منغز جان جنوید مسرد عنالیهِمم نخواهند بند سگ بود سگ، به لقمهای خبرسند

(حديقه: ١١١)

نــدارد مـوکبی کـایّام در وی ردیف هر سگ آهویی نـدارد .

( خاقانی: ۸۵۸)

منابع: عجایب [قزوینی]: ۲۴۰؛ عجایب [طوسی]: ۵۸۱؛ عجایب [فارسی]: ۴۲۴؛ قاموس: ۴۸۰؛ فرهنگ ایران باستان: ۲۰۲/۱ به بعد؛ افریقا: ۳۲۱؛ تفسیر اوستا: ۱۱۲؛ اساطیر ایرانی: ۵۰؛ مجموعهٔ قوانین زردشت: ۱۶۱ و ۲۱۱ به بعد؛ افسانه های دینی در مصر قدیم: ۱۵۵؛ ایران امروز آذر و دی ۱۳۲۰، دورهٔ سوم: ۹ و ۱۲/۱۰ به بعد؛ فرهنگنامهٔ جانوران: ۴۳۵/۱؛ لغتنامه؛

Brewer's: 352; Dictionary of Symbols: 80.

شلم

**سگ کُن** ب مهر گیاه

سلسبیل /salsabil سلسبیل (= شراب گوارا) نام رود و یا به روایت قرآن (عَیْناً فیها تُسَمّی سَلْسَبیلا [دهر]: ۱۸) چشمه ای است در بهشت \*، دارای آبی رونده و تیزرو و خوش طعم که به این جهت، سلسبیل نامیده شده و به روایت ابوالفتوح ( تفسیر ابوالفتوح: ۱۹۲/۱۰) در راهها و خانه ها و سرایها روان باشد و معنی سلسبیل را سَلس ( سهل ) دانسته اند. اصل این چشمه از زیر قرش \* است و از آنجا به بهشت عدن آید و از آنجا به بهشتهای دیگر رود. در شعر فارسی هم به معنی شراب گوارا و هر چیز نرم و خوش گوار، و هم به معنی رود یا چشمه بهشتی به کار رفته است:

گرچه سرد و خوش بود نادرخور است ور نــــباشد تشـــنه او را سـلسبيل (ناصرخسرو: ۳۴) مشت گشت جــو اردیـمشت در مـرداد جو سلسبيل ميي خور که حضرت غزنين (مسعود سعد: ١١٣) در لبشان سلسبیل در کفشان یاسمن خوبان نعره زنند در دهن و کـام تـو (منوچهري: ۱۸۱) بسبردم ازو مسهر دوشيزگي وزان سلسبيلش زدم ساغرى (منوچهري: ۱۴۵) و گر خود خون مِیخواران سبیل است شراب از دست خوبان سلسبيل است (سعدی: ۴۳۹) جای دیگر نعیم بارخدای چشمهٔ سلسبیل و جوی عسل (سعدی: ۷۲۷) سلسبيلت كرده جمان و دل سبيل اي رُخت چون خُلد و لعلت سلسبيل (حافظ: ٢٠٩) منابع: تفسير ابوالفتوح: ١٩٢/١٠؛ لغتنامه؛ دا.فا..

**سَلَم** /salm/ سَلَم (سَرم، شَرم) نام پسر میانی فریدون\* است که به روایت مجملالتواریخ والقصص ( ۲۷) با تور\* از شهرناز خواهر جمشید\* بود. وقتی فریدون جهان را میان پسران خود تقسیم

کرد، زمین روم و روس و الان و مغرب را به سلم داد و او را قیصر نام کرد: به سه بخش کرد آفریدون جهان نهفته چو برون کشید از نهان سِيْم دشت گـردان و ايـران زمـين یکی روم و خاور دگر ترک و چین همهٔ روم و خـاور مـر او را سـزيد نخستين بـه سـلم انـدرون بـنگريد (شاهنامه: ۱/۹۰) دو برادر، سلم و تور، بر ایرج\* برادر کوچکتر خود حسد بردند و به ناجوانمردی او را کشتند اما منوچهر \* کین ایرج را از سلم و تور گرفت. نام مملکت سلم در اوستا ساییریم (Sairima) آمده که در تعیین محل آن اختلاف است. بیشتر مورخان، قوم سلم را همان طوایف معروف سرمت (Sarmat) دانستهاند که در کتاب اول هرودت از آنها یاد شده و در شمال شرقی، بین ولگا و شمال دریاچهٔ آرال زندگی مىكردە و اصلاً ايرانى نژاد بودەاند. از تقسیم کشور میان سه پسر فریدون در اوستا سخنی نیست اما داستان تقسیم شاهنشاهی میان سه پسر، که فرزند کوچکتر کشور اصلی را صاحب شود، از روزگاران کهن مورد توجه ایرانیان بوده است. در افسانه ها و شعر فارسی، لشکر سلم و تور به انبو هی شهرت داشته است : که گم شد درو لشکر سلم و تور همان مرحلهست اين بيابان دور ( حافظ: ۲۵۷) نام سلم نيز به پهلواني نامبردار بوده است: مـات شبود از هـراس تـيغ تـو در رزم رستم و گودرز و گيو و سلم و نيريان (قاآني: ۶۶۲) فتحنامهٔ سلم دی از خاوران میآورد یا منوچهر صبا زی آفـریدون ربـیع (قاآني: ١۴٥)

**منابع**: یشتها: ۵۲/۲؛ روضةالصفا: ۵۳۹/۱؛ داستانهای شاهنامه: ۴۸؛ زندگی و مرگ پهلوانان: ۱۵۵؛ فرهنگ نامهای شاهنامه: ۵۵۶/۱؛ لغتنامه.

**سَلمیٰ** /salmā/ سَلمیٰ (سَلما) یا سُلَیمی، نام معشوقهای است در عرب و از عرایس شعری که مجازاً

سَلِمِيٰ

سلیمان /solaymān/ سلیمان (Solomon) بیستمین و کوچکترین فرزند داوود<sup>\*</sup> است که به موجب اکثر روایات اسلامی، در ۲۰۰۳ ق. م. خداوند حکم نبوت را پس از داوود به او داد، در حالی که کتاب مقدس تنها او را پادشاهی مقتدر معرفی کرده است. داوریِ به حق و صحیح سلیمان، به هنگام کودکی، در باب گوسفندانی که شبانه مزرعهای را چریده بودند (انبیا: ۷۸) وی را مستعذِ حکم و جانشینی پدر کرد. هفده بار نام او در قرآن آمده است و مُضاف و منسوبهای سلیمان در ادب فارسی زبانزدند:

مُلک: خداوند آدمی و دیو\* و مرغ را همچون لشکریان، فرمانبردار او کرد (نمل: ۱۷) و جلال و حشمت و پادشاهی او زبانزد خاص و عام شد و ملکش در وسعت و گشادگی ضربالمثل گردید. چون جنّ\* و شیاطین مسخّر او بودند، گاهی «جنّ سلیمان» و «شیاطین سلیمان» نیز شهرت یافتهاند.

تخت: او را بساطی بود صد فرسنگ که تخت خویش را که از زر ناب بود، بر آن می نهاد و بر فراز آن دو کرکس<sup>\*</sup> بودند که چون سلیمان بر تخت می آمد به پرواز در می آمدند (قس: نمرود<sup>\*</sup> و کاووس<sup>\*</sup>). بنا بر روایتی دیگر، سلیمان را بساطی بود که خود و لشکرش بر آن قرار می گرفتند و مرغان بر سرش می ایستادند و تختش را سایه می کردند و باد<sup>\*</sup> که مسخّر او بود، آن تخت و همچنین کشتیهای تجاری او را به هر سو که سلیمان می خواست می برد (قس: قالیچهٔ سلیمان). سلیمان مس گداخته را در فرمان داشت تا با نیروی شیاطین و دیوان ابنیهٔ عظیم بنا نهد، و دیوان برای او حوضها و دیگهای بزرگ ساختند و از قعر دریاها برایش مرواریدهای گرانبها برآوردند. باد نیز «صاحبخبر سلیمان بود و در هر کجای مملکت کسی حدیثی کردی، باد به گوش سلیمان رسانیدی» ( بلعمی: ۱/۵۵۵).

قالیچه: در برخی روایات آمده است که سلیمان را قالیچهای بود که خود و لشکرش بر آن می نشستند و مرغان بر سرش می ایستادند و آن را سایه می کردند و او هر جا که اراده می کرد با این قالیچه می رفت. از این سمبول در داستانهای عامیانهٔ فارسی و در ضرب المثلها زیاد استفاده شده است. در فر هنگهای غربی هم چیزی شبیه به آن، با عنوان قالیچهٔ جادویی (magic carpet) شناخته است (*Brewer's*: 731). **منطق الطیر** : سلیمان گفت : ای مردمان، ما را سخن مرغان در آمو ختند و مُلک جهان و همه چیز ما را بدادند (نمل : ۱۶) و این از فضل پروردگار است. در اخبار آمده است که **سلیما**ن روزی در مجلسی نشسته بود و مرغان بر بالای سر وی، پَر درهم پیوسته، مانند **چتر** ایستاده بودند و هر کدام از مرغان بانگی میکرد و سلیمان به مردمان میگفت آنها **چه میگ**ویند ( قصص [سورآبادی]: ۲۷۸ به بعد ).

**مور**: لشکر سلیمان از جنّ و انس و مرغان بر او گرد بودند که سلیمان بر سرزمین مورچگان گذشت (نمل: ۱۷ به بعد). موری یاران را آواز داد که به خانهها در شوید تا سلیمان و یارانش شما را فرو نشکنند، که اینان نمی دانند. باد، این خبر به سلیمان برد و او خندید و گام باز گرفت و سپاه باز ایستانید و مورچهها همه اندر خانهها شدند. هنگام عرض هدایا، موری ران ملخی به ارمغان به پیشگاه سلیمان آورد و مَثَل «ارمغان مور پای (ران) ملخ است» از اینجا در فارسی شهرت یافت. در ادبیات عرب اهدای ران ملخ به قُبُرَه (چکاوک) منسوب شده است:

| َ تَهْدْي اِلَيْه جَراداً كَـانَ في فَـيها | أتنت سليمانَ يسومَالْعَرض قُـبرَّةُ    |
|--------------------------------------------|----------------------------------------|
| إنَّ الْهَدايا عَلَىٰ مِقْدارٍ مُعْطِيها   | وَ انْشَدَتْ بِلِسَانِ الحُال قَائِلةً |
| لَكُنْتَ أَهْدى لَكَ الدُّنيا و مافيها     | لَو كانَ يُهْديٰ الى الانسان قسيمتُةُ  |

**بلقیس**: هُدهد <sup>\*</sup> روزی از جمع پرندگانی که در خدمت سلیمان بودند غایب بود (نمل : ۲۰ به بعد). دیری نگذشت که از راه رسید و خبری از سرزمین سبا <sup>\*</sup> آورد که در آنجا زنی، صاحبِ عرشی عظیم، پادشاه است و خدای را نپرستد و با قومش به خورشید <sup>\*</sup> سر فرود آرد. سلیمان نامه نوشت و او را به اسلام خواند. هدهد نامه را نزد آن زن، بلقیس <sup>\*</sup> برد و او نیز پس از مشورت با یاران، هدیهای گران، شامل الماس و یاقوت سرخ (که تا آن روز کسی نمی شناخت)، با پیغامها بفرستاد. رسول بلقیس، چون شکوه تخت سلیمان بدید شرم داشت که هدیه را به او بدهد. سلیمان گفت : خدا مرا خواسته و مُلک و مین داده و این بهتر است از آنچه شما را داد، از خواسته و مُلک بی دین. بلقیس لشکری هزار مرد با سلاح به نگهداری آن گماشت. سلیمان خواست که قدرت خدای به او نماید. به یاران گفت : کیست که قبل از آمدن بلقیس عرش او را حاضر آورد؟ یکی از مهتران پریان گفت : من بیاورم پیش از آنکه تو از جای برخیزی. سلیمان گفت : دیر است. آصف برخیا <sup>\*</sup> گفت : من بیاورم قبل از آن که چشمت را به هم زنی و خدای را بخواند و در دَم، سلیمان تخت بلقیس پیش خود دید. دیوان از مدن بلقیس نگه او دیر ده در ای دی از آورد بیش از آنکه تو از جای برخیزی. سلیمان گفت : دیر مهتران پریان گفت : من بیاورم پیش از آنکه تو از جای برخیزی. سلیمان گفت : دیر دیر در داری را دری را در در باه در در خانه در او در آورد؟ یکی از دیر نی در در آورد؟ یکی از آمدن بلقیس عرش او را حاضر آورد؟ یکی از در مهتران پریان گفت : من بیاورم پیش از آنکه خو از جای برخیزی. سلیمان گفت : دیر در در در در مای در در ماین از ماین بلقیس خرش او را حاضر آورد؟ یکی از در ست. آصف برخیا <sup>\*</sup> گفت : من بیاورم قبل از آن که چشمت را به هم زنی و خدای را زیرا کارشان افزون می شد. خواستند مهر بلقیس بر دل سلیمان سرد کنند و گفتند بر ساق پایش موی است و این نازیبا است. سلیمان خواست بیازماید و فرمود تا کوشکی کنند از آبگینه و داخل آن آب کنند. پس کرسی سلیمان بر سر آن آبگینه بنهادند و تخت بلقیس را هم پایین آن گذاشتند. چون بلقیس فرا رسید گفتند : این تخت توست؟ گفت : راست پنداری همان است. گفتند : پیش سلیمان شو. چون آبگینه بدید پنداشت آب است. شلوار از ساق برکشید. سلیمان بدید و کذب سخن دیوان بر او آشکار شد. گفت : آبگینه است و نه آب، ساق بپوش. سلیمان بلقیس را پیش زنان فرستاد و آن لشکر را مسلمان کرد (بلعمی : ۵۷۴/۱ به بعد).

به این روایت در شعر فارسی نیز توجه شده است:

دامن خود سرو برکشید چو بلقیس کے اب گےان بے د آبگینهٔ میدان (مختاری: ۳۹۳)

در روایتی دیگر هست که ساقهای او را با آبِ آهک تنویر کردند و تـنویر تـا آن روز شناخته نبود.

نگین: بنا بر برخی روایات، سلیمان را انگشتری بود که نام بزرگ خدای تعالی ( ← اسم اعظم ) بر آن نبشته و چهار نگین در آن بود: دو تا آهنین و دو تا برنجین. با برنجین بر پریان، و با آهنین بر دیوان و شیاطین حکم میراند و معجز سلیمان و مُلک و جهانگیری وی در نگین همین انگشتری ( خاتم ) بود که از بهشت \* آورده بودند و ارمغان روضه رضوان بود. بنا بر روایات دیگر ( اعلام قرآن: ۱۳۷۲) این انگشتری را فرشته ای مقرّب میان «حبرون» و اورشلیم به او داده بود. تا آنگاه که انگشتری در انگشت داشت، مُلک جهان زیر نگین او بود و ددان و دیوان و آدمیان فرمانبردار وی بودند. برخی هم برآنند که بر این انگشتری اسم اعظم نبود و به همین دلیل دیو توانست بر آن دست یابد. این نگین را میراث رسیده بود ( رسول پرویزی، وحید: ۱۶/۸ و ۵۵). سلیمان زنی داشت «جراده»نام که میراث رسیده بود ( رسول پرویزی، وحید: ۱۶/۸ و ۵۵). سلیمان زنی داشت «جراده»نام که به او اطمینان داشت. روزی که به آبدست می شد، انگشتری به او داد تا به اسم اعظم بی حرمتی نشود. دیوی «صَخر جنّی \*»نام، خود را بر صورت سلیمان به او نمود و انگشتری در انگشت کرد و بر تخت نشست و همه پنداشتند سلیمان است. چون سلیمان بیرون آمد و انگشتری طلب کرد، جراده گفت: تو سلیمان نیستی، تو دیوی و خود را به **هیئت** او کردهای. سلیمان نومید شد و سر به بیابان نهاد و بر کنار دریا مزدوریِ صیادان می کرد، در ازای روزی دو ماهی<sup>\*</sup>. پس از چند روز، اطرافیان بر دیو بدگمان شدند زیرا گردارهای او به سلیمان نمی مانست. بعد از چهل روز، چون صَخر جِنّی خود را رسوا پافت انگشتری به دریا انداخت و یک ماهی آن را فرو برد. سلیمان روزی یک ماهی را به بازار برد و ماهی دیگر را برای خود بریان کرد و چون شکمش بدرید انگشتری خویش پیافت و در انگشت کرد و دوباره به مسند قدرت تکیه زد. این نگین، معجزهٔ سلیمان بود، ممان گونه که عصا معجزهٔ موسی<sup>\*</sup> بود. بعدها سلاطین در داشتن نگین از سلیمان پیروی کردند.

هنگام ساختن بنای بیت المقدس، سلیمان دو ماه در آنجا بود و نماز می کرد و از محرابش هر بار درختی می رویید. روزی یک درخت<sup>\*</sup> به نام «خَرَوب» با او به سخن آمد. سلیمان گفت: تو چه کار را شایی؟ گفت: تخریب بیت المقدس را. سلیمان از آن درخت عصایی درست کرد و چون نماز می کرد بر آن عصا تکیه می داد. او می دانست که از بنای بیت المقدس بسیار مانده است و چون بمیر د دیوان کار نکنند. گفت: یا رب، مرگ من از دیوان پنهان کن. روزی که بر عصا تکیه داشت بمرد و همچنان بر جای بود تا مسجد تمام شد. هیچ کس از مرگ او خبر نداشت زیرا کسی جرئت نداشت بدون رخصت به او نزدیک شود. عاقبت، چوب خوره، آن عصا بخورد و سلیمان بیغتاد و دانستند که مرده است.

گویند، خورشید \* و باد و آب \* از سلیمان خواستند از خدا بخواهد تا آنها را آرام و قرار دهد و مار \* از او خواست که خداوند او را پا دهد. خفاش \* بشنید و سلیمان را با حجت از این کار بازداشت (قصص [سورآبادی]: ۲۸۰). از این جا است که خورشید با خفاش دشمن است و او به روز بیرون نیاید. روزی در دربار سلیمان سخن از قضا و قدر رفت. سیمرغ \* گفت: من تقدیر پروردگار بگردانم. قرار بود دختر پادشاه مشرق را به پسر خسرو مغرب بدهند. سیمرغ دختر را ربود و به آشیان خویش برد تا اینکه قضای ایزدی برفت و ملکزاده را کشتی غرق شد و موج وی را به کرانهای افکند که جایگاه سیمرغ بود و آن دو به هم رسیدند و سیمرغ را خبر نبود. چون نزد سلیمان آمد، از شرم ناپدید شد و ناپدید شدن سیمرغ از آن روز باشد (مجمل التوادیخ والقص: ۲۱۰). سیمرغ بود و گاهی اطلاق یکی بر دیگری در فرهنگ اسلامی شده است: زمان جمشید، مانند دورهٔ سلیمان، زمان صلح و سلامت بود. سلیمان مدتی خاتم خویش را از دست داد و چند بار فَرَ<sup>\*</sup> از جمشید جدا شد و موجب زوال پادشاهی وی گردید. جمشید جام جم<sup>\*</sup> داشت و سلیمان آیینهای که جهان را در آن می دید. جمشید و سلیمان، هر دو، در نوروز<sup>\*</sup> به حکومت رسیدند. سلیمان اجنّه را به زنجیر کشید و آنان را به گروههایی تقسیم کرد تا به استخراج آهن و برنز و سنگ و ساختن دژها بپردازند و از ابریشم خام و پنبه، قالی و پارچه ببافند. مشابه همین کار، در روایات کهن، به جمشید منسوب است.

عزیزالدین نَسَفی ( الانسان: ۱۵۰ ) عقل را در بدن آدمی همانند سلیمان دانسته که چون اسیر دیو شهوت گردد، دیو بر تخت می نشیند و سلیمان کمر به خدمت او می بندد. اما اگر سلیمان بر دیو تسلط یابد می تواند او را به فرشته \* تبدیل کند و از او کار بکشد. مولوی ( مثنوی، دفتر دوم : ۲۷۵ به بعد ) نیز برداشتهایی عرفانی از سرگذشت سلیمان کرده است. تجلّی جنبه های مختلف سرگذشت سلیمان در ادب فارسی، حدیثی مفصل است که در این فر هنگ به مجملی از آن باید اکتفا کرد:

هماني كمنز سملمانت بمدزيدند ديموانش چنین تیرہ چرایی ای مبارک تخت رخشندہ تو مرغان را همی سایه کنی امروز اگر روزی تو را سایه همی کردند و او را نیز مرغانش (ناصر خسرو: ۲۳۱) تا کی به شگفتی بُوی از تخت سلیان این گوی گران را به هوا بر که نهادست (ناصر خسرو: ۴۸۱) گیتی گردی همی مگر چو سکندر مُلکت جویی ہمی مگر چـو سـلمان (مسعود سعد: ۲۵۸) سلیمان با چنان حشمت نظرها بود با مـورش نظر کردن به درویشان منافی بزرگی نیست ( حافظ: ۱۸۸) با فقران دو جهان باختنش را نگرید آن که یک دست بَرَد مُلک سلمانی چند (اقال: ۱۲۶) سليمان و ديو : مسلمانی بیابد گر خرد باشد سلمانش به ره باز آید این گمراهدیوت گر مخواهی تو

(ناصر خسرو: ۲۳۴)

| 1 | سليما |
|---|-------|
| 0 |       |

ديو بر تخت سلمان چـو سـلمان نشـود (سنایی: ۱۷۴) چون کند نقش سلیان دیـو بـر روی اِزار (سنابي: ۲۲۷) فتنهای دان دیو را مُنهر سلمان داشتن (سنایی: ۴۶۲) نشین بر تخت بلقیسی و چتر از پرّ عنقا کـن (سنایی: ۴۹۳) چگونه بر کشیدی دیـو ز انگشت سـلمانش (مختارى: ۲۴۴) در سرای دیسو محسنت دایساً مسز دور باد (انورى: ١٠٣/١) گر سلیان گم کند در مُلک خود خانم رواست (عطار: ٢٣) کند دیوی برون از دست انگشتر سلمان را (صائب: ١٣٠) تو را طمع که در انگشت تو کند خاتم (سنایی: ۳۸۳) که چون سلمان مر باد را به فـرمان کـرد (مسعود سعد: ۹۰) هر گدا مُلکی به خاتم در نیافت (عطار: ۹۷) بخندی تا ز یاقوتت سلمان را نگین خیزد (خاقانی: ۶۰۰) یک سلمان را نگین جستیم نیست ( خاقانی: ۷۴۷) سلمان را برفت از دست خاتم (سعدی: ۷۳۲) او سلمان زمان است که خاتم با اوست (حافظ: ۴۰)

راه مخــلوقان گـبری و نـیندیشی هـیج جون بدین هفت آسهان پویند با تـردامـنی آفتی دان عشوهده را سرّ شرع آموختن سلیانوار دیوان را مطیع امر خود گیردان وگر نقش نگین مُلک، نَعت خنجرت بـودی هر که چون دیو سلیمان بر شها عـاصی شـود چیون تیواند دیلو بر تخت سلمانی نشست جو دست از آستین بیرون کند بازیچهٔ گردون نگين (خاتم) سليمان: کمر به دست تو آیـد همـی سـلمانوار مگر نگین سلمان به دست خسرو ماست نیت غم گر چون سلیان ای فرید بگریم تما مرا بمینی سلیان نگینرفته هست در گیتی سلیان صدهزار فريدون را سرآمد پادشاهي

گرچــه شــیریندهنان پـادشهانند ولی

| ۴۸                                                     | سليمان                                 |
|--------------------------------------------------------|----------------------------------------|
| که گاه گاه بر او دست اهرمن بــاشد<br>( حافظ: ۱۰۹)      | من آن نگین سلیان بـه هـیچ نسـتانم      |
| چو اسم اعظمم باشد چه باک از اهرمن دارم<br>( حافظ: ۲۲۳) | سـزد کـز خـاتم لعـلش زنم لاف سـليانی   |
| باد در دست سلیمان است تا خاتم به جـ است<br>(صائب: ۲۹۲) | نیست بر صاحبدلان دستی هوای نفس را      |
| دیده بر خاتم تو اهرمنی نیست که نـیست<br>(اقبال: ۲۵۶)   | ای مسلمان دگـر اعـجاز سـلیان آمـوز     |
| یأجوج زمان را سَخَطش سدّ سکندر<br>(قاآنی: ۳۰۴)         | تسخیر جهان را کَرَمش مُـهر سـلیمان     |
|                                                        | باد در فرمان سليمان :                  |
| گفت از آن کش نام احمـد نقش بر خاتم بود<br>(سنایی: ۱۶۷) | بساد را گفتم سلیمان را چىرا خىدمت كىنى |
| یعنی از وصل تواش نیست بجز باد به دست<br>(حافظ: ۱۹)     | حـــافظ از دولت عشــق تـو سـلیانی شـد  |
| در معرضی که تخت سلیمان رود بــه بــاد<br>( حافظ: ۶۹)   | بادت به دست باشد اگر دل نهی به هیچ     |
| که سـلیان گـل از بـاد هـوا بـاز آمـد<br>( حافظ: ۱۱۸)   | بَرکِش ای مرغ سحر نغمهٔ داوودی بـاز    |
| سحر که مرغ درآیـد بـه نـغمهٔ داوود<br>(حافظ: ۱۴۹)      | چو گل سوار شود بر هوا سـلیانوار        |
|                                                        | سليمان و زبان مرغان :                  |
| مرغان تـو تـیرهای بـا پـر<br>(مسعود سعد: ۲۳۹)          | شاها تو سلیمان روزگـاری                |
| به باد رفت و ازو خواجه هیچ طرف نبست<br>( حافظ: ۱۹)     | شکــوه آصــق و اسب بـاد و مـنطق طـير   |
| جــهان را ســلیمانلوایـی نــیابی<br>( خاقانی: ۴۱۹)     | لسانالطیور از دَمَش یابی ارچــه        |
| منطق مرغان شناس شـاه سـلیمانرکاب<br>( خاقانی: ۴۶)      | مرغ تو خاقانی است داعی صبح وصال        |
|                                                        |                                        |

سليمان

| <b>این مطلب</b> در دفتر دوم مثنوی ( ۳۷۵۸/۲) مورد طعن مولوی قرار گرفته است: |                                         |
|----------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------|
| منطقالطير سلياني كجاست                                                     | منطق الطيران خاقانى صداست               |
| -                                                                          | <b>هدهد</b> سليمان:                     |
| که نـه مـن هـدهد سـليانم                                                   | بیش ازین با تو گفت نتوانم               |
| تا بیابی به سـوی دانش راه                                                  | کز سبا مر تو راکنم آگاه                 |
| ( حديقه: ۶۴۱)                                                              |                                         |
| بنگر که از کجا به کجا میفرستمت                                             | ای هدهد صبا به سبا میفرستمت             |
| ( حافظ: ۶۲)                                                                |                                         |
| کسه میژدهٔ طیرب از گیلشن سیا آورد                                          | صبا به خوشخبری هـدهد سـلیمان است        |
| ( حافظ: ۹۹ )                                                               | •                                       |
| هدهد خوشخبر از طرف سبا باز آمد                                             | مژده ای دل که دگر باد صبا بـاز آمـد     |
| ( حافظ: ۱۱۸ )                                                              |                                         |
|                                                                            | مور و سليمان:                           |
| یـار هـر سگـبان نـباشد رازدار مـصطفا                                       | کار هر موری نباشد با سلیمان گـفتوگـو    |
| (سنایی: ۴۱)                                                                | _                                       |
| گــلّهٔ مـور همـی پـیش سـلیان آرنـد                                        | هدیهشان رد مکن انگار که پای ملخی        |
| (سنایی: ۱۴۲)                                                               |                                         |
| زنـده مـاناد آن كـزو ايـن داسـتان أوردهام                                  | او سلیمان است و من مورم به یادش زنـدهام |
| ( خاقانی: ۲۵۹ )                                                            |                                         |
| همه از خــانه بـرون و همـه از دانـه بَـرى                                  | تو سلیمانی و ایـن طـایفه مـوران ضـعیف   |
| چه شود کز سرِ پـای مـلخی در گـذری                                          | ظاهر و باطن ایشان همه پای مـلخ است      |
| (انوری: ۲/۴۶۸)                                                             |                                         |
| ہیچ ملخ مُـلک سـلیان نـبرد                                                 | کی بېرم وصل تو دست تهــی                |
| (عطار: ۱۴۰)                                                                |                                         |
| موری نِدای و ملک سـلیمانت آرزوست                                           | بر درگهی که نوبت «اَرِنی» همــی زنــند  |
| (سعدی: ۷۸۸)                                                                |                                         |
| با سلیمان چون برانم من که مورم مَرکب است                                   | اندر آن ساعت که بر پشت صبا بندند زیـن   |
| ( حافظ: ۲۳ )                                                               |                                         |
| ہمت نگر کے موری بےا آن حقارت آمید                                          | بر تخت جم که تـاجش مـعراج آسهان است     |
| ( حافظ: ۱۱۶)                                                               |                                         |

| رخنڈ مُلک سلیمان جـز دہـان مـور نـیست      | دست تا از توست دست از دانهافشانی مدار |
|--------------------------------------------|---------------------------------------|
| ( صائب: ۲۷۹ )                              |                                       |
| مور بی پای مـلخ پـیش سـلیان نشـود          | سیرچشمی و بزرگی نشود با هـم جمـع      |
| (صائب: ٥٤٠)                                |                                       |
| ز موران شىوخى طبع سىليانى نمىيآيد          | متاع معنی بیگانه از دونفطرتان جـویی   |
| (اقبال: ۲۲۹)                               |                                       |
| بــه چــشم مـور مکش سرمـهٔ سـلیانی         | حدیث عشق به اهل هَوَس چه میگویی       |
| (اقبال: ۲۴۰)                               |                                       |
|                                            | سليمان و بلقيس:                       |
|                                            |                                       |
| فسرزند بَسرخيا بـه يكمي لحنظه از سـبا      | گر عرش و فرش بلقیس آورد سوی جم        |
| (معزی: ۴۳)                                 |                                       |
| دوخشت پیش سـلیمان نهـادن ا <u>ز</u> بـلقیس | چنان بود سخن من به مجـلس تو که بـود   |
| (مختاری: ۲۳۲)                              |                                       |
|                                            |                                       |
|                                            | اختلاط روايات جم و سليمان:            |
| وز دیو نگوناختر بـرده شـده آوار            | انگشتری جم برسیدهست به جم باز         |
| ( منوچهري: ۳۹)                             |                                       |
| حدیث اصل جـهانگیری جـم و خـاتم             | همیشه تا که هویدا بود چو چشمهٔ مهر    |
| غــلام خــنجر او بـاد مُـهر خـاتم جــم     | شعاع افسير او بياد نيور چشيمهٔ منهر   |
| (مختاری: ۳۱۷)                              |                                       |
| ز خاتمی که دمی گم شود چه غـم دارد          | دلی که غیبنمای است و جام جمم دارد     |
| ( حافظ: ۸۱ )                               |                                       |
| که خواجه خاتم جم یاوه کرد و بـاز نجست      | زبان مىور بىه آصىف دراز گشت و رواست   |
| ( حافظ: ٢١ )                               |                                       |
| Hard TERILIAN S SHITTAN                    | The ALXAN FOR 1+ 7 - AT TOUT          |

منابع: قصص [نیشابوری]: ۲۸۱ به بعد؛ تفسیر طبری: ۱۲۲۵/۵؛ تفسیر کمبریج: ۲۴۶/۱ به بعد؛ مجمل التواریخ والقصص: ۲۰۹؛ قصص [سورآبادی]: ۲۷۷ به بعد و ۳۴۳ و ۳۶۷ یعقوبی: ۲۷/۹ به بعد؛ بلعمی: ۵۵/۱۱؛ ثمارالقلوب: ۲۴ به بعد؛ تحقیق در تفسیر ابوالفتوح: ۲۹۶/۳؛ دینوری: ۲۲؛ فصوص: ۱۵۱ و ۳۵۲؛ مروج: ۲۹/۱۱؛ آفرینش و تاریخ: ۸۶/۳؛ تفسیر قرآن پاک: ۴۹ به بعد؛ روضة الصفا: ۲۶۳۱۱؛ حبیب السیر: ۱۱۹/۱؛ قصص [نجار]: ۳۱۷ به بعد؛ منطق الطیر: ۲۶۴ و ۶۲۲ و ۲۷۲ و ۳۰۳ و ۳۱۷؛ اسرارنامه: ۳۵۷؛ اعلام قرآن: ۳۸۶ به بعد؛ معجم الالفاظ: ۲۷۷؛ قاموس: ۴۸۴ الانسان: ۱۵۰؛ جامع الاسرار: ۷۹۶؛ شرح احوال و نقد و تحلیل آثار عطار: ۳۷؛ مآخذ قصص و تعثیلات: ۱۴ و ۱۱۶ و ۱۳۷ سعدی نامه: ۸۸۸ به بعد؛ منوچهر مرتضوی، «جام جم»، ن.د.ا.ت.: ۴۸/۶ به بعد؛ رسول پرویزی، «گم گشتن انگشتری»، وحید: ۸۳/۶ به بعد؛ غلامحسین دوبزرگی، «اشاره به اسطوره های مذهبی در ایران»، هنر و مردم: ۲۸/۱۸۲؛ ابوالحسن ظریفی، «انگشتری حضرت سلیمان»، پیام نو، س سوم، اسفند ۱۳۲۵: ۲۷/۵ به بعد؛ لغتنامه؛ Brewer's: 1103; S.E.I.: 545.

> **شلیمی** ← سَلمیٰ **سَمَک** ← ماهی

## سمندر / samandar/

سمندر (سمندور، سمندل) از کلمهٔ یونانی و لاتینی سالاماندرا (Salamandra) تیرهای از خزندگان و نام جانوری است از این تیره که به اعتقاد قدما در آتش \* پدید می آید و چون از آتش برمی آید می میرد. سمندر پوستی تیره رنگ با لکه هایی زرد و تند دارد و در مکانهای نمناک و تاریک و داخل غارها زندگی می کند. گاهی که از آتش بر می آید آن را می گیرند و از پوستش کلاه و دستمال و دستار درست می کنند. آن را حیوانی بی آزار می دانستند که ماده ای لزج و سوزنده از پوست او ترشح می شود.

این حیوان تقریباً با همین صفت، یعنی زندگی در آتش، در ادبیات غربی شناخته شده و در آشار الکساندر پوپ و شکسپیر با همین صفات نامبردار است. کتابهای جانور شناسی و فرهنگهای عربی و فارسی او را جانوری می دانند که از آتش آسیب نمی بیند و تولد و زندگی او در آتش است. گاهی او را مرغی دانسته اند که دایم در آتش است و نمی سوزد. و نیز نوشته اند موش بزرگی است که چون از آتش بر می آید می میرد. ار تباط این جانور با آتش و زندگی در آن، در ادب فارسی موجب خلق مضامین زیادی شده است:

به آتشدرون بر مثال سمندر به آباندرون بر مثال نهینگان (رودکی: ۱۲۱) در این آتش چه میجوید سمندروار پروانیه یکی چندین مَقَر دارد یکی چندین نظر دارد (ناصرخسرو، لغتنامه) پشت ظفر تیغ توست گر نکشی بشکند شعله چو مستور شد پشت سمندر شکست (انوری: ۹۲) من نمیگویم شمندر باش یا پروانـه باش چون به فکر سوختن افتادهای مردانه باش (مرتضیقلیخان، ناظمالاطبا، یکی قطر، باران: ۵۶۷) سمندر نِهای گـرد آتش مگـرد که مردانگی باید آنگـه نـبرد (سعدی: ۲۱۴) خشم تو بر دوستانِ توست عنایت کآتشِ سوزان بـود حـیات سمـندر (قاآنی: ۲۲۷) هر کجا نور است چون پروانه خود را باختن هر کجا نار است خود را چون سمندر داشـتن (پروین: ۲۵)

**منابع:** حیاةالحیوان: ۵۷۳/۱؛ سمبولها: ۶۹؛ جعفر شهیدی، «سمندر»، یکی قطر، باران: ۵۶۵ به بعد؛ برهان؛ لغتنامه؛ Brewer's: 1036; Dictionary of Symbols: 192.

سُنبل / son(m)bol/ سُنبل یا سُمبل که اصلاً از سَنسکریت گرفته شده، گیاهی است دارویی، از تیرهٔ سوسنیها که گلهای بنفش آن به شکل خوشه است. سنبل ایرانی گلهایش سفیدرنگ است و انواع زیادی دارد که از آن میان، نوع رومی و جبلی و هندی آن معروفترند. نوع هندی آن را «سنبل الطیب» گویند و سنبل ختایی را «گل فرشته» نامند. سنبل یکی از شناخته شده ترین انواع بوی خوش و عطر را دارد و از نشانه های مخصوص زهره \* یا ناهید \* است ( دیار شهریادان: ۱۰۵۸/۲) و از طریق نامها و صفات، با ناهید ار تباط می یابد.

در کتابهای طبی قدیم، خواصی دارویی برای سنبل ذکر کرده اند که مهمترین آنها، قوی و گرم کردن معده و از بین بردن بلغم است. گربه بوی سنبل را عظیم دوست دارد (فرخنامه: ۲۲۶). در اشاره به همین ویژگی است که خاقانی نوشته است (منشآت: ۲۹): غایت هنر آهوی خطایی، آن قدر صوابدید همت اوست که چراخور از بهمن سازد و سر به سنبلی فرود آرد که گربه دوست دارد. در کتاب البلدان ( ۱۵۰) آمده است که سنبل هندی در تبّت روید و در جای رُستَنِ آن افعی و مارهای کشنده بسیارند و اگر کسی اقسام آن را نشناسد و یا دستش عرق کرده باشد، پس از دست زدن به سنبل می میرد. برخی خلفا دستور می دادند بر کشتیهایی که از هند می آمدند و عطر سنبل با خود داشتند کسانی بگمارند و آنها را خوب بررسی کنند تا کشنده نباشد:

هم زهر دهد چو شاخ سـنبل گر نی شکری گـزید خـواهـم (خاقانی: ۷۹۳)

| ۴/ سُنبل                                                                                    | 0                                                                             |
|---------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------|
| <b>در پهنهٔ</b> شعر فارسی، رنگ و بوی سنبل و دیگر گیاهان خوشبو، مشام را مینوازند:            |                                                                               |
| چون نکهت دلخواهان بوی سمن و سـنبل<br>(منوچهری: ۲۲۴)                                         | <b>بوید ب</b> ه سحرگاهان از شوق به نــاگــاهان                                |
| تا رنگ دهـد ديـبهٔ رومـی و الايـی<br>(منوچهری: ۹۸)                                          | تا بوی دهد یاسمن و چـینی و سـنبل                                              |
| گِردِ چمن بخوری همچون صبا بگردان                                                            | مَرغول را برافشان یعنی به رغسم سـنبل                                          |
| ( حافظ: ۲۶۵)<br>شکنج گیسوی سنبل ببین به روی سمن<br>( حافظ: ۲۶۷)                             | ز دستبرد صبا گِردِ گُل کُـلاله نگر                                            |
| ه معنى زلف به كار رفته است و يا، به نوعي،                                                   | موارد بسیاری نیز هست که سنبل یا مجازاً با<br>رلفهای خوشبو به آن تشبیه شدهاند: |
| راغها کردی چون سنبل <b>خو</b> بان ز خـض <b>ر</b><br>(فرخی: ۱۳۵)                             | <b>باغها</b> کردی چون روی بتان از گـل سرخ                                     |
| سنبل به باغ زلف معقّد کند همی<br>(منوچهری: ۱۱۴)                                             | از بهر آنکه زلفِ معقّد نکو بـود                                               |
| سنبلش چون پڙ طوطي روي چون فڙ هماي                                                           | <b>بسینی</b> آن بیجادهعارض لعبتِ حمسریقبای                                    |
| (منوچهری: ۱۲۲)<br>در شاخهای سنبل او بیقیاس تیاب<br>(از میر () ۳)                            | در غمزههای نرگس او بیشار سِـحر                                                |
| (انوری: ۳۰/۱)<br>چو شاخ سنبل سیراب در مِـي احمـر<br>داد ـــــــــــــــــــــــــــــــــــ | در آب دیده همی گشت زلف مشکینش                                                 |
| (انوری: ۲۰۹/۱)<br>فرو شکسته به خوشاب بُشّدین شکّر                                           | فرو گسسته به عنّاب عــنبرين ســنبل                                            |
| (انوری: ۲۱۵/۱)<br>هم دل بـدان دو سـنبل هـندو نهـادهایم<br>د اندا سدس                        | هم جان بدان دو نرگس جادو سپر دهایم                                            |
| ( حافظ: ۲۵۲ )<br>زلف سنبل چه کِشم عارض سوسن چه کنم<br>( حافظ: ۲۳۷ )                         | بی تو ای سرو روان با گل و گلشن چه کنم                                         |
| تو قیمتش به سر زلف عـنبری بشکـن<br>( حافظ: ۲۷۶)                                             | چو عطرسای شود زلف سنبل از دَمِ باد                                            |

سنگ سليماني

نيز ب حافظ: 60، ٨١، ٨٩، ٨٩، ١١٩، ٨٨، ١٨٨، ١٨٧، ٢٢١، ٢٢٣، ٢٩٤، ٢٨٠، ٣٨٣.

منابع: قاموس: ۴۹۰؛ تحفة حکیم مؤمن: ۱۵۶؛ جهانگیری: ۱۸۴۱/۲؛ دیار شهریاران: ۱۰۵۸/۲ به بعد؛ برهان؛ گل و گیاه: ۲۲۱؛ لغتنامه.

> سنگ سلیمانی ← باباقوری سنگ سیاہ ← حجرالاسود سنگ فیلسوف ← کیمیا سنگ کعبہ ← حجرالاسود

سودابه /sudābe/ سودابه یا سوداوه (غردالسیر: سوذانه) نام دختر شاه هاماوران است که به همسری کاووس<sup>\*</sup> درآمد. سودابه به حُسن مشهور بود و اعراب او را شِعرای یمانی<sup>\*</sup> میگفتند (لغتنامه).

بنا بر روایت شاهنامه ( ۱۳۱/۲ به بعد ) به کاووس آگاهی دادند که پادشاه هاماوران دختری بسیار زیبا به نام سودابه دارد. کاووس، بی درنگ، کس به خواستگاری او فرستاد. شاه هاماوران به این درخواست روی خوش نشان نداد و کار آن دو به جنگ کشید. در آغاز، سواران ایرانی شکست خوردند اما رستم<sup>\*</sup> به یاری کاووس شتافت و سپاه هاماوران را درهم شکست و سرانجام، سودابه به همسری کاووس درآمد. مدتی بعد، سودابه به ناپسری خویش، سیاووش<sup>\*</sup> دل باخت و چون به کام دل نرسید، او را به اتهام تجاوز، به کام آتش<sup>\*</sup> فرستاد. سیاووش، پس از پیروز برآمدن از آزمون آتش، روانهٔ دیار توران شد و در آنجا به قتل رسید و رستم با دلی پردرد، سر سودابه را از تن جدا کرد.

در تعبیر اساطیر، سودابه به صورت خِرَدِ اهریمنیِ کاووس در می آید. وجود او، چنانکه اشاره شد، سر آغازِ بسیاری از رنجها و شوربختیهایی است که کاووس به آنها دچار میگردد. برخی ( آیینها و افسانهها: ۸۴) میان منش و کردار سودابه با رفتار شهبانوی چینی، «سو داگی» شباهتهایی یافتهاند: هر دو، خِرَدِ اهریمنی شوهر خویشاند و میکوشند شاهزادهٔ بیگناهی را به گمراهی بکشانند. پایان کار آن دو هم به یکدیگر شبیه است.

گاهی در ادب فارسی و تداول عامه، به زنهای سلیطه و بیچشم و رو، که از وجاهتی هم برخوردارند، سودابه میگویند. **« آیا** دختران سادهرو که دلی از آن ساده تر دارند هرگز می توانند حریف میدان سودابه هایی بشوند که با یک اشارهٔ ابرو، سیاوشها را به زانو در می آورند». ( علی محمد المغانی، شوهر آهوخانم، تهران، ۱۳۴۰: ۷۵۷) منابع: شاهنامه: ۱۳۳/۲ به بعد؛ زندگی و مرگ پهلوانان: ۱۷۶؛ آیینها و ا فسانه ها: ۲۸؛ پژوهشهایی در شاهنامه: ۱۳۵؛ فرهنگ نامهای شاهنامه: ۱۸۱، به بعد، نهادینه ها: ۱۸۵؛ لغتنامه.

**سو داگی** ← سودابه

سوسن /susan/ گیاهی از تیرهٔ سوسنیها و دارای گلهای زیبا و درشت، به رنگهای گوناگون است و انواع مختلف آن عبارتاند از : سوسن سفید ( آزاد، آزاده )، سوسن کبود ( ازرق )، سوسن زرد ( ختایی ) و سوسن آسمانی ( به رنگهای گوناگون زرد و سفید و کبود ) که به پیلگوش ( فیلگوش، پیلغوش ) و زنبق رشتی نیز مشهور است.

از این میان، سوسن آزاد (آزاده) که به «دَهزبان» نیز معروف است، از همه مهمتر و دارای ویژگیهای اساطیری بیشتری است. سوسن از جهت آزادی و آزادگی، به ناهید\*، ایزدبانوی آب\* مربوط میشود و در نتیجه سوسن و سرو\* که مظاهر آزادی به شمار میروند، با زنبق و مُورد\* و نرگس\* و سپرغم\* از نشانههای مخصوص ناهید هستند ( دیار شهریاران: ۱۰۱۸/۲). از طرف دیگر، سوسن که مظهر و همنام و هم معنی «شوش» شهر باستانی خوزستان است، به صفت «دَهزبان» موصوف است که در ادب پارسی هم انعکاس یافته و به بنیادهای بسیار کهن اساطیری مربوط میشود: دانی ز چه روی شهره گشتست و چه راه آزادی سرو و سوس انسدر افواه

دایی رچه روی شهره کشتست و چه راه اردی سرو و ســـوسن الـــدر افــواه کـاین دارد دَه زبــان همـیشه خـاموش و آن راست دو صــد زبـان و دایم کـوتاه (خیام)

در روایات هندی، ویشنو \* ایزد بزرگ آسمان، در دَه مظهر و به دَه صورت تجلّی و تجسم یافته است. در اوستانیز ایزد بهرام \* دارای دَه تجلّی است (م.د.۱.م.: ۴۳۵/۱۴). در وِدا \*ها برای «دِوی» (devi)، ماده دیوی که مادر جهان هستی و همهٔ ایزدان \* شمرده می شود، دَه دست قایل بودند که در هر دستش سلاحی بود. در نجوم قدیم، اغلب، به جای دوازده ماه سال، تنها نام ده ماه، به کنایه از ده مرحله، وجود داشته است. چون بینالنهرین از قدیم مرکز زبانهای مختلف بوده، در واژهٔ «شوش» نیز مفهوم و معنی دَهزبان و چندزبانی، مانند «سوسن» نهفته است. به ایس چندزبانی، در الواح سومری نیز اشاره شده و از آنجا که در تواریخ نیز داستانِ زبانهای گوناگون سرزمین بابل\* آمده است «سوسن دَهزبان» را می توان به معنی «شوش دَهزبان»، یعنی شهر و سرزمینی که زبانهای گوناگون داشته است دانست ( دیار شهریادان: ۱۰۲۴/۲). با توجه به این پیشینه، «سوسنزبان»، در ادب فارسی، کنایه از فصیح و شیواسخن و زبان آور است.

در مزامیر داوود\*، از سوسن، به عنوان نغمه و نوایی از موسیقی یا ساز و ابزار نوازندگی و خنیاگری یاد شده است که این خصوصیت ارتباط آن را با ناهید محکمتر میکند. «سوسن» و «سوسنکاری» در معماری هم آمده و نقش یا طرح سوسن، به کنایه و رمزی از شهر «شوش» یا گل سوسن و یا ایزدبانوی سوسن، در دنیای قدیم معروف بوده است. در تورات (کتاب اول، پادشاهان، و کتاب دوم، تواریخ) از اصطلاح سوسنکاری یاد شده است. سوسن در دین و هنر نشانهٔ پاکی به شمار می رود.

گفتهاند: هر که در شب «دی به مهر<sup>\*</sup>» از دی ماه (۱۵ دی) سوسن دود کند، تمام سال به فراغت گذراند و از قحطی و درویشی ایمن باشد. در تحفةالمومنین حکیم مؤمن، ذیل گیاه «سوسن» آمده است: سوسن معرّب سومانای سریانی است. بنابراین می توان آن را با «همانیا» و «سومانا» و نیز مرغ معروف هما<sup>\*</sup> در پیوند دانست ( دیار شهریاران: ۱۰۴۱/۲). در ادرات فارسی در اری از مضاه نا اراط کری مدر نا به قال بریم امریخ ایانگ

در ادبیات فارسی بسیاری از مضامین اساطیری سوسن در قالب تصاویر خیالانگیز و زیبا در شعر بسیاری از شاعران تجلّی یافته است. سوسن و آزادگی:

سوسن آزاد و شباخ نبرگس بیمارجیفت زرگس خوشبوی و شاخ سوسن آزادیار (منوچهری: ۲۸)

اگر رفعت همی جویی سیهدل باش چون لاله ور آزادی همی خواهی زباندَه دار چون سوسن (سنایی: ۵۰۵) تا بندگیت عام شد آزاد کس نماند الاکه سرو و سوسن از احرار روزگار (انوری: ۱۷۳/۱) چون نیشکر همه کَمَرَم بندگیت را آزاد چند باشم نه سرو و سوسنم (انوری: ۱۳۴/۱) از زبان سوسن آزادهام آمد به گوش کاندرین دیر کهن کار سبکباران خوش است (حافظ: ۱۱)

(حافظ: ۱۴۸)

بی تو ای سرو روان با گل و گلشن چه کنم زلف سنبل چه کِشم عارض سوسن چه کنم ( حافظ: ۲۳۷ )

**سوسَنبَر** ← سیسَنبَر

سو شیانت با سو شیانس (موعود نجات دهنده یا سو در ساننده)، موعود کلّی زر دشتیان از سو شیانت یا سو شیانس (موعود نجات دهنده یا سو در ساننده)، موعود کلّی زر دشتیان از تخمهٔ زر دشت است که در آغاز رستاخیز \* متولد می شود و مر دگان را آمادهٔ حیاتی ابدی می کند که سراسر رو شنی و پاکی است. در آیین مَز دیّسنا، سه سو شیانت هستند که هر یک به فاصلهٔ هزار سال ظهور می کنند و هر وقت سو شیانت به صورت مفرد می آید مراد، آخرین موعود است و هر سه از پشت زر دشت هستند. نود و نه هزار و نهصد و نود و نه فَروَهَر \* نیک و توانای پارسایان، نطفهٔ زر دشت را در دریاچهٔ هامون \* ( = کیانسه ) پاسبانی می کنند زیرا نطفهٔ زر دشت به فر شتهٔ آب \* (ناهید \*) سپر ده شده است.

در آغاز هزارهٔ یازدهم دوشیزهای در آب هامون به نطفهٔ هوشیدر \* آبستن می شود و علامت ظهور او توقف خورشید \* به مدت ده شبانه روز در وسط آسمان \* و نور پاشی بر هفت کشور است. در آغاز هزارهٔ دوازدهم، دوشیزهٔ دیگری تن خود را در دریاچه می شوید و به هوشیدر آبستن می شود. علامت ظهور او توقف بیست روزهٔ خور شید در وسط آسمان است. ضحّاک \* در عهد این موعود می آید و گر شاسپ \* به فرمان اهورامزدا \* او را هلاک خواهد کرد.

در آخر هزارهٔ دوازدهم، به همان ترتیب، سوشیانت، آخرین آفریدهٔ اهورامزدا، بـه جهان می آید و در سیسالگی امانت رسالت مَزدیَسنا به وی واگذار می شود و با ظهور او اهریمن\* نیست میگردد. کیخسرو\*، گیو\*، گودرز\*، پشوتن\* و گرشاسپ که هـمه از **باردانان** هستند، روز واپسین برخواهند خاست و سوشیانت را در کار نوسازی جهان پاری خواهند کرد و از پرتو فَرِّ ایزدی که با آنان است دروغ رخت برمی بندد و زندگی جاودانی و مینوی آغاز می شود و انسانها پس از برانگیخته شدن و پاک شدن از گناه و پلیدی، فناناپذیر خواهند شد. سوشیانت برای این کار گاوی قربانی \* می کند و از چربی او عصارهٔ هوم \* را به دست می آورد و با چشاندن آن به مردم، آنان را جاودانی می نماید. پران به چهل سالگی و کودکان به پانزده سالگی برمی گردند و سرانجام، اهریمن شکست می خورد و سرور و خوشی به جهان هدیه می شود.

**منابع:** یشتها: ۱۰/۲ و ۱۰۱ و ۱۰۸ و ۲۹۹ و ۳۵۰؛ اساطیر ایـران: ۱۹۷؛ فـرهنگ نـامهای اوستا: ۷۹۶/۲–۷۶۹؛ دیانت: ۲۰۰؛ فروغ مَزدیّسنا: ۴۸؛ سوشیانت: ۱۴ و ۱۷ و ۲۲ و ۱۰۱ و ۱۰۳ و ۱۳۵ **یکتاپرستی**: ۲۰۷؛ مینوی خرد: ۹۳؛ دانشنامهٔ مَزدیّسنا: ۲۳۴؛ لغتنامه.

> **شۇلان** ← سېلان **شوم** ← ہوم

سهراب (در برخی متون: شرخاب) پهلوانی ایرانی است که در سرزمین سمنگان از یک سهراب (در برخی متون: شرخاب) پهلوانی ایرانی است که در سرزمین سمنگان از یک عشق ساده میان رستم\* و تهمینه\* (دختر شاه سمنگان) پدید آمد. او پس از آنکه در غیاب پدر چشم به جهان گشود، به روایت شاهنامه، از مادر نشان پدر خواست و تهمینه گفت که از نسبل رستم است و نامهای با سه کیسهٔ زر و سه یاقوت رخشان که رستم به او سپرده بود، به فرزند نشان داد.

کودک نوخاسته، به سرعت چنان بالید که تن و توش او در یک ماهگی همچون کودک یک ساله بود و در ده سالگی هیچ کس تاب آویختن با او نداشت. سهراب که اسبی از نژاد رخش \* داشت به هوای پدر، با لشکری که افراسیاب \* به سرکردگی هومان \* و بارمان، دو پهلوان تورانی، در اختیار او گذاشت، به سوی ایران تاخت و هجیر \* نگاهبان دژ سپید \* را اسیر گرفت و آنجا را ویران کرد، سهراب وقتی با سپاه کاووس \* رو در رو ایستاد و نشان سراپرده ها و ساکنان آنها را از هجیر پرسید، او همه را معرفی کرد بجز رستم را و گفت: او مردی چینی است و به تازگی نزد کاووس آمده و او را نمی شناسد. شد. سهراب قاتل خویش را در دم مرگ، از انتقام رستم بیم داد و نشان پدر به او نمود اما کار از کار گذشته بود. رستم، با خشم، گودرز \* را برای گرفتن نوشدارو نزد کاووس فرستاد اما وی از دادن نوشدار سرباز زد. رستم خود به راه افتاد و در راه بود که سهراب جان سپرد و مَثَل «نوشدارو پس از مرگ سهراب» از اینجا است. سرگذشت سهراب از بسیاری جهات با سرگذشت «لی نو جا»، پهلوان چینی، قابل مقایسه است ( ، آینها و افسانهما: ٩٠). حکایت پهلوانی و جوانمرگی سهراب در ادبیات فارسی هم انعکاس یافته است: ایا به بـزمگه آزادهتر ز صـد حـاتم ایا به معرکه مردانهتر ز صد سهراب (فرخي: ١١) چو سوی ایران آورد لشکر توران همیشه گفت همی پور رستم آن سهراب اگر جه باشد دیمیموار در کیهان که من پسر بُوَم و رسـتمم پـدر بـاشد (قطران: ٢٨٥) تيغ تو زِيبَق كـند زَهـرهٔ گـرشاسپ و شَم سهم تو قطران کند نطفهٔ سُرخــاب و زال ( خاقانی : ۲۶۴ ) هلاک سهراب از حیلت هجیر آمد فسون چرخ مرا از تو دور کرد آری (قاآني: ١٤٥) قصهٔ سهراب و نوشدارو در ادبیات فارسی معاصر هم با ظرافت انعکاس یافته است: من از سیاحت در یک حماسه میآیم و مثل آب تمام قصهٔ سهراب و نوشدارو را (سهراب سپهري، هشت کتاب: ۳۱۵) روانم. لیک امید آنگه که بر خاک عدم پهلو نهاد نوشدارو میدهد سهراب را کاووس شاه (اخوان ثالث. تو را ای کهن بوم و بر ...: ۴۰) سزای رستم بدروز مرگ سهـراب است زمانه کیفر بیداد سخت خواهد داد (هوشنگ ابتهاج، آینه در آینه: ۲۰۱) **منابع:** شاهنامه: ۱۶۹/۲ به بعد؛ آیینها و افسانهها: ۳ و ۹۰؛ فرهنگ نامهای شاهنامه: ۱/۵۶۹؛ دا.فا. **سھند** ← اَسنَوَ ند

------

سهيل

سهیل یَمَن، نیام ستارهٔ آلفا است از صورت فیلکی سفینه که پس از شِعریٰ \* از سهیل یَمَن، نیام ستارهٔ آلفا است از صورت فیلکی سفینه که پس از شِعریٰ \* از فرخشنده ترین ستارگان است و چون در یمن به خوبی و یا برای اولین بار قابل رؤیت است، آن را به «یمن» نسبت داده اند. ستاره شناسان عرب، جُدَی را ستارهٔ شمال و سهیل را ستارهٔ جنوب می نامیدند و در جهتیابی از آنها استفاده می کردند. سهیل چون به ندرت دیده می شود ضرب المثل کمیابی است. قدما رؤیت آن را نشانهٔ پایان گرما و رسیدن میوه ها و قیمت یافتن احجار کریمه می دانستند. ضرب المثل معروف «سیبی که سهیلش نزند رنگ ندارد» یاد آور این باور کهن است. خواص و تأثیرات سهیل در فرهنگ ایران، به این منحصر نمی شود بلکه مسایل مختلفی در باب آن مطرح اند که سیاری از آنها به قلمرو ادب نیز راه یافته اند ( محمد آبادی، ن.د.۱۰ ت. ۲۰/۷ به بعد ).

در اساطیر یونان، سهیل یا کانوپوس (Canopos) در اصل نیاخدای کشتی «آرگو» (Argo) بودهاست که بعدها ناخدا و کشتی به صورت مجموعهٔ فیلکی «سفینهٔ آرگو» **درآمد**هاند. سهیل ستارهٔ روشن و زیبایی است و بنابر اساطیر، برای مسافران دریایی، نور **فر**اوان و بخت و اقبال به ارمغان میآورد و چون در کنار زحل \* غروب کند نشان مرگ و میر خواهد بود. این باورها کم و بیش به شعر فارسی نیز راه یافتهاند:

چو ملاحان سهیل از جانب قـطب به دریای جـنوب افکـنده مَـرکب (ادیبالممالک: ۴۸)

**گوی**ند وقتی که سهیل طلوع کند، از جریان سیل مطمئن نباید بود: ز باریدن برف و باران و سیل به لرزش در افتاد همچون سهیل (شرح بوستان [خزائلی]: ۲۷۵)

و در عربی ضرب المثلی هست به این مضمون که : اَیْنَ مَجْری السَّیْل و مَطْلَعُ السُّهَیْل (ابوالعلاء معرّی، سقط الزند: ۲۰۵/۱ و ۱۹۳۴). پیشینیان، این ستاره را خدای بخشش و فراوانی می دانستند و در مصر قدیم، به آن مقام خدای آب<sup>\*</sup> داده بودند (ن.د.۱۰ت.: ۳/۲۸). صاحب لسان العرب آورده است که سهیل در راه یمن، عشار (باجگیر) ستمگری بود و خداوند او را به کیفر ستمکاری اش، به صورت ستاره ای مسخ کرد (قس : زهره):

گر بَرِ شِعریِ یَـمَن یُـمن مثال تو رسد مسخ شود سهـیلوار ار نکند مسـخّری (خاقانی: ۴۲۴)

| سيامک                                       |                                               |           |
|---------------------------------------------|-----------------------------------------------|-----------|
| شد سهیل دل خونچکان ما                       | س را بـه نـیمنظر مـیکند عـقیق داغی که         | الب       |
| (صائب: ۴۲)                                  |                                               |           |
| بده مگر سیب آن زنخدان را                    | عقیق به دندان گرفته است سهیل ز دور د <u>.</u> | لبِ       |
| (صائب: ۶۲)                                  |                                               |           |
| انرسیدهای از لالهزار اوست                   | ن فروغ حُسن جگرگوشهٔ سهـیل 🦳 برگ خزا          | با آر     |
| (صائب: ۲۴۰)                                 |                                               |           |
| فكر جىواب سىلام ما افىتد                    | که رنگ نمیگیرد از فروغ سهـیل کجا به ا         | لى        |
| ( صائب: ۵۵۶)                                |                                               |           |
|                                             | ن تازه نیز از سنایی است:                      | اين مضمو  |
| ر تابش پروین ز س <u>ہیل</u> و ز <b>ق</b> مر | ز سرِ مستی و طرب ہے ساعت سی و دو              | مىنمود از |
| (سنایی: ۲۵۷)                                |                                               |           |
| رهٔ مـاه و زیـر جِـرم سُـهاش                | نشته دو جِرم سهیل و سی پروین میان دایر        | پدید گ    |
| (سنایی: ۳۱۴)                                |                                               |           |
|                                             | I I . IT. seems room to                       |           |

**منابع**: عجایب [فارسی]: ۴۳؛ محمدآبادی، «سهیل در ادب فارسی»، ن.د.۱.ت.، بـهار ۱۳۵۵: ۱/۲۸ به بعد؛ یادگار، س چهارم: ۲۳/۵؛ فرهنگ لغات و تعبیرات خاقانی: ۸۷۳/۱؛ دا.فا؛ لغتنامه.

## سیامک /siyāmak/

بنا بر اساطیر ایرانی، از مشی و مشیانه \* نخستین جفت ، پس از پنجاه سال یک جفت، و از آن جفت، هفت جفت دیگر متولد شدند که یکی از این هفت جفت موسوم بود به سیامک و نساک ( بندجشن: نشاک ) که نژادهای مختلف، از جمله ایرانیان، از نسل ایشان پدید آمدند. بلعمی ( ۱۲۴/۱ ) آورده است که گیومرث \* پسری داشت به نمام مماری، و دختری به نام ماریه، که از این دو، پسری نیکروی بزاد که او را سیامک نام کردند و او پدر ملوک بوده است. گیومرث در سیمای سیامک آثار بزرگی دید و سفارش او را به مادرش کرد اما دیوان \* در پی هلاک او بودند و سرانجام، پس از حمرب بما دیوان و هزیمت ایشان، بمرد. در شاهنامه، هلاک سیامک به دست دیوان است.

در روایات پهلوی، میان گیومرث و سیامک و هوشنگ\* فاصلهٔ زمانی زیادی است اما ثعالبی (غررالسیر: ۵) و فـردوسی (شـاهنامه: ۳۱/۱) کـه هـر دو یک مأخـذ (شـاهنامهٔ ابومنصوری) را در دست داشتندگیومرث را پدر سیامک و سیامک را پدر هوشنگ شمردهاند. علاوه بر این، چنانکه از شاهنامه بر میآید ( ۱۸۹/۵) سیامک نام یکی از پهلوانـان تورانی نیز بودکه در جنگ دوازدهرخ، به دست گرازهٔ ایرانی کشته شد:

گرازه بشد با سیامک به جنگ چو شیر ژیان با دمندهنهنگ

(شاهنامه: ۱۸۹/۵)

**منابع:** شاهنامه: ۳۱/۱؛ یشتها: ۴۵/۲؛ حماسه سرایی: ۴۰۷ به بعد؛ اساطیر ایرانی: ۵۸؛ فرهنگ نامهای شاهنامه: ۵۷۵/۱.

> **سیاوخش** ← سیاووش **سیاوش** ← سیاووش

سیاووش /siyāvuš/ سیاووش ( سیاوش، سیاوخش ) به معنی «دارندهٔ اسب گُشْن سیاه» که در اوستا ملقّب به کوی ( شاه ) است فرزند کاووس \* بود و از دختری تورانی ( از خویشان گرسیوز \* ) به دنیا آمد. بنا بر روایات کهن، فَرِّ \* کیانی چند گاهی به سیاووش پیوسته بود و مانند همهٔ کیان، چالاک و پرهیزکار و بزرگمنش و بیباک بود. اگر چه در اوستااز نسبت سیاووش به کاووس سخنی نرفته، تقریباً همهٔ متون پهلوی و روایات تاریخی او را فرزند کاووس دانستهاند.

رستم<sup>\*</sup> در کودکی او را آیین آزادگی و جنگ و شکار آموخت و چون بُرز و یال پهلوانان یافت نامادریاش، سودابه<sup>\*</sup> بر او دل باخت و او را به خویشتن فرا خواند اما سیاووش تن در نداد و در نتیجه، سودابه او را به خیانت متهم کرد و سیاووش با خشم کاووس روبهرو شد.

وَرِ سیاووش: سیاووش ناگزیر شد برای اثبات بی گناهی خویش، به جای سوگند، از میان انبوهی آتش\* بگذرد. تن او که به پاکی و بی گناهی، چون تن زردشت و از گوهر آتش بود، بی هیچ زیانی از میان آتش تفته گذشت تا راستی پیامش را باور کنند اما سوداب جرئت نکرد به آتش نزدیک شود. یاقوت، محل آتش را ابرقوه ذکر کرده و گفته که هنوز تپهای از خاکستر آن آتش بر جای است اما آزمایش را به کیخسرو\* نسبت داده است ( یشتها: ۲۳۲/۲).

سیاووش، پس از چندی، با سپاهی انبوه به جنگ افراسیاب\* رفت و با او صلح کرد.

**گاروس به** این کار تن در نداد و در نامهای سیاووش را سرزنش کرد. سیاووش رنجیده **لد و به تو**ران<sup>\*</sup> رفت. افراسیاب و پیران<sup>\*</sup> مقدم او را گرامی داشتند و به ترتیب، دختران **خود فرنگی**س<sup>\*</sup> [فریگیس] و جریره<sup>\*</sup> را به او دادند.

سیاووش سپس به نحتن رفت و گنگ دژ\* را که به روایت بندجشن و دینکرت. رستاخیز\* از میان آن آغاز خواهد شد بنا کرد و در آنجا مسکن گزید. به روایت بیرونی ( آثارالباقیه: ۵۶) ورود سیاووش بعدها مبدأ تاریخ خوارزمیان بوده است. گنگ دژ را لردوسی چند بار سیاووشگرد ( سیاووشکرد ) نیز خوانده است. سرانجام، نماموران توران، به ویژه گرسیوز، بر او رشک بردند و افراسیاب را به کشتن او تحریض کردند. بر زمین ریخت:

به سناعت گیاهی از آن خون بـرست جز ایزد که داند که او چـون بـرست گــیا را دهــم مــن کـنونت نشـان کـه خـوانی همـی خـون اسـیاوشان بــسی فــایده خــلق را هست ازو که هست آن گیا اصلش از خـون او (شاهنامه: ١٥٣/٣)

در تحفذ حکیم مؤمن، خون سیاووشان، دَمالاخوین نامیده شده و آن عصارهٔ صَمغی است سرخ رنگ که از گیاه یا درختی استخراج میشود. **پر سیاووشان**: پَر سیاووشان (شَعرالجنّ، شَعرالغول) گیاهی است که در جاهای نمناک میروید و در طب جدید به عنوان مسکّن و ضدّ سرفه مصرف میشود. به این ترتیب، سیاووش به عنوان نماد یا خدای نباتی در اساطیر مطرح میشود (اساطیر ایران: ۵۳). در فرهنگ عامه، روایاتی مشابه نیز وجود دارند، مثلاً عوام معتقدند گُل محمّدی از عرق روی حضرت محمد (ص) که به زمین چکید سبز شده است ( نیرنگستان: ۸۷). سیاووش به نامهای کیخسرو<sup>\*</sup> (از فرنگیس) و فرود<sup>\*</sup> (از جریره) بازماندند. اگر چه سیاووش کین پدر از دشمنان باز گرفت اما حدیث انتقام خون به ناحق سیاووش در فرهنگ ایران همچنان پایدار ماند؛ تا آنجا که به روایت تاریخ بخارا ( تصحیح مدرس: ۲۰ و میخورند. اگر مدران این در ایران عوفی برانگیخت. رستم سودابه را به کین در پسر به نامهای کیخسرو<sup>\*</sup> (از فرنگیس) و فرود<sup>\*</sup> (از جریره) بازماندند. اگر چه میاووش در فرهنگ ایران همچنان پایدار ماند؛ تا آنجا که به روایت تاریخ بخارا ( تصحیح مدرس: ۲۰ و می ایران همچنان پایدار ماند؛ تا آنجا که به روایت تاریخ بنارا ( تصحیح مدرس: ۲۰ و می خوانند و مطربان، این سرودها را «کین سیاووش» و قوالان، «گریستن مغان» گویند. بیست و هشتمین لحن از سی لحن باربد نیز «کین سیاووش» است و یادآور استمرار این انتقام:

سیاووش، در مفهوم اساطیری خویش، نمایندهٔ نابودی و رستاخیز <sup>\*</sup> است و بهار و خزان گیاه را در زندگی و مرگ خویش مجسم میکند و از این حیث، شبیه می شود به تَمّوز<sup>\*</sup> بابلی و اوزیریس (Osiris) مصری و ادونیس<sup>\*</sup> فینیقی و یونانی. این هر سه، پروردگار روییدنی و باروری هستند و افسانهٔ آنها کنایه از تناوب زندگی و مرگ است و مرگ و رستاخیز آنان هر ساله با مراسم سوگ و جشن برگزار می شده است ( داستان داستانها: ۱۹۹).

> اینک نگاهی به همین مضامین در ادب پارسی: کین سیاووش:

خرّمتر از بهار سراید به زیـر و بم گه کینهٔ سیاوش و گه سـبزهٔ بهـار (دیوان ازرقی، تصحیح نفیسی: ۳۵) جام کیخسرو پُر از مِی کن که تا چون تهمتن کینهٔ خون سـیاوش خـواهـم از افـراسـیاب (قاآنی: ۷۲)

خون سیاووش: کیخسروانه جام ز خون سیاوشان گنج فراسیاب بـه سیم بـرافکـند (خاقانی: ۱۳۳) آن خون سیاوش از خُمِ جم چون تـیغ فـراسیاب دَر دِه (خاقانی: ۶۶۱) خیز و خون سیاوش آر که صبح تـــیغ افـــراسـیاب مــیآرد (عطار: ۱۳۱) بدانسان که شد روی صحرا سراسر پر از بهمن لعل و خـون سیاوش (۱۳۵۶) بدانسان که شد روی صحرا سراسر پر از بهمن لعل و خـون سیاوش مطار: ۱۳۵۶) در شعر معاصر فارسی نیز به تداوم خون سیاووش اشاره شده است: من کلام آخرین را

سیرَنگ

بر زبان جاری کردم همچون خون بی منطق قربانی بر مذبح یا همچون خون سیاووش خون هر روز آفتابی که هنوز بر نیامده است که هنوز دیری به طلوعش مانده است یا که خود هرگز بر نیاید. (احمد شاملو، ابراهیم در آتش: ۲۸)

منابع: شاهنامه: ۶/۳ به بعد؛ غررالسیر: ۱۷۹؛ فرهنگ نامهای اوستا: ۱۰۲۵/۲ – ۱۰۲۰؛ اساطیر ایران: پنجاه و چهار و ۱۷۵؛ سوگ: ۳۰ و ۳۵ و ۸۰؛ حماسه سرایی: ۵۱۰ به بعد؛ کیانیان: ۱۲۲ و ۱۶۳؛ زندگی و مرگ پهلوانان: ۱۷۳ به بعد؛ آیینها و افسانه ها: ۸۷؛ افسانه های تبای: ۳۲؛ بنیاد نمایش در ایران: ۳۲ به بعد؛ مهدی پرتوی، «خون سیاوش»، هنر و مردم، آبان ۱۳۵۰: ۲۱/۱۰۹ غلامحسین یو سفی، «چهرهای معصوم و روشن در شاهنامه»، م.د.ا.م.: ۱/۶ به بعد؛ فرهنگ نامهای شاهنامه: ۱/۶۷؛ نهادینه ها: ۱۸۶؛ لغتنامه.

سياووشگرد → گَنگدژ **سيب** ← ميوۂ ممنوع سى بيل ← زالِ كومايى **سیرَنگ ب** سیمرغ

سيزدهبدر /sizde bedar/

جشن سیزده، پایان بخش مراسم نوروز \* است که با چهارشنبه سوری \* و یا به روایتی، با سده \* آغاز و به سیزده فروردین ختم می شود. نحوست عدد سیزده، موضوعی است که از دیرباز در فرهنگهای کهن مطرح بوده و به نظر می رسد برخی حوادث بزرگ کیهانی – از جمله مطابق روایات ایرانی، هزارهٔ سیزدهم پایان گیهان است؛ یکی از حداد ثه های سهمگین که موجب مرگ بسیاری شد (تورات، سفر خروج : باب ۱۱ و ۱۲) در سیزدهم ماه «توت» مصری اتفاق افتاد؛ یا در سیزدهم سال نو، گویا ستاره ای دنباله دار در فضا با زمین برخورد کرد و باعث آتشفشان و زمین لرزه گردید – سبب شده اند ترسی عمومی در نهاد بشر از عدد سیزده پدید آید و موجب نا خجستگی آن شود ( جهان فروری : ۲۳ به بعد ). گرفتاری حضرت عیسی \* نیز در سیزدهم ماه، موجب مزید این نحوست بوده است.

بسیاری از مراسمی که در جشن سیزده در ایران برگزار می شوند معانی اساطیری و تمثیلی دارند. شادی و خنده در این روز، به معنی فروریختن اندیشه های تیره و پلیدی است و روبوسی و معانقه، نماد آشتی و به منزله تزکیه است. خوردن غذا در دشت، نشانه فدیهٔ گوسفند بریان است که در اوستا آمده، و به آب افکندن سبزه های تازه رسته، نشانه دادن فدیه به ایزد آب\* یا ناهید\* و گره زدن سبزه، برای باز شدن بخت، تمثیلی از پیوند زن و مرد برای تسلسل نسلها است. رسم مسابقات بُرد و باختی، به ویژه اسب دوانی، یادآور کشمکش ایزد\* باران و دیو\* خشکسالی است.

بنا بر اساطیر ایرانی، عمر جهان هستی دوازده هزار سال است و پس از انقضای این مدت، با ظهور سوشیانت\*، پیروزی اهورامزدا\* و ریشه کن شدن اهریمن\* مسلّم می شود. شاید نخستین دوازده روز جشن، نشانهٔ زایش انسانها، و روز سیزدهم، تمثیلی از هزارهٔ سیزدهم و آغاز رهایی از جهان مادی است.

در روز سیزده، مراسم جشنهای کارناوالی معمول بودند که می توانند نمایندهٔ حلول ارواح باشند. هنوز در برخی سرزمینهای اسلاوی، یک دوره جشن کارناوالی در آغاز سال وجود دارد که ریشهٔ عمیق هند و اروپایی دارد ( جهان فروری: ۶۹).

مشابه جشن سیزده نوروز، در هند، روز نوزدهم فروردین مراسمی بـه یـادگار فَروَهَر\*ها، یعنی ارواح قدسیه، برپا میشود (سرزمین هند: ۲۲۵).

منابع: جهان فروری: ۶۷ به بعد؛ ابوالقاسم انجوی شیرازی، «آداب و رسوم سیزده فروردین در

**ایران»، فر**دوسی، فروردین ۱۳۴۷: ۲۰/۸۵۵؛ علیقلی اعتماد مقدم، «نوروز باستانی»، هنر و مردم، (اسفند ۱۳۴۲): ۲/۲ به بعد؛ علی بلوکباشی، «نوروز باستانی، بزرگترین جشن باستانی و ملی **ایران»، ه**نر و مردم، اسفند ۴۱ و فروردین ۴۲: ۵ و ۳/۶ به بعد؛ دانشنامهٔ مزّدیّسنا: ۳۳۹.

سیزیف (Sisyphe) یا سیزیفوس (Sisyphus) در روایات و اساطیر یونانی، پسر آیولوس یا الول (Eole) است. سرگذشت وی شامل وقایعی است که هر کدام از آنها شرح یکی از نیرنگهای او است.

شبی که آنتیکله (Anticlée)، دختر اوتولیکوس، با لائرت (Laenc) ازدواج می کرد سیزیف خود را به دختر رساند و او را صاحب پسری کرد که همان اولیس باشد. وقتی زنوس\*، اجین (Egine) دختر آزوپوس (Asopos) را ربود، سیزیف به آزوپوس قول داد ربایندهٔ دختر را به او معرفی کند مشروط بر اینکه وی چشمه ای در ارگ شهر جاری کند. آزوپوس پیشنهاد وی را پذیرفت و سیزیف، زئوس را به عنوان ربایندهٔ دختر معرفی کرد. صاعقه ای بر سر او فرستاد و وی را روانهٔ اقامتگاه ارواح کرد و به عنوان عذاب الیم وی را واداشت تخته سنگ عظیمی را همیشه از دامنهٔ یک کوه به بالای قلّه بغلتاند که سنگ به علت سنگینی وقتی به بالا می رسید، مجدداً به پایین می غلتید و او ناگزیر بود این کار را تکرار کند.

دربارهٔ گناه سیزیف داستانهای دیگری نیز در روایات یونانی آمده است اما شکنجهٔ او در همهٔ روایتها همان غلتانیدن سنگ از پایین کوه به بالای قلّه است. با توجه به این کیفر ابدی، در ادبیات اروپایی، مشقت سیزیفی (Sisyphean toil) برای رنج ابدی و جانگداز مصطلح شده است.

شاملو به سرنوشت سیزیف نظر داشته و سروده است:

من از دوری و نزدیکی در وحشتام خداوندانِ شها به سیزیف بیدادگر خواهند بخشید.

(احمد شاملو، مجموعة آثار: ۳۰۶)

و دیگری گفته است:

سيزيف /sizif/

**منابع:** فرهنگ اساطیر یونان و روم: ۸۳۵/۲؛

Brewer's: 1090; Dictionary of symbols: 260.

سیسَنبَر /sisanbar/ سیسنبر یا سیسنبرون که آن را «سوسَنبر» و «سیهسُنبل» نیز گویند گیاهی است میان پودنه (پونه) و نعناع، دارای بوی تند و تیز که بر گزیدگی زنبور و عقرب فایده کند. امروز در طب، جوهر سیسنبر، موسوم به تیمول (Thymol) نیز پادزهر است:

نیشی که بـزد عـقرب زلفت بـه دل مـن زهرش به «سیهسنبل» زلف تو دوا یافت (اورمزدی، نظام)

ریخته نیوش از دَمِ سیسنبری بر دُمِ ایـن عـقرب نیلوفری (خمسه: ۱۸)

بوی سیسنبر از حرارت خویش عقرب چرخ را گداخته نیش (نظامی، گنجینهٔ گنجوی: ۹۲)

سیسنبر پیوسته در آب<sup>\*</sup> روید و آن را به عربی «حرف الماء» و «نمام» خوانند و اساساً گیاه مقدسی است و آن را مخصوص ایزد بهرام<sup>\*</sup> دانسته اند (یشتها: ۳۹۷/۱). اگر بر سیسنبر، برگ سوسن<sup>\*</sup> دود کنند پشه بگریزد (فرخنامه: ۱۱۵). این گیاه در کتابهای طبی برای مداوا به کار می رفته است.

راست گفتی بر آمد اندر باغ سوسنی از میان سیسنبر

(فرخی: ۱۰۰)

چون چِغِر گشت بناگوشِ چو سیسنبرِ تو چند تازی پس ایـن پـیرزن زشت چَـغاز (ناصرخسرو، چ قدیم: ۲۰۲) گر در شوی به خانش بر خاکت شمنداد و لاله روید و سیسنبر (ناصرخسرو، چ قدیم: ۱۲۸) کلک مفتول کرد زلف تو را بر شکستن به هم چو سیسنبر (مسعود سعد: ۲۶۸) (مسعود سعد: ۲۶۸) (سندبادنامه) (سندبادنامه) (سندبادنامه) **دسی**سنبر و بلنکشمشک و بادرو خشک و ... این همه را جمع کند کوفته و بیخته...» (هدایت المتعلّین: ۲۴۳) (هدایت المتعلّین: ۲۴۳) (مدایت المتعلّین: ۲۴۳) (مدایت المتعلّین: ۲۴۲) (ای میل عرّم - سبا میل عرّم - سبا

سیمرغ (عَنقا، سیرَنگ) همان «سین مورو» (Sēn-murv) پهلوی است که «مرغ سین» میمرغ (عَنقا، سیرَنگ) همان «سین مورو» (Sēn-murv) پهلوی است که فروَهَر \* او در بند ۹۷ معنی می دهد. «سین» علاوه بر اینکه با نام حکیم معروف، سننه \* که فروَهَر \* او در بند ۹۷ فروردین یشت ستوده شده، ارتباط لفظی و معنوی دارد؛ بر یک پرندهٔ شکاری نیز که مستشرقین، شاهین \* و عقاب ترجمه کردهاند اطلاق می شود (حاشیهٔ دکتر معین بر برهان قاطع). سیمرغ، بنا بر روایات کهن، بر بالای درخت \* شگفت آور «هرویسپ تخمک» یا ویسپوبیش (Vispo-bish)، یعنی درختِ «همه تخم» یا دربردارندهٔ همهٔ رستنیها که در میان دریای فراخکرت \* است آشیان دارد. هرگاه که سیمرغ بر می خیزد، هزار شیاخه از آن درخت می روید و هر وقت که بر آن فرود می آید، هزار شاخه شکسته می شود و تخمهای آن به اطراف پراکنده می شوند و از آنها گیاهان گوناگون می رویند (یشتها: ۱۵۷۹). این هرخت که درمانبخش نیز هست، از پارهای جهات با درخت طوبی \* در فرهنگ اسلامی شباهت دارد.

سیمرغ در شاهنامه و اوستا و روایات پهلوی، موجودی خارقالعاده و شگفت است. پرهای گستردهاش به ابر فراخی میماند که از آب کوهساران لبریز است و در پرواز خود پهنای کوه را فرو میگیرد. از هر طرف چهار بال دارد با رنگهای نیکو. منقارش چـون منقار عقاب، کلفت و صورتش چون صورت آدمیان است (← مروج: ۵۷۶/۲). فیل را به آسانی می رباید و از این رو به پادشاه مرغان شهرت یافته است. هزار و هفتصد سال عمر دارد و پس از سیصدسال تخم میگذارد و در بیست و پنج سال بچه از تخم درمی آید. از جانب اهو رامزدا\* به زردشت سفارش می شود که پری از او را بر تن خود بمالد و آن را تعویذ خود گرداند.

سیمرغ، چنانکه از شاهنامه بر می آید، مرغی است ایزدی که بر کوه البرز \* آشیان دارد و زال \* را با بچگان خویش می پرورد. هنگامی هم که زال به آغوش خانواده بر می گردد، پری از سیمرغ باخود می آورد تا هنگام درماندگی وی را به یاری طلبد. دو بار دیگر در شاهنامه سیمرغ حاضر می شود و هر بار گرهی از کار فروبستهٔ زال می گشاید: یک بار هنگام زادن رستم \* از مادر ( شاهنامه: ۲۷/۱۱) و بار دیگر در نبرد رستم با اسفندیار \*، هنگامی که رستم و رخش \* زخمهای سهمگین برداشته بودند ( همان: ۲۹۴/۶) و زال با چاره جویی سیمرغ بر درخت گز \* دست یافت و رستم با پیکان به زهر آبداده، کار اسفندیار را یکسره کرد. سیمرغ از هنگام قدرت یافتن زال و رستم تا روزگار ناپدید شدن آنان، عامل بهروزی و کامروایی آن دو به شمار می رود و از این رو، برخی ( آیبنه و رستم) محسوب می شده است. دلیل دیگری که بر این ارتباط ارائه شده، این است که برخی جایگاه سیمرغ را کوه اپارسن (apārsa) در سکستان ( سیستان ) دانسته اند. سیمرغ در بندچشن ( ۱۷۹) نظر دادواند که این ماه \* و خورشید \* پنداشته می شود. در اوستا جایگاه در بندچشن ( ۱۷۹) ناگه بان دروازهٔ بین ماه \* و خورشید \* پنداشته می شود. در اوستا جایگاه مهر \* نیز در میانهٔ خورشید و ماه دانسته شده است.

عَنقای مُغرِب: در روایات اسلامی، گاهی نام عنقا بر سیمرغ اطلاق شده و او را عنقا برای آن خوانند که درازگردن است ( تحقیق در تفسیر ابوالفتوح: ۲۷۸/۳). برخی هم ( مروج : ۵۷۶/۲) مادهٔ او را عنقا نامیدهاند. عنقا اول در میان مردم بود و به خلایق آزار می رساند. روزی هیچ مرغ نیافت شکار کند و کودکی را ربود. مردم شکایت به پیغمبر خدا کردند. پیامبر دعا کرد: خدایا، نسل او را منقطع گردان. صاعقهای بیامد و او را بسوخت و او را نسل نماند. پس عرب مَثَل زدند و چیزهای نایافت را «عَنقای مُغرِب» گفتند ( تحقیق در تفسیر ابوالفتوح : ۲۷۸/۳). مغرب را به کسر و فتح « ر» هر دو خواندهاند که به ترتیب، به معنی «فروبرنده» و «بلعکننده» و «غریب و نو» است. طوسی ( عجایبالمخلوقات : ۵۱۲) ضمن داستانی شگفتانگیز علت غیبت عنقا را این می داند که در زمان سلیمان \* چون **لتوانست ق**ضای پروردگار را بگرداند، به وی ایمان آورد و بعد از آن به کوه قاف\* (که در ا**هلب** روایات جایگاه سیمرغ معرفی شده) رفت و دیگر کسی وی را ندید ( ← سلیمان ).

در روایتی دیگر (حسین واعظ کاشفی، مواهب علیه: ۲۶۸/۳) هست که چون اصحاب حنظلة بن صفوان ( ← اصحاب رَسَ) تکذیب پیامبر خود کردند خداوند آنها را به مرغی دراز گردن و دارای بالهای الوان که بر کوه دنح یا فتح مقام داشت مبتلا کرد. کتابهای حیوان شناسی (از جمله: حیاةالحیوان: ۸۷/۲) داستانها و شگفتیهای زیادی از سیمرغ نقل گردهاند.

در شاهنامه ( ۱۸۰/۶ ) از پرندهای اژدهاسان و اهریمنی به نام «سیمرغ» نیز یاد شده که اسفندیار در خان پنجم از هفتخان او را میکشد. این پرنده قطعاً با سیمرغی کـه بـا خاندان زال در ارتباط است تفاوت دارد.

سیمرغ، این پرندهٔ شگرف و افسانهای، بدون شک از مهمترین مایههای اساطیری است که در فضای فرهنگ ایران و پهنهٔ ادب فارسی چنان تجلّی بارز یافته که حتی تأمل مختصری در همین معنی اخیر می تواند سر به چندین مجلد بزند. عطار نیشابوری در اثر جاویدان خود، منطق الطیر، از سیمرغ، ذات باری تعالی را اراده کرده و اینکه سرانجام «سی مرغ» به «سیمرغ» می رسند، وحدت در کثرت، و کثرت در وحدت را نشان داده است. تصویری که شهاب الدین سهروردی (مجموعهٔ آثار فارسی شیخ اشراق: ۳۱۵) از سیمرغ

به دست داده: «پرواز کند بی جنبش، و بپرد بی پَر، و نزدیک شود بی قطع اماکن، و همهٔ نقشها از اوست و او خود بی رنگ، همه بدو مشغول اند و او از همه فارغ...» مبیّن این است که سیمرغ را چیزی در حد «جلوهٔ حق» دانسته است.

مولانا نیز او را نمایندهٔ «عالم بالا» و «مرغ خدا» و مظهر عالیترین پروازهای روح و «انسان کامل» شناخته است که به دلیل ناپیدا بودن آن، مثال «تجرّد» و «آیینهٔ کمال» نیز تواند بود. مرشد مولوی، شمس تبریزی ( خط سوم، مؤخّره: ۱۰۹) نیز او را نقطهٔ کمالی یافته است که دیگر مرغان به سوی او میروند و به دیدار «قاف» خرسند می شوند. پهنهٔ شعر فارسی نیز سرشار است از خیالهای نازکی که پیرامون سیمرغ ( عنقا) در ذهن شاعران جوشیده است که به اندکی از بسیار اشاره می شود:

تو را سیمرغ و تیر گمز نباید نه رخش جاذو و زال فسونگر (دقیقی، اشعار پراکنده: ۱۵۵/۲)

سيمرغ

شَهشمس تبريزي مگر جون بازآيد از سفر یک چند بود اندر بشر، شد همچو عنقا بینشان (گزیدهٔ شمس: ۳۵۹) فلک يرواز سازد آه را دردِ گران سا پر سيمرغ بخشد تير را روز کهان سا (صائب: ۶۹) **نمی**توان ز گرانان به گوشهگ<u>یری</u> رَست که کوه بر دل عنقا ز قاف تا قاف است (صائب: ۲۹۱) عنقا اگر نه گُرد فشانَد ز بال خویش 💿 ناسورزخم تیغ زبان را علاج نـیست (صائب: ۲۷۶) ليز م صائب: ٣٢، ١٢٦، ١٤١، ١٢٩، ٢١٩، ٢٨٢، ٢٨٢. آشیانش صورت عنقا بلند 💿 مهر و مه بر شعلهٔ فکرش سیند (اقبال: ۴۲) مرغابی و تذرو و کبوتر از آن من ظلَّ هما و شهیر عنقا از آن تیو (اقال: ۲۷۰) عنقای مغرب: کس نیاید بـه عشـقبر پـیروز عشق عنقای مُغرب است امروز (حديقه: ۳۳۴) در آشیان عـقل چـو عـنقای مُـغربم بر آسهان فضل چو خـورشید ازهـرم (انوری: ۲۲۹/۱) **در** ابیات زیر، عنقا نام سازی است که به نقل از فرهنگها گردنی دراز دارد. به پیروزی و بهروزی نشین می خور به کـام دل به لحن چنگ و طنبور و رباب و بـربط و عـنقا (مسعود سعد: ۳۲) مطربانی چیو بیاربد زیبا 🚽 چنگ و بربط چغانه و عنقا (مسعود سعد: ۵۷۱) لغت فرس ( ۱۰۹ ) سیرنگ را نام دیگر سیمرغ دانسته و این بیت فرخی را به عنوان شاهد آورده است: همه عالم ز فتوح تمو نگارین گشتهست . همچو آگنده به صد رنگ نگارین سیرنگ (فرخی: ۲۰۵)

در لغتنامه این بیت هم زیر سیرنگ آمده است: جز خیالی ندیدم از رخ تو جز حکایت ندیدم از سیرنگ (خیالی)

برخی سیمرغ و سیرنگ را در آمیخته و آن را «خرد پوینده» تغبیر کردهاند (ابوالقاسم پرتو، «سیمرغ و سیرنگ، افسانهٔ مرغی که زاییدهٔ پندار فرزانگان ایرانی است»، ر. آورد، بهار ۱۳۷۱: ۴۱/۲۹).

منابع: یشتها: ۲۱۸۱ و ۲۲۸۲؛ غررالسیر: ۲۱۷ و ۳۶۶؛ ثمارالقلوب: ۲۵۶؛ مجمل التواریخ و القصص: ۲۱۰ : حیاةالحیوان: ۲۶۲۲؛ منطق الطیر: ۲۵۰ به بعد؛ شرح شطحیات: ۲۷۶ و ۶۸۹ فریدالدین عطار نیشابوری و کتابه منطق الطیر: ۲۱۴ به بعد؛ شرح احوال و نقد و تحلیل آثار عطار: ۳۱۳ به بعد؛ اساطیر ایران: ۲۶ فرینش زیانکار: ۲۰۱ به بعد؛ نیرنگستان: ۳۱۲؛ شرح گلشن راز: ۲۰۱ داستانهای شاهنامه: ۸۴؛ عجایب [فارسی]: ۴۳۹؛ ری باستان: ۲۸۸۶؛ حماسه سرایی: ۵۵۲ و ۶۶۷ آیینها و افسانه ها: ۳۹ و ۵۳ به بعد؛ داستانها: ۱۰۰ به بعد و ۱۹۲ به بعد؛ اساطیر ایرانی: ۶۶ آیینها و افسانه ها: ۳۹ و ۵۳ به بعد؛ داستانها: ۱۰۰ به بعد و ۱۹۲ به بعد؛ اساطیر ایرانی: ۶۶ ۹۹؛ فرهنگ اشعار حافظ: ۲۷؛ فرهنگ ایران باستان: ۲۳۸۱ به بعد؛ مجموعۀ مقالات: ۸۸؛ احمد طباطبایی، «سیمرغ در چند حماسۀ ملی»، ن.د.ا.ت، بهار ۱۳۳۵: ۲۴/۸ به بعد؛ علی سلطانی، «سیمرغ و نقش آن در عرفان ایران»، نگین، فرور دین ۱۳۵۴: ۲۱۱ به بعد؛ محمد جواد مشکور، و سیمرغ در فضای فرهنگ ایران»، نگین، فرور دین ۱۳۵۴: ۲۱ به بعد؛ محمد جواد مشکور، و سیمرغ و نقش آن در عرفان ایران»، نگین، فرور دین ۱۳۵۴: ۲۱ به بعد؛ محمد جواد مشکور، و سیمرغ در فضای فرهنگ ایران»، نگین، فرور دین ۱۳۵۴: ۲۱ به بعد؛ محمد بعد؛ سیمرغ و سیمرغ در فضای فرهنگ ایران»، نگین، فرور دین ۱۳۵۴: ۲۱ به بعد؛ محمد جواد مشکور، و سیمرغ در فضای فرهنگ ایران»، نگین، فرور دین ۱۳۵۴: ۲۱ به بعد؛ محمد جواد مشکور، و می مرغ: ۴۲ به بعد؛ جلال ستاری، «رموز قصه از دیدگاه روان شناسی»، هنر و مردون نوزاد، «سیمرغ و قاف»، وحید: ۱۵/۱۹۲ به بعد؛ مهر: ۲۲۶/۲ به بعد؛ ن.د.ا.ت. ۱۰/۱۲۲ به بعد؛ نوزاد، «سیمرغ در قاف»، وحید: ۱۵/۱۹۲ به بعد؛ مهر: ۲۲۶/۲ به بعد؛ ن.د.ا.ت. ایران؛ فرهنگ نامهای شاهنامه: ۱/۸۷۵

سیمیا - کیمیا سينا ب طور سينا **سيەسُنبل** ← سيسَنبَر

ش

شاهین با عقاب (Eagle) و نیز باز (Falcon) که نامش در اوستا سَئنه \* آمده، از راستهٔ شاهین یا عقاب (Eagle) و نیز باز (Falcon) که نامش در اوستا سَئنه \* آمده، از راستهٔ شکاریان است که چون بال گشاید به سه متر می رسد. این پرنده، تیزبانگ، بلند آشیان، سبکپر، تندنگاه، ستبرنوک و سهمگین چنگال است و بیش از صدسال زیست کند. شاهین که به نامهای : آله (در گیلکی : آلغ)، دال، باشه (واشه، معرّب آن: واشق)، چرخ (چرغ، معرّب آن: صقر)، اِشکَره، شاهباز (شهباز) و باز (معرّب آن : باز) نیز نامیده شده، در توانایی، سرآمد پرندگان است و از این رو، و نیز به دلیل شکوه و تقدس خود، به «شاه مرغان» شهرت یافته است.

بنا بر اساطیر یونانی، شاهین یا عقاب، سلطان پرندگان آسمان\*، بینهایت مورد علاقهٔ زئوس\* بود و رومیان نیز این پرنده را نمایندهٔ قدرت خارقالعاده میدانستند و روی چوبه های درفش ملّی خود پیکرهٔ او را به عنوان یک قدرت شکست ناپذیر نصب میکردند. عادت پادشاهان روم بر آن بود که هنگام حرکت، شاهینها برفراز سر آنان حرکت میکردند و این از علایم عظمت و بزرگی به شمار میآمد. اولین کسی که این پرنده را بدید و شکار کرد و در شکارگاهها او را بر روی دست خود نگه می داشت، قسطنطین بود. چنان که از روایات مصری بر میآید (افسانه های دینی در مصر قدیم: ۱۵۸)

در اساطیر ایرانی نیز شاهین جایی مخصوص دارد و در افسانه های آفرینش\* به عنوان پیک خورشید\* معرفی شده (بشت: ۱۴، ۱۹) و در کشتن گاو نخستین ( ← گاو ) با مهر\* همکاری داشته است. در برخی توصیفها، اهورامزدا\* به سر عقاب تشبیه شده که شاید مقصود همان سننۀ ( سیمرغ ) اوستا باشد ( یشتها: ۲۰۰۱). فَرِّ کیانی و فَرِّ ایرانی در اوستای قدیم، همواره به صورت مرغ «وارغَن»\* نموده شده که در واقع نوعی مرغ شکاری از جنس شاهین است. در اساطیر کهن، این پرنده با دیگر پرنده های بلند پرواز به طور گسترده با خدایان خورشید همراه بوده است. همچنین عقابی که ماری در منقار شب، آسمان و زمین و به طور کلّی خیر و شرّ است. در اساطیر و فرهنگ ملل، شاهین مظهر و نماد آتش\*، باد\*، تواضع، حجب و حیا، فناناپذیری، طوفان\*، خورشید و فرمانبرداری تصور شده و دربارهٔ آن، باورهای کهن و دریافتهای اساطیری چندی نقل گردیده است ( سمبوله): ۲۷

در ادبیات وِدایی، شاهین همان پرندهای است که گیاه شوم یا هوم\* را به ایندرا\* (خداوند جوّ و فزایندهٔ باران) رساند و ظاهراً یکی از تجلیات صاعقه به شمار میرود. بهرام\* یا ورثرغن، در هفتمین تجلی خود، به صورت شاهینی در آمد که شکار خود را از پایین با چنگالها گرفته است. در قدیم شهرها را بر صورت چیزها می ساختند، چنان که شهر «شوش» بر صورت باز (شاهین) و شوشتر بر صورت اسب ساخته شد (معمل التواریخ و القصص: ۶۴).

در ایران قدیم شاهین، مرغی خوشیُمن و مقدس به شمار میرفته و در افسانههای باستانی، به عنوان مظهر آسمان نموده شده است. بنا بر روایت فردوسی ( شاهنامه: ۳۶/۱) تهمورث\* شاهین را رام کرد:

ز مرغان مرآن را که بُد نـیکتاز 🚽 چو باز و چو شاهین گـردنفراز

شاهين

بسیاورد و آموختنشان گرفت جهانی بدو مانده اندر شگفت

**هنگامیک**ه کاووس<sup>\*</sup> به فکر تسخیر آسمانها افتاد (شاهنامه: ۱۵۲/۲ بهبعد) چهار عقاب **تخت** او را به آسمان بردند:

از آن پس عـقاب دلاور چـهار بیاورد و بـر تخت بست اسـتوار نشست از بـر تخت کـاووسشاه که اهـرینش بـرده بُـد دل ز راه

(شاهنامه: ۱۵۳/۲)

**باز** یا شاهین، با ایزد موسیقی نیز ارتباط دارد، چنان که در فرهنگ نفیسی، به معنی «نِی» که چوپان می نوازد نیز آمده است. کُنیهٔ باز در کتابهای عربی «ابوالاشعث» ذکر شده است. عقاب زرین، از قدیم نشانهٔ عَلَم ایرانیان بوده و در شاهنامه مکرر از درفش عقاب پیکر ایران یاد شده است. همین نقش بر پرچم روم هم دیده می شود. علامت کنونی دولت آلمان و روسیهٔ قبل از انقلاب کبیر نیز عقاب بوده است (یشتها: ۲۰/۱).

در ادبیات دُری نیز عقاب (شاهین) به عنوان نشان قدرت و اقتدار و پادشاهی مشخص شده است و به خصوص چون پادشاهان از این پرنده به هنگام شکار نیز استفاده میکردند، در فارسی کتابهای متعدد با عنوان «بازنامه» نیز تألیف شدهاند. شعرای ایرانی هم با توجه به پیشینهٔ بازداری و شِکَرهداری و صید که تفننی خاص پادشاهان و برخورداران بوده، از مضموناندیشی در اطراف این پرندهٔ اساطیری غافل نماندهاند، گو اینکه کمتر به جنبههای کهن و اساطیری آن توجه داشتهاند.

همین جا این نکته را باید گفت که ممکن است در بسیاری از فرهنگها و حتی در نظر برخی شاعران، شاهین و عقاب و باز، سه پرندهٔ متفاوت باشند؛ چنان که در کتابهای حیوان شناسی عربی (از جمله حیاةالحیوان: ۱۵۲/۱، ۵۹۴ و ۳۷/۲) چنین است. در این بحث از تفاوتهایی که در آثار متأخر در این باب بوده غافل نشده ام اما در روایات کهن و به خصوص جهات اساطیری و افسانه ای، تفاوتها چندان محسوس نیستند و لذا هر سه مورد را ذیل یک عنوان آورده ام:

عالمی زاغ سیاه و نیست یک باز سپید یک رمه افراسیاب و نیست پیدا پـور زال (سنایی: ۳۴۶)

جان کی برد ز تیر تو کَش پَر عقاب داد گرچه مخالف تو عـقابی بـه پـر شـود (مسعود سعد: ۱۲۶)

از دو مهلو گه شتاب دو بال نه عقابی و رویدت جو عقاب (مسعود سعد: ۳۱۴) شاهین هنرم، نه فاختهمهرم طوطىسخنم، نه بلبلالحـانم (مسعود سعد: ۲۵۲) ز تنگِ بیشهٔ او کم برون شـدی نخـجیر به تندِ پشتهٔ او بـد بـرآمـدی شـاهین (مسعود سعد: ۴۱۶) حریم مُلک چنان شد ز امن و حشمت او که بندهوار بَرَد سبجده کیک را شباهین (مسعود سعد: ۲۲۲) خویش گردد تذرو را شاهین نه عجب گر ز داد او زین پس (مسعود سعد: ۴۶۷) عيقاب طلعت عنقاشكوه طوطىير یلنگهیئت و قشقاودم، گوزنسرین (انورى: ٢١٩/١) تذرو طرفه من گیرم که چالاک است شاهینم نه هر کو نقش نظمی زد کلامش دلیذیر افتد ( حافظ : ۲۴۵ ) ماگشادِ کار خود را سادهلوحی دیدهایم نقش راه چنگل شاهین کند یامال ما (صائب: ۳۰) سرينجه شاهين عقاب است در اينجا از دست علایق به حذر باش که هر خار (صائب: ۱۱۱) در قدیم پَر عقاب را بر چوبهٔ تیر میبستند: چو آن خدنگ تو را از عقاب پـر دارد جــو آن خمــيدكمان گـوزن دارد شـاخ (مسعود سعد: ۸۹)

## خدنگ تیر تو چون از عقاب یابد پر چرا که کرکس را در وَغا کند مـهـان (مسعود سعد: ۳۹۱)

در قدیم پادشاهان هنگام صید، برای شکار پرندگان از باز استفاده میکردند و از این رو، تربیت باز، فنی عمده و از لوازم سلطنت به حساب میآمده است. معروف است که پادشاهان هنگام تربیت و شکار، کلاهی بر سر باز مینهادند تا جایی را نبیند و آن را روی دست میگرفتند و به شکار میبردند پرندهٔ مورد نظر در آسمان پیدا می شد، کلاه از سرش بر میداشتند و پروازش میدادند. برخی علت بستن چشم باز را این میدانند که چون همهٔ جانوران از چشم آدمی می ترسند، چشم باز را می بستند تا روی صیاد را نبیند. شاهين

**مطار ( منطق الطير :** ۵۳) به رسم نگهداري باز اشاره مي کند و براي آن دليلي شاعرانه مي آورد:

باز پیش جمع آمد سرفراز کمرد از سر مَعالی پمرده باز سینه میکرد از سپهداری خویش لاف میزد از کُلَهداری خویش گفت من از شوق دست شهریار چشم بر بستم ز خلق روزگار چشم از آن بگرفتهام زیر کلاه تما رسد پایم به دست پادشاه

**حافظ ه**م به این خصوصیت اشاره کرده است:

باز ارچه گاه گاهی بر سر نهد کلاهی مرغان قاف دانند آیین پادشاهی ( حافظ : ۳۴۸ )

**گیفی**ت تربیتِ باز و چشم دوختن و کلاهداری او، در کتابهای مربوط به این فن که به **«بازنامه»** شهرت دارند، به تفصیل آمده است. از قدیم تا همین امروز چشم شاهین (عقاب، باز) مظهر تیزبینی و زیبایی و هوشیاری بوده است:

- دُمِ عــــقرب بـــتابید از سرکــوه چنان چون چشم شاهین از نشیمن (منوچهری: ۶۳)
- بیرون از مکان از زمان تهی خواهی بود پوستی میشوی از پلنگ و چشمی از عقاب. (م.کوشان. «گذشتهٔ آینده». آفتاب. اسفند ۱۳۸۰: ۲۱/۵۲)

عمر کوتاه و طبع بلند عقاب نیز در اغلب فرهنگها زبانزد است. شعر بلند و پرآوازهٔ «عقاب» از پرویز ناتل خانلری، در ادب معاصر ایران، به همین ویژگی پرداخته است ( ب غُراب )

**منابع**: بازنامه: ۸۵ به بعد؛ اساطیر ایرانی: ۲۶؛ فرهنگ نامهای اوستا: ۱۳۰۸/۳ – ۱۳۱۵؛ فرهنگ ایران باستان: ۲۹۶ به بعد؛ تاریخچهٔ بیرق: ۲ به بعد؛ قاموس: ۸۸۰؛ اسرارنامه: ۳۶؛ منطق الطیر: ۳۱۸؛ حیاة الحیوان: ۲۲۶/۲؛ عجایب [طوسی]: ۵۱۴؛ عجایب [فارسی]: ۲۳۸؛ المستطرف: ۱۰۰؛ رمزهای زنده جان: ۵۸؛ سمبولها: ۸۱؛ دیار شهریاران: ۲۸/۲۱ به بعد؛ سرزمین هند: ۳۰۳؛ آیین شاهنشاهی ایران: ۱۵۵؛ ابراهیم پورداوود، «شاهین»، مهر، دی ۱۳۲۱: ۲۱۷/۷؛ ابراهیم پورداود، «عقاب»، یادگار، س چهارم: ۲۸/۷؛ فرهنگ نگارهای نمادها: ۶۰ و ۶۸؛ پرویز اذکائی، «بازو بازنامه های فارسی»، هنر و مردم: ۱۷۶ (۲ تا ۱۳) و ۱۷۷ (۳۲ تا ۴۵)؛ فرهنگنامهٔ جنانوران: ۱۲۳/۱ و ۲۸۸۴ لغتنامه؛

## شبافروز

شبافروز → گوھر شب چراغ
 شباویز → مرغ شباویز
 شباهنگ → شِعریٰ؛ مرغ شباویز
 شبپرہ → عیسی (مرغ عیسی)
 شب تاب → گوھر شب چراغ
 شب چراغ → گوھر شب چراغ
 شب چله → یلدا

شبدیز / sabdiz/ شبدیز (شبرنگ، شب نما = سیاه) نام اسب \* معروف و افسانه ای خسرو پرویز \* است که به روایتی از روم آورده بود و از سایر اسبان چهار وجب بلندتر بود و گویند نعلش را با ده میخ به پایش می کوفتند. به روایت نظامی ( خمسه: ۱۵۷) شبدیز اصلاً متعلق به شیرین، معشوقهٔ خسروپرویز بود که بعدها به تملک وی در آمد. مادر شبدیز مادیانی بود که از فرسنگها راه به غاری در نزدیکی دِیری می آید و خود را به سنگی سیاه می مالد و به فرمان خدا باردار می شود ( خمسه: ۱۶۰). بعد از بارگرفتن مادیان، دیگر اثری از آن دِیر بر جای نمانده است. تولد شبدیز را، این گونه مرموز و شگفت انگیز، مأخوذ از اسطوره های هندی دانسته اند.

توصيفی که نظامی از اين اسب به دست میدهد بسيار قـابل تأمـل است. از قـول شاپور در وصف شبديز میگويد:

بسر آخسور بسسته دارد رهنوردی کسزو در تَک نسبیند بسادگردی سَسبَق بسرده ز وهسم فسیلسوفان چسو مرغابی نترسد زآب طوفان به یک صفرا که بسر خسورشید رانده فسلک را هسفت میدان بساز مسانده بسه گساه کسوه کسندن آهنین سئم گسسه دریسا بسریدن خسیزران دُم زمسانه گسردش و انسدیشه رفتار چو شب کارآگه و چون صبح بیدار نهساده نسام آن شسیرنگ شسبدیز بسرو عساشق تر از مسرغ شسباویز (خمسه: ۸-۱۵۷)

خسرو شبدیز را بسیار دوست میداشت و از هر طعام که خود میخورد، به آن نیز میداد و سوگند خورده بود هر کس خبر مرگ شبدیز را بیاورد او را خواهد کشت. چون شبدیز همرد، باربد، نوازندهٔ معروف، با هزار اضطراب، برای نجات میرآخور، لحنی دردانگیز بر آن گونه خواند که خسرو به اندوه دریافت و فریاد کرد: «بدبخت، مگر شبدیز مرده است؟» باربد گفت: «شاه خود فرماید». خسرو بفرمود او را کفن و دفن کردند و صورتش را در سنگ کندند و هرگاه که به آن نگریستی بگریستی. بسیاری از محققین تصویری را که در طاق بستان در سنگ کنده شده، تصویر خسرو پرویز، سوار بر شبدیز وانستهاند.

شبدیز، همچنین نام لحن پانزدهم از سی لحن باربد است ( خمسه: لحن بیست و سوم ) که دربارهٔ شبدیز ساخته بود:

چو در شب بر گرفتی راه شبدیز شدندی جملهٔ آفاق شبخیز (خمسه: ۲۴۶)

**فره**نگها «شبدیز نقره» را کنایه از آسمان<sup>\*</sup> و روزگار دانستهاند. سیمای افسانهای شبدیز در ادب فارسی، حتی مدتها قـبل از نـظامی، مشـخص و **متجلی** بوده و بسیار شده است که شاعران اسب ممدوح را به شبدیز مانند کردهاند:

(منوچهری: ۱۳۶)

رخش با او لاغر و شبدیز با او کـندرو ورد با او اَرجَل و، یـَحموم با او اَژگَهَن (منوچهری: ۷۶)

شاها تو سلیمانی و در دولت و ملکت هر مرکب شبدیز تو چون تخت سلیمان (مسعود سعد: ۳۷۶)

ای چو سلیمان به جاه و حشمت و رتبت بارهٔ شـبدیز تـو چـو تخت سـلیمان (مسعود سعد: ۴۵۱)

در ابیات اخیر از مسعود سعد هم میتوان شبدیز را به معنی «شبرنگ و شبگون (سیاه)» فرض کرد. «و آن که هرگز بر چیزی (ظ.خری) ننشسته باشد، اسب او را به دُلدُل و بُراق و رخش و شبدیز ماننده مکن ». ( قابوسنامه، باب سی و پنجم: ۱۹۱)

شب قدر

منابع: يشتها: ۱۷۶/۲؛ خمسه: ۱۵۷ به بعد؛ لغتنامه؛ برهان؛ دا.فا..

شجر اخضر /šajar-e axzar درخت \* سبزی است که از آن آتشی به امر خدا بر موسیٰ \* نمودار شد. دو مورد در قرآن مجید از درختی سبز سخن رفته که آتش \* از آن افروخته شده است: مورد اول (قصص: ۳۰) در ارتباط با سرگذشت موسی است که در وادی آیمَن \*، آتشی از درخت عُلَیق و بنا بر بعضی روایات از درخت عنّاب بر آن حضرت ظاهر گردید و آوازی از آن برآمد که: یا موسیٰ انّی اَنَا الله رَبُّالعالَمین. در کتابهای طبی قدیم ( مانند مخزن الادویه و تحفهٔ حکم مؤمن) خواص طبی زیادی برای درخت عُلَیق ذکر شده اند. اقبال لاهوری ( کلیات: ۵۳ و ۱۳۰ این این درخت به «نخل سینا» یاد کرده است.

تینع تو با آب و نار ساخت بسی لاجرم هم شجر اخضر است هم ید بیضا و نار (خاقانی: ۱۸۰)

از این آتش گاهی به «آتش موسی» تعبیر شده است:

بلبل ز شاخ سرو بـه گـلبانگ پـهلوی میخواند دوش درس مقامات مـعنوی یــعنی بـیا کـه آتش مـوسی نمـود گـل تــا از درخت نکـــتهٔ تـوحید بشـنوی (حافظ: ۳۴۵)

گاه به «درخت آتشین»: چون که کلیم حق بشد سوی درخت آتشین گفت من آب کوثرم کفش بـرون کـن و بـیا (گزیدهٔ شمس: ۲۸) **و گاه**ی هم به «درخت موسی»: ای روز، چون حشری مگر، وی شب، شب قدری مگر یــــا چــون درخت مــوسیی کــو مــظهر الله شــد (گزید**: ش**مس: ۱۷)

**حتی** برخی نیز تعبیرات لطیفی که خاستگاه عرفانی دارد، در ارتباط با «درخت موسی» **یافته و** در آثار خویش آوردهاند ( الانسان: ۹۹ و ۱۶۹ ). صائب «شجر طور» به کار برده است:

یک شعلهٔ شوخ است که در سیر مقامات گاه از شجر طور و گمه از دار بملند است ( صائب: ۲۸۶ )

**دومی**ن مورد مربوط می شود به استدلالی کـه قرآن ( یس: ۸۰) بـرای مـنکرین بـعث و رستاخیز \*کرده است، به این مضمون که خدا کسی است که آتش را در درخت سبز قرار داده و شما از آن آتش می افروزید.

مفسرین نام این درخت را مَرخ ( تفسیر کعبریج: مدحج) و عَفار ذکر کردهاند. مَرخ را درخت بادام تلخ گفتهاند که هر کس بخواهد آتش برافروزد شاخهای از آن را، به عنوان زند اَسفَل ( شاخهٔ زیرین ) و شاخهای از چوب عَفار را، به عنوان زَنداعلی ( شاخهٔ زبرین ) ببُرد، در حالی که از آن آب می چکد و این دو را بر هم ساید و از میان آنها آتش بیرون آید.

در مَنَل است که فی کُلِّ شَجَر نارٌ و استَمجَدَ المَرخُ وَ العَفار؛ و این مَنَل از آنجا است که چوب این دو درخت سریعالاًحتراق است و در مورد برتری چیزی بر چیزی نیز به کار رفته است، چنانکه اعشی سروده است ( نقل از تعلیقات دیوان منوچهری : ۲۴۵ ):

> زَنادُكِ خَيْرَ زَنَادِ المُلُوكَ يُخالِط فِيهنَّ مَرْخُ عَـفارا وَلَـوْبِتَ تَـقُدَحُ فِي ظُـلْمَةٍ حَــصاةً بِنَبْعِ لَأَوْرَيْتَ نَـارا

حکما گفتهاند فقط در درخت عنّاب و سنجدِ جیلان آتش هست. در شعر فارسی گاهی به شجر اخضر اشاراتی شده است:

گو نظر باز کن و خلقت نارنج ببین ای که باور نکنی فی الشَّجرِالاَخْضِرِ نار (سعدی: ۴۴۴)

به مَرخ و عَفار نیز در شعر فارسی اشاره شده است:

زان بر فروز کامشب اندر حصار باشد ... او را حصار میرا مَرخ و عَـفار بـاشد (منوچهری: ۲۱)

تا نمانی صفر و سرگردان چو چرخ تا نسوزی تو ز بی مغزی چو مَرخ (مثنوی: ۸۵۰)

**منابع:** کشفالاسرار: ۲۴۸/۸؛ تفسیر کمبریج: ۶۵۵/۱؛ تفسیر ابـوالفـتوح: ۲۸۵/۸؛ تـفسیر گـازر: ۱۰۱/۸؛ اعلام قرآن: ۵۹۹؛ گل و گیاه: ۲۸۶؛ لغتنامه.

> **شجرۃالحیۃ** ← سرو **شجر طور** ← شجر اخضر **شَخینا** ← فَرَ

شدًاد و شدید فرزندان عاد <sup>\*</sup> بودند و بنا بر بسیاری مآخذ (از جمله تاریخ بخارا: ۱۹۷، شدَاد و شدید فرزندان عاد <sup>\*</sup> بودند و بنا بر بسیاری مآخذ (از جمله تاریخ بخارا: ۱۹۷، مجمل التواریخ والقصص: ۱۸۷)، ابن عمّ ضحّاک<sup>\*</sup>. شدید، مهتر قوم عاد و بر دین راست و دادگر بود و سیصد سال پادشاهی کرد و پس از وی شدّاد که کافر و متمرد بود و دعوی خدایی داشت، به جای وی نشست. هود<sup>\*</sup> پیش او رفت و به خدایش خواند. شدّاد گفت: اگر من فرمان تو کنم خدایت مرا چه دهد؟ هود گفت: بهشت جاودانه؛ و صفت بهشت<sup>\*</sup> برای او بگفت. شدّاد گفت: من خود در این جهان چنین بهشتی بنا کنم؛ و کسان خویش بگماشت تا اِرَم<sup>\*</sup> را بنا کردند.

ابوالفتوح ( تفسیر : ۲۸۴/۱۰ ) آورده است : او حریص بر کتاب خواندن بود و هر جا توصیفی از بهشت می دید او را خوش می آمد، تا اینکه آرزو کرد در دنیا بهشتی بناکند و سیصد یا پانصد سال در بنای این بهشت وقت صرف شد. در وقت اتمام بنا، نهصد سال داشت که به تماشای آن بهشت رفت. چون از اسب \* فرود می آمد، پایی بر زمین و پایی در رکاب، عزرائیل \* جان او را بگرفت و یا به روایتی، جبرئیل \* بانگی بکرد و شدّاد و یارانش همه را هلاک کرد و بعد از آن، بهشت از چشم مردم پنهان شد و تا قیامت کسی آن را نبیند، مگر شتربانی که در زمان معاویه آن را دید. شدّاد دویست وزیر و هزار سرهنگ داشت و بر گرد این بهشت، برای هر کدام کوشکی بساخت. محل آن را در بلاد یمن، بین حَضْرَ موت و صنعا، نوشتهاند. ابن خلدون (مقدمه: ۲۳/۱) با دیدی علمی و انتقادی به قصهٔ شدّاد و بهشت السانهای او نگریسته و ضمن انتقاد از مسامحهٔ مفسرین و مورخین، این قبیل روایات را شبیه خرافه دانسته است. در شعر فارسی، بیش و کم، به سرگذشت افسانهای شدّاد و بهشت او اشاراتی هست:

مــفروش بـه بـاغ ارم و نخـوت شـدّاد یک شیشه مِی و نوشلبی و لب کشــتی ( حافظ: ۳۰۳)

منابع: تاريخ بخارا: ١٩٧؛ بلعمى: ١٩٧/١؛ مجمل التواريخ والقصص: ١٨٧؛ معجم البلدان: ٢١٢/١؛ تفسير ابوالفتوح: ٢٢/٥٩؛ قصص [سوراًبادى]: ۴۴۴؛ كشف الاسرار: ٢٨١/١٠؛ روضة الصفا: ٧٩/١ حبيب السير: ٢٥/١؛ تفسير كازر: ٣٥٢/١٠؛ اعلام قرآن: ١١٠؛ حماسه سرايى: ٢٥٩؛ مآخذ قصص و تمثيلات: ٢٢٧؛ لغت نامه.

شعريٰ /šeˈrā/

شِعری (شعرا) نام دو ستارهٔ روشن است که به شِعرَیان و اختاسهیل\* ( دو خواهر ستارهٔ سهیل ) نیز معروفاند. یکی را شِعرای یمانی یا شِعریالعَبور ( ← تیر ) نامند که در آخر تابستان، اول شب بر فلک نمایان میگردد و به عقیدهٔ اکثر محققان، نام ایرانی آن تیر\* یا تشتر است. دیگری شِعریالغُمَیصا یا شِعرای شامی نامیده می شود که نور آن کمتر است و گویا از سهیل دور افتاده و بر آن میگرید.

گروهی از منجمین، شِعری را ستارهٔ هاتور (Hathor) میدانند که همان آفرودیت\* (Aphrodite) یونانی و سیریوس (Sirius)لاتینی است و در جای دهانِ کَلب اکبر و در پشت سر جوزا واقع است. درخشش این ستاره، موجب پرستش آن در نزد اقوام و ملل مختلف شده است. مصریان طلوع آن را موجب برکت میدانستند و از روی طلوع آن کم آبی و بی آبی نیل\* را حدس میزدند. اما در نظر بابلیان، شِعری نشان خشکی و قحطی بوده است. بنابراین، مصریان به واسطهٔ برکت، و بابلیان به واسطهٔ ترس، آن را ستایش میکردند (اعلام قرآن: ۲۰). رومیان هم از قدیم برای این ستاره، سگ قرمز قربانی\* میکردند و در نظر اعراب، قبایل و اقوام را نابود میکرده و به همین جهت قرآن (نجم: مؤتفکه را هلاک کرده است.

قبایل حِمْیَر و بنی خُزاعه، در جاهلیت، این ستاره را میپرستیدند. در عرب مشهور بود که نخستین کسی که پرستش شِعری را معمول کرد، «ابوکبشه» از اجداد مادری پیامبر اسلام بود و چون در این پرستش بدعتهایی به چشم میخورد، معاندین، حضرت محمد (ص) را هم به تعریض «ابن ابوکبشه» میگفتند (اعلام قرآن: ۴۰۵).

ستارهٔ شِعری که به نامهای شباهنگ، کاروانکش و ستارهٔ سحری هم نامیده شده، به واسطهٔ درخشش و زیبایی خود، در ادبیات فارسی نیز شناخته است:

بـــزن ای تــرک آهــوچشم آهــو از سر تــیری که باغ و راغ و کوه و دشت پر ماه است و پر شعری .

(منوچهری: ۱۳۰) ای به ماهی جان ما را کرده چون ماهی شیم وی ز شعری عقل ما را داده چون شعری سَنا (سنایی: ۲۷)

شعری به شب چـو کـاسهٔ یـوزی نمـایدم اعنی سگی است حلقه بگوشِ درِ سخاش ( خاقانی: ۲۳۱)

| شُعَيب   |                | ۵          | 11 |
|----------|----------------|------------|----|
| بود فالش | قرعه و سعدالسه | شعرى زنندة |    |

صیدی چنین که گفتم و اقبال صیدگه را شعری زنندهٔ قرعه و سعدالسعود فالش (خاقانی: ۲۲۹) زیوری آوردهام بهر عـروسان بـصر گویی از شعری شعار فَرقَدان آوردهام (خاقانی: ۲۵۶)

ساخته و تاخته است بخت جـهانگیر او ساخته شعری بُراق تـاخته بـر فَـرقَدان (خاقانی: ۲۳۲)

**منابع:** یشتها: ۳۲۴/۱؛ گاهشماری: ۶۶؛ اعلام قرآن: ۴۰۵؛ ظرایف: ۷۴۱؛ مجموعهٔ مقالات عـباس اقبال: ۸۸ به بعد؛ «دو صورت کلب اکبر و کلب اصغر»، یادگار، س چهارم: ۳۳/۵؛ لغتنامه.

> **شِعریالعَبور** ۔ شِعریٰ **شِعریالغُمیصا** ۔ شِعریٰ **شِعرَیان** ۔ شِعریٰ

**شُعَيب** /šo'ayb/ از فرزندان مَديَن بن ابراهـيم، و مـادرش از اعـقاب لوط<sup>\*</sup> بـود و از خـوشسخنى بـه **خط**يبالانبيا شهرت يافت و بنا بر روايات، نابينا بود.

شعیب بر قوم مَدیّن مبعوث شد و آنها را به پرستش خدای یگانه و نکاستن وزن ر پر کردن پیمانه دعوت کرد و به عذاب سخت هشدار داد. او در شهر مَدیّن بود م به زمین شام، و خداوند قوم او را اصحاب ایکه \* نیز خوانده است ( شعرا: ۱۷۶) که چون وی را به دروغ داشتند خداگرما و آتش \* را بر آنها گماشت و از ابر آتش ببارید و همه، بجز شعیب و آنان که به او گرویده بودند، بریان شدند ( هود: ۱۴). پس از آن، شعیب با آن مؤمنان در آن شهر بماند تا بسیار شدند. از مصر، موسی \* نزد وی آمد و هشت یا ده سال اجیر شعیب شد تا دختر خویش صفورا \* را به موسی داد. حافظ ( ۱۲۷) اشاره میکند:

شبان وادی ایمـن گـهی رسـد بـه مـراد 🦳 که چند سال به جان خدمت شعیب کند

در آیات ۲۲ تا ۲۸ سورهٔ قصص، در باب تزویج موسی و ده سال اجیر شدن او برای دختر سخن رفته اما، به نام پدرزن او صریحاً اشاره نشده است. تورات نام او را «یترون» نوشته است. هنگامی که موسی عازم مصر شد، یکی از عصاهای پدرزنش را که جبرئیل\*نزد او به امانت گذاشته بود، با خود برد که بعدها در دست موسی همان عصای معجزه گر شد. داستان شعیب، به ویژه از لحاظ ارتباطش با سرگذشت موسی، در پهنهٔ ادب فارسی نیز مطرح است: چسو از جسهان سوی دارالبقاء شد ایّوب چسو از جسهان سوی دارالبقاء شد ایّوب دویست و پنجه و چارش ز عمر چون بگذشت دویست و پنجه و چارش ز عمر چون بگذشت (ناصرخسرو، چ قدیم، ۱۸۷) مه موسی کلیم و خط کهکشان عصا انجم گلهٔ شعیب و فلک دشت مدینا (قاآنی: ۲۳) موسی نکرد تیا که شبانی شعیب را در رتبه کی ز غیب رسیدیش میاحضر (قاآنی: ۲۰۰)

منابع: بلعمی: ۲۳۲/۱۱ به بعد؛ طبری: ۲۴۵/۱ ؛ مجمل التواریخ والقصص: ۱۹۸؛ قصص [نیشابوری]: ۲۴۲؛ آفرینش و تاریخ: ۶۲/۳؛ روضةالصفا: ۲۴۳/۱ ؛ حبیب السیر: ۷۹/۱؛ قصص [نـجار]: ۱۴۵؛ تحقیق در تفسیر ابوالفتوح: ۱۵۵/۲؛ معجم الالفاظ: ۲۹۹؛ فصوص: ۱۱۹؛ اعلام قرآن: ۴۰۸؛ مآخذ قصص و تمثیلات: ۵۹؛ لغتنامه.

## شُغاد /šaqād/

پسر زال \* و برادر ناتنی و قاتل رستم \* است. زال، پهلوان سپیدموی حماسه ها کنیز کی نوازنده و خوش آواز داشت که پس از مدتی، از او، پسری به بالای سام \* در و جود آمد. ستاره شماران پایان کار او را ناروشن دیدند و با شگفتی اظهار کردند که او تخمهٔ سام نیرم را تباه خواهد ساخت. شَغاد ( جهانگیری: شَگاد؛ غررالسیر: شَغای ) سرانجام دختر شاه کابل راکه باجگزار رستم بود، به زنی گرفت و پس از این پیوند، چشم آن داشت که رستم از پدرزنش باج طلب نکند و چون این چشمداشت بی نتیجه بود، با پدرزنش، شاه کابل، بر ضد رستم توطئه ای مشترک فراهم کرد و با ظاهری آزرده خاطر، کابل را ترک کرد و روی به زابلستان نهاد و از رستم خواست که به کابل بیاید و از او رفع توهین کند. شاه کابل، به تزویر و پوز شخواه، به پیشباز رستم شتافت و او را به مهمانی و از آنجا به شکارگاه فرا خواند. در شکارگاه چندین چاه، با خنجر و تیغهایی در آنها، سرِ راه رستم کنده بودند و روی آنها با خاک پوشیده بود. رخش بوی خاک تازه را حس کرد و پا پس کشید. رستم بی حوصله بر او تازیانه زد و اسب جستی زد و دو پایش در چاه فرو رفت. **زواره \***، برادر رستم نیز که همراه او بود، در چاهی دیگر افتاد. رستم که دام را حس کرده **بود، ک**مان به زه کرد و نابرادر خویش شُغاد را که پشت درختی پنهان شده بود به درخت **دو**خت و در دم مرگ، کین خویش را باز ستاند. با این فاجعه، یک نمونه از برادرکشی در **شاه**نامه اتفاق افتاده که بازتاب آن در ادب فارسی تا امروز نیز ادامه داشته است:

(در حیاط کوچک پاییز در زندان: ۸۱)

**منابع:** شاهنامه: ۳۲۴/۶ به بعد؛ غررالسیر: ۳۷۹ به بعد؛ آیینها و افسانه ها: ۱۶۶؛ زندگی و مـرگ پهلوانان: ۳۸۶ به بعد؛ دا.فا. 574

**شَغای** ← شَغاد شقایق ← لاله شَگاد ← شَغاد

شم / šam/ نام پادشاه کابل و جدّ گرشاسپ<sup>\*</sup> است که در ادبیات فارسی در ردیف پهلوانان و شاهان گمنام دیگر، از او نیز یاد شده است: ز شم زان سپس اثرط آمد پدید وزین هر دو شاهی به اثرط رسید (اسدی) سهم تو قطران کند نطفهٔ سرخاب و زال تیغ تو زِیبَق کند زَهرهٔ گرشاسپ و شم (خاقانی: ۲۶۴)

**منابع:** مَزدیَسنا: ۴۱۷؛ لغتنامه.

شَماساس /šamāsās/ شَماساس یا شماساش، در ادبیات پهلوانی ایران، نام یکی از سران سپاه افراسیاب<sup>\*</sup> است که پس از مرگ سام<sup>\*</sup> افراسیاب او را با سپاهی به زابلستان فرستاد اما در برابر زال و سپاه ایران شکست خورد و به دست قارن<sup>\*</sup> بن کاوه کشته شد. در شعر فارسی به سرنوشت سیاه وی اشاره شده است:

یا شهاساس خزان را قارن اردیبهشت دستگیر از نیزهٔ آتشفشان سی آورد (قاآنی: ۱۴۵)

شب چو شهاساس رانـد رَخشِ عـزیمت قارنِ روزش شکافت سـینه بـه پـیکان (قاآنی: ۶۶۰)

**منابع:** شاهنامه: ۱۲۲/۲؛ فرهنگ نامهای شاهنامه: ۶۲۴/۲؛ قاآنی: ۱۴۵؛ لغتنامه.

**شمس ب**خورشيد

**شمشاد** /šemšād/ درخت\* همیشه سبزی است که چوب آن در غایت سختی و نرمی است و شاعران قد معشوق را به آن تشبیه میکنند. شمشاد انواع زیادی دارد و در ادب فارسی و فرهنگها تا **أنجا شناخته است که ترکیبات و ضربالمثلهای زیادی را سبب شده است ( → لغتنامه ).** این درخت از قدیم در فرهنگ ایران مورد توجه بوده است و هنوز هم روستاییان، به ویژه در زیارتگاهها آن را گرامی و مقدس می شمارند. در حیاط بسیاری از امامزادهها این درخت را می توان یافت که بر شاخهها و تنهٔ آن گاهی نخ و پارچههای رنگین برای بر آورده شدن حاجات بستهاند. شمشاد نشانهٔ ناهید \* است و از لحاظ واژه شناسی نیز با کلمهٔ «شوش»، شهر باستانی خوزستان ارتباط دارد. شاعران ایرانی آن را بیشتر مظهر زیبایی و راستبالایی میدانند: تا درخت گل نیارد سنبل و شمشاد بر... تیا درخت نیار نیارد عینیر و کیافور بیر (فرخي، لغتنامه) گلنار به رنگ توزی و یَرنون شد شمشاد به توی زلفک خاتون شد (منوچهری: ۱۸۲) کز گرم و سرد، لاله و گل را رسد زیـان شمشاد و سرو را ز تموز و خزان چه بـاک ( خاقانی: ۳۰۹) خـــــال آن بت شمشــــادقد نـــسرينبر سرم ز خواب گران شد، به من غود هنوس (انورى: ٢١٨/١) منابع: دیار شهریاران: ۱۰۱۸/۲؛ گل و گیاه: ۲۵۴؛ لغت نامه.

شوکران / šowkarān/ گیاهی است علفی با برگهای بزرگ و شفاف که بر ساقه و دُمبرگ آن لکههایی ارغوانی دیده می شوند. مهمترین مادهٔ موجود در این گیاه، سیکوتین (Sikutin) است که سبب فلج و تشنج و سرانجام مرگ می شود. زهر شوکران را در یونان قدیم برای اعدام به کار می بردند و سقراط با این زهر به قتل رسید. نام «شوکران» دقیقاً در اشاره به پایان کار سقراط بارها در شعر معاصر ایران آمده

است:

گياه تلخ افسوني شوکران بنفش خورشید را در جام سپید بیابانها لحظه لحظه نوشیدم. (سهراب سیهری، هشتکتاب: ۹۷) مگر شوکران اجل بود این که تنها بنوشید و دم در کشید (اخوان ثالث، تو را ای کهن بوم و بر ... : ۵۳) شوکران عشق تو که در جام قلب خود نوشید، ام (احمد شاملو، از هوا و آینه ها: ۸۳) خواهدم كشت. زيباتر از درخت در اسفند ماه جيست (شفيعي كدكني، بوي جوي موليان: ٣٨) بيداري شکفته پس از شوکران مرگ. كاشفان جشمه كاشفان فروتن شوكران جويندگان شادي در مبجری آتش فشانها. (احمد شاملو، دشنه در دیس: ۴۶)

**شومان** ← مارج

## شهادت /šahādat/

شهادت (martyrdom) در فرهنگ اسلامی از لحاظ لغوی معانی مختلفی دارد، از قبیل گواهی دادن؛ آشکارا ( مقابل غیب )؛ کشته شدن در راه حق بدون خطا و... که از آن میان معنای اخیر در اینجا مورد نظر است. در این گونه مرگها همیشه آرمان مقدسی شهید را به خود متوجه می سازد و به عبارت دیگر، شهادت مرگی نیست که دشمن بر مجاهد تحمیل کند بلکه مرگ دلخواهی است که مجاهد، با تمام آگاهی و منطق و شعور و بیداری و بینایی خویش انتخاب میکند. شهادت در طول تاریخ، ضمن تقدس و در نتیجه، داشتن جنبهٔ مذهبی، خاصیت پیونددهنده و بیداردارنده نیز داشته و موجبِ برانگیختن وجدان بشریت شده است. خاطرهٔ شهید، همبستگی و اشتراک سرنوشت ایجاد میکند و قوّت قلب میبخشد. اکثریت مظلوم، چون توانستند عقدهٔ دل خود را خالی کنند و از ظالم انتقام بگیرند، به خاطرهٔ شهید و ادامهٔ راه او دل میبستند زیرا شهید حاضر است و یادش در ذهنها همیشه زنده است.

شهادت، از روزگار سیاووش \* در ذهن ایرانیان رسوب کرد و بحق باید گفت که در اسلام معنایی تازه یافت و خاطرهٔ خونبار سیدالشهدا، حسین بن علی (ع) که وارث آدم \* بود و وارث تمامی پیامبران راستین، چهرهٔ همهٔ شهدای تاریخ و افسانه ها را بی رنگ کرد و «اُسوه» و الگوی بشریت شد زیرا شهید نه تنها «حاضر» و «گواه» و «خبر دهندهٔ راستین» است و «محسوس و مشهود»، بلکه نمونه و الگو و سرمشق نیز هست و شهادت او، نه یک حادثه و یک مرگ تحمیل شده و نه یک وسیله، که خود بالاترین هدف است، یک تکامل است و یک راه میانبُر به طرف صعود به قلهٔ بشریت (شهادت: ۶۸).

در ایران باستان، سیاووش و زریر \* شهیدند؛ در مسیحیت، عیسی \* (ع)؛ در اسلام حمزه و سالار شهیدان، حسین بن علی (ع) و بسیاری از فرزندان راستین او و امامان بزرگ شیعه و ادامه دهندگان راه آنان؛ و در عرفان، حسین بن منصور حلاج \* و عین القضات و سهروردی. شهادت در عرفان ایران، از صورت عملی و ساده ای که در مورد سیاووش داشت بیرون آمد و جنبهٔ پیچیده و فلسفی پیدا کرد و جهان بینی وسیعی شد که داعیه اش آن است که آسمان \* را به زمین فرود می آورد. در اینجا شهادت به جسم محدود نیست و به نَفْس نیز تسرّی پیدا می کند و در روح حادث می شود. باید «خود» از میان برخیزد زیرا تنها حجاب، همین «خود» است:

میان عاشق و معشوق هیچ حایل نیست تو خود حجاب خودی حافظ از میان برخیز (حافظ: ۱۸۱)

اگر جنازهٔ سعدی به کوی دوست برآرنـد زهی حیات نکونام و رفـتنی بـه شهـادت (سعدی: ۵۲۹)

> **شھرناز** ← ارنواز و شھرناز **شھریر** ← اَمشاسپندان (شھریور)؛ شھریور روز

**شهريور** ج أمشاسيندان

شهر یورروز /×مشاسپندان) فرشته \* موکّل بر جواهرات هفتگانه و فلزاتی است که قوام شهریور ( ← اَمشاسپندان ) فرشته \* موکّل بر جواهرات هفتگانه و فلزاتی است که صنعت دنیا به آنها بسته است. نام ماه ششم سال و روز چهارم هر ماه نیز شهریور است که روزی برگزیده است و برای ازدواج و شکار مبارک. هابیل \* و داراب در این روز زاده شدند و ایرانیان به سبب تولد داراب در این روز جشن کنند (برهان ). روز چهارم شهریور هم به علت تلاقی نام ماه و روز، جشنی بوده است موسوم به شهریورگان \*:

به شهریور بهمن از بامداد جهاندار داراب را بار داد

(شاهنامه: ۱۷۷۲/۶)

ای تـنت را زِ نـیکویی زیـور شهرهروزی است روز شهریور (مسعود سعد: ۶۵۹)

> در بیتی منسوب به لبیبی، نام این روز، «شهریر» آمده است: چو در روز شهریر آمد به شهـر ز شـادی همـه شهـر را داد بهـر

منابع: آثارالباقیه: ۲۸۹؛ جهانگیری: ۲۱۸۵/۲؛ عبدالامیرسلیم، «سیروزه در حدیث شیعه»، ن.د.ا.ت. پاییز ۱۳۵۳: ۲۵۸/۲۶؛ ، «سیروزهٔ آذرباد مارسپندان»، مهر، س دوم، دی ۱۳۱۳: ۸۲۳/۸.

شهر یورگان / Šahrivargān/ شهر یورگان یا آذرجشن (غیر از آذرجشنی است که روز نهم آذرماه برگزار می شده است) روز چهارم (شهریور روز) است از شهریور ماه. این جشن در قدیم آغاز زمستان بوده و در آن برای رفع سرما و خستگی زمستان، آتشهای بزرگ می افروختند و معتقد بودند انتشار حرارت، چیزهای مضر برای گیاهان را دفع می کند و به همین دلیل هم آذرجشن نامیده شده است. ایرانیان اعتقاد داشتند داراب در این روز تولد یافته است. فردوسی گوید:

به شهریور بهمن از بامداد جهاندار داراب را بار داد (شاهنامه: ۱۷۷۲/۶)

**شھید** ← شھادت **شیاطین سلیمان** ← سلیمان

شیث / šis/ شیث (هبةالله، عطای الهی) نام فرزند آدم\* است که پنج سال پس از قتل هـابیل\*، از حوًا\* متولد شد. آدم شيث را بر همهٔ فرزندان برتري داد و وصيّ خويش كرد و عهدي نوشت و بدو داد. چون آدم بمرد، خدای تعالی شیث را پیغمبری داد و پنجاه صحف (کتاب) از آسمان بدو فرستاد و همهٔ فرزندان آدم از نسل اویند زیرا که هـابیل فـرزند نیاورد و فرزندان قابیل\* همه در طوفان نوح\* از میان رفتند. ایزد تعالی محویلةالبیضا را به زنی به وی داد که راست به حوّا مانست و او «انوش» را بیاورد و آن و دیعت بدو سپرد. شیث، اول کسی بود که کعبه را از گل و سنگ بنا کرد و حروف هجا را پدید آورد ( قاموس: ٥٢٢) و تا آخر عمر در مكّه بود و حج ميگزارد و در غار كوه بوقبيس، در جوار آدم و حوًا، مدفون گشت. نام شیث به عنوان وصبی آدم برای شاعران فارسی زبان شناخته است: سر به سر کردیم با تو بی زما و بی ز تو 🦳 چادر مریم مدزد و شیت را مهان مکن (سنايي: ۵۰۸) نماند آخر و خورد از کف اجـل خـنجر به شيث آمد دوران مُلک هفتصد ســال (ناصرخسرو، چ قديم: ۱۸۶)

زان که ملک بوالمـظفر آدم ثـانیست قــدرت او شـیث مشـترینظر آورد (خاقانی: ۱۴۸)

**منابع:** طبری: ۸/۱۱؛ مجملالتواریخ والقصص: ۱۸۳؛ قصص [نیشابوری]: ۲۹؛ بـلعمی: ۱۰۵/۱؛ مروج: ۲۹/۱؛ آفرینش و تاریخ: ۸/۳؛ فصوص: ۳۵۲؛ التصفیه: ۲۷۵؛ حبیبالسیر: ۲۳/۱؛ تـاریخ سیستان: ۴۰؛ مهر نیمروز: ۴۴؛ مصنفات: ۳۰۴؛ لغتنامه. شیر و خورشید / šir va xoršid/ شکلی است مرکّب از صورت شیر (lion) که در پنجهٔ راست شمشیری دارد و بر پشت او آفتاب می درخشد. این علامت، نشان رسمی دولت و پرچم ایران بوده است. پیشینهٔ این نشان مربوط می شود به روزگاران کهنی که ایرانیان از خورشید \* که نماینده و مظهر خداوند و میثاق و پیمان و زور و نیرو است و عقاب \* که فرّ و شکوه سلطنت از اوست، برای خود پرچم و درفش داشته اند. در ایران باستان ابتدا خورشید و مهر \* را دو وجود جداگانه تلقی می کردند (بهمن بشت: فقرهٔ ۲۷) ولی بعدها، به تدریج مهر و خورشید دو لغت مترادف یکدیگر شده اند.

شیر که مظهر قدرت و توان و نیرو است با اسب<sup>\*</sup>، هر دو، مظهر و نمایندهٔ خورشید بودند (تاریخچهٔ بیرق: ۱۰). در آثار به دست آمده از کشفیات باستان شناسی، صورت گاوی که بر دو شیر فایق آمده و بالای سر او مثلثی هست دیده می شود. در قدیم، ماه<sup>\*</sup> معرّف زمستان با روزهای سرد و کوتاه، و خورشید، نشان تابستان با روزهای گرم و بلند بود. در آیین میترا، گاو<sup>\*</sup> که خود مظهر ماه و زمستان است به دست مهر، مظهر خورشید و تابستان کشته می شود و در نتیجه، نباتات متعدد می رویند. از یک طرف، شیر با گاو در فرهنگ ایران ارتباط دارد و از طرف دیگر، در آیین مهری رابطهٔ گاو و مهر (خورشید) قولی است که جملگی برآنند.

بر روی نقشی که از دورهٔ هخامنشیان باقی مانده و اصل آن در موزهٔ ارمیتاژ لنینگراد است، خورشید و ایشتار \* دیده می شوند که از میان خورشید پیکر آدمی برآمده و در میان پرتوهای آن قرار گرفته است ( سخنرانی پرفسور بیوار، هشتم مارس ۲۰۰۱، لندن، SOAS). در کهنترین تصاویر، شیر مربوط به پرستش خورشیدخدا بوده و شیران نگاهبانان نمادین پرستشگاهها و قصرها و آرامگاهها بودند و تصور می شد درندگی آنها موجب دور کردن تأثیرات زیان آور می شود.

از مجموع روایات چنین بر میآید که خورشید مظهر خداوند و شیر نشانهٔ قدرت و اقتدار و هر دو، به نوعی، به شاهان مربوط بودهاند. قراین و نشانههای تاریخی نیز این نظر را تأیید میکنند. بنا بر روایات، جشن مهرگان \*که در شانزدهم مهر در ایران باستان با آیین خاصی برگزار می شده، به جشن شاهان و خسروان معروف بوده است:

ملکا جشن مهرگان آمد جشن شاهان و خسروان آمد (رودکی: ۱۸) **بنا** بر روایت بیرونی ( آثارالباقیه: ۲۹۰) یکی از آیینهایی که ساسانیان در این روز بر پا میداشتهاند این بوده که تاجی بر سر میگذاشتند که صورت خورشید بر آن بوده است. پادشاهان هخامنشی بالای بارگاه خود صورت خورشید را در قاب بلورین، به قدری بلند نصب میکردند که همه می توانستند آن را مشاهده کنند ( ایران باستان: ۱۲۹۵/۵) زیرا خورشید علامت اقتدار و سلطنت ایران به شمار می رفته است.

در میان انواع پرچمهایی که در شاهنامه مجسم شدهاند، خورشید و شیر علامت خاص کسانی بوده است که از حیث مرتبت و مقام بر دیگران تقدم داشتهاند. درفش **گ**ودرز\*، شیرپیکر است (شاهنامه: ۲۱۳/۲ و ۴۳/۴) و درفش فریبرز، خورشیدپیکر (شاهنامه:۴۱/۴).

هنگامی که سهراب\* در برابر لشکر ایران قرار میگیرد، از هجیر\* نشانی سراپردهها را از روی علایم درفش بالای آنها میپرسد:

بگو کان سراپردهٔ هفت رنگ بدو اندرون خیمههای پلنگ یکی بُرز خورشیدپیکر درفش سرش ماه زرین غلافش بنفش بدو گفت کان شاه ایران بود به درگاه او پیل و شیران بود (شاهنامه: ۲۱۲/۲)

در تاریخ بیهتی دوبار به بیرقهایی با علامت شیر اشاره شده که نشان می دهد در عصر غزنویان هم این علامت بر بیرقها وجود داشته است. مورد اول در توصیف سپاه و یاران احمد ینالتگین ( ۳۵۵): « ... و بر اثر ایشان صد و سی غلام سلطانی بیشتر خط آورده که امیر آزاد کرده بود و بدو سپرده بگذشتند با سه سرهنگِ سرایی و سه علامت شیر و طِرادها (نیزههای کوچک) به رسم غلامانِ سرایی...».

مورد دوم در وصف لشکر پراکندهٔ امیر مسعود در حصار دندانقان ( ۸۳۴) : «و به یک دفعت سیصد و هفتاد غلام با علامتهای شیر بگشتند و به ترکمانان پیوستند».

در عصر آل سلجوق هم بیرقهای رنگارنگ مخصوصاً سفید از دیبا با نقشهای ببر و شیر و کرگدن و پیل متداول بوده و نقش شیر آن رنگ آبی داشته است. تصویرهای فردوسی هم نشان میدهند که در دورهٔ غزنویان نقوش گوناگون بر درفشهای اقوام مختلف ترک و ایرانی در لشکر محمود وجود داشته و وی به احتمال زیاد آنها را دیده بود ( تاریخ و فرهنگ: ۳۵۹).

از شواهد مندرج در تاريخ بيهتي و اين بيت ابوالفرج روني كه:

چندان عَلّم شیر برافراشت که بفزود زیشان به فلک برج اسد بی عدد اشکال

و چند بیت دیگر از او و دیگر شاعران همین دوره ( تاریخ و فرهنگ: ۳۶۱) بر می آید که شاهان و پهلوانان و بزرگان از نقش شیر و دیگر حیوانات جنگلی بر بیرق خود استفاده میکردند. مینوی نتیجه گرفته است ( همان: ۳۷۴): «این نشان از بقایای ترکان است که شیر یکی از مقدسات، بلکه یکی از پروردگاران آنان بوده و به ایران پیش از اسلام مربوط نمی شود».

پیشینهٔ کاربرد نشان شیر و خورشید به عنوان سمبول قدرت، به قصرهای سلاطین هخامنشی و نیز نقش شیرهایی از کاشی باز میگردد که بر دیوار قصرهای سلاطین بابلی دیده می شوند ( علی مؤید ثابتی، «تاریخ غرورانگیز درفش ایران»، ر،آورد، زمستان ۱۳۶۴: ۲۱–۳۰).

دست کم از این بیت معروف خاقانی در قصیدهٔ «ایوان مداین»:

این است همان صُغِّه کز هیبت او بـردی بر شیر فلک حمله. شیرِ تـنِ شـادروان

بر می آید که بر درفش ساسانیان نقش شیر بوده است. بر روی سکههایی از روزگار غیاث الدین کیخسرو ( ۲۴۵-۲۴۶ ق. ) و بعد از آن، که در موزهٔ انجمن سکه شناسان امریکا نگهداری می شود نیز نقش شیر دیده می شود. بر پیشانی مدرسهٔ شیردار، در ریگستان سمر قند، دو نقش شیر و خور شید در دو طرف با عناصر اسلامی کنار هم قرار گرفته اند. این مدرسه که به دستور سردار هشتر خانی «یالنگتوش خان» موسوم به میریلنگتوش بهادر، به سال ۱۰۲۸ ق. بنا شده، نام خود را از نقش خور شید و شیری که آمادهٔ شکار آهو است و در تمام بناهای اسلامی مشخص و یگانه است گرفته و اسم بانی و سازندهٔ آن را تحت الشعاع قرار داده است (یاحقی؛ سیدی، از جیحون تا وخش: ۳۷). این سمبول به احتمال زیاد، به ابتکار سازندهٔ آن، عبدالجبار و با الهام از فرهنگ و اساطیر ایران به این مجموعه وارد شده است.

این نمونه ها نتیجه گیری مینوی را ـکه نشان شیر را از بقایای کار ترکان می داند ـ در مراحلی تأیید میکند، اگرچه به نظر میرسد بنیان و ریشهٔ اصلی و اساطیری این نشان همچنان به فرهنگ کهن ایران مربوط باشد.

در میان ایرانیان مشهور بوده که شیر نشانهٔ خاص ارمنستان است و چون شاه عباس استقلال ارمنستان را برانداخت، به یادگار این فیروزی، خورشید را که نشان ایرانیان بود، **بر پش**ت شیر نشاند. این سخن به هیچ وجه درست نیست و حقیقت این است که **خو**رشید، به عنوان درخشانترین اجرام آسمان<sup>\*</sup>، در نظر مردم باستان بلندترین جایگاه را داشته و شیر هم، به عنوان دلیرترین درندگان، پیش مردم، به نیرومندی و پهلوانی معروف **بوده** است.

چند تن از امپراتوران روم، «لئو» (Leo) یا «لوون» نام داشتهاند که اصلاً به معنی شیر است و بر درفشها و سکههای خود شیر نقش کرده بودند (کسروی، ارمغان: ۵۴۵/۱۱). نقش شیر بر پرچمها تا آنجا مشهور بوده که مولوی سروده است:

ما همه شیریم شیران عَلَم محملهمان از باد باشد دَم به دَم

فخرالدین اسعد نیز در وصف رزمی میگوید (ویس و رامین: ۶۴):

| ز دیــبای درفشــان مــه درفشـان  | چو سروستان شده دشت از درفشان     |
|----------------------------------|----------------------------------|
| عقاب و باز بـا طـاووس و سـيمرغ   | فبراز هىر يكى زڙين يكى مرغ       |
| تـو گـفتی شـیر دارد بـاز در چـنگ | بــه زیــر بــاز در شـیر نکـورنگ |

نظامي در توصيف جنگ نوفل با قبيلهٔ ليلي ميگويد:

| چون صبح دریده شد به شانه      | خـــورشيد درفش دەزبــانه              |
|-------------------------------|---------------------------------------|
| سىنگ آبىلەروى چىون ئىريا      | گشته زَمی از ورم چـو دریـا            |
| چـون مـار سـيه دهـنگشاده      | هــر شــ <u>ـ</u> ر سياهي ايسـتاده    |
| دیــــوان ســـپید در دویـــدن | شــــــــــــــــــــــــــــــــــــ |
|                               |                                       |

(ليلي و مجنون. چ توس: ۱۵۰)

هر چند در این توصیفها اشارهٔ مستقیمی به وجود شیر و خورشید همراه با درفش وجود ندارد، با این حال می تواند قرینهای باشد بر چنین ذهنیتی.

شیر در باورها و اساطیر ملل جایگاه خاصی دارد و در هنر و فرهنگ بسیاری از ملتها، به عنوان سمبول آتش\*، پارسایی، پرتو خورشید، پیروزی، دلاوری، روح زندگی، درندگی، سلطنت، شجاعت، عقل، غرور، قدرت، قدرت الهی، قدرت نفس، مراقبت و مواظبت شناخته شده است (سمبولها: ٧٥).

در باب پیشینهٔ «شیر» و «خورشید» سخن گفتیم اما چطور شد که این دو در کنار هم قرار گرفتند؟ حدس زدهاند که شاید یکی از پادشاهان طالعش برج اسد بوده و صورت طالع خود را بر سکهها نگاشته است. حقیقت این است که میان برج اسد و خورشید رابطههای علمی و نجومی برقرار است و در عرف منجمین، برج اسد، خانهٔ خورشید است زیـرا هـر کدام از بروج دوازدهگانه یک یا دو خانهٔ مخصوص داشتهاند. خواجه نصیر گفته است:

> اولین از بـــروج بــا هشــتم نــام آن بــرّه و دگــر کــژدم هــر دو مـریخ را شـدند بـیوت همچو برجیس را کهان با حـوت زهره را خانه ثور و هـم مـیزان شمس را شیر و مـاه را سرطـان تــیر را خـانه خـوشه و جـوزا مر زُحل راست جَدْی و دَلو عطا

ابن عبری در سالهای میانهٔ قرن هفتم قمری، در کتاب مختصرالدول، ریشهٔ این پیوند را روشن کرده (ارمغان: ۵۵۲/۱۱) و اجمال آن این است که کیخسرو بن عزالدین کیکاووس، از حکمرانان سلجوقی آسیای صغیر، عاشق دختر پادشاه گرجستان شد و او را به زنی گرفت (بین سالهای ۶۳۵ و ۶۴۱ ق.) و میخواست روی سکههای خود را با نقش رخسار او بیاراید که مورد مخالفت اطرافیان و مسلمین معتقد قرار گرفت. چون او بر این خواست پافشاری کرد، ناچار رخسارهٔ همچون خورشید شاهزاده خانم گرجی را بر فراز شیری نگاشتند تا هم خواست کیخسرو انجام گیرد و هم مخالفین چنین انگارند که مقصود، نقش صورت طالع پادشاه است.

کتابهای تاریخ و قصص، مانند شاهنامه، التنبیهوالاشراف، طبری، آثارالباقیه، غرراخبار ملوک الفرس، محاسن اصفهان و... هم نشان میدهند که درفش دولتی و جنگی ایران قبل از اسلام، درفش کاویان\* بود که آن هم در نبرد قادسیه به دست تازیان افتاد ( تاریخ و فرهنگ: ۳۵۴).

بعد از کیخسرو بن کیکاووس، تا دورهٔ صفویه، خبری از نقش شیر و خورشید نیست. در دورهٔ صفویه، خورشید به صورت نیمدایره و چسبیده به پشت شیر ترسیم شده است که این امر را هم معلول شتابکاری نقاشان دانستهاند (کسروی، ادمغان: ۵۸۹/۱۱). در زمان شاه عباس این نقش بر سکهها فراوان دیده می شود. ملاقدرتی، شاعر همین دوره گفته است:

**چو شیر است نقش فلوس این زمان** ز بسیمش گریزند پسیر و جسوان

بعد از صفویه، قراینِ وجود نقش شیر و خورشید، کم و گاهی قطع می شود تا اینکه بالأخره در دورهٔ قاجاریه و دقیقاً از زمان ناصرالدین شاه، این نقش، نشان رسمی ایران شد. از این تاریخ، شیر برپا خاسته و شمشیری که نشانی از ذوالفقار \* حضرت علی (ع) است نيز در دست دارد و اين علامت، به عنوان نشان تكامل يافتهٔ ايران، بر پرچم و سر در ادارات و گاه بر سکه ها جای خود را باز می پاید. ملكالشعرا صبوري گفته است:

گ\_ شـ شـ بن نشـان دولت جـاوید است خورشید به روی اوست هر کس دیده است آن ترک پسر که این نشان هشته بار سر شيري باشد كه روى او چنان خورشيد است

بعد از انقلاب اسلامی ایران، در سال ۱۳۵۹، نشان جمهوری اسلامی، یعنی نام جلالهٔ «الله» به صورت یک گل رسماً جای نقش شیر و خورشید را گرفت.

بی مناسبت نیست افزوده شود که در برخی از قصص و روایات، به نوعی، شیر و خورشيد، به سليمان \* كه مظهر اقتدار و حشمت است انتساب يافته است.

به روایت طبری ( تفسیر : ۱۲۳۶/۵ ) در پایههای تخت سلیمان، دو شیر مصور کرده ېودند و بر سر تختِ وي صورت دو کرکس\* بود تا بر آن تخت سايه داشتندي و چنين **گویند** که پایهٔ تخت سلیمان از یاقوت سرخ بود و آن یاقوت را بر شبهِ چهار شیر مصور کرده بودند و این کرکسان را پرها باز کرده بودند تا سایه بر وی بیفکنند و هرگاه که آفتاب نبود پر هاشان در هم می شد.

منابع: تاريخچهٔ بيرق: ٧٥ به بعد؛ آيين ميترا: ٢٠٠؛ ايرانشهر: ٢٠/٩٤؛ يادنامهٔ دينشاه ايراني: ٨٥ به بعد؛ تاريخ و فرهنگ: ۳۷۹\_۳۵۲؛ فرهنگ نمادها: ۶۱؛ احمد کسروی، «تاريخچهٔ شير و خورشید»، ارمغان، مهر ۱۳۰۹: ۵۵۰/۱۱ به بعد؛ جهانگیر قائم مقامی، «منشأ نقش شیر در شیر و خورشید ایران»، یغما، آذر ۱۳۴۰: ۴۱۵/۱۴ و منابع آن؛ نشریهٔ وزارت امور خارجه، دورهٔ دوم: ۲۵/۲ به بعد؛ سالنامهٔ کشور ایران: ۹/۲ به بعد؛ جـهانگیر قـائم مـقامی، «شـیر و نـقش آن در معتقدات آریاییها»، بررسیهای تاریخی، ۱۳۴۵: ۹۱/۳۱ به بعد؛ محمد محیط طباطبایی، «نقش شیر و خورشید»، آینده، س پنجم، مهر و آذر ۱۳۵۸: ۷ و ۷۰۳/۹ به بعد؛ پیروز مجتهدزاده، «دربارهٔ شیر و خورشید، پرچم ایران»، ره آورد: ۳۱۲/۳۸؛

Dictionary of Symbols: 139, Lion; Iranica: flag.

**شيرين** ب خسرو و شيرين؛ فرهاد **شیطان** ← اہلیس

شبو / /šivā/

برهمن \* و ویشنو \* تثلیت آیین هندو یا تریمورتی (trimorti) راتشکیل میدهند. شیوا سه چشم دارد که به ترتیب، نمایندهٔ فروغ خورشید \* و ماه \* و آتش \* و سرچشمهٔ روشنایی زندگیاند و به زمین و آسمان \* پرتو میافکنند. سه چشم شیوا، زمان گذشته و حال و آینده را در آن واحد می بینند ( ادیان و مکتبهای فلسفی هند: ۲۵۶/۱). شیوا ایزد فنا و هلاک است و معتقدند به صورت گدایی مدام در آسمان در حرکت است و در تمام جوامع

انسانی و ارواح حیوانی و شیاطین ظاهر می شود. جایگاه او قلّهٔ کایلاس (کیلاس) در سلسله جبال هیمالیا است. شیوا خدای توالد و تناسل نیز هست و بعضی فرقه های هندو که آلت رجولیت را می پرستند، از پیروان شیوا هستند و معمولاً او را به صورت مردی عبوس نمایش می دهند که بر پوست ببر نشسته و مار \*هایی بر گردنش پیچیده اند و گاوی به نام ناند (Nand) مَركَب او است و به همین دلیل، گاو \* نر را نیز هندوان پرستش می کنند. شیوا زنی به نام پاروتی (Pārvati) یا «شاکتی» دارد و فرزندی به نام گانش (Ganesh) که سرِ فیل دارد و بدن انسان، و خدای عقل به شمار می رود.

آرش\* پهلوان نامی عصر منوچهر\* به لقب شواتیر (شیواتیر) معروف است، یعنی تیر او یا خود او در تیراندازی همچون شوا (شیوا) بوده است ( دیار شهریاران: ۱۱۲۸/۲). یکی از کاتبان داوود\* نیز به این نام بوده است ( قاموس: ۶۸).

منابع: سرزمین هند: ۱۷۳؛ دیار شهریاران: ۲/۹۳۰؛ دا.فا..

ص

**صاخّہ** ← رستاخیز **صادقالوعد** ← اسماعیل

**صالح** /sāleh نام پیامبری از قبیلهٔ ثمود<sup>\*</sup> و از اعقاب سام بن نوح<sup>\*</sup> است که از جانب خداوند به هدایت قوم خویش مبعوث گردید و آنان را از بیراهی و بت پرستی برحذر داشت. مدتها کسی به او نگروید و سرانجام، از او برهان خواستند.

**ناقۀ (شتر) صالح**: روزی که قوم ثمود به عیدگاه بیرون رفته بودند، از او خواستند از کوه اُشتری سرخموی و گربه چشم برآورد تا ایشان را شیر دهد. صالح به فرمان جبرئیل \* دعا کرد و کوه از هم بشکافت و از میان سنگ، اُشتری، آن گونه که ایشان خواسته بودند بیرون آمد با شکلی عجیب و منظری مهیب که طول جئۀ او صدگز و عرض وی نیز صدگز و درازیِ قوایم (دست و پای) او صدو پنجاه گز بود و چون به علف خوردن مشغول می شد، مجموع چهارپایان ثمود از مهابت او می گریختند.

چون این اشتر بیرون آمد، جمهور قوم ثمود خواستند ایمان آورند اما شیاطین مانع شدند و گفتند این جادو است. اشتر بر فراز چشمه آمد و به فرمان خدای تعالی آب ایشان بخورد. قوم نزد صالح آمدند و از او آب خواستند. صالح گفت: آب، یک روز شما را باشد و یک روز اشتر را، و این اشتر را نیازارید و نکشید. ثمود راه مخالفت پیش گرفتند و طمع کشتن او کردند. اشتر سی سال در میان ایشان بماند. صالح پیش بینی کرد و گفت: غلامی سرخ موی و گربه چشم از شما، ناقه را بُکُشد و او هنوز از مادر نزاده است. ثمود هر کودک را که بر این نشان می یافتند میکشتند، تا نُه کودک (قس: موسی، فریدون، کورش). پدران ایشان بر صالح خشمگین شدند، تا کودکی دیگر که هم بر این نشان زایید نکشتند و هم او بود که ناقه را بر سر چشمه ضربتی بزد بر پای و بیفکند و یک ضربت دیگر بر گردن او زد و آهنگ بچهٔ او کرد که ناقه بگریخت و سوی آن کوه شد که از آن بیرون آمده بود. این کودک در عرب به «عاقرالنّاقه» معروف شد ( تفسیر طبری: ۱۹۸۸۵). صالح قوم را بیم داد که عذاب را مهیا باشید. قوم گفتند: ما نخواستیم، آن غلام سرخ موی بکشت. اکنون چه کنیم؟ گفت: بچهٔ او را دریابید که تا بچهٔ ناقه در میان ما باشد عذاب نیاید. گروهی به سوی بچهٔ ناقه رفتند. سه بانگ بکرد و ناپیدا شد. هر چند جستند نیافتند و متعاقب آن عذابی آمد بر قوم صالح به سه روز: روز اول رویهاشان زرد، روز صالح گرویده بودند. مجمل داستان صالح و ناقه در آیات ۷۳ و ۹۷ سورهٔ اعراف آمده است. در آیهٔ ۱۳ سورهٔ شمس نیز این شتر «ناقةالله» نامیده شده است. داستان ناقه یا شتر صالح در ادبیات فارسی مشهور است:

[نیشابوری]: ۴۲؛ تحقیق در تفسیر ابوالفتوح: ۴۴/۳؛ فصوص: ۳۵۲؛ روضةالصفا: ۸۲/۱؛ حبیبالسیر: ۳۷/۱؛ قصص [نجار]: ۶۰؛ معجمالالفاظ: ۱۴/۲؛ منطقالطیر: ۲۷۳ و ۳۰۲؛ اعلام قرآن: ۳۹۶ به بعد؛ لغتنامه.

> **صبح نخستين** ← ازل **صبر ايّوب** ← ايّوب **صُحُف** ← ابراهيم **صُخر** ← صَخر جنّى **صَخرالمارد** ← صَخر جنّى

**صخر جنّی ( ۔ الجن )** /saxr-e jenni/ **ص**خر ( صَخرالمارد ) یا صَخرہ، نام دیوی است از مهتران دیوان \*، بر صفت آدمی که روی شیر داشت و هر اندامی از او به حیوانی مانندہ بود ( عجایب [طوسی]: ۴۸۶).

چون سلیمان<sup>\*</sup> به آبدست، یا به روایت ابن اثیر ( الکامل: ۱۰۱/۱) به خانهٔ یکی از همسران خود رفت و انگشتری خویش به جراده، همسر یا کنیز خود داد، صَخر به شکل سلیمان بیرون آمد و انگشتری در انگشت کرد و بر تخت سلیمان نشست و چهل روز ملک براند و هیچ کس در آغاز او را باز نشناخت. چون سلیمان پیش جراده رفت و انگشتری طلب کرد، جراده گفت: تو دیوی و خود را به هیئت سلیمان کردهای و او را براند. دیو بر تخت سلیمان حکمهایی میراند که با حکمهای سلیمان موافق نبود و علما و حکما میدانستند که با تورات مخالف است. سرانـجام، آصف بَرخیا<sup>\*</sup> بیامد و در به یقین دانستند که با تورات مخالف است. سرانـجام، آصف بَرخیا<sup>\*</sup> بیامد و در به یقین دانستند که آن دیو است. صَخر که خود را رسوا یافته بود انگشتری به دریا انداخت و خود نیز دردریاها پنهان شد. چون انگشتری به سلیمان باز آمد، یارانش دیو را برفتند و به سنگ و آهن ببستند و به قعر دریا افگندند و تا رستاخیز<sup>\*</sup> آنجا بماند و یا به انداخت و تولی (مجمل التواریخ و القصف: ۱۹۶۶، تاریخ طبرستان : ۸۳/۱) صَخر را سلیمان دو را برفتند و تا قیامت خدا او را آنجا عذاب فزاید (قس: ضحّاک<sup>\*</sup>). گفتهاند که سنّ بازداشت و تا قیامت خدا او را آنجا عذاب فزاید (قس: ضحّاک<sup>\*</sup>). گفتهاند که سنّ نام این دیو در ادیوان از او بیاموختند و بر طبق افسانهها، صَخر پادشاه دریاها بوده استّ خداوند زر برکند چـشم دیـو به دام آورد صَخر جنتی به ریـو (سعدی: ۲۵۸)

04.

«… هیکلی که صخرالجنّ از طلعتش برمیدی و عینالقطر از بغلش بگندیدی.»

(سعدی: ۶۸)

منابع: بلعمی: ۵۸۲/۱؛ تفسیر طبری: ۱۲۴۳/۵؛ مختصرالبلدان: ۲۷۸؛ الکامل: ۱۰۱/۱؛ ری باستان: ۶۴۵/۲؛ تحقیق در تفسیر ابوالفتوح: ۳۲۳/۳؛ لغتنامه؛ دا.فا.؛ منابع سلیمان در همین فرهنگ.

**صَخرہ** ← صَخرجتی

صراط ( يل ) /serāt/ نام پلی است گسترده بر پشت دوزخ \* که بنا بر روایات، از موی باریکتر است و از شمشير تيزتر، و اهل بهشت \* بر حسب اعمال بد و نيک خويش به صورتي از آن بگذرند؛ برخی مانند برق خاطف (درخشان)، برخی مانند باد وزان، برخی چون اسبان تازي، و گناهكاران را پاي بر آن بلغزد. در حديث است كه بر بعضي تيز و بُرنده است و بر برخي مثل وادي، وسيع و به هر حال، دوزخيان بر آن نتوانند گذشت و در دوزخ افتند. در جملهٔ کارها، حدّ وسط فقط صراط مستقيم است و وسط، طريق عـقل است و طـرفِ افراط و تفريط، دوزخ است. خواجه نصير (روضةالتسليم، تصحيح ايوانف: ٥٦) كه مسئله را از دید فلسفی مینگرد، تیزی صِراط را این گونه تأویل میکند که آدمی بالقوه بر مرز ديوي و فرشتگي قرار دارد و اگر اندکي بلغزد به عالم اهريمني سقوط ميکند. اين پل در فرهنگ ايران قبل از اسلام، پل چينُوَد (جداکننده) ناميده مي شود که بر سر آن، نیکان از بدان جدا می شوند و هر یک به راهی که خود در زندگی ساختهاند می روند. پل چینُوَد بین البرز \*کوه و کوه دائیتیک (Dāitik) در ایرانویج قرار دارد و آن سوی پل گذرگاه بهشت است. این پل به پهنای نُه نیزه است و هر نیزه به بلندی سه نای است. روان نیکوکار به آسانی از روی آن میگذرد و سه گام بر میدارد و به سوی بهشت میرود، اما وقتي روان گناهكار بر سر پل ميرسد، پل به اندازهٔ لبهٔ تيغ مي شود و روان فرياد ميكشد ولی فریادرسی نیست و در عوض، کردارهای بد وی، در هیئت حیوانات و حشی، به وی حمله میکنند. روان گناهکار نیز سه گام بر میدارد و به دوزخ سرنگون می شود. برخی پل چینُوَد را پلی مینوی دانستهاند که در همین جهان حساب راستکار را از

**در**وغکار جدا میسازد و تنها آنانی حقیقت را در مییابند که از روی این پل مجازی میگذرند و به گروه راستکاران می پیوندند. دروغکاران حتی به نزدیک آن نیز نمی رسند. **پر** اساس گانها، نه کسی از طریق این پل به بهشت می رسد و نه کسی در دوزخ سرنگون می شود و به نظر می رسد توصیف مذکور بعدها به کتابهای مَزدیَسنان راه یافته باشد:

041

گذشتن چو بر چینود پل بـود به زیر پیاندر همـه گـل بـود (شاهنامه)

این پل در ادب فارسی بیشتر به همان نام اسلامی خویش، یعنی «صراط» شناخته است: بر امید آنکه یـابم روز حـشر بر صراط از آتش دوزخ برات ( ناصر خسر و : ۳۲۵ ) پس سر مــايدة جــنّت مأوا بــينند بگذرند از سر مویی که صراطش دانند ( خاقانی: ۹۷) به قعر دوزخ ننفس و هنوا فنرود زنم هزار بار به یک روز عـقل را ز صراط (عطار: ۴۶۲) زیرا کے ہست زیر صراط آتش سَقَر پس بر صراط شرع روان گرد و هـوش دار (عطار: ٧٠٥) دوزخ به زیبر او در و او مییرود زبّبر راه صراط تـــيزتر از تــيغ پــيش او او در میان خوف و رجا میطپد ز بسیم تا زان دو جایگاه کندامش بنود مَقَر (عطار: ۷۰۸) هر کس کزو گذشت مقیم جنان شود بندند بـاز بـر سر دوزخ پـل صراط (سعدی) ای کــه در دنــیا نــرفتی بــر صراطالمســتقیم در قیامت بر صراطت جای تشویش است و بیم (سعدی: ۷۹۸) بهار در قصیدهٔ «جهنم» (دیوان بهار: ۱۶۳/۱) با ظرافتی نزدیک به طنز، از پل صراط یاد کر دہ است: آن پل که دادهاند به دوزخ نشان او از مو ضعیفتر بىود از تىغ تىبزتر (ملکالشعرای بهار : ۱۶۴/۱)

منابع: دیانت: ۱۹۳؛ گاتها: ۹۱؛ فرهنگ نامهای اوستا: ۲۸۸/۴–۲۳۲؛ اساطیر ایران: ۲۲۳؛ مینوی

خرد: ۹۷؛ اساطیر ایرانی: ۱۱۶؛ جهان فروری: ۲۱؛ الانسان: ۶۳؛ گاثاها: ۵۵؛ ارداویرافنامه: ۱۳۲؛ علی اکبر جعفری، «فرهنگ نامهای اوستایی»، فرهنگ ایران زمین، ۱۳۴۷: ۲۵/۱۵؛ پژوهشی در اساطیر: ۲۸۸ به بعد؛ لغتنامه.

**صفور** ← صفورا

**صفورا** /safurā/ نام دختر شعیب\* و همسر حضرت موسی\*که در مقابل هشت سال شبانی، به ازدواج او در آمد. در قاموس کتاب مقدس نام همسر موسی، صفور و دختر کاهن، مدیانی معرفی شده است. شاعران ایرانی به سرگذشت موسی و صفورا توجه داشتهاند:

وز هوا و عشق آن نیورِ رَشاد خود صفورا هر دو دیده باد داد (مثنوی،دفتر ششم: ۱۱۹۳) موسی از بهر صفورا کند آتشخواهی و آن شبانیش هم از بهر صفورا بینند (خاقانی: ۱۰۰) صند چو صفورا ورا مجاور درگه صد چو کتایون ورا خدم شده سنان (قاآنی: ۶۶۳) نه آمنه زیاد بیرم نه نیز خاتونخدیجه را و صفورا را

(اخوان ثالث. تو را ای کهن بوم و بر ...: ۳۵۷)

**منابع:** لغتنامه؛ منابع موسى و شعيب در همين فرهنگ.

**صَلصال،** گِلی که آدم از آن آفریده شد - آدم

**صلیب** /salib/ صلیب (cross) یا چَلیپا، اصلاً واژهای آرامی و یکی از مقدسترین نـمادهای مسیحیت است، به شکل دو خط متقاطع و معمولاً عمود بر هم، و نیز وسیلهای است کمابیش به همین شکل که سابقاً بـرای شکـنجه و اعـدام مـجرمین بـه کـار میرفت. صلیب در کشورهای مسیحی زینتبخش کلیساها و دیرها است و کشیشان در تـعلیمات خـود، هنگام نیایش، آن را سرچشمهٔ لایزال و نیروی سعادتبخش زندگی این جهان میدانند. به ادعای ارباب کلیسا، صلیب از روزگاران کهن و برای نخستین بار با قربانی\* شدن میسی\*، به خاطر بخشوده شدن گناهان مردم، مظهر مسیحیت گردیده است. از سدهها پیش، چلیپا (صلیب) «پرچم مقدس» کلیسا بوده و مسیحیان هنگام غسل تعمید آن را به گردن می آویختند.

حقیقت این است که صلیب پیشینه ای بسیار کهنتر از مسیحیت دارد و به دوره های ابتدایی زندگی بشر مربوط می شود. مطالعات باستان شناسی این حقیقت را اثبات می کند که در جوامع آغازین، مردم به چلیپا به عنوان مظهر آتش \* احترام می گذاشتند و علت آن هم این بود که دو چوبی که روی هم می گذاشتند و می ساییدند و با آن آتش می افرو ختند، شکل صلیب داشتند. تصویر دایره ای خور شید \* که پایان بخش شب و نویددهندهٔ روز و همچون آتش روشنی بخش بود، شبیه به صلیب بود. انسان ابتدایی که در پرتو تجربهٔ خویش آتش را بازدارندهٔ قهر طبعیت و نگهدارندهٔ او در برابر جانوران و حشی می دید، نشان آن، یعنی صلیب را نیز دارای نیروی مافوق طبیعی و معجزه آسا تصور می کرد و به تدریج، نماد صلیب به مظهر جادو و جلوهٔ خدایی مبدل گشت.

انسان ابتدایی برای حفظ جان خود، در برابر ارواح خبیثه، این نشان را روی ظروف و جامه و تزیینات زندگی خویش نقش میکرد. در همین ارتباط ظروفی مربوط به دوران مفرغ ( ۳۰۰۰ ق.م. ) به دست آمدهاند که روی آنها نقش صلیب دیده می شود ( سرچ شمه پیدایش چلیها: ۱۵ ). در کشفیات باستان شناسی از سرزمین بین النهرین نیز تصویری ار « شمشی ادد» پادشاه آشور ( ۸۲۴-۸۱۲ ق.م. ) پیدا شده که بر سینه اش چلیپایی همانند چلیپایی که مسیحیان آن را مظهر مسیح می دانند آویزان است ( همان: ۸). قرنها پیش بوداییان در سرزمین هند نیز صلیب را گرامی می داشتند.

به هر حال، عامل عمدهای که سبب شهرت صلیب شد مصلوب کردن عیسی مسیح بود. در قرن دوم میلادی صلیب نماد ایمان مسیحی، و در قرن چهارم، به موجب منشور میلان، «صلیب واقعی»ای که عیسی بر آن مصلوب شد، به عنوان نماد پیروزی مسیحیت مشخص شد. بیرونی ( آثارالباقیه: ۴۰۴) در این باره مطلبی دیگر، به این بیان دارد که: روز هفتم «اَیار» عید پیدایش صلیب است که در آسمان \* به ظهور رسید. عدهای از مسیحیان گویند که در عهد قسطنطین که مظفر و فاتح لقب دارد، در آسمان چیزی مانند صلیب از نار یا نور پیدا شده بود. به قسطنطین گفتند آن را علامت رایت ( پرچم ) خود گرداند تا در پذیرفت و مادر خود «هیلان» را به بیتالمقدس برای جستن چوب صلیب فرستاد و او سه صليب آورد و با آزمايشي كه كردند، چون يكي از آنها مردهاي را زنده كرد، صليب واقعي تشخیص داده شد. عدهای دیگر گویند: چون عیسی را به دار آویختند صلیبی که به صورت دلفین است و عرب آن را «قعود» گویند و چهار ستارهٔ نزدیک «نَسر واقع» است، جلو محل دار به ظهور رسيد كه به خصوص قول نخستين رابطهٔ صليب را با آتش معيّن ميكند. بعدها صليب نشان شركت كنندگان در جنگهای صليبی (قرنهای ۱۱ و ۱۲ و ۱۳ م.) شد.

544

در سال ۱۸۴۶ م.، پس از جنگهای عمومی قرن نوزدهم، مؤسسهای بینالمللی به نام صليب سرخ (احمر) كه در تركيه «هلال احمر» و در ايران «جمعيت شير و خورشيد سرخ، نام گرفت پیدا شد که در مواقع لازم به کشورها و مناطقی که در اثر سوانحی چون زلزله و سیل و... دچار خسارت مالی و تلفات جانی می شوند کمک میکند. در سال ۱۳۵۹ ش. که نشان شیر و خورشید \* جای خود را به نشان خاص جمهوری اسلامی ایران (الله) داد، نام جمعیت شیر و خورشید سرخ نیز در ایران به «هلال احمر» تبدیل شد. صليب، با هالهای از مفاهيم مسيحی آن، در ادب فارسی شهرت دارد:

کُستی هِرقل به تيغ هندی بگسل بر سر قیصر صلیبها همه بشکن

(فرخی: ۲۷۰)

بزد کوس و آورد بیرون صـلیب صليبي بـزرگ و سـپاهي مـهيب (فردوسي، لغتنامه) سرنگون بی آب چون چاه زنخدان آمده پیش عیسیدَم چَهِ زمزم صلیب دلو چرخ (خاقانی: ۳۷۰)

آن آتشین صلیب در آن خانهٔ مسیح بر خاک مرده باد مسیحا برافکند (خاقاني: ١٣۶)

تا اسم روم و رسم چلیپا برافکـند (خاقانی: ۱۳۷)

چوبک زن مسیح مگر زان نگماشتند با صورت صليب بر ايوان قيصرش (خاقاني: ۲۱۶) تا چليپا سوختن بـينې تـو در چـين و خـزر

(سنايي: ۲۶۸) هشام از مکه میجوید صلیب و آلت رهـبان (سنایی: ۴۳۴)

در هری این ساحری دیدی به ترک و روم شو

پشت کمان و تیر چلیپا کند به رزم

صهيب از روم مي بويد به عشق مصطفى صادق

صليب

من از هلال و چلیپا دگر نـیندیشم که فتنهٔ دگری در ضمیر ایام است (اقبال: ۱۳۵)

فردوسی به چوب صلیب و مصلوب شدن عیسی اشارتی دارد: به یاد آمد از روزگار کهن دگ\_\_\_ کُت ز دار مسیحا سـخن بدان دین نباشد خرد رهنای مدان دین که باشد به چوبی به پای کسه کسردند پسیغمبرش را بنه دار کسی را کـه خـوانی همـی سـوگوار بر آن داربَـر کشــته خــندان بُـد اوی که گوید که فرزند بزدان بُد اوی تو اندوه این چوب پوده مخور چیو پیور پیدر رفت سوی پدر بخسندد بسرين كسار مسرد كسهن ز قــيصر چــو بـهوده آمـد سـخن کیه شاهان نهادند آن را به گنج همان دار عمیسی نمیرزد به رنج بخسندد بسه مابر همه مرز و بوم از ایران چـو چـویی فـرستم بـه روم گے از بہتر میریم سکے وبا شدم به مربد غراید که ترسا شدم (شاهنامه: ۲۰۷/۹)

صلیب در فرهنگهای فارسی به معانی زیر نیز به کار رفته است: \_داغی مَر اشتران را بر شکل چلیپا. \_چهارستاره در قُرب «نَسرِ واقع». \_صورت یازدهم از صُوَر نوزده گانهٔ شمالی فلکی که آن را «دلفین» نیز نامند. \_ شکلی که از تقاطع خط محور و خط استوا در فلک پدید آید و آن را صلیب افلاک و صلیب اکبر نیز گویند:

تا به صفت بود فلک صورت دِیر عیسوی محور و خط استوا شکل صلیب قـیصری (خاقانی: ۴۳۱)

همچنین «مار صلیب» نوعی مار است که به مار کبری و مار عینکی نیز معروف است:

به دشت او نتوان گام زد ز مار صلیب به شهر او نتوان خفت خوش ز بیم عور (عنصری: ۱۰۹) کرد زهر چشم تو بر سیستان روزی گذر زان شد از مار صلیب آگنده ریگ سیستان (انوری: ۲۶۷/۱)

اشاره به صلیب و سرنوشت عیسی (ع) در شعر معاصر فارسی نیز بارها و از منظرهای گوناگون آمده است:

منابع: آثارالباقیه: ۲۰۳؛ یعقوبی: ۹۶/۱؛ قاموس: ۵۵۸؛ قصص [نجار]: ۲۳۰؛ سرچشمهٔ پیدایش چلیپا: ۷ به بعد؛ دا.فا.؛ لغتنامه؛ Dictionary of Symbols: 71; Brewer's: 269.

صوم مریم /sowm-e maryam/ بعد از ولادت عیسی\*، مریم\* نذر کرد که روزه بدارد و یک روز تمام با کس سخن نگوید (مریم: ۲۶) و به همین جهت این روزه به روزهٔ صُمت (صوم) معروف شده است. چون قوم از وی سخنها پرسیدن گرفتند، به کودک خویش که در گهواره بود اشاره کرد (مریم: ۲۹) و خود سخن نگفت. نسطوریه روزهٔ مریم را به نام «صوم مرت مریم» می شناسند که دوشنبهٔ بعد از عید سبار نسطوری آغاز می شود و در روز عید میلاد خاتمه می یابد.

| اب مسیحیت دل بسته است ، در                |              |                       |                |                                          |
|-------------------------------------------|--------------|-----------------------|----------------|------------------------------------------|
|                                           | ىردە است.    | ں رور اسار <b>ہ</b> د | كرمتاييه به أي | <b>لم</b> يدة معروف                      |
| آن صوم مـریم گـاه اصـغا<br>( خاقانی: ۲۷ ) | چه بود       | سی وقت میلاد          | د آن نطق عیس   | چه بو                                    |
| به: ۶۸ و ۱۰۴ ؛ فرهنگ لغات و تعبیرات       | قصيدة ترساير | ائو): ۳۱۰؛ شرح        | ټيه ( چاپ زاخ  | <b>منابع:</b> آثارالباد<br>خاقانی : ۹۸۸. |
|                                           |              |                       | /se            | <b>مهيون</b> / hyun                      |
| ین اختلاف است. گاهی مقصود از              | ميان مورخي   | دقيق محلّ آن          | ، که در تعیین  | <b>نام م</b> کانی است                    |
| غربی این شهر اطلاق می شود که              |              |                       |                |                                          |
| ند احاطه شده است. گاهی هم آن              |              |                       |                | •                                        |
| ر داوود <sup>*</sup> » تعریف شده و قبصر   |              |                       |                |                                          |

این لفظ اصلاً به قلعهٔ یبوسیان واقع در تپهٔ جنوب شرقی اورشلیم اطلاق شده که داوود آن را فتح کرد و قصری برای تابوت عهد \* در آن ساخت. لفظ صهیون به اورشلیم و ارض موعود و آرزوی مسیحایی بنیاسرائیل اشاره دارد و اصطلاح «صهیونیسم» از آن مأخوذ است.

منابع: قاموس: ۵۶۳؛ دا.فا.

«هیرودیس» در زاویهٔ شمالی آن قرار داشته است.



ضحّاک (آژی دهاک، اژ دهاک، از دهاق، اژ دها، اژ در، بیوراسپ) و بنا بر یک اشتقاق ضحّاک (آژی دهاک، اژ دهاک، از دهاق، اژ دها، اژ در، بیوراسپ) و بنا بر یک اشتقاق عامیانه، ده آک ( = ده عیب) بر اساس روایات کهن، نام دیوی بسیار زور مند است که اهریمن\* وی را با سه دهان و سه سر و شش چشم برای تباهی جهان مادّی آفرید. چنان که از اوستا بر می آید ضحّاک برای دستیابی بر ایران زمین، ایز د\* مورد توجه ایرانیان را ستایش کرد و برای ناهید\* قربانی\* کرد تا هفت کشور را از انسان تهی سازد که البته کامیاب نشد. پس از آنکه فَرَ\* از جمشید\* جدا شد ضحّاک با یاری اهریمن به بست و جوی فَرّ شتافت و به قهر بر ایران مسلط شد و دو خواهر جمشید، شهرناز\* و ارنواز\* را به زنی گرفت و هزار سال به حکومت جابرانهٔ خود ادامه داد تا اینکه فریدون\*، پسر آتبین\*قربانیها کرد و به یاری ناهید بر ضحّاک ظفر یافت و او را بکشت ( یسنا: ۹) و بنا بر مندرجات متون پهلوی، او را در کوه دنباوند (دماوند\*) گرفتار ساخت.

همهٔ مدارک تقریباً ضحّاک را غیر ایرانی و اغلب از نژاد تازیان می دانند. به نظر می رسد که شهریاری غیر ایرانی از بابل زمین برخاسته و بر ایران پیروز شده است. به دلیل خاطرهٔ تلخی که از بیداد و ستم ضحّاک باقی مانده، در اوستا او به صورت اژدها \* و مار \* که جانورانی موذی و آفریدهٔ اهریمن هستند در آمده و به شکل جانوری مهیب با سه دهان و سه سر و شش چشم و هزار چُستی و چالاکی توصیف شده است. در شاهنامه ( ۱۸۱۱ به بعد ) این موجود عجیب به صورت آدمی که دو مار بر دوش او رُسته، در آمده و مردی است از دشت عربستان و چون صاحب ده هزار اسپ بود به بیوراسپ ملقب شده است. ضحّاک به فریب ابلیس \*، پدر خود، مرداس را کُشت و آنگاه ابلیس به صورت جوانی نیک روی بر او ظاهر شد و خوالیگر (آشپز) او شد و به حیله بر دو کتف او بوسه داد که از جای بوسهاش دو مار برآمدند و او را می آزردند. پس از مدتی ابلیس به صورت **پزشکی** بر او ظاهر شد و چارهٔ کار مارها را در این دانست که هر روز با مغز دو جوان آنها را سیر کنند. در این هنگام ضحّاک بر جمشید بشورید و او را شکست داد و دو خواهر وی را به زنی گرفت. در عهد او، آیین فرزانگان، پنهان و کار دیوان\* آشکار گشت. ضحّاک خوابی دید که چون بر خوابگزاران عرضه داشت، او را از وجود فریدون آگاه ساختند و او در جست و جوی وی برآمد. کاوه\* بر ضحّاک بشورید و او را در دماوند به پند کرد و فریدون را به شاهی رسانید. به روایت بلعمی ( ۱۴۷/۷)، آن روز، روز مهر\* بود از مهر ماه که مهرگان\* نام کردند.

داستان به زنجیر کشیده شدن ضحّاک در کوه دماوند، در کتابهای پهلوی مشهور است. بنابر همین روایات، در هزارهٔ هوشیدر<sup>\*</sup> ضحّاک زنجیر خود را خواهد گسست و ثلث مردمان و ستوران و مخلوقات ایزدی را نابود خواهد کرد و آنگاه گرشاسپ<sup>\*</sup> از زابلستان بیرون میآید و او را نابود میکند.

برخی روایات اسلامی، به اختلاف، بیوراسپ را در زمان نوح \* دانستهاند که تازیانهزدن و بر دار کردن را او آورد و هزار سال پادشاهی کرد و دعای معمول ایرانیان، «هزار سال بزی» از روزگار او معمول شد زیرا زیستنِ هزارساله را از روزگار او عملی یافتند ( آثارالباقیه: ۲۹۲).

دارمستتر داستان ضحّاک را بازماندهٔ یکی از اساطیر کهن میدانـد ( حماسهسرایی: ۴۵۷). اژدهای سه پوزه همان اژدهای طوفان است که در ودا<sup>\*</sup>، ربّالنوع نور، با او در ستیز است و ریشهٔ این اصل، در اوستا به صورت نبرد آذر با ضحّاک باقی مانده است.

ضحّاک در روایات ایرانی، تجسم نیروی شرّ است. در منابع پهلوی، پنج عیب: آز، پلیدی، سحر و جادو، دروغ، ولاابالیگری به او نسبت یافتهاند. جمشید چهار خصلت: سرقت، خودپسندی، الحاد و مستی را برانداخت اما ضحّاک دوباره آنها را رایج کرد. این تجسم تباهی باید سه دهان داشته باشد تا بیشتر از یک بدن را بدرد و ببلعد؛ و سه سر داشته باشد تا بیش از محصول یک سر، حیله بپرورد؛ و شش چشم داشته باشد تا شش جهت را ببیند و چیزی از رموز اسارت از چشمش پنهان نماند. حکایت تباهی و تبهکاری ضحّاک در ادبیات فارسی نیز بازمانده است:

چو ماران ضحّاک تیرش همی نخواهد غذا جز همه مغز سر

(عنصري: ۳۴)

گل ارچه آمد ضحّاکشکل هم گهگاه همی ببارد اشکی ولی به روی و ریـا (کمال اسماعیل: ۲۰۶)

| maril 1 | ضد |     |
|---------|----|-----|
| مسيرح   |    | ŗ., |
|         |    |     |

داستانهای شاهنامه: ۱۷؛ آیینها و افسانه ها: ۱۷۱؛ جولة فی الشاهنامة الفردوسی: ۸۴؛ قوانین زردشت: ۲۵۸؛ سوشیانت: ۲۳؛ مزدیسنا: ۴۸؛ احسان یارشاطر، «ایندرا» یغما، دی ۱۳۳۰: ۴۴۵/۴؛ علی اکبر جعفری «فرهنگ نامهای اوستایی»، فرهنگ ایران زمین: ۲۵/۱۵؛ رشید عیوضی، «مظاهر شر در آیین زردشتی»، ن.د.ا.ت.: ۱۶/۱۸؛ حماسهٔ داد: ۱۶۳ به بعد؛ ازدها در اساطیر ایران؛ نهادینه ها: ۱۶۵؛ لغتنامه؛

**ضدٌ مسيح ب** دَجّال

## ط

طاغوت /tāqut/ طاغوت در قرآن به معنى «بت و ديو<sup>\*</sup> از حد درگذرنده» آمده است و از اين رو، برخي آن را از مادهٔ «طغیان» دانسته اند که جمع آن طواغیت و طِواغ است. مفسّرین، اصنام و احجار و اشجار و آفتاب\* و ستاره و آتش\* و به طور کلّی، هر چه را جز خدا که پرستيده شود از طواغیت دانسته اند. تفسیر شریف لاهیجی ( ۲۵۴/۱ ) از حضرت صادق (ع) روایتی نقل کرده که طاغوت، غاصبین حق محمدند و تفسیر طاغوت را به اصنام، به دلایل بلاغي، صحيح ندانسته است. بعید نیست طاغوت، خدای مصریان، یعنی همان طت (Thot) یا شت باشد زیرا با جبت (قبط) در قرآن (بقره: ۲۵۶) همراه آمده است. در شعر فارسی، طاغوت، نزدیک به همین معانی مورد توجه قرار گرفته است: از خدا چارهستش و از فوت نی چارهاش از دین و از طاغوت نی (مثنوی: ۴۱۹/۱) ۔ آن فرشتۂ عقل چون ہاروت شد سحر آموز دو صد طاغوت شد (مثنوی: ۳۵۲/۳) ور قوی شد مر تو را طاغوت کرد تن چو شد بیار داروجـوت کـرد (مثنوی: ۳۵۴/۶) نه چون چيپال هند از جور تختي کرده طاغوتش نه چون خاقان چين از ظلم تاجي داده طغيانش (خاقانی: ۲۱۱) منابع: كشفالاسرار: ۶۹۶/۱؛ تفسير ابوالفتوح: ۱۷۲/۱؛ فرهنگ لغات و تعبيرات مثنوی: ۲۱۱/۶؛ لغت نامه.

طالوت /tālut/

ظم پادشاه بنی اسرائیل، از نسل بنیامین، برادر تنی یوسف \* است که در تورات شائول نامیده شده و به قول بلعمی ( ۵۴۰/۱) چون از همهٔ سِبط بنیامین، با قوّت تر و دراز بالاتر پود به این نام معروف شده است. اشموئیل، روحانی بزرگ هم عصر او، به فرمان خدا او را پادشاه بنی اسرائیل کرد ( بقره : ۲۳۷ ) و مقداری روغن قدس بر سر طالوت ریخت و او را به منصب سلطنت تهنیت گفت و به علامت مُلک او، تابوت عهد \* پیدا شد. جالوت \* به جنگ طالوت شتافت و یاران طالوت گریختند و گفتند که نبر د با جالوت و لشکرش از ما ساخته نیست. طالوت ندا داد که هر کس بر قتل جالوت اقدام نماید، او را در پادشاهی با خود انباز گردانم و دختر خود به او دهم. داوود \* که در لشکر او بود و از نظر جسم، و فا کند، درصدد بر آمد داوود را نابود کند. داوود \* که در لشکر او بود و از نظر جسم، و فا کند، درصدد بر آمد داوود را نابود کند. داوود متوجه شد و بگریخت و هر چند دست وی برهانیدند. طالوت امر کرد تمام علمای بنی اسرائیل را بکشتند جز یک زن که از دست وی برهانیدند. طالوت، پیرانه سر، به خود آمد و بر دست آن زن راه توبهٔ خویش را دست وی برهانیدند. طالوت ایر کرد تمام علمای بنی اسرائیل را بکشتند جز یک زن که از در کشته شدن یافت که توبه اش پذیرفته شد و به روایت قرآن ( بقره: ۲۵۱) پادشاهی و در کشته شدن یافت که توبه اش پذیرفته شد و به روایت قرآن ( بقره: ۲۵۱) پادشاهی و در کشته شدن یافت که توبه اش پذیرفته شد و به روایت قرآن ( بقره: ۲۵۱) پادشاهی و در کشته شدن یافت که توبه اش پذیرفته شد و به روایت قرآن ( بقره: ۲۵۱) پادشاهی و

نام طالوت، به ندرت، در ادب فارسی آمده است:

من آنم که طالوت را روز جنگ بر افکند داوود با تیم سنگ (من آنم که طالوت را روز جنگ (من افکند داوود با تیم می منگ

منابع: بلعمی: ۱/۵۳۰ و ۵۳۹؛ قصص [نیشابوری]: ۲۶۶؛ قصص [نـجار]: ۳۰۶؛ مـروج: ۴۶/۱؛ مجملالتواریخ والقصص: ۲۰۷؛ تحقیق در تفسیر ابوالفتوح: ۲۷۴/۳؛ فصوص: ۳۵۲؛ حبیبالسیر: ۶.*E.I*: 571.

> **طامۃالکبری** ← رستاخیز **طاوس** ← طاووس

**طاووس** /tāvus/ طاووس (طاوس) (peacock) پرندهای است که در فرهنگ ایرانی، پَرِ او به زیبایی و پایش به زشتی معروف است. این پرنده، بومی هندوستان و سریلانکا است و از آنجا به چین و

## طاووس

ژاپن، در شرق و به ایران و یونان و فراسوی آن، در غرب راه یافته است.

در برخی مراسم آیینی کهن یک جفت طاووس در دو سوی درخت \* مقدس (مُورد \*) قرار داشت که گاهی هر یک از آنها ماری در منقار گرفته بودند. این پرنده را با خورشید \* مربوط می دانستند شاید به آن جهت که مانند خروس \* مبشّر سپیده دم بوده است. طاووس در هنر عیسوی نماد رستاخیز \* و جاودانگی است و به همین سبب تصور می رفت که گوشت او هر گز فاسد نمی شود و خوردن آن نوعی پادزهر، به ویژه بر ضد زهر مار \* است زیرا طاووس به مار حمله می برد و او را می بلعد. در برخی کشورها داشتن پَرِ طاووس نشانهٔ افتخار و در برخی دیگر، نشانهٔ چشم شور است ( سبولها: ۷۹).

طاووس در فرهنگهای فارسی و عربی به القاب و کُنیههای ابوالحسن، ابوالوشی، صرّاخ و فلیسا معروف است. تصغیر آن، طُوَیس و جمع آن، اطواس و طواویس و طوایس است. این پرنده در میان سایر پرندگان، از جهت ارجمندی و زیبایی، مانند اسب\* است در میان چارپایان.

با همهٔ زیبایی، طاووس را به فال بدگیرند و شاید علت، آن باشد که او را مسبب دخول ابلیس \* به بهشت \* و فریفتن آدم \* و حوّا \* دانسته اند. داستان از این قرار است که ابلیس خود را فرشته ای معرفی کرد و طاووس را به زیبایی ستود و گفت: هیج حیلتی توانی کرد که در بهشت شوم و خدای را ببینم؟ اگر چنین کنی تو را سه سخن آموزم که هرگز پیر نگردی و بیمار نشوی و از بهشت در نمانی. طاووس او را به مار حوالت داد و ابلیس به حیله، با کمک مار، به بهشت آمد و آدم را بفریفت و او را به درخت گندم \* که طاووس به او نموده بود، راه نمود. چون همهٔ اینها از بهشت رانده شدند طاووس به میسان (دشت میشان کنونی) افتاد.

وقتی آدم، در بهشت، درخت رَز را کاشت ابلیس در پای آن طاووسی سر برید و آن درخت از خون این پرنده آبیاری شد و وقتی برگ برآورد ابلیس میمونی را، و چون به کمال خود رسید خوکی را در پای آن کُشت. از این رو، میخوارگان را هنگام نوشیدن شراب، خوی هر سه حیوان عارض می شود ( ← مِی). برخی مفسّرین یکی از چهار مرغی را که ابراهیم \* کشت (بقره: ۲۶۰) طاووس دانسته اند که به عنوان مظهر زیبایی و زینتِ انبیا کشته شد.

فرقهٔ یزیدیه، برای طاووس، بر خلاف بیشتر ادیان، مقامی والا قایل اند و آن را واسطهٔ آفریدگار در آفرینش\* جهان میدانند و ویژگیهایی به او نسبت میدهند که با ویژگیهای

(خواجو: ۴۶۹)

**شیط**ان مطابقت دارد. نَسَفی ( الانسان: ۳۰۱ ) هنگام بیان تعبیرات عرفانی فلسفی خویش از داستان آدم، در میان آنهایی که از بهشت سوم بیرون آمدند طاووس را «شهوت» و آدم را دروح» و حوّا را «جسم» و... دانسته است.

مولوی، علمای ظاهر و فقهای قشری را «طاووسان پَرَان» (مننوی: ۴۵۹/۱) و فقیه عالِم و عالِم کامل و عالِم ظاهری را که به کمال واقع نرسیده، «طاووس علّین» یا طاووس باغ بهشت خوانده است (مننوی: ۴۱/۳). بعید نیست که مولانا در این تعبیر، از طاووس، مظهر ظاهر و زودگذری را در نظر داشته که در فرهنگهای کهن ناظر به پرهای شکوهمند طاووس و سرعت او در چتر زدن با دمش پدید آمده است و او را نماد جلوههای ناپایدار و سپنجی معرفی کرده است که همچون چتری که طاووس می زند و با آن جلوه می فروشد و می خرامد، دیری نمی پایند (رمزهای زنده جان: ۸۹).

طاووس به دلیل همدستی با ابلیس در اغوای آدم، گاهی در ادب فارسی نقشی ناستوده یافته است:

نسفس را آن پسایمرد و دیرو را این دستیار خشم و شهوت مار و طاووسند در ترکیب تو گر نبودی راهبر ابلیس را طاووس و مار کسی تسوانستی بیرون آورد آدم را ز خیلد (سنایی: ۱۸۸) طاووس و بهشت و مار با هم از عارض و روی و زلفداری ( خاقانی: ۲۷۶) مايهٔ فسق چو عـصفور، مـقيم رهير ديو جو طاووس، مـدام ( خاقانی: ۹۰۳) دیگر امروز از فراق یـار مــی.پیچم چــو مـار دوش چون طاووس مینازیدم اندر باغ خلد (سعدی) اشاره به چهار مرغ ابراهيم: مرا به منزل طاووس رغبتی است عظیم اگر چه پشه نیارد شدن ملازم باز کــه در دام گــذرد يـاد کـوه اېـراهـيم ز آهــم آتش غــرود بِـفسُرُد آن دم

زیـبایی پَـرِ طـاووس و زشـتی پـای او، در ادبیات فـارسی مـوجبی بىرای بـرخـی خیالاندیشیهای شاعرانه بوده است:

نگویم کمه طماووس نیزست گملین که گلبن همی زین سخن عار دارد (ناصرخسرو، تصحيح سهيلي: ١٢٩) شبهطاووس شِمُر فقر کـه طـاووسان را رنگ زیباست گر آواز نه زیـبا شـنوند (خاقاني: ١٠٢) گفتر این منزلت از قدر تو میبینر بیش يَرَ طاووس در اوراق مصاحف ديـدم (maco: 111) عیب خود دیدن مرا ز اهل هنر ممتاز کرد منفعت از یا زیاد از پَر بود طاووس را (صائب: ۸۶) تـا رسـيدم بـه پـريخانۀ وحـدت صـائب یای طاووس مرا در نظر و بال یکسیست (صائب: ۲۲۷) از جوانی نیست غیر از آه و حسرت در دلم نقش پایی چند ازین طاووس زرّینبال ماند (صائب: ٥٢۶) طاووسی و طاووسان نام گلی هم هستند که در ادب فارسی به آنها اشاره شده است.

مسنابع: تسفسیر طبری: ۵۲/۱؛ عسجایب [طوسی]: ۵۲۹؛ الانسان: ۳۰۱؛ المستطرف: ۱۱۶؛ حیاةالحیوان: ۱/۶۵۰؛ قصص [سورآبادی]: ۷ به بعد؛ منطق الطیر: ۳۱۶؛ به سوی سیمرغ: ۱۰۳؛ اعلام قرآن: ۱۶؛ گل و گیاه: ۳۷۵؛ سمبولها: ۷۹؛ فرهنگ نگارهای نمادها: ۶۶؛ فرهنگنامهٔ جانوران: Dictionary of Symbols: 174; Brewer's: 890.

> **طاووس الملائکه ←** جبرئيل **طاووس عرش ←** جبرئيل

**طرّار بصره** /tarrār-e-basre/ بر اساس جست و جوها و تحقیقاتی که شده، «طرّار بصره» نام کیسهبُری بوده کـه در دزدی و طرّاری، تردستی و مهارت بسیار داشته است. نام او را اغلب با «طُرفهٔ بغداد\*» مثال میزدند، اولی به بدی و دومی به خوبی:

بسغداد را بسه طرفهٔ بـغداد بـاز ده و اندر کمین بصره نشین و طرار گـیر (سنایی: ۲۹۷)

خاقانی به جای «طرّار بصره»، «طرّار بغداد» به کار برده است که خالی از مسامحه نیست:

( خاقانی: ۴۵۳)

«و نادرتر آنکه از نادانی، طرّار بصره در چشم شما طُرفهٔ بغداد می نماید.»(کلیله و دمنه: ۲۱۶) - طرفهٔ بغداد متابع: ظرایف: ۱۲۸؛ محمد معین، وحید، س دوم: ۱۰/۱ به بعد؛ کلیله و دمنه: ۲۱۶.

**طُرفهٔ بغداد** /torfeye baqdād/ طُرفه از نظر لغوی، به معنی هر چیز نو و بدیع و نادر و خوش، و نیز شخص زیبا، امر غریب و حکایت یا گفتهٔ نادر به کار رفته است. نوشتهاند که طرفهٔ یمن و طرفهٔ چینی و تحفهٔ بغداد و شهرهٔ ری، اشخاص یا اشیایی بودهاند که آنها را مثال میزدند.

دهخدا و تا حدودی عباس اقبال، طرفهٔ بغداد را هر چیز تحفه و ارمغان نو که از بغداد آورند دانسته اند و این، به مناسبت اعتبار و شهرت بغداد و مرکزیت آن بوده که اوامر و فسرمانهای ممالک اسلامی از آنجا صادر می شده است. اما محمد معین پس از جست و جو و تأمل در شواهد، به این نتیجه رسیده که طرفهٔ بغداد نام شعبده بازی مشهور بوده است. شاید هم بتوان احتمال داد شخصی بوده به نام «منصور ابوالعجب» که به این لقب مشهور شده است. آخرین تردستی که ابن ندیم (الفهرست، چاپ مصر: ۴۳۴) در بغداد دیده همین شخص بوده است:

به نظر میرسد بعضی شاعران، «طرفهٔ بغداد» را از معنی اصلی مذکور خارج کرده و به معنى شخص زيبا و معشوق و شاهد بغدادي أوردهاند: به تو ای طرفهٔ بغداد نـه زان دادم دل که تو از دیدهٔ من دجـلهٔ بـغداد کـنی (معزى: ٨٨٧) زان جــــشم ســـياه مـايه بـيدادى زان روی چسو ماه طرفهٔ بغدادی خوشبوی و شکفتهروی و انـدکزادی مانند گل ای وصل تیو اصل شادی (جبلي: ۶۷۹/۲) هرگزم روزی نداد آن طرفهٔ بغداد داد خرمن امید را زان دادهام بر باد، باد (كمال خجندي: ١٩٥) «و نادرتر آنکه از نادانی، طرّار بصره در چشم شما طرفهٔ بغداد می نماید.» کلیله و دمنه: ۲۱۶) در تداول، گاهی «تحفهٔ بغداد» آمده که شاید همان «طرفهٔ بغداد» باشد. ب طرّار بصره منابع: ظرايف: ١٢٧؛ على اكبر دهخدا، «طرفة بغداد»، مهر: ١٣٦/١-١٣٨؛ عباس اقبال، «طرفة بغداد»، مهر: ۲۲۸/۱–۲۲۳؛ محمد معين، وحيد، س دوم: ۱۰/۱ بـه بـعد؛ كـليله و دمـنه: ۲۱۶؛ مجموعة مقالات عباس اقبال: ۳۶۱ به بعد.

**طَلحَک** /talhak/ از دلقکان و مسخرگان معاصر محمود غزنوی بوده است. حدس زدهاند شاید کلمهٔ دلقک اصلاً مأخوذ از نام این شخص باشد. عبید زاکانی، حکایات و لطایف دلنشین به او نسبت داده است.

منبع: دا.فا..

**طلسم /**tele(a)sm/ طلسم از تلسما (telesma)ی یونانی است: «عملی بیرون از عادت که مبدأ آن را قوای فعالهٔ آسمانی و قوای منفعلهٔ زمینی دانند و بدان، امور عجیب و غریب پدید آید. طلسم می تواند عمل فوق عادت باشد یا نوشته ای شامل آشکال و ادعیه ای که به توسط آن عملی خارق عادت انجام دهند یا شکل و صورتی که بر سر خزاین و دفاین تعبیه کنند. در عربی طِلَسم (با فتح لام) گویند با جمع طلاسم. و طلسمات عبارت از فنی است که طلسم

**بدان چ**گونگیِ در آمیختگی قوای فعالهٔ عالیه به قوای منفعلهٔ سافله شناخته می شود تا به وسیلهٔ آن فعلی غریب در عالم کون و فساد پدید آید» (کناف اصطلاحات الفنون). طلسم، ویژهٔ فرهنگ ایران و اسلام نیست. طلسم «ابرکدبرا» (abracadbra) که به شکل مثلث نوشته می شد ( شکل زیر ) برای دفع تب و بیماری در سراسر قرون وسطا به کار می رفته است:

> ABRACADBRA ABRACADB ABRACADB ABRACAD ABRACA ABRAC ABRA ABR ABR AB AB

این ترکیب در عبری از دَه حرف تشکیل می شد. محل قرار گرفتن حرف A در ضلع چپ مثلث دَه بار تکرار می شدو قدرتی جادویی به آن می بخشید و همچون تعویذ و طلسم و ستارهٔ پنج پَر به انسان امنیت خاطر می داد و در واقع او را با قوانین راز آمیزی هماهنگ می کرد که جهان تحت فرمان آنها و در ارتباط با قدرتی متعالی بود. در فارسی، از آن با عبارت «اَجّی مَجّی لا تَرَجّی» یاد شده است.

بسازید جای شگفتی طلسم که کس باز نشناسد او را ز جسم (شاهنامه)

طلسمی که ضحّاک سازیده بود سرش بآسهان بر فـرازیـده بـود

(شاهنامه: ۲/۸۸)

مولوی آن را با تلفظ عربی به کار برده و با «خصم» قافیه کرده است: آن دگر گفتی که سحر است و طلسم کین رصد بـاشد عـدوّ جـان خـصم (مثنوی: ۲۲۳/۳)

بَلیناس حکیم به عنوان پدر طلسمات شهرت یافته است. بنا بر برخی روایات، او در بسیاری از شهرها طلسمهایی برای محافظت از طوفان\* و مار\* و کـژدم سـاخته بـود. قواعد گوناگونی برای تهیهٔ طلسم، به هرمس<sup>\*</sup> تریسمگیستوس منسوباند. علم طلسمات را لیمیا هم گفتهاند که از زمرهٔ علوم خمسهٔ محتجبه (← کیمیا) است. اصحاب طلسمات برای اعداد خواص و تأثیراتی قایل اند و برآنند که مهر و کین را می توان از طریق نوشتن اعداد میان مردمان ایجاد کرد. بنابراین عقیده، هر کس بتواند میان قوای آسمانی وزمینی ارتباط برقرار کند، از آثار مخصوص آنها بهرهمند خواهد شد و کارهای شگفت می تواند انجام دهد.

این باور عامیانه، در معنای مثبت و رمزگونهٔ آن در شعر معاصر فارسی هم راه یافته است :

و کلمهٔ انسان طلسم احضار وحشت است و اندیشهٔ آن کابوسی که به رؤیای مجانین میگذرد.

(احمد شاملو. آیدا، درخت و خنجر و خاطره: ۱۲)

قلعهای عظیم که طلسم دروازهاش کلام کوچک دوستی است. (احمد شاملو، ابراهیم در آتش: ۵۴)

در افسانه ها و داستانهای عامیانه، به دژهایی برمی خوریم که دروازه های آنها توسط جادوگران طلسم شده اند و قهرمان داستان، پس از عبور از مراحل و حوادثی، به طور خارق العاده موفق به شکستن طلسم می شود. مثلاً در داستان امیرارسلان، قلعهٔ سنگ و قلعهٔ سنگ باران توسط فولادزره و مادرش طلسم شده است و امیرارسلان پس از تحمل رنجهای فراوان، سرانجام می تواند طلسم آن را بگشاید.

منابع: فرهنگ نمادها: ۳۵؛ فرهنگ تلمیحات: ۳۰۶؛ لغتنامه؛ دا.فا.؛

Brewer's: 3, Abracadbra.

طوبی (درخت) / hubā/ طوبی یا طوبا، نام دیگر بهشت \* و یا نام درختی است در بهشت که شاخ و برگ آن تمام باغ بهشت را میپوشاند. «اصل آن در سرای رسول (ص) و یا علی بن ابی طالب (ع) است و در سرای هر مؤمنی شاخی از آن باشد و میوههای گوناگون و خوشبو از آن حاصل آید و چون بهشتیان میوهٔ آن درخت آرزو کنند، شاخه سر فرود آرد تا میوه باز **گنند.** از ابن عباس روایت کنند که سوار، زیر یکی از شاخهای آن درخت، هفتاد سال راه رود. مرغانی که بر شاخ طوبی فرود آیند، هَمچَندِ شتر خراسانی باشند» (کنزالعمال، کتابالقیامه). در حدیث است که عیسی<sup>\*</sup> به خداوند گفت: پروردگارا، طوبی چیست؟ خداوند فرمود: درختی است در بهشت که من آن را کاشتهام، بر سراسر بهشت سایه افکنده، ریشهٔ آن از رضوان و آبش از تسنیم<sup>\*</sup>. در امالی شیخ صدوق حدیث دیگری است که در بهشت درختی است که از بالایش جامه بر آید و از پایینش اسبان پَردار، با زین و مهار که نه سرگین کنند و نه ادرار، اولیای خدا بر آنها سوار شوند و در بهشت هر جا که

خواهند پرواز کنند. خواهند پرواز کنند.

شیخ اشراق در رسالهٔ عقل سرخ ( مجموعهٔ آثار فارسی شیخ اشراق: ۲۳۲ ) میگوید: درخت \* طوبی درختی عظیم است و هرکس که بهشتی بود چون به بهشت رود، آن درخت را در بهشت ببیند. هر میوه ای که در جهان می بینی، بر آن درخت باشد و اگر آن درخت نبود، هرگز نه میوه بود و نه درخت و نه ریاحین و نه نبات. سیمرغ \* آشیانه بر سر طوبی دارد و بامداد که از آشیانهٔ خود به در آید و پَر بر زمین بازگستراند، از اثرِ پَرِ او میوه بر درخت پیدا شود و نبات در زمین.

این توصیف برابر است با درختِ «همه تخم» یا ویسپوبیش (← سیمرغ؛ درخت) که مطابق روایات ایرانی کهن (بشتها: ۵۷۳/۱) جایگاه سیمرغ دانسته شده و در دریای فراخکرت\* است و بذر همهٔ نهالها در اوست.

صوفیان طوبی را به معنی وقت و حالت خوش گرفتهاند ( حقایق سلمی، نقل از شرح مثنوی: ۸۰۲/۳). عین القضات همدانی ( مصنفات: ۲۶۳) طوبی و سدرة المنتهی \* و زیتونه را همه یکی می داند که نامهای بسیار دارد و بالأخره، روزبهان بقلی شیرازی ( شرح شطحیات: ۵۴۳) طوبی جان، طوبی جنّت ( ۱۳۴)، طوبی صفت ( ۷۳ و ۲۴۶)، طوبی قدم ( ۲۴ و ۱۳۴) و طوبی یقین ( ۲۲۱) را به کار برده است.

در شعر فارسی، طوبی درختی بهشتی تلقی شده است:

درخــــتی ســـاختم مـــانند طـوبی خــرّم و زیــبا که هر لفظیش دیناریست و هر معنیش خرمایی

(ناصرخسرو: ۴۷۹) پشت این مشت مقلّد کی شدی خم از رکوع گرنه در جـنّت امـید سـایهٔ طـوباستی (ناصرخسرو، چ قدیم: ۴۴۱)

| کی خشک شود طوبی اگر ابر نـبارد       | کی زشت شود روی نکو ار بنشویند            |
|--------------------------------------|------------------------------------------|
| (سنایی: ۸۴۵)                         |                                          |
| وی چو طوبی داده شاخ خشک را بینم نمـا | ای چو سودا کردہ خصم سرد را بیگرم گرم     |
| (سنایی: ۴۵)                          |                                          |
| از درخت طوبی و از چشمهٔ کوثر گیرفت   | سایه و مایه که دولت را و نعمت را از اوست |
| (مسعود سعد: ۷۵)                      |                                          |

نيز ب خاقاني: ٧٥، ٨٢، ١٩٢، ١٩٢، ٢٣١، ٢٣٨، ٢٨٩، ٢٢٣، ٣۶٩، ٣٧٨، ٣٨٥، ٥٣٩، ٩٠٥، ٩٠، نيز ب

تسو و طوبی و ما و قامت یار فکر هر کس بنه قندر همت اوست (حافظ: ۴۰)

طوبی ز قـامت تـو نـیارد کـه دم زنـد زین قصه بگذرم که سخن می شود بلند ( حافظ: ۱۲۲ )

**منابع:** تفسیر ابوالفتوح: ۹۲/۶؛ شرح مشکلات انوری: ۸۳؛ بحارالانوار: ۱۲۰/۸؛ داستان داستانها: ۱۵۰؛ افریقا: ۲۸۲؛ اعلام قرآن: ۴۱۳؛ ری باستان: ۶۵۸/۲؛ شرح مثنوی شریف: ۸۰۱/۳؛ گل و گیاه: ۱۴۳. **طور زیتا** /tur-e zaytā/ **گوه**ی است نزدیک رأس عین، کنار پل خابور، و بر فراز آن درخت \* زیتونی است که از **پار**ان آب میخورد و به این جهت آن را طور زیتا نامیدهاند. «از فضایل بیتالمقدس آن است که طور زیتا در آنجاست و در آن هفتاد هزار پیغمبر **از گر**سنگی و برهنگی و شپش بمردهاند و آن کوه مشرف است بر مسجداقصی و میان آن **دو** وادی جهنم \* واقع است و از آنجا عیسی بن مریم \* بر آسمان شد و صراط \* نیز بر آن استوار است ». به روایت مجمل التوادیخ والقصص ( ۲۸۲) یکی از پنج کوهی که آدم \* علیه السلام برای بنای کعبه از آن سنگ برداشت طور زیتا بود.

**منابع:** معجم البلدان: ۴۷/۴؛ كشف الاسرار: ۳۳۲/۹؛ لغت نامه.

طور سينا /tur-e sinā/

طورسینا یا طورسینین ( تین : ۲ ) که کوه بیت المقدس نیز نامیده می شود، بین مصر و ایله، در نزدیکی مَدیَن قرار دارد و در مجاورت آن وادی مقدس یا وادی طوی واقع است. حضرت موسی\* با هفتاد تن به این کوه رفت و یک ماه آنجا روزه داشت و خداوند ده روز دیگر نیز بر آن مزید کرد ( اعراف : ۱۴۲). این هفتاد تن برای آن رفتند که صدای خدا را بشنوند و بنی اسرائیل را گواه باشند. چون موسی به کوه بر آمد در میان ابری سپید ناپدید شد و خدای، با عظمت خویش، با موسی سخن گفت و تورات را به همراه الواح نبشته بر او فرستاد ( اعراف : ۱۴۳). آنگاه موسی گفت: خدایا خود را به من بنمای. جواب آمد مرا هرگز نتوانی دید اما بدان کوه بنگر، اگر بر جای خود قرار گرفت مرا خواهی دید. همین که خداوند بر کوه تجلّی \* کرد، کوه از هم فروپاشید و موسی بیهوش شد و چون به خود آمد توبه کرد. ماند نردبان، از سنگ خارا بر این کوه است و بر بالای آن درختی است و کنیسه ها، یکی

مانند تردیان، از سنگ خارا بر این کوه است و بر بالای آن درختی است و کنیسه ها، یکی از آنِ ایلیای پیغامبر و دیگر از آنِ موسی علیه السلام، از رُخام ساخته، و سقف صنوبر و درهای آهنین دارد. این کنیسه ها در آن جایگاهی است که حق تعالی با موسی سخن گفت و شش هزار صومعه بر آنجا بوده است و اکنون هفتاد صومعه از آنِ زُهّاد و عُبّاد مانده است و همهٔ کوه درخت بادام و میوه ها و سروستان است و بر دامن کوه دِیری هست از آنِ ترسایان سخت به تکلّف، و درخت عُلَّیقی که موسی از آن نور دید هنوز بر جای است ( ) شجر اخضر ). از این کوه آبگینهٔ فرعونی آرند و اولین کوهی بود که خدا را سجود کرد. از پیامبر اسلام نقل شده است که گفت: من سیّد عربم و مکّه سیّد همهٔ شهرهاست و کوه طورسینا سیّد همهٔ کوههاست و جبرئیل \* سیّد همهٔ فرشتگان است ( تفسیر طبری: ۱۶۱/۱). آدم در بنای کعبه از سنگ پنج کوه به کار گرفت: طور سینا و طور زیتا \* و لبنان و جودی \* و حریٰ ( مجمل التواریخ والقصص: ۴۸۲).

پنجاه و دومین سورهٔ قرآن «طور» نام دارد و ده بار نیز قرآن از کوه طور نام برده و دوبار ( طور : ۱ و تین : ۲) به آن سوگند یادکرده است.

در ادبیات فارسی، سینا و طور سینا در ارتباط با تجلّی خداوند بر موسی و دیدن آتش\* از کوه، موجد خیالات و تازهاندیشیهای شاعرانه شده است:

باز آمذند و گفتند آن امّتان موشا کایزذ بُذ آن نه موشا بر کوه طور سینا (دقیقی، اشعار پراکنده: ۱۴۴/۲)

چه «اَرِنی» است از نَفْس بر طور سینا قـــدمگاه او جمـــله آب روان شـــد (سنایی: ۱۳۸)

(سنايي: ۴۹۳)

نیز ← مسعودسعد: ۱، ۱۱، ۱۴، ۲۶۶ و ... چو رسی به طورسینا «اَرِنی» مگو و بگذر که نیرزد این تمـنا بـه جـواب «لَـن تَـرانی» (نظامی: ۲۵۶) نه شِگفت اگر ز هُش بشود موسی آن زمان کـایزد بــه طـور، نـور تجـلّـی بـرافکـند (خاقانی: ۱۳۸)

| ِ هارون | طور |
|---------|-----|
|---------|-----|

کلیمی که چرخ فلک طور اوست همه نورها پسرتو نور اوست (بوستان: ۲۶) شبِ تار است و رو وادی اَیمن در پیش آتش طور کجا موعد دیدار کجاست (حافظ: ۱۵) مددی گر به چراغی نکند آتش طور چارهٔ تیر مشب وادی اَیمن چه کنم (حافظ: ۲۲۷) ای کوه طور گردن دعوی مکن بلند آخر دل شکستهٔ ما جلوه گاه کیست (صائب: ۲۰۱)

از کلیمی سَبَق آموز که دانای فرنگ جگر بحر شکافید و به سـینا نـرسید (اقبال: ۱۴۴)

نیز ب اقبال: ۶، ۷، ۱۱، ۱۵، ۱۷، ۳۷، ۴۰، ۹۱، ۹۲، ۱۷، ۱۵۷، ۱۸۷، ۱۹۱، ۱۹۱، ۱۹۷، ۲۱۲، ۲۲۴، ۲۵۲، ۲۵۵، ۲۵۷، ۲۶۳، ۲۹۲، ۲۹۷، ۳۳۹، ۲۱۷، ۲۸۸، ۲۶۲.

منابع: بلعمی: ۲۲۹/۱ به بعد؛ یعقوبی: ۲۱/۱؛ کشفالاسرار: ۲۳۲/۹؛ قصص [نیشابوری]: ۲۰۷ به بعد؛ آثارالبلاد: ۲۰۷؛ معجم ما استعجم: ۸۹۸/۲؛ عجایب [قزوینی]: ۱۰۵؛ عجایب [طوسی]: ۱۳۲؛ عجایب [فارسی]: ۱۶۶؛ قاموس: ۴۹۸؛ اعلام قرآن: ۳۸۳؛ مصنفات عینالقضات: ۲۶۳؛ منطقالطیر: ۳۰۰؛ لغتنامه.

**طور سينين** ← طور سينا

**طور هارون** /tur-e hārun/ کوهی است نزدیک بیتالمقدس که چون موسی<sup>\*</sup> خواست به دیدار پروردگار شتابد هارون ( ← هارون بن عمران) را با خود به آنجا برد. همین که بر آن کوه بالا رفتند، دو مرد را دیدند که گور می کندند. پر سیدند: این گور از بهر کیست؟ گفتند: از بهر مردی که به این مرد ( هارون ) می ماند. آنگاه به هارون گفتند: ببین فراخ است یا نه؟ هارون جامه بر کند و در گور خوابید و در حال، روح از او مفارقت کرد و گور فراهم آمد. موسی با حالت حزین برگشت. بنی اسرائیل او را به قتل هارون متهم کردند. وی خدای را بخواند تا تابوت هارون بدیشان نماید و مردم بر فراز قلهٔ آن کوه دیدند و سپس از دیدهٔ آنان نهان گشت. آن کوه را طور هارون خواندند.

منابع: عجايب [فارسی]: ۱۶۶؛ لغتنامه.

**طوس** /tus/ نوذر \*، پهلوان ایرانی، دو پسر داشت به نامهای گستهم \* و طوس (توس) که چون هیچ کدام فَرَ \* نداشتند نمی توانستند به جای پدر بنشینند. در بُندهِشن (فقرهٔ ۶) طوس، در شمار جاودانان نام برده شده و در همان کتاب (فصل ۳۵) نیز با گیو \* و پشوتن \* و کیخسرو \* و سام \*، از جاودانانی دانسته شده که در نو نمودن جهان با سوشیانت \* همراهی خواهند کرد.

طوس در دربار کاووس \* و کیقباد \* و کیخسرو مقام اسپهبدی داشت و چندی هم مدعی تاج و تخت بود. در آبانیشت آمده است که طوس بر پشت اسب \* خویش به اردویسور آناهیتا \* درود فرستاد و از او برای خود و ستوران خویش نیرو و تندرستی خواست. طوس در همین یشت، با عنوانهای «پهلوان جنگاور» و «براندازندهٔ هزارها، ده هزارها، صدهزارها از تورانیان» نامبردار است که بر پیرانویسه \* غلبه میکند و در جایی هم «سالار نوذریان تیزتک» می شود. اما در شاهنامه، طوس پهلوانی تندخو و سبک مغز است که با فرود \*، شاهزادهٔ ایرانی، جنگ کرد و ناخر دمندی و بدخویی وی موجب مرگ این شاهزاده شد.

کیخسرو هنگام ترک پادشاهی، منشور حکومت خراسان را به طوس داد. او یکی از پنج پهلوانی است که با کیخسرو به کوهسار میروند و در میان دَمِه و برف ناپدید میشوند و از این رو، زردشتیان معتقدند که در رستاخیز <sup>\*</sup> به یاری سوشیانت خواهد شتافت. حمدالله مستوفی (نزهةالقلوب، چاپ اروپا: ۱۵۰) بنای شهر طوس را به جمشید <sup>\*</sup> و تجدید عمارت آن را پس از خرابی به طوس نسبت داده است که او پس از تجدید بنا، آن را، به نام خود، «طوس» موسوم گردانید. طوطى

به ندرت، نام طوس در ردیف سایر پهلوانان، در ادب فارسی آمده است: ای شساه جسهان تو بندگان داری چون رستم و طوس و بیژن و قرارن (مسعود سعد: ۲۹۲) رستم اردیبهشتی مژده نزد طوس عید از هلاک اشکبوس مهرگان می آورد (قاآنی: ۱۴۵) نی گرفتم از در طوس است آسیب از کجا بر تن و بازوی سام پهلوان می آورد (قاآنی: ۱۴۷)

**منابع:** یشتها: ۲۱۶/۱؛ کیانیان: ۴۳؛ فرهنگ نامهای اوستا: ۳۶۱/۱ به بعد؛ حسماسهسرایسی: ۴۷۹؛ داستان داستانها: ۳۰۱؛ زندگی و مرگ پهلوانان: ۲۲۶؛ پژوهشهایی در شاهنامه: ۱۲۶؛ فرهنگ نامهای شاهنامه: ۳/۶۶۰؛ لغتنامه.

طوطی /tuti/ طوطی (طوطک) (parrot) پرندهای سبز رنگ است که در عربی، آن را «بَبغا» گویند. قدرت تقلید او معروف است و وقتی بخواهـند تعلیمش دهـند آیـنهای در قفسش میگذارند و شخصی از پشت آن سخن میگوید و طوطی صورت خود را در آیـینه\* می بیند و می پندارد طوطی است که سخن میگوید. در اشاره به این نکته است که حافظ میگوید:

در پسِ آینه طوطیصفتم داشتهاند آنچه استاد ازل گفت بگو مـیگویم (حافظ: ۲۶۲)

در مَثَل هست که «طوطی به سبب زبان در حبس گرفتار آمد». گویند طوطی رنگ بهشتیان دارد و در فارسی به صفاتِ شکرشکن، شکرنشان، شکرمقال، شیرین سخن و خوش نوا شهرت یافته است. بسیاری از قصه های عامیانهٔ فارسی از قول همین طوطی شکرشکنِ شیرین گفتار روایت می شوند.

طوطی بیشتر در هند یافت میشود و از این رو، در قصهها و روایاتی که از طریق فرهنگ هندی به ایران رسیدهاند جایی بس والا دارد. در زبان فارسی چندین طوطینامه و چهل طوطی هست که تقریباً همه از دیار پُرعجایب هند نشأت گرفتهاند. ایـن کـتابها و نظایرشان، نمونهٔ آثاری تمثیلیاند که آمال و آرزوهای بشر روزگاران کـهن را از زبان حیوانات بیان میکنند. طوطی در قصههای ایرانی پرندهای غریب است که از دیار هند به این سرزمین آمده و همواره در آرزوی پرواز به سرزمین اصلی و پیوستن به یاران و همزبانان دیرین خود می سوزد. طوطی در این دیار، به خانهها و دکانها رفته و گاهی همزبان و غمخوار تنهایان و غربتزدگان، و گاه جاسوس پردگیانی بوده است که شویهاشان را بر آنیها اعتمادی نبوده است.

در پارهای از قصهها، طوطی به عنوان «توتم» ظاهر می شود و انسان غربت زده را به طبیعت اصلی خویش نزدیک می کند و انسان نیز می کوشد به هر ترتیب که شده، دلبستگی و مهر صادقانهٔ خویش را به او نشان دهد. این رابطه تا آنجا است که هر گاه کاری مهم پیش می آید از او مصلحت خواسته می شود و بی رضا و رخصت او هیچ کار مهمی از قوه به فعل در نمی آید (محمد قادری، طوطی نامه، حکایت دوم: ۱۴). هنگامی هم که طوطی می میرد صاحبش آنچنان در مرگش می موید که گویی عزیز ترین کسان خود را از دست داده است (عمادبن محمد، جواهرالاسمار، حکایت دوم: ۲۴).

درد جدایی انسان ، درونمایه و بنیان قصههایی است که طوطی در آن نقشی به عهده گرفته است. گویی انسان با قصههای طوطی از تنهایی و بیهمزبانی خویش حرف میزند. در قصهٔ داش آکل اثر ماندگار صادق هدایت، رابطه و پیوند انسان با طوطی بسیار لطیف و رقتانگیز تصویر شده و هنگامی که قهرمان می میرد طوطی درد کشندهٔ او را پس از مرگ بیان میکند.

در قصهٔ پیرزن و طوطی اثر اکبر نعمتی (تهران، بامداد، ۱۳۵۳، چ ۳) این صداقت و یکرنگی لطف بیشتری می یابد و سرانجام طوطی و پیرزن برای یک دیگر می میرند. طوطی در داستان «بازرگان و طوطی» ( مننوی: ۷۶) که قبل از مولانا نیز شناخته شده بود و در اسرادنامهٔ عطار ( تصحیح گوهرین : ۸۹) و عجایب المخلوقات طوسی ( تصحیح ستوده : ۵۲۹) و تفسیر ابوالفتوح ( ۴۵۹/۱ ) با تفاوتهای مختصری نیز آمده است نمودار جانِ عِلویِ پاک و مجرد است و قفس، مثالِ تن و یا قالب کثیف فرودین است و مولوی رهایی از این قفس را تنها در مردن پیش از مرگ دانسته است و دقیقاً در پایان داستان اشاره می کند که «قصهٔ طوطیِ جان زینسان بود». به علاوه، مولانا در مثنوی، «طوطیان خاص» را به جای سالکان راه و اهل طریقت، و «طوطیان عام» را کنایه از زهّاد و عُبّاد، و «طوطیان کور» را کوردلان

اخوان، شاعر معاصر، به صورتي مليح به داستان طوطي مثنوي اشاره كرده است:

طوطیی را به خیال شکری دل خوش بود

کاهل و نـاداشت بُـدم کـار در آورد مـرا طوطی اندیشهٔ او همچو شکر خـورد مـرا (شمس: ۷۶/۱) طوطی قاف قُربیم از دام کوه جسـته طاووس باغ عرشیم از لامکان پریده

(شمس: ۴۵۸/۲) ناگهش سیل فنا نـقش امـل بـاطل کـرد (حافظ: ۹۱) شکّرشکن شوند همه طوطیان هـند زین قند پارسی که به بنگاله مـیرود ( حافظ: ۱۵۲ ) اگر آیـینهرویی در نـظر مـیداشـتم صـائب به طوطی میچشاندم شیوهٔ شـیرین مقالی را ( صائب: ۴۲ ) طوطی از آیینه میگویند میآید بـه حـرف چون مرا در پیش رویش زهرهٔ گفتار نیست ( صائب: ۱۸۱ )

نيز ﴾ صائب: ١٢، ٢٧، ٢٧، ٥٠، 60، 69، 69، ٧، ٧١، ٧٤، 44، 99، ١١٢، ١٢٤، ١٩٩، ٢٧١، الما، ١٢٢، ٢٧١، الما، الما، مائ.

منابع: عجایب [طوسی]: ۵۲۹؛ عجایب [فارسی]: ۴۲۸؛ حیاةالحیوان: ۵۹/۱؛ ظرایف: ۷۰۶؛ رضا انزابی نژاد، «بحثی در ادبیات عامیانه»، ن.د.۱.ت.: ۳۷۵/۲۷ به بعد؛ حسن لاجورد، سیمای طوطی در قصهها ( رسالهٔ پایان تحصیل دورهٔ لیسانس زبان و ادبیات فارسی، دانشکدهٔ ادبیات مشهد، خرداد ۱۳۵۶)؛ فرهنگنگار ای نمادها: ۶۷؛ سمبولها: ۸۰؛ فرهنگنامهٔ جانوران: ۶۲۷/۲؛ لغتنامه.

طوفان یکی از مهمترین اساطیری است که بعد از اسطورهٔ آفرینش \* ذهن بشر را به خود طوفان یکی از مهمترین اساطیری است که بعد از اسطورهٔ آفرینش \* ذهن بشر را به خود متوجه کرده است. تجدید حیات و دوبارهسازی عالم بعد از طوفان عالمگیر، در نظر برخی، آن را با رستاخیز \* همانند کرده و از این رو در عرفان اسلامی ( الانسان: ۲۴ ) هم معضی آن دو را با هم مربوط دانسته اند. طوفان عالمگیر، در فرهنگها با مختصر تفاوتی ایرانی، سخن از برف و دَمِه و طوفان است و جمشید \* مأمور می شود. در فرهنگ ایرانی، سخن از برف و دَمِه و طوفان است و جمشید \* مأمور می شود به خاطر تداوم نسل موجودات، وَرِ \*جمکرد را بسازد. تاریخ طوفان برفی که در زمان جمشید در هزارهٔ سامی، سخن از طوفان نوح \* و ساختن سفینه است. در نظر سومریان باستان نیز چیزی نزدیک به هستهٔ اصلی داستان نوح، با اختلافات جزئی دیده می شود. داستان «ایفیژنی» نمود تا بادهای موافق را برای حرکت کشتیهای خویش، از طرف خدایان جلب نماید، به داستان طوفان در اساطی هندی شیده است.

هندوان معتقدند وقتى «مانو» ( معلم كلّ ) گرفتار طوفان نوح شد، ويشنو \* به صورت

طين لازِب

0V1

**ماهی\*** در آمد و کشتی او را به کوهستان شمالی راهنمایی کرد و در آنجا فرود آمد. آب **که ف**رو نشست، مانو از کشتی به خشکی وارد شد. گویند مانو در کشتی خود هفت حکیم و یک جفت نرینه و مادینه از هر نوع جاندار داشت که بعد از خشکیدن آب شروع به زاد و ولد کردند (سرزمین هند: ۲۹۹).

به طور کلّی، اسطورهها گزارش مبهمی از یک عصر یخ، و چیزی شبیه طوفان به دست میدهند و گویی آفرینش انسان و گیاه و جانوران روی زمین، درست از پایان این عصر طوفان و یخبندان و وزش بادهای گرم و ذوب یخهاکه در نتیجهٔ آن سراسر زمین را آب فراگرفت آغاز میشود (به نقل از لغتنامه).

صاحب مرآت جهان نما (به نقل از لغت نامه) آورده است که اهل تاریخ از سه طوفان نشانی داده اند: یکی طوفانی که پیش از آدم\* آمد و هبوط آدم طبق محاسبات نجومی ( تقویم و تاریخ: ۸۸) ۲۲۴۲ سال پس از خرابی عالم به طوفان بود؛ طوفان دوم، در زمان نوح بود که از کوفه شروع شد و جهان را فراگرفت و طوفان سوم، خاص اهل مصر بود و پس از طوفان نوح واقع شده است.

در ادبیات فارسی طوفان بیشتر در ارتباط با نوح مطرح شده است:

حج ما آدیـنه و ما غـرق طـوفان کَـرَم خود به عهد نوح هم آدینه طوفان دیدهاند (خاقانی: ۹۳)

**منابع: ق**اموس: ۵۸۳؛ دین قدیم ایرانی: ۲۴؛ گاهشماری: ۲۹۴؛ دیار شهریاران: ۹۶۰/۲؛ اساطیر یونان و روم: ۱۱/۱؛ افریقا: ۲۴۶؛ یدالله سحابی، «طوفان نوح»، مکتب اسلام، بهمن ۱۳۴۹: ۳۴/۱۲ به بعد.

> طوفان نوح ← نوح طهمورث ← تهمورث طیر ابابیل ← ابابیل طینِ لازِب، گِلی که آدم از آن آفریدہ شد ← آدم

ظُلُمات /zolomāt ظُلُمات که در شعر گاهی به سکون لام هم تلفظ می شود، جمع ظلمت و قسمتی از زمین در منطقهٔ شمال است که به عقیده قدما در آنجا دایـماً شب باشد و آب حیات \* در آنجاست و همچنین گوهرها در آنجا پراکنده است. بنا بر روایات و افسانهها، اسکندر \* و خضر \* به طلب آب حیات به آنجا رفتند و خضر آب زندگی بخورد و زندهٔ جاوید ماند ولی اسکندر به منزل مقصود راه نیافت. آمیختگی روایات مربوط به اسکندر و ذوالقرنین \* سبب شده که قضیهٔ رفتن به ظلمات و جست و جوی آب حیات به

6

شینیدهای کسه سکندر برفت تبا ظلیات به چند محنت و خورد آن که خورد آب حیات (سعدی)

ذوالقرنين نيز نسبت يافته است:

قطع این مرحله بی همرهی خضر مکن نظلهات است بترس از خطر گمراهسی (حافظ: ۳۴۷)

«هر گوهر که ذوالقرنین به قلم او از ظلمات دوات بیرون کشید، دُرّی بود در واسطهٔ قلادهٔ روزگار.» بقای جاودانی مُـلک را بخشـد جـهانسوزت به ظلمات نیام از آن نهان چون آب حیوان شد (قاآنی: ۱۶۱)

در بیت زیر «ظلمات بحر» کنایه از شب است: صبحدم آب خضر نوش از لب جام گوهری کسز ظلمات بحر جست آینهٔ سکندری (خاقانی: ۴۱۹) ظُلُمات ثَلاث

**خاقانی** «ظلمات سکندری» را هم در اشاره به روایات مربوط به اسکندر و رفتن او به **ظلم**ات آورده است:

گر هیچ تشینه در ظلمات سکندری دل کرد از آب خضر شکیبا، من آن کنم (خاقانی: ۷۸۹) به قصه نیز شنیدی که رفت و در ظلمات کسنار چشمه جماوید جست اسکندر (احمد شاملو، شکفتن در مه: ۱)

نیز ← اسکندر؛ خضر؛ آب حیات در همین فرهنگ. منابع تاریخی، قضیهٔ رفتن اسکندر به ظلمات را درست ندانسته و گفتهاند که گرفتاری اسکندر و سپاهش در مِههای کوهستان شمال افغانستان، سرچشمهٔ روایات دربارهٔ رفتن او به قطب و ظلمات شده است.

**منابع:** ایران باستان [پیرنیا]: ۱۶۹۰؛ فرهنگ لغا<mark>ت و تعبیرات خاقانی: ۱۰۳۹</mark>/۲؛ لغتنامه.

ظُلُمات ثَلاث (تاریکیهای سه گانه) تعبیری است مأخوذ از آیهٔ ۶ سورهٔ زُمر: خَلَقَکُم مِنْ ظُلُمات ثَلاث (تاریکیهای سه گانه) تعبیری است مأخوذ از آیهٔ ۶ سورهٔ زُمر: خَلَقَکُم مِن نَفس واحِدَة ثُمَّ جَعَلَ مِنها زَوجَها و اَنزلَ لَکُمْ مِن الَانعام ثَمانیةَ اَزواج یَخلَقُکُم فی بُطُون امّهاتِکُم خَلقاً مِن بَعدِ خَلق فی ظُلُمات ثَلاث. دربارهٔ این تاریکیهای سه گانه اقوال مختلفی نقل شده و غالب مفسّرین آن راکنایه از تاریکی شکم مادر و تاریکی رَحِم، و برخی کنایه از کدورت طبعی و هوای نفسانی و خاصیت حیوانی دانستهاند یا تیرگی طول و عرض و عمق در عالم سفلی، و بالأخره به نظر بعضی هم کنایه از سه تاریکی است که یونس\* را پیش آمد: تاریکی شب، تاریکی شکم ماهی و تاریکی قعر دریا.

میکند در طـبایع اربـع ظلمات ثـلاث را انـوار

( خاقانی: ۱۹۶)

منابع: فرهنگ لغات و تعبیرات خاقانی: ۱۰۳۸/۲؛ آنندراج؛ لغتنامه.

ع

**عاد (قوم)** / آما/ عاد از فرزندان سام بن نوح <sup>\*</sup> بود و قبیلهاش نیز به نام او «عاد» خوانده شد. این قوم را امیری بود به نام شدّاد بن عاد <sup>\*</sup> که بنای اِرَمِ <sup>\*</sup> ذات العماد را به او نسبت داده اند. عاد با ثمود <sup>\*</sup> عمزادگان بودند و در قرآن هم اغلب، قصهٔ این دو قبیله با هم می آید. در جهان از ایشان مردمی قویتر و بلندبالاتر نبود. شنوایی و بینایی آنان تا حد شگفتی بود و چندان زور داشتند که اگر پای بر زمین خشک می زدند، تا زانو به زمین فرو می رفتند. قرآن (حاقه : ۷) آنان را به خرمابُنانی افکنده تشبیه کرده است.

قوم عاد، مردمی بت پرست و جبار بودند و در زمین یمن، جایی که احقاف گویند بین یمن و عمان، از بحرین تا حَضْرَموت سکونت داشتند و از آنجا به سایر جاها پراکنده شدند. خداوند هود \* را به پیامبری نزد ایشان فرستاد که پنجاه سال آنان را به خداوند می خواند و آنها می گفتند: ما به تو نخواهیم گروید و دست از بتان خویش بر نخواهیم داشت و او را به دیوانگی نسبت دادند و هود ایشان را از عذاب خدای بیم داد. وفدِ (رسولان) عاد: و چون جز اندکی به او نگرویدند خداوند بر آنها قحط و خشکسالی فرستاد. با خود گفتند رسول به مکه فرستیم تا دعا کنند و باران خواهند. سه تس را با چارپایان بفرستادند تا در مکه قربانی \* کنند. ایشان در مکه خویشانی داشتند که آنها را با آوردند و به خوردن مشغول شدند و به باران خواستن آمدهاند. نبید و کنیزکان مغنیه عرب متلی در ارتباط با این قضیه پدید آمده که هر کجا رسولی فرستند و او به کار خود مشغول شود، او را «وَفدِ عاد» خوانند. پس بادی اندر آمد و آنها را بر زمین افکند تا هفت مشغول شود، او را «وَفدِ عاد» که توانند. پس بادی اندر آمد و آنها را بر زمین افکند تا هفت مشغول شود، و را داقه که که می بدید آمده که هر کجا رسولی فرستند و او به کار خود مشغول شود، و را «وَفدِ عاد» که تواند. پس بادی اندر آمد و آنها را بر زمین افکند تا هفت مشغول شود، و را زیر ها ی در آند و این در می می باد بیاد و از قوم خویش یا د نیاوردند. در مشغول شود، و را را و و به کار نود آمده که هر کجا رسولی فرستند و او به کار خود مشعول شود، و را را و و به کار نود ای زمان به نام «لقمان» و «مرثد» ماندند که پس مورخان عرب، قوم عاد را جزو عرب بائده (نابود شده) می شمارند و به قدمت آن

مُثَل مىزنند. در قرآن (فجر: ٧) اِرَمِ ذات العماد به عاد نسبت داده شده، همان كه برخى

هم به شدّاد منسوب داشتهاند. بعضی خاور شناسان، عاد را با قوم «او آدیتس» (Oādites) که به قول بطلمیوس در جزیر ةالعرب می زیستند یکی دانستهاند. قوم عاد به عنوان گروهی ستمکار که مایهٔ عبرت دیگران شدند، در ادب فارسی شناختهاند: چو عادند و ترکان چو بادِ عقیم بدین بادگشتند ریگ هبیر (ناصرخسرو: ۲۰۲)

> لشکر عادند و کلک من چو صَرِصَر در صَرِیر نسل یأجوجند و نطق من چو صور اندر صدا

(خاقانی: ۱۹)

نــیکبختان بخــورند و غـــم دنـیا نخــورند که نه بر عوج عُنُق ماند و نه بر عاد و ثمود (سعدی: ۷۱۸)

- شُکوه حزم تو در راه بادِ عادِ کشد ز بــال پشَـهٔ نمـرود سـدّ اسکـندر (قاآنی: ۳۰۱)
- دریده حملهٔ تو بادِ عـاد را نـاموس کشیده پیکر تو کوه قـاف را تمـثال (قاآنی: ۲ ۵۰)

منابع: تفسير طبری: ۱۱۷۸/۵؛ بلعمی: ۱۵۲/۱؛ قصص [نـجار]: ۵۱؛ آفرینش و تـاریخ: ۲۵/۳؛ روضةالصفا: ۷۲/۱؛ حبیبالسیر: ۲۳/۱؛ تفسیر ابوالفتوح: ۴۱۰/۴؛ فرهنگ لغات و تعبیرات خاقانی: ۱۰۴۱/۲، دا.فا.؛ لغتنامه؛

**عازُر** /āzar/ عازَر یا العازَر (در انجیل: ایلعازَر) برادر مریم<sup>\*</sup> بود که عیسی<sup>\*</sup> بر سر گور او رفت و چهار روز پس از مرگش و<sup>ت</sup>ی را با دَمِ مسیحایی زنده کرد. در شعر فارسی به داستان او اشاره رفته است:

چگونه ساخت از گِل مرغ عیسی چگونه کرد شخصِ عازر احیا ( خاقانی: ۲۷ ) عازر ثانی مـنم یـافته از وی حـیات عیسی دلها وی است داده تنم را شـفا ( خاقانی: ۳۸ )

| ۵                                                       | ٧۶<br>                      | عاقرالنّاقه       |
|---------------------------------------------------------|-----------------------------|-------------------|
| کـه ز عـازر صـفت شُکـرِ مسـيحا شـنوند<br>( خاقانی: ۱۰۳) | ار شاکر من شد چه عجب        | زنده کردم سخن     |
| چو مسیح خوبي تو سوی گور عازر آمـد<br>(گزيدهٔ شمس: ۱۶۰)  | ید تین میرده زنیده کیردن    | به جهانیان نما    |
| دم عیسی است کزو روح پندیرد عـازر<br>(قاآنی: ۳۲۶)        | نزو قدر و شرف دارد مُلک     | هنر توست ک        |
|                                                         | فوغاى قاشاييان              | از صف خ           |
|                                                         | • •                         | العازر            |
|                                                         | راه خود گرفت                | گام زنان          |
|                                                         |                             | دستها             |
|                                                         | شت                          | در پس پ           |
| ، «مرگ ناصری»، شعر نو از آغاز تا امروز: ۱۹۷)            | ئنده. (احمد شاملو           | به هم افک         |
| ر حوزهٔ زبان انگلیسی، مردی فقیر یا گـدا                 | ر فرهنگ غربی و به ویژه د    | عازُر (Lazarus) د |
| ه ثرو تمندان می نشست و تمثیل «به بینوایی                | ا بر روایات، هر روز بر درگا | معرفي شده كه بن   |
|                                                         | گذر شهرت پیداکرده است.      | عازَر » از این ره |

منابع: انجیل یوحنا، باب دوازدهم: ۹–۴۲؛ گزیدهٔ خاقانی: ۲۰۲؛ گزیدهٔ شمس: ۱۶۰؛ Brewer's: 682.

**عاقرالنّاقه** ~ صالح

عباس دَوْس ( ــ دَبِس ) /(abbās-e daws (-dabs) نام گدایی سِمِج و شوخ از قبیلهٔ دَوْس ( از قبایل یمن که ابن عباس از همان قبیله بود ) که به لطایف الحیل گدایی می کرد و خلق را می خنداند. در جوامع الحکایات عوفی و لطایف الطوایف فخرالدین علی صفی ( تصحیح احمد گلچین معانی : ۳۶۹) قصهٔ گدایی او آمده است. نیکلسون او را شیرهٔ خرما فروش دانسته و به این بیتِ اسرارنامه ( ۶۵) استشهاد کرده است:

ت بنت در ت بنبلی انداختی تو ز خود عباس دبسی ساختی تو روزگار زندگی وی به درستی معلوم نیست و آنچه مسلم است پیش از قرن پنجم قمری

حق تعالی می در خشد. از امام باقر (ع) نقل شده (الروضة من الکافی: ۹۵) که همه چیز از آب\*، و عرش خدا نیز بر آب بود. مفسّرین دربارهٔ عرش، اختلاف کرده و گفته اند: عرش اعظم مخلوقات است و «اسْتَویٰ عَلَی العَرْش» صفتی است برای خدا و معنی آن این است که بر پادشاهی خود مستولی شد (منهج: ۲۰/۴). همچنین آورده اند که عرش جسمی است محیط بر سایر اجسام و تسمیهٔ آن به عرش، جهت تشبیه است به سریر پادشاه؛ چرا که امور و تدابیر از آن نازل می شود. در خبر است که جبرئیل \* خواست که طول عرش را بداند؛ سالها می پرید تا ضعیف شد و مانده گشت. خدا پر هایش مضاعف کرد و باز هم بپرید و ضعیف شد و خدا قوّتش زیاد کرد تا چند بار... باز هم نرسید. خدا گفت: یا روح الامین چند هزار سال است که می پری و هنوز یک قائمه از قوایم عرش نپریده ای و اگر عمر همهٔ دنیا داشته باشی نتوانی به پایان برسانی. جبرئیل گفت: سُبْحانَ مَنْ لا يَعْلَمْ کيفَيةَ خَلقِه اِلاً هو (پاک است کسی که چگونگی آفرینشش را جز خود او نمی داند). آفتاب \* و ماه \* از نور عرش آفریده شد و در آغاز، نور هر دو یکی بود (بلعمی: (۵۱/۱). گردون هم که جای آفتاب است از نور عرش پدید آمد.

۵V۸

دستهای از حنابله و کرّامیه معنی لغوی آن را گرفته و برای خدا تختی تصور کردهاند. مراد از کرسی\* هم یا همان تخت است یا چارپایه ای که زیر پا میگذارند. برخی از مفسّران گفته اند: مقصود از عرش و کرسی بیان عظمت و تسلط خداست. مفسّران فلسفی مشرب، عرش را فلک الافلاک دانسته اند زیرا تمام تبدّلات عالم، از فلک الافلاک است و محیط بر جمیع اجسام است و به سبب ارتفاعش به این نام خوانده شده است.

بنابر قرآن ( حاقّه: ١٧) روز رستاخیز \*، هشت فرشته \* عرش پروردگار را بر دوش خواهندگرفت. در فرهنگهای فارسی ( ← لغتنامه) عرش اعلی به نامهای منبر نُه پایه، بام بدیع، بام رفیع، بام رواق، بحر وسیع، چرخ فلک، چرخ اطلس، چرخ برین، فلک اعظم، فلک اطلس، آسمان نهم، گَرزمان، گَرودمان (گَروتمان) و محدّدالجهات نیز خوانده شده است.

در اصطلاح صوفیان عرش جسمی است محیط بر جمیع مخلوقات و اشیاء و به جهت ارتفاع بسیار آن، یا به علت شباهت آن به تخت در هنگام نزول احکام قضا و قدر، به این اسم خوانده شده است. همچنین عرش محل استقرار اسماء مقیّد الهی است و آسمان\*و فلکالافلاک و نَفْسِ کلّیه را نیز عرش گفتهاند. مرغ عرش کنایه از روح و جان است و عرش و فرش کنایه از آسمان و زمین.

> گــر نــدیدی عــرش را و حــاملان عـرش را تا به گردش بر چه سان همواره میجولان کــنند

( ناصر خسر و : ۱۵۰ )

بر سریر چرخ گردان جاه او بینی نشان بر نهـاد عرش یزدان نـام او بـینی رقـم (سنایی: ۲۶۳)

این خوشآواز مرغ عرشی را بال بگشای تا کند برواز (سنايي: ٣٠٠) زهمی جمال تمدو آن آفستاب کماندر جمود دریغ نیست ز عرش و ز فرش ظلّ و ضیاش (سنايي: ٢١٩) آن دانسه جنز ز سنبلهٔ آسهان مخواه این مرغ عرشی ار طلب داندای کـند (خاقانی: ۳۷۷) بر کتف دارند کاین مرکز ندارد قدر آن چاریای منبرش را هشت حمّالان عمرش ( خاقانی : ۳۲۷) تو را ز کنگرهٔ عرش میزنند صفیر نداغت که درین دامگه چه افتادست (حافظ: ۲۷) که ناگه جبرئیل آمد فرود از عرش رتانی شبی اندر سرای امّهانی بود در طاعت (قاآني: ۸۸۷) صورت فارسي کهن عرش، «گرزمان» است:

مه و خورشید با برجیس و بهترام زحل با تیر و زهره بیا گرزمان همه حکمی بیه فرمان تیو رانیند که ایزد میر تیو را داذست فرمان (دقیقی: ۱۰۴)

منابع: تفسیر ابوالفتوح: ۳۸۸/۴؛ منطق الطیر: ۲۷۷؛ تفسیر بر عشر: ۳۲۶؛ اسرارنامه: ۲۳۱ و ۲۴۰ و۲۴۵؛ گزیدهٔ اوپانیشادها: ۳۳۲؛ فرهنگ نامهای اوستا: ۱۱۲۹/۳؛ دیار شهریاران: ۱۰۳۶/۲؛ مصطلحات: ۲۷۴؛ دا.فا.؛ لغتنامه.

**عَرَصات** ب رستاخيز

**عَرَ فَات** /arafāt صحرایی فراخ است در نوزده کیلومتری مکّه که حاجیان در روز عَرَفه (نهم ذی الحجه) که از ایّام حج است در آن گِرد می آیند. کوه عرفات هم در طرف غربی مسجدالحرام واقع است. در مورد وجه تسمیهٔ عرفات اقوال مختلفی ذکر شده، از جمله اینکه وقتی آدم <sup>\*</sup> به زمین هبوط کرد و مدتی سرگردان بود، خداوند بیت معمور <sup>\*</sup> رادر محل فعلی کعبه برای دلخوشی او بناکرد و وی را مناسک حج آموخت. روزی آدم در محل کنونی عرفات در میان کوهها میگشت و او را از حوّا <sup>\*</sup> یاد نبود. حوّا نیز که در جدّه دلتنگ شده بود، در آن کوهها سرگردان میگشت و چون به این محل رسیدند یکدیگر را بشناختند و پس از آن، این محل را عرفات نامیدند. قول دیگر آن است که چون ابراهیم \* کعبه را بساخت جبرئیل \* او را به مِنیٰ و سپس به عرفات برد و با سنگهای سفید آنجا مسجدی بساخت و نماز ظهر و عصر در آنجا بگزارد. جبرئیل به موقف عرفاتش بود و گفت: این عرفات است، بشناسش؛ پس عرفات نامیده شد. نیز گفتهاند که در اینجا مردم به گناه خود اعتراف کنند و گویی آنجا به طیب و بوی خوش اندوده باشد. در روایات آمده است (قصص [سورآبادی]: ۲۶۰) که خضر \* و الیاس \* سالی یک بار به هم رسند و در محل عرفات دیدار کنند. روز نهم ذی الحجه را بدان سبب عرفه گویند که حجاج در این روز به آن تعبیر خواب خود را شناخت و به این سبب «عرفه» نامیده شد. در شعر فارسی، به عرفات، به عنوان همان محل نزدیک مکه، که برخی مناسک حج در آنجا صورت می بذیرد، اشاره شده است:

آمده سوی مکّه از عـرفات زده لبسيك عُسره از تسنعيم (ناصر خسرو: ۳۰۰) به زمزم و عرفات و حطيم و رکن و مـقام به عمره و حـجر و مـروه و صـفا و مِـنیٰ (اديب صابر: ۲۶۴) از آن سوی عرفات است چشم بر فردا پرير نوبت حج بود و مهد خواجه هنوز (خاقاني: ۷) کاحرام را برهنه سرآید ز خاورش مانا که مُحرم عرفات است آفتاب (خاقاني: ٢١٥) از آفتاب جامهٔ احرام در برش بینی به موقف عرفات آمده مسیح ( خاقاني: ۲۱۶) که هم از کعبه پرستان خدایید همه به مِنیٰ و عرفاتم ز خدا در خواهید ( خاقانی: ۴۰۷) منابع: بلعمی: ۱/۹۰؛ یعقوبی: ۲۷/۱؛ تفسیر طبری: ۵۸/۱؛ مروج: ۲۵/۱؛ شرح بیست باب؛ S.E.I.: 44. مهرنيمروز: ۲۴؛ لغتنامه؛

> **عَرَفہ** ← عَرَفات **عَرِم** ← سبا

**ھروس سبا** ب بلقيس

محروه و عَفرا /orve va afrā نام دو دلداده عرب، و خلاصهٔ سرگذشتشان این است که عروة بن حزام بن مهاجر (از بنی عذره)، دختر عمّ خود، عفرا را سخت دوست می داشت و در مصاحبت وی در یک منزل بررگ شد و سرانجام از او خواستگاری کرد ولی مادر عفرا از عروه مالی بسیار خواست و عروه ناچار به یمن نزد عمّ دیگر خود رفت. در این فاصله عفرا را به مردی شامی دادند. عروه چون از سفر بازگشت، به این زن و شوهر پیوست. شوهر مقدم او را گرامی داشت ولی عروه، پس از چند روز، آن دو را ترک گفت و بعد از اندکی، به سبب نزاری و لاغری که از عشق عفرا او را دست داده بود، درگذشت و در وادی القرا (نزدیک مدینه) به دلدادگی عروه به عفرا مانند لیلی و مجنون \* و وامق و عذرا \* در ادب فارسی، به خصوص نزد شعرایی که با ادب و فرهنگ عربی بیشتر آشنایی داشته اند، مشهور و زبانزد است. به زیر گُل زند چنگی، به زیر سروئی نه ای به زیر گُل زند چنگی، به زیر سروئی نه ای

(منوچهری: ۱۳۲)

وامق به عذرا چون رسید، عروه به عفرا چون رسید اســعد بــه اسها چـون رسـید، الصـبر مـفتاحُالفـرج (سنایی: ۸۳۷)

همیشه تا که به عشقاندرون خـبر گـویند ز حال عروه و عفرا و حال دَعد و رَبـاب (معزی: ۵۶)

جود، عفرا و طبع او عـروه است روز بخشــندگی و گــاه ســخا (ادیب صابر: ۳۶۶)

چون بلبله دهان به دهان قدح بَرَد گویی که عروه باد به عفرا بر افکند (خاقانی: ۱۳۵)

دربند عشق شاهد و هم عشق شاهدش مشق چو قیس عامری و عمروهٔ حمزام (خاقانی: ۳۰۱)

گر نبودی وامق، از عذرا که پرسیدی اثـر ور نبودی عروه، از عفرا که دانستی نشان (قاآنی: ۶۵۴) منابع: الاعلام: ۱۷/۵؛ دیوان منوچهری (تـعلیقات): ۳۲۹؛ فـرهنگ لغـات و تـعبیرات خـاقانی:

منابع. الأعلام. ۵/۱۰۴ ديوان متوچهري «تعليقات»»، ۱۰٬۰۰ فتر ملك تلك و تصبيرا. ۱۰۶۰/۲؛ لغتنامه و منابع آن. عَزاز یل /azāzi/ بنا بر مدارک اسلامی، نام ابلیس \* بود قبل از آنکه نافرمانی و گردنکشی کند. بنابر روایات، فرشتگان \* آسمان \* آدمیان را بر گناهانی که می کردند سرزنش نمودند. خدای تعالی به ایشان گفت: اگر هوای نفس آدمیان در شما باشد، شما نیز چنین کنید و اگر باور ندارید بهترینِ خود را اختیار کنید تا من ایشان را به طبع آدمیان گردانم. آنان عزا و عزایا و عزازیل ( بنا بر برخی روایات، هاروت و ماروت \* و عزازیل ) را اختیار کردند. خدای تعالی ایشان را به زمین فرستاد تامیان خلق حکم کنند. عزازیل چون دانست که خود را از معصیت نگاه نتواند داشت اظهار عجز نمود و خدای تعالی او را به آسمان برد.

عزازیل در تورات نام «بُزِ طلیقه» (بُزِ قضا و بلاگردان) و یا نام دیو \* یا جنّی است که بُزِ طلیقه را برای او فرستادند و در منابع غیر معتبر یهود، نام فرشتهای است که از مقام خود سقوط کرد.

کشوری گیر به یک حمله که آن کشور را یادشاہ است عنزازیل و مےاکیل وزیر (سوزني: ۴۴) بُد ز گستاخی کسوف آفـتاب شد عزازیلی ز جرئت رد باب (مثنوی: ۹۲/۱) صد هزاران قرن پیشین را همین مستی هستی بزد ره زیـن کـمین که چرا آدم شود بر من رئیس شد عزازیلی ازین مستی بلیس (مثنوی: ۱۹۲۱/۵) عــزازيـل گـويد نـصيي بـرم وگر در دهد یک صلای کُـرَم (سعدی: ۲۰۲) افکــــندیام ز پــایهٔ مــعراج اعــتبار هان تا چه شد که همچو عزازیل پرغرور (قاآنی: ۴۱۰) **منابع: ق**صص [سورآبادی]: ۱۶؛ قاموس: ۶۹؛ مهر نیمروز: ۳۹؛ دا.فا.؛ لغتنامه.

**عزا و عزایا**  ج ہاروت و ماروت **عزر**، نام برادر تُحَزّیر ب تُزَیر **عزرا ب** تُزَیر عزرائیل یا عزریائیل ( بویحیی، قابض ارواح ) یکی از چھار فرشتۀ\* مقرّب خدا ( سـه عزرائيل

۵۸۳

تای دیگر: جبرئیل \*، میکائیل \*، اسرافیل \*) است که در قرآن (سجده: ۱۱) به لقب ملکالموت (فرشتهٔ مرگ) خوانده شده و جایگاهش آسمان \* چهارم است. هنگام آفرینش \* آدم \*، وقتی جبرئیل و میکائیل و اسرافیل از آوردن یک مشت از خاک زمین در ماندند، خداوند عزرائیل را فرستاد و او به قهر، یک مشت خاک از زمین، از هر لونی، برگرفت و اطاعت از فرمان خدا را بر سوگند زمین ترجیح داد و آن مشت خاک را میان مکه و طایف ریخت. خدای عزّوجل گفت: اکنون که سبب آفریدن این خلق به دست تو بود، مرگ فرزندان وی هم به دست تو خواهد بود. نیز گویند که وقتی خداوند مرگ را آفرید فرشتگان به تماشای آن آمدند و همه از هوش رفتند. فقط ملکالموت خونسرد ایستاده بود و از این جهت، اختیار مرگ به او داده شد.

عزرائیل هفت هزارپا و چهار هزار بال دارد و تمام بدن او پوشیده از چشم است. او در آسمان دوم یا چهارم و یا هفتم بر تخت نشسته و زیر تختش درخت \* حیات قرار دارد و سر او آنجا باشد که آسمان علیاست و پای او از جِرم زمین گذشته است و روبهروی او لوح محفوظ \* قرار دارد. به عدد هر مستوفی که قبض روح کند او را اعوان و یاران باشد. نام مؤمنان را در دفتری محاط در حلقهٔ نور، و نام کافران را در دفتری محاط در ظلمت ثبت میکند. یک پای او روی تخت و پای دیگرش روی پل صراط \* است. اگر خدای تعالی دستور دهد تا دهان بر هم نهد، آنچه میان آسمان و زمین است در دهان او بگنجد. شب معراج، پیامبر او را بغض کرده دید که لوحی در برابر داشت و اسم کسانی که در آن سال خواهند مرد در آن ثبت بود.

چون اسرافیل به صور اندر دَمَد همه بمیرند جز چهار فرشتهٔ مقرّب؛ و خدا عزرائیل را مأمور کند که سه فرشتهٔ دیگر را بمیراند و آنگاه خدا جان او بستاند. در خبر چنان است که ملکالموت بانگی بکند و بخروشد که اگر خلق هفت آسمان و زمین زنده باشند، از واهمهٔ آن بانگ بمیرند. ملکالموت گوید: یا رب، اگر میدانستم جان کندن به این سختی است، هرگز جان هیچ مؤمنی نستاندمی.

عزرائیل در ادب فارسی به نامهای مختلف خویش، به عنوان قابض ارواح و یکی از چهار فرشتهٔ مقرّب شناخته و مورد توجه بوده است:

خیز و اکنون خیز کان ساعت بسی حسرت خوری چــون بــبینی بــر سر خــود تــیغ عـزرائـیل را (سنایی: ۲۹)

| ۵۸                                                                              | عزريائيل ٢                                                                   |
|---------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------|
| عـــزریائیلی بــرآیــد از پــی اسـفندیار                                        | از خرد بس نادر افتد کز بُنِ یک چوب گـز                                       |
| (سنایی: ۲۲۵)<br>کاندرو امروز دارد عرض پیاکت مستقر<br>ا                          | بود دارالملک بویحیی هوای آن زمین                                             |
| اسب بویحیی نیفکنده است آنجـا رهگـذر<br>(سنایی: ۲۷۵)                             | لیک تا والی شدی در وی ز شرم لطف تو<br>آ                                      |
| ملکالموتِ جانِ آز کسنیم<br>(سنایی: ۴۱۱)                                         | آه را از بسرای زندهدلی                                                       |
| مــــعين عــزرائــيل و شريک مــيکائيل<br>چگـونه قـابضِ ارواح شـد بـه تـيغ سـليل | خدای گرنه چنان خواست کو بود به زمین<br>چگـونه بـاسطِ ارزاق شـد بـه دست جـواد |
| (جبلی: ۲۴۸/۱)<br>به زیـنهار گـریزند نـزد عـزرائـیل                              | ز هیبت تو روانهای دشمنان از تــن                                             |
| (جبلی: ۲۵۰/۱)<br>که اندر چشم عزرائیل کـم از یک سـپندانی                         | سپند چشم بَد تا چند سوزی هر زمان خود را                                      |
| (عطار: ۷۶۱)<br>زان بمیرانـد جـهانی را چـو کـین توزی کـند                        | چنگ عزرائیل گویی در دَم شمشـیر تـوست                                         |
| (قاآنی: ۱۸۳)                                                                    |                                                                              |

**منابع:** بلعمي: ٧١/١؛ قصص [سوراًبادي]: ٥؛ تفسير كمبريج: ٧٠/٢ به بعد؛ عجايب [قزويني]: ٣٧ و ٢٨٦؛ عجايب [فارسي]: ٥٨؛ الانسان: ١٢٨؛ مآخذ قصص و تمثيلات: ٢٢۶؛ اعلام قرآن: ٥٩٠ به Brewer's: 79 ; S.E.L: 190. بعد؛ دا.فا.؛ لغتنامه؛

عزر يائيل ← عزرائيل

عَزَّه /azza/ دختر جميل بن حفص بن اياس و زني اديب و خوش بيان از اهالي مدينه بود كه در عهد عبدالملک مروان در مصر، به تعليم زنان حرم او اشتغال داشت. وي را با كُثَيّر \* حكايات و معاشقاتی است که حتی به شعر فارسی نیز راه یافته است:

نوروز بر نگاشت به صحرا به مُشک و مِی تحسینالهای عَسیزَه و تسطویرهای مَسیّ (منوچهری: ۱۱۲) عَزّه و عَفرا و هـند و مَـيّه و ليـلى سَكَـن وان خجسته پنج شاعر کو کجا بودندشان (منوچهری: ۷۴)

۵۸۵

**منابع:** لغتنامه و منابع آن؛ دیوان منوچهری ( تعلیقات ): ۳۲۸.

**مُزّىٰ** / آتر نام بت معروفی است که اعراب جاهلی، به خصوص قبیلهٔ غطفان آن را می پرستیدند و در کنار آن ضیافت و قربانی \* بر پا می داشتند. بنابر قرآن (نجم: ۱۹) این بت با دو بت بزرگ دیگر یعنی لات و منات در جاهلیت مورد پرستش و سوگند اعراب بودند و هر سه را قریش دختران خدا می شمر دهاند. در اساطیر ایران عُزّی بر زهره \* انطباق یافته که نام دیگر آن ناهید \* یا آناهیتا است. نام عُزّی به عنوان بت در مشوی آمده و به درخت مخصوص آن که نماد حیات بوده و عزّی به صورت زنی عریان از درون آن بیرون آمده، اشاره شده است:

> گفت ای عُزّی تو بس اکرامها کردهای تا رسته ایم از دامها این حلیمهٔ سعدی از امید تـو آمد اندر ظـلَ شـاخ بـید تـو

(مثنوی: ۳۲۵/۴)

**منابع: بته**ای عرب: ۳۳ و ۲۳؛ دوضالجنان: ۱۷۶/۱۸؛ مهدخت پـورخـالقی، «پـیوند عُـزّی و آناهیتا، پیوند درخت و آب»، م.د.۱.م.، س سیام، بهار و تابستان ۱۳۷۶: ۱۱۶.

مُوَرِير /ozayr/ یکی از بنی اسرائیل بود که بنابر قرآن (توبه: ۳۰) برخی از یهود او را پسر خدا می دانستند. اما در تورات به این موضوع اشارهای نشده است. به عقیدهٔ برخی مفسّرین، او را به این جهت پسر خدا نامیدهاند که وقتی تورات در دسترس یهود نبود، او از حافظه، تمام تورات را بر ایشان خواند و ضبط کردند و بعد که نسخه های تورات به دست آمد، همچنان بود که او گفته بود. نظیر این داستان را در مورد اوستانیز گفتهاند که یک بار اوستا بر ذهن آذرباد مارسپندان، پس از چند ساعت بیهوشی، نقش بست.

عُزیر را همان عزرا یا اسدراس دانستهاند که به امر اردشیر اول، پادشاه هخامنشی، بقیهٔ یهودیان مقیم ایران را بـا خـود بـه فـلسطین آورد و بـعد از آن کـه بُـختِ نَـصَّر\* بیتالمقدس را ویران کرد، از آنجا با خَرَش به راه افتاد ( تفسیر طبری: ۱۶۴/۱).

آیهٔ ۲۵۹ سورهٔ بقره قصهای را بیان میکند که برخی به عُزیر و برخی به ارمیا\* و بعضی هم به خضر\* نسبت دادهاند. مضمون قصه این است که مردی به قریهای گذشت و آن را در هم ریخته یافت و در رستاخیز \* و چگونگی زنده شدن مردگان شک کرد. خدای تعالی جان وی را گرفت یا به روایتی، او را به خواب عمیقی فرو برد. پس از صد سال زنده گشت و استخوان خر خود را دید آنجا افتاده و شیرهٔ انجیری که گذاشته بود همچنان تازه بر جای بود. گفت: این عجب است! فرشته ای آمد و گفت: چند سال است که تو اینجایی؟ گفت: یک روز یا اندکی از روز. فرشته گفت: بلکه صدسال است؛ به طعام و شراب خویش بنگر که نگردیده است و به خر خویش درنگر. آنگاه خر زنده شد و او به رستاخیز ایمان آورد و چون به خانه آمد فرزندان خود را پیر و صدساله دید. آن دو برادر که به یک شب از مادر زادند و به یک روز با هم پیش خدای شدند و چون بمردند یکی را صاحب مجمل التوادیخ والقصص ( ۹۲) زردشت را شاگرد عُزیر دانسته اند.

چو دوزخ بـدانست و راه بهشت غـزير و مسـيح و ره زردهشت

(شاهنامه)

چو راه فریدون شـود نـادرست غزیر و مسیحا و هم زند اوست

(شاهنامه)

چو خر سوار شوم جز خر عُزیر و مسیح 🦳 همه خران بـه یکـی چـوب رانم از سـودا (سوزنی)

**منابع: ق**صص [نیشابوری]: ۳۵۰؛ تفسیر ابوالفتوح: ۱۸۱/۲؛ تحقیق در تفسیر ابوالفتوح: ۳۵۵/۳؛ فصوص: ۳۵۲ و ۱۳۱؛ آفرینش و تاریخ: ۹۷/۳؛ روضةالصفا: ۴۱۸/۱؛ مآخذ قصص و تمثیلات: ۱۰۵؛ عجایب [طوسی]: ۵۶۱؛ دا.فا.؛ لغتنامه.

عِشای ربّانی با شام آخر، مراسمی است که به یادبود آخرین شام حضرت عیسی \* که با عِشای ربانی یا شام آخر، مراسمی است که به یادبود آخرین شام حضرت عیسی \* که با یاران صرف فرمود، در کلیسا برگزار میشود. در اناجیل هست که حضرت مسیح در آخرین شبی که فردای آن مصلوب شد، شام را با شاگردان خود تناول فرمود و از آن پس، نان و شراب به ایشان داد و گفت: مادام که از این نان خورید و از این شراب آشامید، مرا یادآوری کنید و مرگ مرا ظاهر کرده باشید تا هنگام باز آمدنم.

اکثر مسیحیان رعایت این قاعده را تا انقضای عالم، از لوازم ایمان میدانـند و بـه یادبود آن، عشای ربّانی هنوز در بیشتر کلیساها معمول است و به اسامی مختلفِ عِشا،

ل کم نوع  
ولیمه، شام آخر، شام خداوند و سر مقدس نیز خوانده شده است.برخی را عقیده بر این  
است که مراسم عشای رتانی از سنّت دیرین میّزه \* در آیین مهری گرفته شده است.  
از شاعران معاصر، احمد شاملو که به اساطیر مسیحیت اقبال خاصی دارد، چندبار  
و هر شام  
مطلاح «شام آخر » را به کار برده است:  
ای بسا که نگاه یودای.  
مناع: قلبوس: ۱۹۰۸ اعلام قرآن: ۱۹۵۰ لفتنامه.  
مناع: قلبوس: ۱۹۰۸ اعلام قرآن: ۱۹۵۰ لفتنامه.  
مناح وت 
$$= زهره
عشتروت  $= زهره
عشتروت = زهره
عشتروت  $= زهره
عشتروت = زهره
عفرا = غروه و عفرا
عفرا = خرینه = کیما
علی خونگی = آن
علی خونگی = آن
علی زود کش = آن
علی زود = نوح
علی خوت = نوح$$$$$$$$$$$$

عناق

عوج بن عُنق /owj-ebne onoq/ از بقاياي قوم عاد\* در ارض الجبابره، مردي بود بلندقد، به نام عوج بن عُنُق (عناق، عناقه ) که گویند در منزل آدم\* متولد شد و سه هزار و سیصد سال، و بنابر بعضی روایات سه هزار و پانصد سال، تا زمان موسى \* بزيست. چندان بلند قد بود كه چون هوا را ابر فرا میگرفت نیمی از پیکر او بالای ابر بود. به روایت بلعمی ( ۴۹۱/۱): بر لب دریا بایستادی و دست در قعر دریا فروبردی و ماهی\* برگرفتی و در گرمای آفتاب\* بریان کردی و بخوردي. طوفان نوح \* تا كمرگاه او بود. عوج پاسدار ارض الجبابره بود و دوازده تن نقيبان موسى را كه به جنگ اين مردم آمده بودند، در ساق موزه (كفش) ببست و به حقارت بر آنها نگریست. تخته سنگی از کوه برداشت که اگر بر لشکر بنی اسرائیل می زد همه را نابود مي كرد اما خداوند پرندگاني را مأمور كرد كه سوراخي در آن ايجاد كردند و به گردنش افتاد. وقتی موسی با او رو به رو شد، خواست عصا بر عوج زند. وی ده ارش قد داشت و عصا نیز ده ارش بود. موسی ده ارش هم برجست و عصا بر او زد، بر شِتالَنگ (استخوان پاشنهٔ یا) او خورد و بیفتاد و بمرد. استخوان او به مدت ده سال پلی بود بر روی رود نیل به عرض یک میل (بلعمی: ۴۹۶/۱). در روایتی دیگر (عجایب [طـوسی]: ۴۰۹) هست که در زمین لهاوور [استخوان] دو زانو یافتند: یکی را بر سر نهری عظیم انداختند و از آن پلی بساختند و بر سر آن صدهزار مرد و چهارپایان می رفتند.

گویند عوج یک روز منی کرد و به خودش بالید که مخلوقی از من بلندتر نیست. هنگام شکار دست کرد در دریا و کمر ماهیای را بیرون کشید و جلو خورشید گرفت. وقتی نگاه کرد دید سر و دُم ماهی در دریاست. بترسید و ماهی را رها کرد. صاحب مجمل التواریخ والقصص ( ۸۹) او را یکی از مبارزان هوشنگ \* دانسته است. ابن خلدون ( مقدمه: ۲۳۸/۱) روایات و افسانه های مربوط به عوج را با دلایل منطقی رد کرده است. نام عوج در قرآن نیامده و داستان او از طریق تورات در روایات اسلامی راه یافته و از

آنجا به عنوان مظهر بلندقدی در ادب فارسی نیز مطرح شده است:

جو بشنید شاه حکم یأجـوج را که پیل افکند هر یکی عـوج را (نظامی، لغتنامه)

| ليب | صا | د | عو |
|-----|----|---|----|
| • • |    |   |    |

نان و آش و شیر آن هر هفت بز خورد آن بوقحطِ عوجِ ابن غـز (مثنوی: ۷/۵) جـوی بـاز دارد بـلایی درشت عصایی شنیدی که عـوجی بکشت (سعدی: ۲۷۵) نـیکبختان بخـورند و غـم دنـیا نخـورند که نه بر عوج عُنُق ماند و نه بر عاد و ثمود (سعدی: ۲۱۸)

**منابع:** بلعمی: ۲۹۰/۱ به بعد؛ تفسیر طبری: ۹۰/۱؛ المستطرف: ۱۲۸؛ قصص [سورآبادی]: ۸۹؛ اعلام قرآن: ۶۲۳؛ دیار شهریاران: ۱۱۶۷/۲؛ دا.فا؛ لغتنامه.

> **عودالريح** ← عود صليب **عودالصليب** ← عود صليب **عودالكهينا** ← عود صليب

**عود صلیب ( \_ الصلیب )** /'ud-e salib/ **گی**اهی است که گل صدتومانی و فاوانیا (Paeonia officinalis) نیز نامیده می شود و دارای خواصی است که با هر که باشد از صرع ایمن می شود. در کتابهای طبی کهن، نظیر الابنیه و تعفذ حکیم مؤمن خواص دیگری نیز برای آن ذکر کردهاند. بعضی گویند چوبی است که آتش \* بر آن کار نکند و هر چند بشکنند مربع بر آید. مسیحیان معتقدند چون این چوب را قطع کنیم چیزی مانند صلیب در آن ظاهر می شود. حتی جمعی از اینان معتقدند این علامت از زمان به دار آویختن حضرت عیسی \* در چوب یافت شد و به همین دلیل است که اگر این چوب را به مصروع بیاویزیم بهبود می یابد. بیرونی ( آثارالباقیه: ۴۰۵) چون این خاصیت را حتی جالینوس حکیم، قبل از مسیح نیز برای این چوب ذکر کرده، این پندارها را خرافات و به دور از حقیقت می داند.

این چوب به نامهای عودالریح، عودالکهینا، ابوزیدان و عبدالسّلام نیز خوانده شده است. فرهنگها عودالصلیب را کنایه از صبحدم دانستهاند. در ادب فارسی و به خصوص در شعر خاقانی که به تعالیم آیین مسیح وقوف کامل داشته، خواص این چوب شناخته است:

چو آن عودالصليب اندر بر طفل صليب آويزم انـدر حـلق عـمدا (خاقاني: ۲۶)

| عوسج ٥٩٠                                                                                                                |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| آن نازنين كه عيسي دلهـا زبان اوست       عودالصليبِ من خطِ زنّارسانِ اوست<br>( خاقانی: ۵۶۴)                              |
| محراب قیصر کوی تو عید مسیحا روی تـو عـودالصـلیب مـوی تـو آب چـلیپا ریخـته<br>( خاقانی: ۳۷۸)                             |
| دهر پیر بوالفضول است امّصبیان یـافته کز نبات فکر او عـودالصـلیبش یـافتم<br>( خاقانی: ۹۰۷)                               |
| <b>منابع:</b> آثارالباقیه: ۴۰۵؛ شرح قصیدهٔ ترساییه: ۶۲؛ فرهنگ لغات و تـعبیرات خـاقانی: ۱۰۹۵/۱؛<br>لغتنامه؛ فرهنگ فارسی. |
| <b>عوسج</b> ، نام درختی که عصای موسی از آن بود <i>← موسی</i><br><b>عهد الست</b> ← اَلَست                                |
| <b>عهد دَقیانوس</b> ، دَقیانوس                                                                                          |
| <b>عيد آتش</b> ← آذرجشن                                                                                                 |
| عيد <b>أضحىٰ</b> ← قربانى                                                                                               |
| عید پاک ب فِصَح                                                                                                         |
| عيد تجلّى ب تجلّى                                                                                                       |
| عيد فِصَح ج فِصَح                                                                                                       |
| عید فطیر ب فِصَح                                                                                                        |
| <b>عید قربان</b> ← قربانی                                                                                               |
| <b>عید هَیکَل</b> /id-e (eyd-e) haykal /                                                                                |
| عيد هَيكل يا جشن هَيكل، يكشنبه پس از ميلاد مسيح* ( آثارالباقيه: ٣٧٥) است. برخي                                          |
| ( بیان الادیان، تصحیح اقبال: ۱۵ ) هَیکل را عبادتگاهی متعلق به مسیحیان دانسته اند که در                                  |
| آن چهرهٔ پیامبران و به ویژه عیسی *(ع) نگاشته شده است. این عید را مسیحیان «خارج                                          |
| شوران» گویند و چنان است که سالی یک بار در روزی معیّن، بزرگترین بتی را که در آن                                          |
| چهرهٔ عیسی باشد، در آب روان غسل میدهند و آن روز را عید میکنند. این تعبیر در                                             |
| سوگندنامهٔ قصیدهٔ ترساییهٔ خاقانی به کار رفته است:                                                                      |
|                                                                                                                         |

به خمسین و به دنح و لیـلةالفـطر به عـید هـیکل و صـومالعـزا را

**منابع:** شرح قصیدهٔ ترساییه: ۱۶۹ و ۱۸۵؛ فرهنگ لغات و تعبیرات خاقانی: ۱۱۰۱/۲.

**عيسو** ب يعقوب بن اسحاق

عیسی بن مریم /isabn-e maryam/ عيسي (Jesus / Christ) فرزند مريم \* ناصري ( منسوب به ناصره ) ملقب به مسيح و كلمة الله (زیرا ایجادش از کلمهٔ کُن\* بود بدون پدر) و روحالله و مسیحا وذوالنخله (تولد ۷۴۹ رومی، مصلوب ۳۰ میلادی ) است که اشهر آن همان مسیح است و در قرآن هم یازده بار از او یاد شده است. محققان اشتقاق «مسیح» را از «مسح» و «مساحت» دانسته و معانی ممسوحالقدمان، مسّاحالارض و روغناندود را برای آن ذکر کردهاند. برخی ( از جمله بهرام فرهوشی، جهان فروری: ۱۱۶) میان نام مسیح و مِهر \* هر دو به معنی «نجاتبخش»، ارتباطی یافته و هر دو را با نام «میلاد» و «یلدا» در پیوند یافتهاند، به خصوص که زمان تولد مهر (اول دی ماه) بعدها و پس از آنکه آیین مهری از ایران به ایتالیا ( رم ) رفت، با روز ولادت مسيح انطباق يافت و در روز بيست و پنجم دسامبر تثبيت شد. مسيحيان اغلب عیسی را پسر خدا مینامند، در حالی که مسلمین او را یکی از پیامبران اولوالعزم ميدانند. عيسي، بنابر انجيل، در زمان هيروديس، در بيتاللحم، از مريم باكره كه به وسيلة روحالقدس\* آبستن شده بود متولد گردید. هیرودیس چون سلطنت خود را در خطر مىديد، قبل از تولد عيسى دستور داد تمام نوزادان را در بيت اللحم به قتل برسانند (قس: فريدون، موسى ). يوسف نجار از طرف خدا مأموريت يافت كه مىريم و عيسي را از فلسطين به مصر ببرد. برخي گمان بردهاند که آيه ٥٠ سوره مؤمنون ( وَ اوَ يَنَا هُما إِلَىٰ رَبْوَةٍ ذَاتِ قَرارٍ وَمَعينٍ ) ناظر بر اين مسئله باشد.

تکلم در گهواره: چنان که از قرآن کریم بر می آید (مریم: ۲۸ به بعد) مردم، مادر عیسی را به ناشایست متهم کردند و مریم پاسخ آنان را به عیسی، کودک خردسال، واگذاشت. آنها پرسیدند: چگونه کسی که در گهواره باشد سخن بگوید؟ عیسی به سخن آمد و گفت: من بندهٔ خدایم. او به من کتاب داده و مرا مبارک ساخته و به پیامبری خویش برگزیده است. داستان نطق عیسی در اناجیل اربعه نیامده و از این رو، عیسویان و یهود و مجوس و

فلاسفه انكار كنند كه عيسى در مهد سخن گفت ( تبصرةالعوام: ٢٥).

عيسي پس از بازگشت از مصر در «ناصره» مستقر شد و جواني خود را آنجا، در

کارگاه یوسف نجار، به سر برد و در سی سالگی در «جلیل» و سپس در «اورشلیم» به تبلیغ مشغول شد.

مایدهٔ آسمانی: حواریون (یاران نزدیک عیسی که دوازده تن بودند) برای تحکیم ایمان خود از عیسی خواستند که از آسمان برای ایشان مایده \* (خوردنی، طعام) بخواهد؛ نان و ماهی \* از آسمان \* فرود آمد. داستان مایده به این صورت در اناجیل موجود نیست اما به اینکه عیسی در آخرین شب عمر خویش با حواریون شام آخر را تناول کرد، اشاره شده و به یادبود آن، عِشای ربّانی \* هنوز در کلیساها معمول است.

خَرِ عیسی: در سرگذشت عیسی هست که هنگام مراجعت از اُردُن به بیتالمقدس، چون نزدیک اورشلیم رسید، به حواریون گفت: بروید به سمت آن قریه، در آنجا مادهخری کُرهدار خواهید دید، آن را نزد من آرید. رفتند و آوردند. عیسی بر آن خر سوار شد و به بیتالمقدس آمد و کوران و بیماران را شفا داد. چون حضرت عیسی هم پیغمبر بود و هم طبیب، لذا روحانیون و پزشکان، تا قبل از رواج درشکه و اتومبیل، به او تأسی جسته و از باب تیمّن بر خر سوار می شدند. شاعری از باب طنز اشاره می کند:

فقيه شهر بگفت اين سخن به گوش حمارش كه هر كه خر شود البته مـىشوند سـوارش

مرغ عیسی: در فرهنگها شب پره یا خفاش را مرغ عیسی گفتهاند زیرا به روایت قرآن (آل عمران : ۴۹) عیسی بر پاره ای گِل چیزی خواند و در آن دمید و آن گِل، مرغی شد و همان پرندهای است که امروز شب پره یا خفاش می نامیم (انَّی اَخلُقُ لَکُم مِنَ الطَّینِ کَهَیَنَةِ الْطَیرِ فَاَنفُخُ فیه فَیَکُونَ طَیراً بِإذنِ اللهِ). این داستان در اناجیل موجود نیامده است اما مسیحیان نقل آن را در انجیل صبوت (کو دکی عیسی) اعتراف دارند.

مداوای بیماران و احیای مردگان: به دنبال آیهٔ فوق آمده که عیسی به فرمان خدای تعالی کور و پیس را شفا می داد و مرده را زنده می کرد. در انجیلِ صبوت هست که طفلی را در بازی کشتند و گناه را به گردن عیسی گذاشتند. طفلِ مرده به فرمان عیسی برخاست و به بی گناهی مسیح گواهی داد. چهار روز پس از مرگِ شخصی به نام عازر\*، عیسی بر سر گور او رفت و با دَمِ مسیحایی خویش او را زنده کرد. از این جهت، نَفَسِ عیسی و دَمِ مسیحا به عنوان معجزاتی که به کار بهبود بخشیدن بیماران و زنده کردن مردگان می آمد مورد استفادهٔ شعرای فارسی زبان برای ساختن مضامینِ بدیع بوده است. در قاموس ( ۸۰۷) تصریح شده که مردگان را زنده می کند و مریضان را با هر نوع مرضی شفا می بخشد. مولوي در مثنوي به اين مسئله اشاره ميکند:

گشت با عیسی یکی ابله رفیق استخوانها دید در حفرهٔ عـمیق (مثنوی: ۲۵۴/۲)

رنگرزی عیسی: مجلسی در کتاب حیاةالقلوب ( ۲۰۵/۱ ) در بیان قصۀ حضرت عیسی اشاره کرده است که مریم او را به صبّاغی داد تا رنگرزی بیاموزد و او با معجزه، جامه هایی را در یک خُم ریخت و به رنگهای مختلفی که صبّاغ می خواست درآورد. صلیب عیسی: بنابر اناجیل، در پایان کار، یهودیان عیسی را به صلیب \* آویختند. عیسی پس از سه روز زنده شد و از قبر برخاست و بعد از دوازده روز به آسمان صعود کرد. عده ای از مسیحیان می گویند: عیسی مصلوب نشد و شخصی که صلیب را حمل می کرد کسی دیگر بود که به صورت عیسی در آمد و به اشتباه او را به دار آویختند. قرآن (نساء: امان ۱۵۷ ) هم اشاره می کند: اینکه می گویند عیسی بن مریم را کشتیم صحیح نیست. عیسی نه کشته شد و نه به دار آویخته شد. مردی که بردار کردند، به صورت وی بود و عیسی به یقین کشته نشد بلکه خداوند او را به جانب خویش فرا خواند ( وَ مَا قَتَلُوهُ و ما صَلَبوهُ وَ

رجعًت عیسی: احادیث شیعه به رجعت عیسی در آخرالزمان، و اقتدا به حضرت قایم (عج) در نماز تصریح دارند ولی در قرآن اشارهای به رجعت مسیح دیده نمی شود، اگرچه بعضی محققان در برخی آیات نشانه هایی دال بر این مسئله یافتهاند (اعلام قرآن: (۴۵۳). یهو دیان و برخی فرق مسیحی نیز به رجعت عیسی معتقد بو ده اند. سوزن عیسی: عیسی را به این شرط به آسمان بر دند که از دنیا هیچ چیز بُرُنده و قاطع با خود نداشته باشد اما سوزنی که از روی غفلت در جیب داشت موجب شد که از آسمان چهارم، که فلک خور شید\* است، فراتر نرفت. از این رو، سوزن عیسی، به مفهوم نوعی آسمان چهارم متوقف و در واقع با خور شید هم خانه شد، مضامین دیگری نیز پدید آمده اند که در جای خود به نمونه ای از آنها اشاره خواهد شد.

تعدد عیسی: برخی به تعدد عیسی قایل اند و مِهر را مسیحا یا مسیح مصلوب میدانند و به خصوص برخی محققین ایرانی بر این اصرار میورزند که بسیاری از آیینهای مسیحیت را مأخوذ از آیین میترا، و حتی خود واژهٔ مسیح و میلاد را همان مِهر و مهرداد بدانند و به این ترتیب، آیین مسیحیت را مدیون تفکر ایرانی قلمداد کنند. در اوراق تورفان نیز بشارت ظهور احمد یا محمد بزرگ جزو بشارتهای مسیحای مصلوب نشده دیده می شود که به اعتقاد برخی شاید همان مِهر باشد. اگر نظرِ تعدد عیسی پذیرفته نشود، توجیه برخی آیات قرآن در مورد مصلوب نشدن مسیح و پرواز او به اعلا و آسمانها آسان می گردد (اعلام قرآن: ۴۴۹ به بعد).

حضرت عیسی یکی از مهمترین پیامبرانی است که در فرهنگ اسلامی سرگذشت و ابعاد زندگی او صراحت یافته و بالطبع، مضامین و اندیشه های باریکی پیرامون روایات و قصصی که در بالا به آنها اشاره شد، پدید آمده و سبب شده اند برخی محققان، کتابهای مستقلی در زمینهٔ ارتباط حضرت عیسی با ادب فارسی تألیف کنند. روی هم رفته، کمتر شاعری است که از نام و یاد و معجزات او متأثر نشده باشد. در زیر به مصداق مشتی از خروار، به شواهدی اندک اشاره می شود:

تولد عیسی: مگر که بود دَمِ جبرئیل باد صبا که همچو عیسیِ مریم بزاد گُل ز تراب (مسعود سعد: ۲۹) جز او به صُنع که آرد چنو عیسیی از دم جز او به لطف که سازد چو موسیی ز عَـلَق (انوری: ۲۷۳/۱)

تکلم در گهواره: تا ز اول خمش نشد مریم در نیامد مسیح در گفتار (سنایی: ۲۰۱) تو گویی که عیسیِّ بن مریم است که از کودکی شد به گفتن سَمَسر (مسعود سعد: ۱۴۸) چه حاجت است مسیحا به گفت وگو آید حجاب شاهد عصمت نَشُست مریم را (صائب: ۵۵) جند بر کوردلان جلوه دهم معنا را پیش دجّال کشم مایدۀ عیسی را

(صائب: ۵۲)

خَر عيسى:

| کوه بر عیسی بَرید و کـاه پـیش خـر نهـید                              | <b>عیسی و خر هر دو اندر مجلس ما حاضرند</b> |  |
|----------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------|--|
| (سنایی: ۱۸۱)                                                         |                                            |  |
| من نه با عیسی، نه با خر ماندمام                                      | عیسی اندر آسهان، خر در زمین                |  |
| (سنایی: ۳۵۸)                                                         |                                            |  |
| کی روا باشد دل اندر سُمٍّ هر خر داشتن                                | تا دل عـيسيِّ مـريم بـاشد انـدر بَـند تـو  |  |
| (سنایی: ۴۶۷)                                                         |                                            |  |
| وصف نَفَسِ عیسی و آواز خر آمد                                        | اوصـــافِ درِ نسـبتِ آوازهٔ ایشــان        |  |
| (انورى: ۱۴۱/۱)                                                       |                                            |  |
| در میان فیضلا زحمت خـر مـیآرد                                        | عيسي نظمم و هر نظم که آرد دگری             |  |
| ( عطار : ۷۰۳ )                                                       |                                            |  |
| ـد بـرگرفت                                                           | کیست از دوش کسی بیاری تیوان                |  |
| سی است در فکر خر و بار خود است                                       | -                                          |  |
| ( صائب: ۲۴۹ )                                                        |                                            |  |
|                                                                      | مرغ عيسى:                                  |  |
| ~ -                                                                  |                                            |  |
| شود ز فرّش بیباد جـانور اتش و آب                                     | ز باد قدرت اگـر كـرد جـانور عـيسى          |  |
| (سنایی: ۶۴)                                                          |                                            |  |
| لاجرم چون مرغ عیسی روز از آن پنهان بماند                             | تا نگیرد مرغ مَر مرغ سنایی را ز بیم        |  |
| (سنايى: ١۴۵)                                                         |                                            |  |
| د يېر سېهر                                                           | مرغ کان ایـزد کـند چـون مِـهر پَـرَّ       |  |
| ىيسى كند بس خوار باشد پيش خـور                                       | مرغ کان ء                                  |  |
| (سنایی: ۲۶۶)                                                         |                                            |  |
| که کند سوی جبرئیل آهـنگ                                              | مرغ عیسی کـدام سگ بـاشد                    |  |
| (سنایی: ۳۴۰)                                                         |                                            |  |
| میشود عیسی خدا، خفاش اگر عیسی شـود                                   | نسبت خفاش با عیسی، چو عیسی با خداست        |  |
| ( صائب: ۳۷۲)                                                         |                                            |  |
| عیسی با دَم جانبخش خود مردگان را زنده میکند و بیماران را شفا میبخشد: |                                            |  |
| نــاتوان نـرگس نَـوانِ تـو را                                        | تا چه سان دو لبت رها کمرده                 |  |
| شرم نــاید همــی روان تــو را                                        | زان دو تا عیسی و دو تا بےار                |  |
| آن دو عیسی دو ناتوان تـو را                                          | از ہے جہ معالجت نکنند                      |  |
| (۲۴ منایی: ۲۴)                                                       |                                            |  |

جو عيسي گر نمي خواهي که ماني زنده جاويدان ز احيايت بساز اموات و از اموات احيا كن (سنایی: ۴۹۳) نيز ب سنايي: ۴۰، ۱۵۱، ۱۶۲، ۱۹۳، ۴۷۸. أثسار نسميم سِمحر انسفاس مسيحا این جمله ز آثار نسیم است مگر هست (مسعود سعد: ۱۸) كمه زنده كشت ازو خاطر اولوالالباب کنون مگر دَم عیسی است بوی گل به سحر (مسعود سعد: ۴۰) که اندر چنین مردهای جان کُنم چه خواهی ز من من نه عیسی شـدم (مسعود سعد: ۶۱۱) خشمش بَدَلِ معجزة موسى عـمران جودش عوضِ دم زدنِ عـيسي مىريم (مختاری: ۳۴۴) بببرد آب همه معجزات عیسی را نسیم باد در اعجاز زنده کردن خاک (انورى: ١/١) نيز ← انوري: ١٥٥/١ ، ٢٥٠ ، ٣۴٠. ز رویت میکند روشن خیالت چشم موسی را ز زلفت زنده میدارد صبا انفاس عیسی را (1:)عطر را که از سخنش زنده گشت جان معلوم شد کـه همـدم عـیسی نهـادهانـد (عطار: ٢١٣) نی دَم عـیسی حـکمتدان بـود وان نَفَس کان مردگان را زنده کرد (عطار: ۲۴۴) نَفَسٍ عیسویاش در لب شکّرخا بود فتنهٔ سامریاش در نـظر شـورانگـیز (سعدي: ۵۰۳) به غنيمت شِمُـر ای دوست دَم عـيسي صـبح تا دل مرده مگر زنده کنی کاین دَم ازوست (سعدی: ۷۸۷) مرده میگوید مسیحا سیرود می رود در راه و در اجزای خاک (سعدی: ۵۰۸) که خاک مرده باز آید درو روحی و ریحانی دَم عیسی است پنداری نسیم باد نوروزی (سعدی: ۶۳۹)

## ۵۹۷

|                                                             | L * * * * * * * * * * * * * * * * * * *  |
|-------------------------------------------------------------|------------------------------------------|
| مــعجز عــيسوىات در لبِ شكّـرخــا بـود                      | یاد باد آنکه چو چشمت به عتابم مـیکُشت    |
| ( حافظ : ۱۳۸ )                                              |                                          |
| نسخه از چشم تو برداشته بیاری مـا                            | به دَمِ عیسی اگر نیاز کند جا دارد        |
| ( صائب: ١٥)                                                 |                                          |
| چشم بیار تو آرد به زمین عـیسی را                            | لب مسیگون تـو خمّـار كـند تـقوا را       |
| (صائب: ۶۰)                                                  |                                          |
| فتنهٔ خـوابـیدهای بـیدار مـیسازد مـرا                       | میتواند چشم بیاری مسیح مـن شـدن          |
| ( صائب: ١٥٣ )                                               |                                          |
| نىرگس بىچار ايىنجا كار عىيسى مىكند                          | از نگاهی میدهد جان چشم او عشّاق را       |
| (صائب: ۲۵۶)                                                 |                                          |
|                                                             | نیز ← صائب: ۴۷، ۲۰۰، ۱۳۰، ۲۰۳، ۲۰۴، ۲۲۴. |
| يَىدِ مـوسى دَمٍ عـيسى نىدارنىد                             | حکیان مردہ را صورت نگـارند               |
| اقبال: ۱۶۶)                                                 | · · · ·                                  |
| عجب این است که بیمار تـو بـیمارتر است                       | عجب آن نیست که اعجاز مسیحا داری          |
| (اقبال: ۲۵۸)                                                |                                          |
|                                                             |                                          |
|                                                             | رنگرزی عیسی:                             |
| کاصحاب فتنه گِردِ سوادش سپاه بُرد                           | خاقانیا به سوگ خراسان سیاهپوش            |
| ن مادیک آفتاب لباس سیاه بُرد<br>نیزدیک آفتاب لباس سیاه بُرد | عیسی به حکم رنگرزی بر مصیبتش             |
| کردیک ، کتاب بب من منیه، برد<br>( خاقانی: ۸۷۱)              | عيتني به علام وللزري بر مصيبتس           |
|                                                             |                                          |
| داشت.»                                                      | «صبّاغ نوبهار عيسى وار معجزهاى در نَفَس  |
| (نفثةالمصدور: ۱۰۱)                                          |                                          |
|                                                             |                                          |
|                                                             | سوزن عیسی و عالم تجرد:                   |
| حُبّ دنیا پایبند است ار همه یک سوزن است                     | ســوزنی را پــای.بند راه عــیسی ســاختند |
| (سنایی: ۸۵)                                                 |                                          |
|                                                             |                                          |
|                                                             | نیز ← سنایی: ۱۹۲، ۳۰۰، ۳۸۲.              |
| گر تو گویی سوزنی با عـیسیِ مـریم رواست                      | موي چون در مينگنجد کردهاي سر رشته گم     |
| (عطار: ۲۲)                                                  |                                          |

| ۵۹                                                    | عیسی بن مریم                         |
|-------------------------------------------------------|--------------------------------------|
| قصهٔ سوزن است و شانه پدید<br>(عطار: ۲۸۱)              | تــا پـديد است عـيسي مـريم           |
| من این بت کم ز سوزن میندانم<br>(عطار: ۴۲۱)            | چو عیسی از یکی سوزن فىروماند         |
| بخــیهای بـر رو فکـندش لاجـرم<br>(عطار)               | سوزنی چون دید با عیسی بــه هــم      |
| بـــه دامــنِ فــلکِ چــارمین مسـیحا را<br>(صائب: ۱۲) | ز همرهان گرانجان ببژ کــه سـوزن دوخت |
| که میزنند به سوزن لب مسیحا را<br>( صائب: ۵۰)          | نگاهدار سر رشتهٔ سخن زنهار           |
| سوزنی بود درین راه مسیحا برداشت<br>( صائب: ۲۰۳)       | چه ز اندیشهٔ تجرید به خود میلرزی     |
| که چشم آبلهٔ ما به خـار هـامون است<br>(صائب: ۲۶۳)     | مسیح سوزن خود گو به هرزه تیر مکن     |
| چشم سوزن می پرد تا رشتهٔ مردم به جاست<br>( صائب: ۲۹۲) | بی کشاکش نیست عیسی گر بر آید بر فلک  |
| این گره در کار من از سوزن عیسی فـتاد<br>(صائب)        | چارهجوییهای غمخواران مرا بیچاره کـرد |

نيز - صائب: ٢٢، ٢٢٢، ١٢٢، ١٢٢، ١٣٩، ١٣٩، ٢۶٣، ٥٩٢.

عيسي در آسمان چهارم، همخانهٔ خورشيد: رشتهٔ نورانی خـورشید در سـوزن کشـید 🚽 سوزن عیسی چو ترک رشتهٔ درهم گرفت (صائب: ۱۷۰) پاکی دامان مریم شهپر عیسی شدست 💦 محمدم خورشید شبنم را گلستان کردن است (صائب: ۲۶۰) میانِ راه چـو عـیسی غـیکنم مـنزل ازین کَریوه به همت گذار خواهم کرد (صائب: ۵۵۸) به امیدی که با نبض تو دسـتی آشـنا سـازد 💿 مسیح از «خانهٔ خورشید» آهنگ سفر کرده (صائب) مضامین و موارد دیگر:

| عیسی بن مریم                                   |                                               | ۵۹۹                                                  |
|------------------------------------------------|-----------------------------------------------|------------------------------------------------------|
| صف دجّال کن<br>(سنایی: ۴۹۸)                    | عقل یک چشم است او را در                       | <b>هشق</b> یک روی است او را در بر عیسی نشان          |
|                                                |                                               | فیز ← سنایی: ۲۹، ۳۸۹، ۴۳۴، ۴۹۳.                      |
| کـف<br>عود سعد: ۲۹۹)                           | فایی به رای آنچه موسی بسه <sup>۲</sup><br>(مس | نمایی به جود آنجه عیسی بـه دَم                       |
| نیز ← مسعودسعد: ۱۴۹، ۳۵۹، ۳۷۶، ۳۸۰، ۴۴۹، ۲۵۱.  |                                               |                                                      |
|                                                | بگذار جدل برای دجّال                          | با عيسي روح همنفس شــو ا                             |
| (عطار : ۳۴۳)<br>و شسانه یسافتم<br>(عطار : ۳۷۱) | لاف مزن چو رهزنت سوزن                         | گر تو به عشق فیالمثل عیسیِ وقتی ای فـرید ا           |
| (جمسه: ۶۸۵)                                    | بزم عیسی و بناغ ابنراهیم                      | مشعل يونس و چراغ كـليم ي                             |
| (حمسه: ۵/۱۱)<br>انوری: ۱۱۷/۱)                  | راه تحصیل آن رهین تو بـاد<br><                | معجزی کان مسیح پینبرد ر                              |
|                                                |                                               | نیز ← انوری: ۳۲/۱، ۶۳/۱، ۳۳۶، ۳۴۷.                   |
| یم را                                          | عــالم را<br>زون از حملِ عیسی گشت مـر:        | ز اربــاب تجــرّد نــيست بــر دل بـارِ<br>سبکروحی فز |
| (صائب: ۹۴)                                     |                                               |                                                      |
|                                                |                                               | نيز ← صائب: ٥٨، ٧٨، ١٨٣، ٢١٠، ٥٩٤.                   |
|                                                | مرهم زخم مسيحا خـاک او                        | میچکد آب خضر از تاک او                               |

(اقبال: ۱۰۷)

نیز ← اقبال: ۷۸، ۱۰۳، ۲۶۲. امثال و ترکیبات زیادی نیز با الهام از سرگذشت عیسی پدید آمدهاند که می توان در امثالوحکم و لغتنامه آنها را دید. در شعر معاصر فارسی، اشاره به مسیحیت و مسیح در شعر احمد شاملو بیشتر دیده می شود: و شعر زندگی هر انسان که در قافیهٔ سرخ یک خون بپذیرد پایان مسیح چهارمیخ ابدیت یک تاریخ است. شد آن زمانه که بر مسیح مصلوب خویش به مویه مینشستید که اکنون هر زن هر زن مریم است. و کاج سرفراز صلیب چنان پربار است که مریم سوگوار عیسای مصلوبش را باز غیشناسد.

شاملو داستان مصلوب شدن عیسی را در شعر «مرگ ناصری» (قنوس در باران: ۴۵) شاعرانه سروده است. نمادهای عیسی، مسیح، مصلوب شدن او و مراسم عِشای ربّانی نیز در هنر غرب بسیار فراوان ظهور یافتهاند.

منابع: بلعمی: ۷۲۵/۲ به بعد؛ تفسیر طبری: ۲۳۰/۲ و ۱۸۶۷/۷ مجمل التواریخ والقصص: ۲۱۹؛ قصص [نیشابوری]: ۳۶۴ به بعد؛ یعقوبی: ۸۳/۱ و ۹۶؛ مروج: ۵۷/۱؛ آفرینش و تاریخ: ۱۰۱/۱؛ قصص [نجار]: ۳۷ به بعد؛ روضة الصفا: ۱۳۱/۱؛ تحقیق در تفسیر ابوالفتوح: ۲۰۱/۴؛ فصوص: ۳۵۲ و ۱۳۸۸؛ مآخذ قصص و تمثیلات: ۳۴ و ۸۲ و ۱۲۲ و ۱۲۹؛ تحلیل هفت پیکر: ۱۴؛ تقویم و تاریخ: ۹۴؛ منطق الطیر: ۲۷۰ و ۳۰۳؛ فرهنگ لغات و تعبیرات مثنوی: ۲۵۷/۴؛ قاموس: ۹۰۶ و ۶۸۶؛ گزیدهٔ خاقانی: ۳۲۲ و ۱۳۰۰؛ شرح قصیدهٔ ترساییه: ۵۵ و ۲۷؛ نفئة المصدور: ۱۰۱؛ مهدی پر توی، «خر عیسی»، هنر و مردم، بهمن ۱۳۵۵: ۱۳۵۲ ۶۶۹/۱۷۲؛ چهرهٔ مسیح در ادبیات فارسی؛ فرهنگ نگارهای نمادها: ۳۸۶؛

> عين ايوب ← ايّوب عين شمس ( ــ الشمس ) ← بَلَسان عين مغتسل ← ايّوب

**عیّوق** /ayyuq/ پنجمین ستارهٔ درخشان آسمان<sup>\*</sup> است واقع در صورت «ممسکالاعنه» و چـون دو ستاره موسوم به بز و بزغاله در پی آن دیده می شوند، به «بزبان» نیز موسوم است. رنگ عیّوق درخشان و طلایی است و در احکام نجومی آن را «قاطع» می دانند. در چهار مقاله نظامی عروضی ( ۷۸) در حکایت گریختن ابوعلی سینا و ابوسهل مسیحی از دربار مأمون خوارزمشاه، از ترس سلطان محمود و سرگردانی آنها در بیابان، بوسهل می گوید: «من خود همی دانم که از این سفر جان نبرم که تسییر من در این دور روز به عیّوق می رسد و او قاطع است».

در باورهای عامیانه آمده است که اگر به عیّوق بنگرند رفع تشنگی می شود. محتشم در واقعهٔ کربلا سروده است:

زان تشنگان هنوز به عیّوق میرسد فسریاد العطش ز بیابان کربلا

رنگ درخشان این ستاره و شهرت آن برای شاعران خیالانگیز بوده و آن را مظهر بلندیِ قدر و درخشندگی دانسته و با خورشید\* و ناهید\* همبر و همراه شناختهاند.

- المــنّة لله كــه بــر دولت و مــلت اقليم جهان ديده و عيّوق گم ماست (سنايي: ۷۶)
  - تو نیز اندر هزیمت بــوق مــیزن ز چاهی خیمه بر عیّوق مــیزن
- (خمسه: ۲۱۸)
- ز لشکــرگه روس بـانگ جـرس به عيّوق برمىشد از پـيش و پس (خمسه: ۱۱۱۴)
- عیّوق به عنوان مظهر سرخی و زیبایی نیز آمده است: بدیدی به نوروز گشته به صحرا به عـیّوق مـاننده لالهٔ طَـری را اگر لاله پرنور شد چون سـتاره چرا زو نـپذرفت صـورتگری را ( ناصرخسرو: ۱۴۲)

منابع: فرهنگ اصطلاحات نجومی: ۵۳۸؛ لغت نامه، دا.فا. .

ح

**غُراب** /qorāb/ غُراب (زاغ، کلاغ) (Crew) ( در عبری به معنی سیاه ) پرندهای سیاه و مردارخوار است که هزار سال عمر میکند. میان او و بوم<sup>\*</sup> عداوت دیرینهای است که هشتمین باب کلیله و دمنه، «بابالبوم و الغراب»، به این مسئله پرداخته است.

سابقهٔ داستانی غراب، به روایت هابیل و قابیل\* بر میگردد. چون قـابیل هـابیل را بکشت، جنازهٔ برادر را بر دوش کشید و نمیدانست چگونه پنهانش کند. دو غراب آمدند و با هم جنگیدند، یکی دیگری را بکشت و در خاک پنهان کرد (مائده: ۳۱) و قابیل نیز برخاست و گودالی کَند و برادر را در آن نهاد و خاک بر رویش ریخت.

هنگام طوفان نوح \* چون آب \* کم شد و کشتی نوح بر کوه جودی \* فرود آمد، نوح زاغ را فرستاد که برود و ببیند در زمین آب چقدر مانده است. زاغ رفت و روی زمین مُرداری یافت و آنجا بنشست و خوردن آغاز کرد. نوح بر وی لعنت کرد و گفت: تو را روزی، مُردار باد. از این رو، غراب، به نامهای «قاصد نوح» و «غراب نوح» نیز معروف شده است. در عربی به همین جهت مَثَل میزنند: «هُوَ غُراب نوح».

بر اساس کتاب مقدس ( قاموس : ۶۳۳ ) غراب به اعجاز برای «ایلیا» خوراک می آورد. در آیین مهر \* هنگام قربانی \* گاو \*، غراب همچون منادی و مبشر او است. پیام ایزد را هم او به مهر می رساند و در واقع، وظیفهٔ او به «مرکور» که پیک خدایان بود شباهت دارد. غراب نماد هوا هم هست ( آیین میترا: ۱۹۴ ). در یکی از مراسم آیین میترا، به نام کُروینا (corvina)، تازه وارد به «کلاغ مقدس» ملقب می شود. بر اساس نقوش دیواری که در معابد مهری پیدا شده، نتیجه گرفتهاند که در این آیین، کلاغ خدمتکاری عالی مقدار است ( همان: ۱۹۲ ).

کلاغ مانند همهٔ پرندگان سیاه در قصههای غربی و گاه شرقی، نماد هوش و فراست

غراب

8.3

است و آنچه از قىدرت و اخىتيارش در تىعيين سىرنوشت مىردمان مىگويند دال بىر هوشيارى او است. اين پرنده در نظر قبايل سرخپوست و مردم سيبرى نماد فرهنگ و تمدن است (جلال ستارى، هنر و مردم: ۷۵/۱۱۴) و در بيشتر قصههاى غربى و گاه در برخى روايات شرقى، مشاور و ناصح هوشيار مردمان معرفى شده است و از آيىنده و آنچه روى خواهد داد خبر مىدهد.

عمر طولانی کلاغ در اغلب فرهنگها معروف و زبانزد است و نیز مُردارخواری و طبیعت فرودین او. در کتابهای حیوان شناسی، از جمله حیاةالحیوان به این خصوصیت، یعنی عمر دراز او که در برابر عقاب\* (معروف به عمر کم) قرار میگیرد، اشاره شده است: «گویند زاغ سیصد سال بزید و گاه سال عمر ش از این نیز درگذرد... عقاب را سی سال عمر بیش نباشد». همین تقابل عمر و طبع دو پرندهٔ معروف در فرهنگ ایران و جهان سبب شده است که پرویز خانلری با الهام از قصهای با همین مضمون، از کتاب دختر سروان اثر پوشکین، منظومهٔ بلند «عقاب» را با مطلع زیر بسراید: -

گشت غمناک دل و جان عقاب 💿 چو از او دور شـد ایّــام شــباب ( → غلامحسین یوسفی، چشمهٔ روشن، تهران،علمی،۱۳۶۷: ۶۷۶ به بعد).

مضمونی نزدیک به این، در مناظرهٔ زاغ سیاه و باز سپید، که عنصری بلخی به نظم آورده نیز وجود دارد اما «عقاب» خانلری، از لطف و ذوق دیگری برخوردار است. رفتار نادلپسند زاغ در مَثَل معروف «زاغ میخواست از رفتار کبک تقلید کند، راه رفتن خودش را هم فراموش کرد» نیز آشکار شده است.

غراب در فرهنگها و ادبیات اسلامی نامهای متعددی همچون زاغ، کلاغ، ابوحاتم، ابو حجادب، ابوالجراح، ابوحذر، ابوریدان، ابوزاجر، ابوالشوم، ابنبریج و ابندایه (← لغتنامه) دارد. علاوه بر لغات و ترکیباتی که در ارتباط با نامهای این پرنده در فرهنگها آمدهاند، در ادبیات فارسی، غراب مظهر سیاهی و شومی و حذر کردن و کراهت منظر نیز معرفی شده است:

عالمی زاغ سیاه و نیست یک باز سیید یک رمه افراسیاب و نیست پیدا پـور زال (سناپی: ۳۴۶) از وصالت گشت فالم سعد چـون فـرٍ همـای گر زهجرت گشت روزم تیره چون پرٌ غراب (معزّی: ۸۹)

زاغانىد و زاغ را روش كىبك آرزوست خاقانی آن کسان که طریق تو میروند (خاقانی)

زال ارچه موی چون پَرِ زاغ آرزو کـند بر زاغ کی محبت عنقا برافکند (خاقانی: ۱۴۰)

کر بر غراب آمده در فر همایی ای پرچم رایاتِ مُلک چشم بـدت دور ( خاقانی: ۴۳۷)

> غراب انواعي دارد و بيشتر بر سه نوع از پرندگان اطلاق مي شود: داغی که به غراب الزرغ و عناق نیز معروف است. - غراب معروف به غراب سود (كلاغ). - غراب معروف به غراب ابقع (كلاغ پيسه).

غُرابِ بَين ( \_البين ): كلاغ سرخ با و سرخ منقارى است كه باريكتر و دراز تر از كلاغ پيسه است و عرب آن را شوم و نشانهٔ فراق و جدایی می داند. اعتقاد بر این بوده است که اگر کسی از خانه بیرون آید و آن را ببیند بر فراق دلالت میکند. در ادب فارسی هم «غُراب بَيْن» مظهر شومي و فراق دانسته شده است. داستان آن طوطي كه با زاغ در قفس كردند (كليات سعدى: ١٢٣) و مي گفت: يا غُرابَ البَيْن يا لَيْتَ بَيْنِي و بَيْنَكَ بُعْدَ المَشْرِقَيْن، از اين معنا حکامت دارد:

که در نوا فکندمان نوای او فغان ازین غراب بَین و وای او (منوچهری: ۸۲)

> سِــتُه شــدم ز اســتاع نـای او غرابِ بَین نایزن شدست از آن

(منوچهری: ۸۲)

کو غراب البین کو؟ تما بر دَمَن بگریستی او همایی بود. بی او قصر حکمت شـد دَمَـن (خاقانی: ۴۴۲)

«گفتي نَعيبٍ غرابالبين در پرده الحان اوست يا آيت اِنَ أَنْكَرَ الأُصْوَاتِ در شأن او.» (گلستان: ۱۳۱) غُ**رابیه**: نام گروهی از غُلات ( یکی از فرقههای شیعه ) است که میگفتند: علی بن ابیطالب (ع) به غراب مانًد ( الفرق بين الفرق، چ ١، به اهتمام محمدجواد مشكور : ٢٥٩ به بعد ).

در ادبيات معاصر فارسي گاهي كلاغ مظهر خبرچيني، به ويژه خبر بَد، معرفي شده كه در این صورت، بیشتر به نوع خاصی از آن، معروف به «زاغی» نظر بوده است: آن کلاغی که پرید از فراز ستر ما و فرو رفت در اندیشهٔ آشفتهٔ ابری ولگرد و صدایش همچون نیزهٔ کوتاه بهنای افق را بیمود خبر ما را با خود خواهد برد به شهر. (فروغ فرخزاد، تولدی دیگر: ۱۲۵) در شعری به همین نام، یعنی «کلاغ» از ادگار آلن پو، شاعر و نویسندهٔ امریکایی، به شوم بودن و بدخبر بودن کلاغ اشاره شده است ( دریای گوهر، مهدی حمیدی : ۲۳۴/۲ ) و شاعر معاصر، اخوان ثالث، به داستان کلاغ در شعر آلن پو، اشاره میکند: بگو پيمش که او چونان کلاغ پير پو شبخواني تاريک و (در حیاط کوچک پاییز در زندان: ۹۱) تلخش چيست. كلاغ، قبركَن اول بود و قبر اول قبر هابیل است كلاغهاي سياه كلاغهاي قبركن زشت سياه قابيل اند. (طاهر، صفارزاده، بيعت با بيداري: ٣٨) **منابع:** بلعمی: ۱۰۳/۱ و ۱۴۱؛ تفسیر طبری: ۳۹۷/۲؛ عجایب [طوسی]: ۵۴۰؛ عجایب [فارسی]: ۴۳۹؛ المستطرف: ١٢٠؛ حبيب السير: ٢٢/١١؛ آيين ميترا: ١٩٢ و ١٩۴؛ ديار شهرياران: ٣٩٧/٢؛ نمایش در ایران: ۳۳؛ جلال ستاری، «رموز قصه از دیدگاه روان شناسی»، هنر و مردم، فروردین

Brewer's: 300; Dictionary of Symbols: 70.

غُ**رابِ بَین ( \_ البین )** ← غُراب غُ**رابِ نوح** ← غُراب؛ نوح **غسل تعمید ←** تعمید

١٣٥١: ١٢٨/٧٤؛ سمبولها: ١٠٤؛ لغت نامه؛ فرهنگنامة جانوران: ١٨١٨؟

**غول** /qul غول ( جمع آن غیلان و اغوال ) نوعی دیو \* زشت است که مردم را در صحراها هلاک کند و به هر شکل که بخواهد در آید و مردم را در بیابان به نام بخواند و از راه ببرد. برخی ( جاحظ، الحیوان: ۴۸/۶ ) نام غولِ ماده را سعلاة نوشته و فرقهایی میان غول و سعلاة قایل شدهاند. معروف است که سعلاة یا ساحرةالجن گاهی با آدمیان پیمان زناشویی می بندد. بسیاری هم آن را با دیو و جن \* یکی دانسته و داستانها و عجایب زیادی دربارهٔ آن نقل کردهاند ( حیاةالحیوان: ۱۳۱/۲ ).

غول در عبری به معنی مودار است و گاهی آن را به بُز ترجمه کردهاند. در ترجمهٔ یونانی کتاب مقدس غول به دیوان ترجمه شده و مراد ارواح پلید است. به گمان عوام غول موجودی خیالی است که نیمهٔ بالای تن او به شکل انسان و نیمهٔ پایین به شکل اسب\* یا بُز تصور شده و با باکوس\* خدای شراب که در جنگلها و بیشهها است، دوستی دارد ( قاموس : ۶۳۹).

قزوینی در کتاب عجایبالمخلوقات (تیرجـمهٔ فـارسی: ۳۸۳) آورده است کـه چـون شیاطین استراق سمع کنند، باری تعالی ایشان را به وسیلهٔ شهابها دفع فرماید. بـعضی بسوزند و بعضی به دریا افتند و نهنگ شوند و بعضی به بیابانها غول شوند.

تابط شراً، شاعر جاهلی عرب، در اشعار خود از غولان سخن گفته است ( اغانی : ۲۰۹/۱۸). او شبهای تاریک با غولان بزرگ روبهرو می شد و با آنها می جنگید و هلاکشان میکرد (مجانیالحدیثة: ۱۳/۱). وی این معانی را در شعر خویش نیز آورده است.

در ادبیات فارسی و فرهنگها غول مجازاً به معنی مردم وحشی و آدمخوار و کنایه از شیطان و نَفْس آدمی، و زشتاندام و درازقد به کار رفته است. در واژهها و ترکیبهای غول آسا و غول پیکر و غول بی شاخ و دُم، و نیش غولی ( = نابجا و نامناسب ) نیز اسم غول تا امروز در زبان فارسی زنده است، چنان که «شاخ غول شکستن» کنایه از انجام کاری بسیار دشوار و تقریباً ناممکن است و البته در مقام طعنه و ریشخند در فارسی عامیانه نیز به کار می رود:

بر رَهْ غولان نشستهاند حذر کن باز نهاده دهانها چو حواصل (ناصرخسرو: ۱۳۷)

| غول                                                                         | ۶۰۱                             | V                                                                                    |
|-----------------------------------------------------------------------------|---------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------|
|                                                                             | ورش دیو دهر خوانی، جای          | گرش غول شهرگویی، جای این گفتار هست                                                   |
|                                                                             | ر)<br>بشنوی گفت و نشنوی کرد     | غول باشد نه عالم آن که از او                                                         |
| (سنایی: ۲۰۲)<br>ننی است<br>(خاقانی)                                         | بختی فرومدار کز ایدر گـذش       | صبح خرد دمید در این خوابگاه غول                                                      |
| _                                                                           | کـه خـدایش بـه سرِچشـم          | غول بر خویشتن ار خضر نهد نام چه سود                                                  |
| •                                                                           | دفع غولان بيابان به خراسان      | در بسیابان سهاوات همه غـولانند                                                       |
| -                                                                           | تا غول بيابان نغريبد ب          | دور است سر آب ازین بادیه هشدار                                                       |
| غول، نام زنی جادوگر نیز هست که اسفندیار * وی را در خان چهارم از هفتخان کشت: |                                 |                                                                                      |
| ام<br>( شاهنامه )                                                           | به روز جوانی مشو پـیش د         | ورا غول خوانند شاها به نــام                                                         |
| نيما يوشيج: ۲۹۲)                                                            | .)                              | دور از مردمی و رسم قبول<br>ناخنانم ستبر چون سُمِ غول                                 |
|                                                                             |                                 | مارپیچ کوهسارش را<br>سر به سوی این مُقَرنَسروی                                       |
| نيما يوشيج: ۴۲۰)                                                            | خوار (                          | غول استاده در او هر جا نه آدم. آدمی                                                  |
| الحيوان: ١٣٠/٢؛<br>S.E.I.: 114.                                             | ا؛ الحيوان: ۴۸/۶ بـه بـعد؛ حياة | منابع: آفرینش زیانکار: ۱۰۹؛ قـاموس: ۶۳۹<br>اسرارنامه: ۴۰۴؛ نخبةالدّهر: ۱۴۷؛ لغتنامه؛ |

ف

فاوانيا ، عود صليب

/far(r)/ 😼 فَرّ ( فَرّه، خَرّه، خوره ) به معنى شكوه و جلال و شأن و شوكت و برازندگي و زيبندگي در فرهنگها ضبط شده است و وَرج و ارج و فرّهی و فراهت و فرمند و فرهند و فرّخ و فرخندگي و فروهيده و فرهومند نيز در ادبيات به نوعي با آن ارتباط مي يابند ( 🛶 يشتها: ۳۱۱/۲) و علاوه بر اینها در ساختمان نامها و مشتقات دیگری هم هست. فرّ در اصطلاح اوستایی، حقیقتی الهی و کیفیتی معنوی است که چون برای کسی حاصل شود او را به شکوه و جلال و مرحلهٔ تقدس و عظمت معنوی میرساند و صاحب قدرت و نبوغ و خرّمي و سعادت ميكند. بنا بر مندرجات اوستا، ميان خَرّه ( فّر ) و آذر ( ← أتش ) بستگي فراوان موجود است. در اوستا از دوگونه فرّ سخن رفته است: نخست فرّ ایرانی، قدرت و شکوه و به ویژه نیروی فوقالعاده و مزدا آفریدهای است که ایرانزمین را همواره در برابر دشمنان و غیرایرانیان نگاهبانی کرده و از پرتو همین فرّ سرزمین ایرانشهر همواره مستقل و نیرومند بود و دشمنان نمی توانستند بر آن چیره شوند. این فرّ، بخشندهٔ نعمت و ثروت و ستور و احشام به ایران زمین نیز بود. دیگر، فرکیانی ( = پادشاهی ) است که موجب یادشاهی و کامیابی سران کشور و شوکت و اقتدار آنان به شمار می رفت. در پشت نوزدهم اوستاکه موسوم به زامیاد یا کیان پشت است اغلب از فر کیانی سخن رفته است. بنا بر مندرجات این یشت، فرّ کیانی نیرویی معنوی و قابل ستایش و تقدیس و جنز ِ لايتجزّاي وجود اهورامزدا\* است كه در پرتو آن، آفرينش\* را در كمال زيبايي پديد مى آورد. اين نيرو به همهٔ ايزدان\*، امشاسيندان\*، شهرياران، بزرگان و پارسايان متعلق است و حتى پهلوانان، بنا بر بعضي روايات، نيز داراي فرّ خاص خود هستند.

6.9

فرَ کیانی ابتدا به هو شنگ\* تعلق یافت که از پر تو آن بر هفت کشور فرمان راند؛ بعد به تهمورث\* منتقل شد که او نیز بر هفت کشور و دیوان\* و جادوان مسلط بود؛ آنگاه به جمشید\* رسید و مدت زیادی با او بود. جمشید در اوج عظمت به وسوسهٔ دروغ و ناراستي بيراه گشت و به تدريج، در سه مرحله، فرّ از وجود او به هيئت مرغ «وارغَن»\* (=شاهين\*) بيرون رفت. واپسين بهره فرّ كه از جمشيد جدا شد، به گرشاسپ\* پيوست که از پرتو آن پهلوانی بی هُمال شد و ديويَسنان را برانداخت. پس از بي راهي گرشاسپ، به مانند جمشید، فرّ از او نیز جدا شد و چون کسی لایق آن نبود، مدتی سرگردان ماند تا اينكه در هنگامهٔ كشمكش آژيدهاک ( ← ضحّاک ) و آذر، فرّ ميان درياي فراخكرت\* ینهان شد. افراسیاب\* برای تصاحب آن به فراخکرت رفت و فرّ از آنجا نیز بیرون آمد و یس از یک دوره فترت، به کالبد کیقباد\* نخستین پادشاه سلسلهٔ کیانی، و پس از او به سایر شاهان کیانی انتقال یافت. فرّ سپس به کیخسرو \* پیوست که شکست ناپذیر شد و بر افراسیاب تباهکار پیروز گردید. سرانجام امشاسپندان\* آن را به گشتاسپ\* رسانیدند که زردشت در پناه او اوج گرفت. به این ترتیب، فرّ تا ظهور سوشیانت \* و رستاخیز \* از ايرانزمين روى بر نخواهد تافت. بهرام ورجاوند \* نيز داراي فرّ خواهد بود. فرّ هر گاه از کسی جدا می شد موجب ادبار و بدبختی او بود. فردوسی در داستان جمشید میگوید:

> بر او تیرہ شد فَـرَّۂ ایـزدی به کژی گرایـید و نــابخردی

(شاهنامه: ۲۹/۱)

فرّ در کارنامهٔ اردشیر بابکان ( ۱۴–۱۵) به صورت بَرّه و در شاهنامه ( ۱۲۷/۷) به صورت غُرم (میش کوهی) مجسم شده است. فرّ چون از کسی بگسلد، پادشاهی نیز از کَفَش بیرون خواهد شد.

شيخ اشراق ( مجموعة آثار فارسي : ۱۸۶ ) در قلمرو حكمت اشراق، از فرّ، يا به تعبير او «کیان خَرّه»، به نوری تعبیر کرده که «مُعطی تأیید است و نَفْس بدو روشن و قوی گردد و به سبب آن، گردنها او را خاضع گردد» و در اصطلاح این مکتب می توان آن را همان نور ساطع از نورالأنوار ناميد (مزديسنا: ٢٢١ به بعد). به عقيده پورداوود (يشتها: ٥١٢/١) اعتقاد به فرّ، بعدها با عنوان «شَخينا» (shaxina) به دين يهود نفوذ كرد و يعقوب \* داراي شَخينا بود که در اثر بی تابی در فراق یوسف \* از او جدا شد و دوباره به او پیوست.

یونانیان هم فرّ کیانی و «تیکه» (tyche) را که گونهای بخت و طالع یا تصادف و تقدیر

خدایی است یکی شمر دهاند. نگاهبانی «تیکه» از سرنوشت شهرها حداقل تا روزگار پیندار (Pindar) بزرگترین شاعر غنایی یونان ( ۵۱۸-۴۳۸ ق.م) سابقه داشته است (یژوهشهایی در شاهنامه: ۳۶).

در ادبيات فارسي، فرّ اغلب به معاني فوق و به ويژه به همان معاني لغوي كه در آغاز گفتيم و گاهي به صورتهاي فرّ ايزدي، فرّ يزداني، فرّ آسماني، فرّ پهلواني، فرّ کياني، فرّ خسروی و کیانخرّه، به کار رفته است. به خصوص در شاهنامهٔ فردوسی مـوضوع فـرّ و صورتها و تجلیّات آن تا آنجا گسترده است که کتاب خاصی با عنوان فرد شاهنامه توسط عليقلى اعتماد مقدم تأليف شده است.

در اینجا به برخی نمونه های استفاده از فرّ در شعر فارسی اشاره می شود:

ملک چون ورا دید با وَرج و فرّ 🚽 که آن را نه اندازه بود و نه مَر ...

(شاهنامه)

که چون تو جهان شاه نارد دگر یکی گفت بـا شـاه خـورشیدفز (شاهنامه: ۲۲۲۸)

ز مهرش جهان را بود وَرج و فرّ ز خشمش بجوشد به تـندر جگـر (شاهنامه)

> منم گفت با فرّهٔ ایزدی همم شهرياري همم موبدي

بجویم همی رای و پیوند تـو من از بهر این فرّ و اُورند تو

گرآیم به کرّی و راه بدی

(شاهنامه: ٢٨٠/٥)

(شاهنامه: ۲۵۲/۶)

(شاهنامه: ۲۹/۱)

چو فردوس برین شد هفت کشور (عنصري) وی به عدل و نامداری نایب نوشیروان (معزى: ۶۳۵)

چو چترش داشت فـرّ آسهانی (فخرالدين اسعد) هر که در فرّ سایهٔ کف توست ایمین است از نبوایب حدثان (سنايي: ۴۴۵)

ز من بگسلد فرّة ايىزدى گرفت از ماه فروردین جـهان فـز ای به وَرج و کامکاری نایب اسفندیار

ركمابش داشت عنز جماوداني

فَرّ

فراخكرت

عیان از چهرماش، چهر منوچهر نهان در فرّماش، فرّ فریدون (قاآنی: ۶۸۶)

ليز ← مَزديَسنا: ٢٢۶ به بعد.

منابع: یشتها: ۲۰۹/۲ به بعد؛ مَزدیسنا: ۲۱۲ به بعد؛ فَر در شاهنامه: ۶ تا ۱۲۸؛ حماسه سرایی: ۴۹۳ به بعد؛ اساطیر ایران: سمی و نه و ۶۰؛ یکتاپرستی: ۴۱۳؛ تاریخچهٔ بیرق: ۳ به بعد؛ آیینها و افسانه ها: ۱۱۲ به بعد؛ ارداویرافنامه: ۱۴۷؛ سوشیانت: ۹۹؛ آیین شاهنشاهی ایران: ۱۴۱؛ فرهنگ نامهای اوستا: ۱/۷۷ به بعد و ۲/۷۷ به بعد؛ داستانهای ایران باستان: ۲۷ به بعد؛ پژوهشهایی در شاهنامه: ۲۵ به بعد؛ ژاله آموزگار، «فرّه، ایسن نیروی جادویی و آسمانی»، کلک، آبان ـدی ۱۳۷۲: ۸۶-۲۰/۳۰؛ دانشنامهٔ مَزدیَسنا: ۳۶۹؛ لغتنامه.

فَر آسمانی ← فَرّ

فراخكرت /farāxkert/ فراخکرت (فراخکرد) نام پَهلَوی اقیانوسی است که در اوسنا «ونوروکش» (Vouru-kasha) ضبط شده و معنى تحت اللفظي أن «بزرگساحل» و «فراخكناره» است. تعیین محل آن به درستی معلوم نیست. برخی خاورشناسان برآنند که مقصود دریای خزر و یا دریاچهٔ آرال است و بعضی دیگر آن را اقیانوس جنوب ایران پنداشتهاند. پيدايش فراخكرت در يشت هشتم، به اين گونه است كه تشتر \*، ايزدِ باران، با «أبوش»\* ديو\* خشكي به پيكار بر مي خيزد و در سه نوبت كه بر وي پيروز مي شود هر بار ده شبانه روز باران می بارد. در اثر جریان سیل اهریمن \* و پارانش نابود می شوند و آنگاه باد تندی ميوزد و آبها را به كرانهاي ميبرد كه از آن، درياي وئوروكش ( فراخكرت ) پديد مي آيد. این دریا، یک سوم زمین را در جهت حدّ جنوبی البرز \* کوه اشغال کرده و چنان عظیم است که آب هزار دریاچه را در بر دارد. هر یک از این دریاچهها خصوصیاتی دارند: برخي بزرگاند و برخي كوچك. همهٔ آبها از چشمهٔ «اردوىسور آناهيتا\*» ( = چشمهٔ پر آب و زلال) جاري است و در مسير آن، يكصد هزار مجراي زرّين تعبيه شدهاند و آب گرم و زلال از این مجاری عبور میکند و به سوی کوه مرتفع هوگر (Hūgar) روان می شود. بعضی دریاچه های آن به اندازهای بزرگ است که یک سوار در مدت چهل روز دور آن را نمي تواند بپيمايد زيرا اطراف آن هزار و هفتصد فرسنگ است. اين درياي افسانهاي سرچشمهٔ همهٔ آبها است و ظاهراً بنا بر تصور اولیه، در آسمان \* جای داشته است (احسان یارشاطر، یغما: ۴۴۳/۴). بنا بر ادستانود و نه هزار و نهصد و نود و نه فَروَهَر برای پاسبانی اقیانوس فراخکرت گماشته شدهاند.

اهمیت این دریا بیشتر از آن روست که بسیاری از رویدادهای داستانی و مذهبی در کنار آن اتفاق افتاده است. بنا بر مندرجات یشت نوزدهم، برخی حوادت مربوط به افراسیاب\* در کنار این دریا روی میدهد. دربارهٔ گرشاسپ\* و سیمرغ\* و چند جانور عجیب دیگر نیز روایاتی در اطراف این دریا هست.

**منابع:** یشتها: ۱۳۳/۱؛ یسنا: ۵۵/۱ و ۴۴/۲؛ اساطیر ایرانی: ۳۲؛ فرهنگ نامهای اوستا: ۱۳۰۳/۳؛ احسان یارشاطر، «ایندرا»، یغما: ۴۴۳/۴.

**فراسیاب** ← افراسیاب

**فرامرز** /farāmarz/ پسر رستم<sup>\*</sup> و بر اساس شاهنامه، پیشرو لشکری بود که رستم به کین خواهی سیاووش<sup>\*</sup> به توران<sup>\*</sup> اعزام داشت. او شاه سپیجاب را کشت و با شرخه<sup>\*</sup> و پیلسم، دو پهلوان افراسیاب<sup>\*</sup> در آویخت. در زمان کیخسرو<sup>\*</sup> مرزدار هندوستان شد و هنگام رفتن رستم به توران برای رهایی بیژن<sup>\*</sup> از چاه افراسیاب، جانشین وی در زابلستان گردید. پس از مرگ رستم به کابل لشکر کشید و شاه کابل را در همان چاهی که رستم را کُشته بود سرنگون آویخت و شَغاد<sup>\*</sup> را با چهل پهلوان دیگر کابلی سوزانید. سرانجام، چون بهمن بن اسفندیار<sup>\*</sup> به کین خواهی اسفندیار<sup>\*</sup> به زابلستان لشکر کشید، در جنگی فرامرز را گرفتار ساخت و نگونسار، زنده بر دار کرد.

آن نمایی که فـرامـرز نـدانست نمـود به دلیری و به تدبیر، نه از خیر مسری (فرخی: ۳۷۸)

رستم ظفری بلکه فرامرزشکوهی جمشیدفَری بلکه گیومرثدهایی (قاآنی: ۴۳۷)

بهر ناوردِ فرامرز خریف اینک سـپهر از کمان بهمنی تـیر و کـمان مـی آورد (قاآنی: ۱۴۵)

مهر فرامرزوار سرخهٔ مـه را 🦳 بر دم خنجرنهاد خنجر برّان

(قاآنی: ۶۶۰)

**فرانک** /farānak/ نام مادر فریدون\* و زن آتبین\* است که از بیم ضحّاک\* فرزند را در بیشهها پنهان کرد و از نگهبان مرغزار خواست تا فریدون را به شیر گاو\* پرمایه (بِرمایون) بپرورد. فیرانک پس از پیروزی فریدون، مال و خواسته به نیازمندان بخشید و جشنها برپاکرد. قاآنی در توصیف ممدوحهٔ خودگفته است:

بود فسرانک اگر نبود فرانک هر طرف از بیم بیوراسب گریزان (قاآنی: ۶۶۳)

**منابع:** شاهنامه: ۸/۱۱ به بعد؛ فرهنگ نامهای شاهنامه: ۶۸۹/۲؛ لغتنامه.

فَرّ ایرانی ← فَرّ فَرّ ایزدی ← فَرّ فَرّ پھلوانی ← فَرّ

**فر دوس** /ferdows/ فردوس (Paradise) در زبانهای کهن ایرانی، بـه مـعنای بـاغ بـزرگ یـا جـایگاهی است فراخناک که گرداگرد آن را دیواری برآورده باشند و همه گونه درختان و گیاهان و بسا چارپایان سودمند در آن بپرورانند. این واژه دوبار به صورت پئیری دئزه (pairi daeza) در اوستا (فَرگرد ۳، وندیدادپارهٔ ۱۸ و فرگرد ۵، پارهٔ ۴۹) به کار رفته است.

در روزگار هخامنشیان در ایران باغهای بسیار بزرگ و با شکوه متعلق به شاهان و سران و بزرگان وجود داشتند و شاهان، مرزبانان را به آراستن این باغها و پروراندن درختان تشویق میکردند. بسیاری از مورخین یونانی از این باغها یادکردهاند و چون در یونان چنین باغهایی نبود، توجه آنان جلب شد و به تقلید از ایرانیان باغهایی با همان نام ایرانی به صورت پارادایسوس (paradaisos) احداث کردند. باغهای ایرانی همیشه شهرت باغهای شاهی دورهٔ ساسانی بودند که در آنها انواع حیوانات و درختان و گلها و رودها و برکهها و دریاچهها وجود داشتند و تصویر یکی از آنها زیر دامنهٔ کوه بیستون گسترده شده و در طاق بستان موجود است. از همان آغاز، این واژه بر بهشت \* جاودان که آن هم به صورت باغ سبز و خرم تجسم يافته، اطلاق شده و دوبار در انجيل (لوقا، باب ٢٣، فقرهٔ ۲۳ و مکاشفهٔ یوحنا، باب ۲، فقرهٔ ۷) و دوبار به صورت معرّب «فردوس» در قرآن (کهف: ۱۰۷ و مؤمنون: ۱۱) به معنی بهشت به کار رفته است.

واژهي پرديس در زبان عبري، پس از مهاجرت يهوديان به بابل\* در قرن ششم ق.م.، به عاریت گرفته شده و در قسمتهای مختلف تورات به کار رفته است و هم اکنون در برخي زبانهاي اروپايي نيز وجود دارد. واژهٔ «پاليز» در فارسي، به معنى باغ و بوستان و کشتزار، از واژهی پردیس به جای مانده است:

- بدو گفت گوینده کـای شهـریار به پاليز گل نيست بي رنج خار (شاهنامه)
  - گل از نالهٔ او ببالد همی به ياليز بلبل بنالد همي

(شاهنامه: ٢١٤/۶)

فردوس در ادب فارسی به مفهوم بهشت به کار رفته است و در فرهنگها ترکیباتی از قبیل فردوس رو، فردوس کردار، فردوس لقا و فردوس مانند آمدهاند که فردوس در این ترکیبها مظهر زیبایی و کمال معرفی شده است:

> روان سوی فردوس گم کرده راه فسسرده تسن اندر میان گناه

(شاهنامه)

(

که قصر او فردوس است و دست او کو ثر امیر غازی محسمود سیف دولت و دین (مسعود سعد: ۱۸۸) وی رزمگے تو آیت محشر ای بزمگه تو صورت فردوس (مسعود سعد: ۲۶۹) فردوس عدن گشت روان تا به فرّخی باز آمدی به مرکز دارالقرار ملک (مسعود سعد: ۲۰۱) نشانهای ز گدازنده خشم او سِجّین غوندای ز فروزنده عفو او فردوس (مسعود سعد: ۴۲۲) ریحان روح از بوی مِی، جان را فتوح از روی مِسی بزم صبوح از جنوی مِنی، فنردوس کنردار آمده (خاقانی: ۳۸۹) بلکه در جنّت فردوس نباشد چو تو حور آدمی چون تو در آفاق نشان نـتوان داد (سعدي: ۵۲۱) چه نشینم که به پنهان شدنم نگذارند بهر فردوس خراسان به در دوزخ ری (كزيدة خاقاني: ۴۴) منابع: آناهیتا: ۷۶؛ جهان فروری: ۱۳۵؛ محمد تقی پیرنیا، «فردوس»، هنر و مردم، شهریور ٢٢/٥٩: ٢٢/٥٩؛ برهان: حواشي دكتر معين؛ لغتنامه؛ Brewer's: 879; S.E.I.: 108; Louis Massignon, Opera Minora, Beirut, 1963, vol 1: 532.

فرسته ب فرشته فرشتک ب فرشته **فر شتگان** ب فرشته

**فرشته** /ferešte/ فرشته (angel) (افرشته، فریشته، فرشتک، فرسته )که در زبانهای کهن ایرانی، سروش <sup>\*</sup> و در عربی، مَلَک و هاتف گفته می شود، موجودی لطیف و نامرئی است که در غالب ادیان وصف آن آمده است و ما در اینجا بدون تعهدِ صحت و سُقم روایات، صرفاً به برخی از آنها اشاره میکنیم:

در آیین یهود، فرشتگان واسطهٔ میان خدا و جهان مادی هستند و در کتاب مقدس چندین بار از آنان یاد شده است: آنها ملکوت آسمانی خداوند را تشکیل میدهند و به منزلهٔ بندگانی هستند که اوامر خدا را در زمین اجرا میکنند. در انجیل هم چند بار از آنان نام برده شده است. آبای نخستین کلیسا، برای پرهیز از تشابه به گنوستیکها، کمتر از ماهیت فرشتگان سخن میگفتند. کاتولیکها معتقد بودند فرشتگان موجوداتی مجرد از ماده هستند و آفرینش\* ایشان پیش از انسان صورت پذیرفته است و سلسله مراتبی دارند و محافظ انسان هستند. در آیین زردشتی واژه ایزد اصلاً به فرشتگان اطلاق می شده است ( به ایزدان ).

818

در فرهنگ اسلامی هم فرشتگان دستهای از مخلوقات پروردگار هستند که هر گروه از آنها طبق برنامه و نظم خاصی به انجام وظایف خود مشغول اند. از پیامبر (ص) نقل شده که فرمود: وجبی از آسمانها نیست که در آن فرشته ای در حال رکوع یا سجود نباشد و ذرّه ای در عالم نیست که فرشته ای بر او گماشته نباشد و قطره ای نیست که با او فرشته نباشد. وجود ملایکه برای صلاح عالم است و عقل را مجال معرفت ایشان نیست.

در ماهیت فرشتگان و اینکه آنها چگونه موجوداتی هستند اقوال مختلفی وجود دارد (کٹاف: ۱۳۳۷/۲) و اجمال سخن این است که: آنها موجوداتی غیرمادی هستند و قادرند خود را به شکلهای مختلف درآورند و به همهٔ منافذ، حتی جوف انسان، راه یابند. نفوس ناطقه اگر صاف و خالص باشند ملایکه، و اگر ناپاک و کدر باشند، شیاطین نامیده می شوند.

فرشته جوهری است بسیط، در حیات و عقل و نطق، و منزه است از ظلمت و شهوت و کدورت و غضب که از فرمان خدا سرنپیچیده و آنچه او را فرمایند بکند ( تحریم : ۶). طعام ایشان تسبیح باشد و شراب ایشان تقدیس و اُنس ایشان به ذکر باری تعالی و شادی ایشان به عبادت وی.

گروههای ملایکه (فرشتگان) آنقدر متعددند که جز خدای هیچ کس نداند. غیر از چهار مَلَک مقرّب (جبرئیل\*، اسرافیل\*، میکائیل\* و عزرائیل\*) گروهی حاملان عرش هستند و گروهی بر گرد عرش حلقه زدهاند. حاملان عرش چهار فرشتهاند: یکی به صورت آدمی که برای آدمیان دعا کند؛ دوم به صورت گاوی\* که برای چهارپایان دعا کند؛ سوم به صورت کرکس\* که برای مرغان دعا کند و چهارم به صورت شیر که برای درندگان دعاکند و چون روز قیامت\* شود چهار فرشتهٔ دیگر نیز بر اینها اضافه می شوند (حاقة: ۱۷).

گروهی ملایکهٔ بهشت\*اند؛ گروهی فرشتهٔ عذاب دوزخ\*؛ دستهای ملایکهٔ کرّوبی

**وگرو**هی نگهبانان کرسی\*. ملایکهٔ آسمانها بسیارند و فرشتگان هر آسمانی به صورت موجودی خاص هستند:

فرشتگان آسمان \* اول به صورت گاوند و رئیس آنها «اسماعیل» است. فرشتگان آسمان دوم به صورت عقاب \*اند و رئیس آنها «شماعیل» است. فرشتگان آسمان سوم به صورت کرکساند و رئیس آنها «ساعد» است. فرشتگان آسمان چهارم به صورت اسب \*اند و رئیس آنها «صلصائیل» است. فرشتگان آسمان پنجم به صورت حورعیناند و رئیس آنها «کلکائیل» است. فرشتگان آسمان ششم به صورت ولدان (پسران زیباروی)اند و رئیس آنها «سمخائیل» است.

فرشتگان آسمان هفتم به صورت بنی آدماند و رئیس آنها «برمائیل» است. بالای آسمانها حجابهاست و آنجا نیز فرشتگاناند که به آوازهایی چون رعدِ عاصف و ریحِ عاصف خدای را تسبیح گویند ( عجایب [فارسی]: ۶۰ به بعد ).

ملایکةالحفظة (فرشتگان نگهبان) بر بنی آدم موکّل اند و بر هر شخصی دو فرشته: یکی بر راست و یکی بر چپ و بعضی گویند چهار فرشته: دو تا در روز و دو تا در شب. چون بنده گناهی کند صاحب شمال (فرشتهٔ دست چپ) قلم بردارد و تا شش ساعت اگر توبه کند آن گناه را ننویسد و چون بنویسد صاحب یمین (فرشتهٔ دست راست) شفاعت کند. چون بنده بمیرد، این دو به امر خدا به سر گور او روند و خدای را تسبیح کنند و ثواب آن برای بنده نوشته شود.

نکیر و مُنکَر ( ← نکیرین ) نیز دو فرشته بودند که مسخ شدند. ابلیس\* هم فرشتهای صاحب نام بود که پس از هزاران سال عبادت، از درگاه حق رانده شد.

عزیزالدین نَسَفی ( الانسان: ۲۲۷ ) که مشرب عرفانی دارد، مَلَک و شیطان\*، هر دو را سبب میداند، با این تفاوت که مَلَک سبب کشف است و شیطان سبب سِتْر؛ و میگوید: «هر که تو را به کارهای نیک دعوت میکند و از کارهای بد باز میدارد مَلَک توست و هر که تو را به کارهای بد دعوت میکند و از کارهای نیک باز میدارد شیطان توست».

در فرهنگ ایران و، در نتیجه، ادیبات فارسی، فرشته مظهر کمال و لطافت و زیبایی و تمامیت است؛ بر خلاف دیو\* که سمبول پیلیدی و شیرارت و زشتی است. در ادب فارسی، علاوه بر حضور تعبیرات و تیرکیبات لطیفی از قبیل فرشته پر، فرشته پناه، فرشته پیکر، فرشته پیوند، فرشته تَن (روحانی)، فرشته خصال، فرشته خلق، فرشته خو، فرشته رخ (زیبا)، فرشته سرشت، فرشته سَلَب (آن که جامه اش چون فرشتگان باشد)، فرشته سيرت، فرشته صفت، فرشته فريب، فرشته كُش، فرشته مخبر، فرشته منش، فرشتهنمودار، فرشتهنهاد، فرشتهوار، فرشتهوَش و ...، شعرا نیز در شعر خویش دربارهٔ فرشته، مضمون اندیشی کر دهاند: بر عالم عِلويش گـمان بَـر چـو فـرشته هر چند که اینجا بود این جسم عیانیش (ناصرخسرو: ۲۹۶) کسی در آید فرشته تا نکنی سگ ز در دور و صورت از دیوار (سنابي: ٢٠٠) برگ توت است که گشتهست به تدریج اطلس تو فـرشته شـوي ار جـهد كـني از پـي آنک (سنایی: ۲۰۸) در آن مصاف که خیل ملایکه صف زد چه حدِّ خنجر هندی و نیزهٔ بـطحاست (انورى: ۴۳/۱)

بل تا پَری ز خوانِ بشر خواهد استخوان تو چون فرشته بوی شنو استخوان مخـواه ( خاقانی: ۳۷۶)

دیوان فرشتگانند آنجا کـه لطـف اوست مـردان مخـنّثانند آنجـا کـه قـهر اوست (خاقانی: ۵) دانم کــه بگــذرد ز سر جُــرم مـن کـه او گرچه پریوش است ولیکن فرشته خوست

او گرچه پریوش است ولیکن فرشته خوست ( حافظ: ۴۲)

بخواه جام و گلابی بـه خـاک آدم ریـز ( حافظ: ۱۸۰)

دیــو چـو بـیرون رود فـرشته درآیـد ( حافظ: ۱۵۷)

کفرست پا به مصحف و بال ملک زدن خاک درش بروب به مژگان چو آفتاب (صائب: ۱۶۴)

فرشته را دگر آن فرصت سجود کجاست که نوریان به تماشای خاکیان مستند (اقبال: ۱۴۹) ای خوش آن عقل که پهنای دو عالم با اوست نور افرشته و سروز دل آدم با اوست (اقبال: ۲۵۹)

نمادهای مربوط به فرشتگان در هنر غرب هم انعکاس فراوان داشتهاند.

فرشته عشق نداند که چیست ای ساقی

خلوت دل نیست جای صحبت اضداد

**منابع:** عجایب [قزوینی]: ۳۵ و ۲۸۰؛ عجایب [فارسی]: ۵۴؛ قصص [نجار]: ۱۷؛ قاموس: ۶۴۷؛ دا.فا.؛ لغتنامه؛

> **فرشتۂ صور** ← اسرافیل **فرشتۂ مرگ** ← عزرانیل **فرشتۂ وحی** ← جبرنیل

**فرشیدورد** /faršidvard/ نام یکی از پهلوانان ایرانی است که به موجب روایات متأخّر، برادر اسفندیار<sup>\*</sup> و پسر گشتاسپ<sup>\*</sup> است وبه روایت فردوسی، در جنگ با ارجاسپ<sup>\*</sup> فرماندهٔ میمنهٔ (طرف راست) لشکر بود:

چو هر دو سپه بر کشیدند صف همه نیزه و تیغ و ژوپین به کف آبَــر مـــیمنه شـــاه فـرشیدورد که با شیر درّنـده جسـتی نـبرد (شاهنامه: ۱۴۳/۶)

به روایت یادگار زریران، فرشیدورد به دست «وژک» دیو\*، و به روایت دقیقی، به دست کهرم، سپهبد توران\*کشته شد:

ابسا کسمرم تسیغزن در نسبرد بسر آویخت نساگساه فسرشیدورد زکهرم بر آن شساه تین خسسته شد به جان گرچه از دست او رسته شد

(شاهنامه: ۱۴۴/۶)

فرشیدورد، نام برادر پیران ویسه \* دلاور تورانی نیز هست که به روایت شاهنامه ( ۹۵/۴ ) در جنگ دوم کیخسرو \* با تورانیان، هماورد «رُهّام» \* بود و پس از قتل او با برادر دیگرش «لهاک» از راه بیابان به توران گریخت اما گستهم \* آنان را دنبال کرد و در مرغزاری بر ایشان دست یافت و هر دو را با شمشیر از پای درآورد.

همچنین فرشیدورد، نام روستاییِ حاضرجواب و ثروتمندی است که به بهرام گور جرعهای آب نداد و بهرام دستور داد ثروت او را بگیرند و به مستمندان بدهند ( شاهنامه: ۳۶۳/۷).

**منابع:** یشتها: ۸۵/۲؛ شاهنامه: ۱۴۳/۶ به بعد؛ فرهنگ نامهای اوستا: ۸۴۴/۲ به بعد؛ فرهنگ نامهای شاهنامه: ۶۹۶/۲.

فرعون /fer'own/

فرعون (pharaoh) لقب پادشاهان قدیم مصر است و مفسّران، آن را لقب شاهان عمالقه دانسته اند، چنان که شاهان ایران را «کسری» و پادشاهان چین را «فغفور» و شاهان روم را «قیصر» گفته اند. نظرات مختلفی راجع به اصل کلمهٔ فرعون اظهار شده اند که به نوعی هر کدام با نام پادشاهان ارتباط می یابند. در یک نظر، فرعون را خور شید \* دانسته اند که نخست نام بزرگترین معبود ملل شرق بوده و سپس پادشاهانی که خود را مظهر آن می پنداشته اند این نام را بر خود نهاده اند ( به اعلام قرآن: ۲۶۲).

نام فرعون شصت و هشت بار در قرآن آمده و تماماً مراد از آن، فرعون زمان حضرت موسی<sup>\*</sup> بوده که از نظر تباریخی بر رامسس دوم ( ۱۲۹۸–۱۲۳۲ ق.م.)، دومین نفر از سلسلهٔ نوزدهم فراعنهٔ مصر، معروف به «فرعون تسخیر» منطبق است. بلعمی ( ۱۳۶۰، به بعد) نام اصلی فرعونِ همزمان با موسی را ولید بن مصعب دانسته که از همهٔ فرعونان مصر بدتر و ستمکارتر بود. این فرعون، بیست سال خلق را به بت پرستی خواند و سپس دعوی خدایی کرد ( نازعات : ۲۳) و مردم را به پرستش خویش خواند و انبوهی به او گرویدند. تنها زن او آسیه<sup>\*</sup> بر دین یوسف<sup>\*</sup> بود و هرگز به وی نگروید.

فرعون خواب دید که از بیت المقدس آتشی به مصر آمد و همهٔ قبطیان را بسوخت و تخت و سرای او را در کام کشید اما بنی اسرائیل را هیچ زیان نکرد. خوابگزاران گفتند از بنی اسرائیل فرزندی زاید که هلاک تو بردست او باشد. فرعون کسانی را بر زنان بنی اسرائیل گماشت تا از باردارشدن آنان جلوگیری کنند و بار زنان بیفکنند. تا پنج سال چنین کردند. آنگاه اهل مصر بر در فرعون گرد آمدند و بنا بر آن نهادند یک سال نوزادان را بکشند و یک سال نکشند تا نسل مردمان بنی اسرائیل منقطع نشود. موسی به امر خدا در همان سالی که نوزادان را می کشتند در وجود آمد. مادر موسی از بیم فرعون، او را به آب افکند و کنیزان فرعون او را بگرفتند و با وساطت آسیه که فرزند نمی آورد او را به فرزندی برداشتند و موسی نام کردند. روزی که موسی کنار فرعون بود، ریش فرعون را

موسی به رسالت برگزیده شد و ساحران مغلوب معجزات او شدند اما فرعون ایمان نیاورد. حزقیل که در قرآن به مؤمن آل فرعون موسوم است، با همسرش که به روایتی دختر فرعون بود اولین کسانی بودند که به موسی گرویدند. حزقیل و زنش و همچنین آسیه و تمام ساحران به قتل رسیدند اما نیروی معنوی موسی باعث شد که فرعون، به **ره**م نظر خود، به بنیاسرائیل اجازهٔ خروج داد و خود با لشکری گران به تعقیب آنها **برخاس**ت. رود نیل\* برای بنیاسرائیل به امر خدا شکافته شد و آنان به سلامت از آب **گذش**تند و فرعون و سپاهش در دریا غرق شدند ( یونس: ۹۰).

در قرآن، از وزیر فرعون، یعنی هامان<sup>\*</sup> نیز سخن به میان آمده که به موجب آیهٔ ۳۸ سورهٔ قصص مأمور شد برای فرعون چنان برجی بسازد که او از فراز آن به آسمانها دست یابد و بر خدای موسی مسلط شود. چون این برج ساخته شد، فرعون بر بالای آن رفت و په جانب خدای موسی تیری بینداخت. خداوند تیر او را رنگین بازگردانید. فرعون پنداشت تیر به خدای موسی خورده و خونی شده است. آنگاه جبرئیل<sup>\*</sup> مأمور شد تا آن برج را واژگون کند (قس: نمرود).

در قرآن کریم به وجود دو فرعون در زمان موسی تصریح نشده، اما بسیاری از روایات برآنند که دو فرعون همزمان او بودهاند: یکی فرعون تسخیر، و دیگری فرعون خروج، پسر او که قسمت اخیر عمر موسی و خروج بنی اسرائیل در زمان او بوده است.

فرعون در ادبیات اسلامی ایران، با الهام از آیاتی که در قرآن آمده، به عنوان مظهر و مثال تکبّر و تجبّر و طغیان و سرکشی مشهور شده، تا آنجا که مصدر «تفرعن» (به معنی گردنکشی ) را از نام او مشتق دانستهاند.

فرعون روزگنار ز من گینهجوی کشت مخون من به عِلم در کف موسی عصا شدم (ناصرخسرو: ۱۳۹)

نَفْس فرعون است و دین، موسی و توبه چون عصا رخ بـــه ســوی جـنگ فـرعون لعـین بـاید نهـاد (سنایی: ۱۰۸) مصر اگر فرعون دارد ما به کنعان بس کنیم سیم اگر سلمان ربـاید دیـده در بـوذر نهـیم (سنایی: ۴۰۳)

نيز ← سنايي: ١١٠، ٢١١، ٢٢۶، ٢٩٠، ٥٢٩.

سِحرٍ دشمن همه بـاطل کـنی از تـيغ، مگـر دشمن و تيغ تو را قصهٔ فـرعون و عـصاست (مسعود سعد: ۷۳)

| ۶۲                                                                                                                                                                                   | فرعون                                                                        |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------|
| ملک مظفّر گشـته چـو مـوسی عـمران<br>(مسعود سعد: ۳۷۲)                                                                                                                                 | در آب غرق عمر با سپاه چون فرعون                                              |
| چو موسی میشدم هر دم به میقات<br>(عطار: ۱۱)                                                                                                                                           | چــو از فـرعونِ هسـتی بـاز رَسـتم                                            |
| تُـعبانِ أسـوَد و يَـدِ بـيضا بـر افكـند<br>( خاقانی: ۱۳۹)                                                                                                                           | آری بنای جادوی فرعونی از جهان                                                |
| در بحر عدم غىوطە زد از چىوب شىبانت<br>( صائب: ۲۸۳)                                                                                                                                   | فرعون که میزد «لِـمَن المُلک» ز نخـوت                                        |
| قلب او از «لأتخف» محکم شـود<br>(اقبال: ۶۵)                                                                                                                                           | چون کلیمی سوی فـرعونی رود                                                    |
| نیز ﴾ اقبال: ۷۵، ۱۲۲، ۲۵۴، ۲۸۰، ۲۸۲، ۳۲۴، ۴۰۵.                                                                                                                                       |                                                                              |
| در مصر ما فراعـنه فـرمانروا هـنوز<br>(فوخی یزدی: ۱۵۰)                                                                                                                                | با آن که گشت قِبطیِ گیتی غریقِ نیل                                           |
| طور سینا* میآوردهاند ( لغتنامه) و در شعر                                                                                                                                             | جام یا آینهٔ فرعونی، جامی بوده است که از<br>فارسی بارها به آن اشاره شده است: |
| از کفِ سیمِ بناگوشی با کفِّ خـضیب<br>(منوچهری: ۶)                                                                                                                                    | مِي ديرينه گســاريم بــه فـرعونىجام                                          |
| بــادهای عــافیتسوز و مــلامتکاه را<br>(سنایی: ۳۳)                                                                                                                                   | درد موسیوار خواهی جام فرعونی طلب                                             |
| هرچه فرعونیست در ما بیخش از بُن بَرکَنیم<br>(سنایی: ۴۱۰)                                                                                                                             | جام فرعونی به کـف گـیریم پس مـوسینهاد                                        |
| کآ تش موسی عیان بنمود صبح<br>( خاقانی: ۴۷۲)                                                                                                                                          | جام فرعونی خبر ده تا کجاست                                                   |
| چو فرعونیان ز اژدها مـیگریزم<br>(خاقانی: ۲۸۹)                                                                                                                                        | مدہ جــام فـرعونیام کـز تَـزَهُد                                             |
| <b>منابع:</b> بلعمی: ۲۶۰/۱ به بعد و ۳۹۳؛ یعقوبی: ۲۴/۱؛ تفسیر ابوالفتوح: ۱۶۶/۱ به بعد؛ روضةالصفا:<br>۲۶۱/۱ به بعد؛ حبیبالسیر: ۸۱/۱؛ قصص [نجار]: ۱۵۹ به بعد؛ مآخذ قصص و تـمثیلات: ۱۴۶؛ |                                                                              |
| للفاظ: ١٠٩/٢؛ اعلام قرآن: ۴۶۲ بـه بـعد؛ دا.فـا.؛<br>Brewer's: 903; S.E.I.: 107.                                                                                                      | منطق الطير : ۳۰۰؛ لطايف الحكمه: ۳۱۵؛ معجم ال<br>لغت نامه؛                    |

فرنگیس

**فرھون تسخیر** ← فرعون **فرھون خروج** ← فرعون

**لز کیانی ب** فَرَ

فرنگیس /farangis فرنگیس (فریگیس) دختر افراسیاب\* و زن دوم سیاووش\* بود که پس از جریره دختر پران ویسه\* به همسری سیاووش درآمد و با او به «سیاووشگرد» (گنگدز\*) رفت. حاصل این پیوند خجسته کیخسرو\* بود که کین پدر را از تورانیان که خویشان مادری او بودند بگرفت. فرنگیس یکی از رنج کشیده ترین زنان ادبیات ایران است. هنگامی که گرسیوز\* زمینهٔ نابودی سیاووش را فراهم کرد فرنگیس در وفاداری نسبت به شوی خویش سنگ تمام گذاشت. او پدر را از این اندیشهٔ شوم آگاه کرد و او را از پایان این اقدام بیم داد اما سرانجام، شویش به دست افراسیاب به قتل رسید و حتی پدر قصد جان ایرانیان، در کین خواهی سیاووش، فرنگیس با پسرش کیخسرو، سالها دربه دری کشید و با ایرانیان، در کین خواهی سیاووش از تورانیان همدلی نشان داد. هنگامی که فریبرز\*، برادر سیاووش، از او خواستگاری کرد، به اصرار پسرش کیخسرو و رستم\* و شاید هم از روی مصلحت سیاسی، خواهش او را پذیرفت. این زن به عنوان ه مسر و مادری

بودی به درگه تـو سـیاووش حـاشیت بودی به حضرت تو فرنگیس پـردهدار ( خاقانی: ۱۷۷)

از فرنگیس و کتایون و همای باستان را نام و آوا دیـد،ام

( خاقانی: ۲۷۴ )

در توصيف ممدوحهٔ خود، شاعر سروده است:

بود فرنگیس اگر نبود فرنگیس یار گله روز و شب به کوه و بیابان (قاآنی: ۶۶۳)

**منابع:** شاهنامه: ۹۴/۳ به بعد؛ زندگی و مرگ پهلوانان: ۱۲۶ و ۲۰۹؛ زنان در شاهنامه: ۱۶۲–۱۲۸؛ پژوهشهایی در شاهنامه: ۱۳۶؛ فرهنگ نامهای شاهنامه: ۷۰۱/۲. فرود / forud/ یکی از شاهزادگان کیانی و پسر سیاووش \* از جریره دختر پیران ویسه \* است که هنگام لشکرکشی طوس \* به توران \* از جانب کیخسرو \* در «دژ کلات» سکونت داشت و چون لشکر طوس بر خلاف نظر کیخسرو به آنجا نزدیک شد، برای آگاهی از اوضاع و احوال، از دژ بیرون آمد و با آنکه بهرام، پسر گودرز \* او را شناخت و پیام وی را به طوس رسانید، طوس تندخوی و نابخرد با او از در جدال درآمد و نخست «ریونیز»، داماد خود و سپس زراسپ، پسر خویش را به جنگ او فرستاد و این هر دو پهلوان به تیر فرود کشته شدند. آنگاه طوس به کین جویی رفت و کاری از پیش نبرد و سرانجام ژهام \* پسر گودرز وی را از پای درآورد. جریره در غم مرگ فرزند همه گنجهای او را آتش زد و با خنجر شکم خود را درید و زنان فرود نیز خود را از بالای دژ به زیر افکندند. در شاهنامه فرود از نژاد کیان است اما تحقیقات جدیدتر او را از اشکانیان دانسته و حتی برخی وی را با «بردان»

چون برد دستبر به گرز گران چون زند شستبر به تیر خدنگ تن بشوید به آب مرگ فرود رخ بپوشد به آب تـیره پشـنگ (قاآنی: ۴۹۴)

**منابع:** شاهنامه: ۱۱۸/۳ به بعد؛ آیینها و افسانهها: ۱۴۶؛ حساسهسرایسی: ۵۸۲؛ زنـدگی و مـرگ پهلوانان: ۲۴۹–۲۲۵؛ فرهنگ نامهای شاهنامه: ۷۰۵/۲؛ دا.فا.

> **فَروَر** ← فَروَهَر **فَروَرد** ← فَروَهَر

**فروردگان** /farvardegān/ فروردگان ( فروردینگان، پروردگان، فروردیان، جشن فروردین ) بر دو جشن اطلاق شده است:

الف. جشنی که در پنج روز آخر سال به یاد فَروَهَر \*های درگذشتگان انجام می شد و به قول بیرونی ( آثارالباقیه، عربی: ۲۳۸) فروردگان حقیقی این است. به نظر برخی ( جهان فروری: ۱۹) جشن فروردین \* اصلاً جشن دینی ایرانیان شمالی بود که مهد آیین زردشتی به شمار میرود و بیشتر از سایر مناطق، از آداب و رسوم روستایی متأثر است. ایرانیان فروردگان

**شمالی** این جشن را به یاد درگذشتگان خود، و بنا بر عقیده به فَروَهَرها و نزول نخستین **فروهر**، در روزهای گاهنبار آخرین ( ← آفرینش ) برگزار می کردند و گویا در دورهٔ ساسانی که به سنّتهای شمالی یا اوستایی بیشتر علاقه داشتند جشن دینی فروردین در **ناحیۀ** جنوبی ایران زمین رونق و شکوه یافته باشد. در این روزها به روایت گردیزی **ز ۲۳۳**) مغان طعام و شراب می ساختند ودر دخمه ها می گذاشتند تا روح مردگان بیایند و **آن را بخورند.** مدت این عید را بعضی پنج و برخی ده روز دانسته اند که بنا بر مشهور، ده **روز بوده** است، یعنی پنج روز آخر ماه دوازدهم و پنج روز الحاقی خمسه مُستَرقه **اندرگاه**) در گاه شماری ایرانی. در اواخر دورهٔ ساسانی و نزد اکثر زردشتیان قرون اولیهٔ **راندرگاه**) در گاه شماری ایرانی. در اواخر دورهٔ ساسانی و نزد اکثر زردشتیان قرون اولیهٔ **اسلام**ی، زمان این جشن پنج روز آخر آبان ماه و پنج روز «اندرگاه» بود که پس از آخر **اسلام**ی، زمان این جشن پنج روز آخر آبان ماه و پنج روز «اندرگاه» بود که پس از آخر **آبان می** آمد. بعد از انتقال خمسهٔ مُستَرقه (اندرگاه) به آخر اسفند، فروردگان نیز به آخر **اسفند**ار مَذ \* افتاد.

ب. درایران کهن، روز (نوزدهم) فروردین از ماه فروردین نیز به مناسبت تقارن نام روز و ماه، به فروردگان موسوم بود و در این جشن نیز پارسیان به دخمهها میرفتند و در معبد، چوب صندل بخور میدادند وموبدان با نذر و میوه و گل، مراسم آفرینگان\* به جای میآوردند. به نام این جشن در ادب فارسی اشاره شده است:

نسه نسوروز بینند و نسه مسهرگان نه جشن و نه رامش نه فسروردگان (زراتشت نامه)

می توان مراسم «چراغ برات» را که هم اکنون به صورتی کاملاً اسلامی در خراسان و نواحی کویری ایران برگزار می شود، بازماندهٔ جشن فَروَهَرها یا فروردگان دانست (مهدی سیدی، چراغ برات خراسان، فروردگان باستان، مشهد، پاژ، ۱۳۷۴: ۹ به بعد). مراسم «اورابون» ژاپنی نیز که در میانهٔ ماه اوت (مردادماه) با شکوه فراوان برپا می شود، به اعتقاد دانشمندان ژاپنی می تواند ریشه در آیین کهن جشن فَروَهَرها در ایران باستان داشته باشد و صورت اسلامیِ «چراغ برات خراسان» باشد (محمدجعفر یاحقی، «اورابون یا چراغ برات ژاپنی»، کتاب پاژ، پاییز ۱۳۷۱: ۲۰/۶–۷۵)

منابع: التفهیم: ۲۵۶؛ گاهشماری: ۷۳؛ نوروز، تاریخچه و مرجع شناسی: ۵؛ بهرام فرهوشی، «جشن فروردین وسبب پیدایش آن»، م.د.۱.ت.، فروردین ۱۳۴۶: ۴۱۱/۱۴ به بعد و ۴۲۸؛ رحمت الله مهراز، «جشن فروردین و علل سرگزاری آن»، وحید، فروردین ۱۳۴۵: ۲۷۳/۳ به بعد؛ جهانگیری: ۱۰۸۳/۱؛ دانشنامهٔ مَزَدیَسنا: ۲۷۲؛ دا.فا.

فرورديان

**فروردیان** ← فروردگان

فروردین /farvardin/ فروردین یا فَرْوَدین جمع تأنیٹ از کلمهٔ فَروَرد ( ← فَروَهَر ) در حالت اضافه است ( در اوستایی نیز مانند فارسی باستان و سَنسکریت، برای کلمه هشت حالت نحوی موجود بوده است ).

نام فروردین در اصل از فُرس هخامنشی باقی مانده و اولین ماه سال و نوزدهمین روز هر ماه شمسی به نام فَروَهَرها، به فروردین موسوم است. صاحب فرهنگ جهانگیری ( ۱۰۸۲/۱ ) فروردین را نام فرشتهای دانسته که خازن بهشت است و تدبیر امور و مصالح ماه فروردین به او متعلق است که برای آن سندی کهنتر نیافتیم.

داریوش در کتیبهٔ بیستون، یکی از هماوردان خود را به نام فُروَرتی (Fravarti) یادکرده و نام دومین پادشاه ماد نیز فَروَرتی بوده است:

بیاراست گلبرگ روی زمین چنان تا بيامد مَـدٍ فـرودين (شاهنامه، چاپ ماکان: ۲۸۵۲/۹) بوستان را کرد پُـر پـیرایـههای حـورعین گشت گیتی چون بهشت از فرّ ماه فرودین (قطران: ۳۱۹) وقت آن است کـه مـردم ره صـحرا گـیرند خاصه اکنون که بهار آمد و فیروردین است (سعدی: ۴۴۴) شادی و طرب را همی کند تلقین فـرودين است و روز فـروردين کان باشد رسم روز فروردین ای دو لب تو چو مِی مـرا مِـی ده (مسعود سعد: ۶۶۴) رونق کز تو دید دولت و دین باغ نادیده ز ابر فروردین (خمسه: ۶۱۶)

**منابع: فرهنگ ایران باستان: ۵۵/۱ به بعد؛ منابع فَروَهَر در همین فرهنگ.** 

**فروردینروز** /farvardin-ruz/ روز نوزدهم از ماه شیمسی، بیه فیروردینروز موسوم است کیه بیه روایت بیرونی ( آثارالباقیه: ۳۰۳) آن را نوروز انهار گویند و آن روز در آبهای جاری عطر و گلاب میریزند. نیایش فَروَّهَرِ \* پارسایان در این روز توصیه شده و برای سفر و ازدواج نیز شایسته است. تولد اسحاق \* را در این روز دانستهاند. فىروردینروز در ماههای تـیر و آذر و فروردین \*، سعد و در بقیهٔ ماهها میانه است.

منابع: عبدالامیرسلیم، «سیروزهٔ آذرباد مارسپندان»، مهر، س دوم، دی ۱۳۱۳: ۸۲۳/۸؛ «سی روزه در حدیث شیعه»، ن.د.۱.ت.، پاییز ۱۳۵۳: ۲۷۷/۲۶؛ دانشنامهٔ مَزَدیَسنا: ۳۷۳؛ منابع فَروَهَر در همین فرهنگ.

> **فروردینگان** ← فروردگان **فروشی** ← فَروَهَر

فَروَهَر ( فَروَر، فَروَر، فَروَشی، فَرَهوَشی ) یکی از نیروهای پنجگانه ای است ( اهو، دینا، فروَهَر ( فَروَر، فَروَر، فَروَشی، فَرَهوَشی ) یکی از نیروهای پنجگانه ای است ( اهو، دینا، بیوذه، ارون، و فَروَهَر ) که بنا بر اساطیر اوستایی و پهلوی، ایرانیان باستان به آن اعتقاد داشتند. فَروَهَر یکی از قوای باطنی و یا صورت معنوی هر یک از مخلوقات است که پیش از به دنیا آمدن آن مخلوق، برای محافظت صورت جسمانی او از آسمان \* فرود می آید و پس از مرگ او بار دیگر به عالم بالا صعود خواهد کرد. فَروَهَر، مخصوص به انسان نیست بلکه تمام موجودات اهورامزدا \* دارای فَروَهَر هستند. عقیده به فَروَهَرها با اعتقاد به بقای روح \* در بسیاری از ادیان شباهت دارد اما فَروَهَر با روح متفاوت است. شاید بتوان آن را به آنچه در فکر افلاطون «مُثَل» نامیده می شود نزدیک دانست که در واقع صورتی ذهنی است از قالب اشیای غیرحقیقی. پس هر چه در عالم هست از دو جزءِ ازلی و فناناپذیر به وجود آمده است. در مینوی خرد آمده است که ستارگان آسمان،

برای واژهٔ فَروَهَر معانی مختلفی از قبیل قوهٔ گوارندهٔ غذا، ایمان آوردن، حمایت و محافظت، و دلاور برجسته ذکر شده است. در مورد معنی اخیر احتمال دادهاند ( اساطیر ایران: ۳۱) در آغاز، تنها دلاوران و پرهیزگاران، فَروَهَر داشتهاند و تودهٔ مردم از داشتن آن محروم بودهاند و بعدها اینان نیز دارای فَروَهَر شدهاند. انسان، با قدرت این نیرو از روح جنگجویی برخوردار می شود و به مبارزه با شرّ بر می خیزد. بنا بر عقیدهٔ بیلی (Baily)، دانشمند معاصر انگلیسی (م.د.۱.ت.: ۴۱۶/۱۴) واژهٔ فَروَهَر از لحاظ ریشه شناسی با واژهٔ ۶۲۸

به اعتقاد ایرانیان باستان، اهورامزدا قبل از پدید آوردن جهان مادی، یک جهان مینوی پدید آورد و مثال و تصور کاملی از جهان را به صورت گوهر مینوی آن و با تجلّی خویش پیداکرد. نظام عالم به دست فَروَهَرها سپرده شده و آنچه بوده و هست از پاسبانی این قوا بی نیاز نیست. بنا بر اوستانود و نه هزار و نهصد و نود و نه فَروَهَر نیز برای پاسبانی از اقیانوس فراخکرت \* مأموریت یافتهاند و به همین تعداد، محافظ هفت اورنگ \* هستند.

در اساطیر زردشتی چند نقش عمده بر عهدهٔ فَروَهَرها گذاشته شدهاند: ۱. یاری بخشیدنِ اهورامزدا در نگهداری جـهان مـادی و پـیروزی بـر اهـریمن ً ( فروردین یشت، بند ۱۲).

۲. پدید آوردن فرزند و یاری رساندن در امر زایش و فراخی و نعمت ( همان یشت، بند ۹ و ۱۶).

> ۳. جنگاوری و حمایت از پهلوانان پرهیزگار ( همانیشت، بند ۱۷). ۴. دفاع از خانه و خانواده و سرزمین ( همانیشت، بند ۴۶ و ۵۰).

از آنجا که پرستش نیاکان در میان اقوام بدوی موجب نخستین تصورات راجع به خدایان بوده، میتوان پنداشت که در مراحل کهن، اقوام هند و ایرانی نیاپرست بودهاند. برخی ابیات شاهنامه نیز این نظر را تأیید میکنند:

نیا را همی بود آیین وکـیش پرستیدن ایزدی بـود پـیش

اعتقاد به فَروَهَر یکی از ارکان مهم آیین مَزدیَسنا است و اساساً در اوستا به سه طبقه از فرشتگان\* اشاره شده است:

امشاسپندان\* (که بنا بر مشهور هفت تا هستند)، ایزدان\* (که بی شمارند) و فَروَهَران که به اندازهٔ مخلوقات اهورامزدا هستند. سیزدهمین یشت اوستا مخصوص فَروَهَرها، و به فروردین یشت موسوم است. این یشت کهن به دو بخش تقسیم می شود: در بخش اول، فَروَهَر پرهیزگاران ستایش می شود و در بخش دوم، فَروَهَرِ قهرمانان مزدایی، از گیومرث\* تا سوشیانت\* مورد ستایش قرار می گیرد. آخرین فَروَهَری که به زمین خواهد آمد فَروَهَر سوشیانت موعود است.

فَروَهُر در فارسی به صورت فَروَر و یا گونهٔ معمولیتر آن «فَروَرد» است که نخستین

**ماه س**ال و نوزدهمین روز هر ماه به نام فَروَهَرها به «فروردین<sup>\*</sup>» موسوم است. جشنهای **نورو**ز<sup>\*</sup> که در فروردینماه برگزار می شود، در واقع جشن نزول فَروَهَرها از آسمان است **زیرا فَ**روَهَر، کسی را که به او تعلق دارد فراموش نمی کند و هر سال یک بار برای دیدن او **فرود** می آید.

در نقوش برجستهٔ هخامنشی، فَروَهَر غالباً به صورت انسانی بالدار و گاهی به شکل نیم تنهٔ بالدار، تجسم یافته است که بسیاری از خاورشناسان آن را نقش اهورامزدا میدانند اما به دلایلی صحیح نیست ( ← جهان فرودی: ۱۲). فَروَرتی (صورت دیگری از فَروَهَر) در تاریخ ماد نام یکی از شاهان این سلسله است.

در ادبیات فارسی، به ندرت، به نقش فُروَهَر اشاره شده است:

سپهر و باد و آب و آتش و خاک هُش و بوی روان و فَـروَهَر پـاک

(بهرام پژدو: ۵)

سروش پاک بر ما پاسبان کن فَـروَهَر آشـوانِ مـهربان کـن (بهرام یژدو: ۱۱)

منابع: یشتها: ۸۱/۱۱ به بعد؛ فرهنگ ایران باستان: ۵۳/۱ به بعد؛ اساطیر ایران: ۳۱ و ۷۷؛ جهان فروری: ۵ به بعد؛ یکتاپرستی: ۲۷۰؛ ارداویرافنامه: ۱۴۸؛ آیینهای نوروزی: ۱۳؛ فروغ مزدیسنا: ۲۸؛ یادنامهٔ پورداوود: ۱۱۵ به بعد؛ نوروز، تاریخچه و مرجع شناسی: ۳ به بعد؛ محمد معین، «هورقلیا و فَروَ هَر »، م.د.ا.ت.، س اول: ۲۰/۱۲ به بعد؛ بهرام فره وشی، «جشن فروردین و سبب پیدایش آن ورابطهٔ آن با جهان فروری»، م.د.ا.ت.: ۲۳/۱۴ به بعد؛ ابراهیم پورداوود، «فروردین د اوستا»، فرهنگ ایران زمین: ۲۲۱/۱۵ به بعد؛ رحمت الله مهراز، «جشن فروردین و عبل برگزاری آن»، وحید: ۲۷۳/۳ به بعد؛ ابراهیم پورداوود، «فروردین»، ایران امروز، فروردین برگزاری آن»، دید: ۲۷۳/۳ به بعد؛ ابراهیم پورداوود، «فروردین»، ایران امروز، فروردین به بعد؛ فرهنگ نامهای اوستا: ۲۰۶۸–۸۶۵؛ دا.فا.

**فَرّہ** ← فَرَ

**فرهاد** /farhãd/ نام عاشق افسانهای شیرین و رقیب خسروپرویز است (← خسرو و شیرین) که در متون تاریخی اشارهای به وجود او نشده است و فقط در برخی از کتابهای قدیم، بـه عـنوان فرهاد حکیم که مهندس بوده و کار ساختن بعضی نقوش در بناهای عهد خسروپرویز به ۶۳۰

او منسوب است، از او سخن رفته است. در دوره های بعد از نظامی، شهرت او چندان مسلّم بوده که شاخه هایی از قبایل کُرد، مانند کلهر خود را از نژاد او می دانستند. نظامی در «خسرو و شیرین» اسطورهٔ آشفتگی و بیدلی فرهاد را به عنوان یکی از زیباترین «مثلثهای عشاق» در ادب فارسی و شاید جهان ماندگار کرده است. فرهاد، کارگر دلسوختهٔ بیستون، از نظر پایگاه طبقاتی هیچ مشابهتی با رقیب خود خسرو، شاه مقتدر ایران ندارد. از این رو، خسرو هم عشق او را به جد نمی گیرد و چون در بحث و گفت و گو از عهدهٔ او برنمی آید، برای اینکه فرهاد را از پیش خود دور کند، به او پیشنهاد میکند:

(خمسه: ۲۷۰)

خسرو به گمان خود سنگی بزرگ سر راه او گذاشته است اما فرهاد بیرای رسیدن به معشوق و با الهام از تصویر شیرین که خود بر سینهٔ صخرهها کنده است راه رسیدن به دلدار را بر خود هموار میکند و به «کوهکنی» شهرهٔ آفاق میشود:

به گرد عالم از فرهاد رنجور حدیث کوه کندن گشت مشهور (خمسه: ۲۷۸)

شیرین که نمی تواند باور کند و یا صداقت عشقش به خسرو نمی گذارد مهر دیگری را به دل راه دهد، او را به کندن جوی شیر مأمور می کند تا شیری که با زحمت از راه دور، پرستاران او می آورند آسان به دست آید. وقتی با این اقدامات نمی توانند عزم سنگین فرهاد کوهکن را شست کنند شایعهٔ مرگ شیرین را به اطراف می پراکنند. هنگامی که، به دروغ، خبر مرگ شیرین به گوش فرهاد رسید، از سر دلدادگی وعشق جنون آمیز، به قول نظامی، «ز طاق کوه چون کوهی در افتاد» و:

صلای عشق شیرین در جهان داد زمین بر یاد او بوسید و جان داد (خمسه: ۲۸۲)

با مرگ حماسی و عاشقانهٔ فرهاد، کار کندن کوه بیستون ناتمام ماند. احمد شاملو، شاعر معاصر، به این موضوع اشاره میکند: مرمو خشکِ آبدان پی تمر آیینهٔ عریانی شیرین نمی شود و تیشهٔ کوهکن پی امان تَرَک اکنون پایان جهان را در نبضی پی رؤیا می کوبد. ( ترانه های کوچک غربت: ۱۵) ( ترانه های کوچک غربت: ۱۵)

از میان شاهان اشکانی نیز پنج تن به نام فراآتس (Phraates) (با تلفظ رومی) هستند که تلفظ پهلوی آن «فرهات» و در فارسی «فرهاد» است. برخی محققان برآنند که فرهاد، پهلوان باستانی، هم یکی از همین شاهان اشکانی است که در روایات حماسی راه جسته و در شمار جنگجویان درآمده است ( حماسهسرایی: ۵۸۷).

حکایت عشق اسطورهای فرهاد، حتی قبل از نظم داستان نظامی هم در ادب فارسی شناخته شده است و پس از قرن ششم، آوازهٔ کوهکنی فرهاد ابعاد وسیعتری یافته و به یژه، در دامن سبک هندی موجد خیالها و مضامین دلپذیری شده است که به اندکی از بسیار اشاره می شود:

از پی آن تا یکی گوهر به دست آرد مگر ننگری تا چند گونه رنج بیند کوهکن (سنایی: ۵۳۰) قوّت فرهاد و مُلک خسروت چون یار نیست دعوی اندر زلف و خال و چهرهٔ شیرین مکن (سنایی: ۵۰۸) نابرده به لفظ نـام شـیرین در کوه بماندهام چـو فـرهاد (مسعود سعد: ۹۴) همیشه بادی بر تخت مُلک چـون خـسرو مخـالف تـو گـرفتار شـدّت فـرهاد (مسعود سعد: ۱۱۳) تو خسرو روزگار خـویشی در بند تو حاسد تو فـرهاد (مسعود سعد: ۱۲۴)

| ۶۲                                                         | فرهاد ۲                                       |
|------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------|
| حدیث قصهٔ شیرین و خسرو و فرهاد                             | همیشه تا به سَمَرهای عشق یاد کمنند            |
| (۱۱۴ مسعود سعد: ۱۱۴)                                       |                                               |
| در کندن کوه آخر فرهاد نخواهی شد                            | تا چند کَنی کوهی کو را نـبود گـوهر            |
| و ک ک کر کر کی .<br>( خاقانی: ۷۶۸)                         |                                               |
| -                                                          | مین اولروز دانستم کیه بیا شیرین               |
| هاد باید شست دست از جان شیرینم                             | •                                             |
|                                                            |                                               |
| شور شیرین منا تــا نکـنی فــرهادم                          | شهرهٔ شهر مشو تا ننهم سر در کوه               |
| الحافظ: ٢١٥)                                               |                                               |
|                                                            | جهان پیر است و بی بنیاد. ازین فرها            |
| دیس کریات<br>بون و نیرنگش، ملول از جان شیرینم              | •                                             |
| ون و میرم شون بر چن میریم<br>( حافظ: ۲۴۳)                  |                                               |
| کوه را برداشت از جا ناله و فریاد ما                        | از کمر بیرون نیاید تـیشهٔ فـرهاد مـا          |
| لوه را برداست از بن ۵۵۰ و تریاد د.<br>( صائب: ۲۵)          |                                               |
| نیست با من نسبتی فرهادِ سنگیندست را                        | بیستون را تـیشهام در حمـلهٔ اول گـداخت        |
| یست با س سبی ترکو ستکان می ا                               | بيستون را حيسه ور مصاحف                       |
| می توان در زخم دیدن جـوهر شمشـیر را                        | جوی شیر از قدرت فرهاد میبخشد خبر              |
| می توان در رحم دینان جنوبر مسیر را<br>(صائب: ۳۵)           | جوی شار از مارت کرک کی جنس شار                |
| ورنه جوی شیر زُنّاری است فرهاد مرا                         | کارها را کارفرما آب و رنگی میدهد              |
| ورند جوی سیر رکاری است فرندار مرا                          | فارها را فارقرها آب و ارتهای متا هد           |
|                                                            | ناخن من آبروی تـیشهٔ فـرهاد ریخت              |
| اه اگر ش <u>یرین</u> به چشم کوهکن بیند مرا<br>( صائب: ۱۱۴) | فالحن من ابتروی نیسه فترهاد ریخت              |
|                                                            | · · · · · · · ·                               |
|                                                            | نــــیست دلگـــیری ز کــوه بــیستون<br>مدتر ب |
| مشّاطه گردد سنگ خارا هم خوش است                            | عسق نجون                                      |
| (صائب: ٢٩٣)                                                |                                               |
| یکی ز جملهٔ بازیچههای طفلانه است                           | به جوي شير چو فرهاد تيشه فرسودن               |
| (صائب: ۲۴۲)                                                |                                               |
| بی هماوازی نفس از دل کشیدن مشکل است                        | مساتم فسرهاد کنوه بنیستون را سشرمه داد        |
| (صائب: ۲۲۹)                                                |                                               |
| به قصر بردن ش <u>یرین</u> نه کار گلگون است                 | شِکوهٔ سنگدلان زور عشـق مـیخواهـد             |
| ( صائب: ۲۶۳ )                                              |                                               |

مک از کارهای سخت باشد شیرمردان را به مردم جوهر فرهاد در کهسار پیدا شد (صائب: ۵۷۷) فيز ب صائب: ٥٨، ٩١، ٩٨، ١٠٧، ١٣٥، ١٥٠، ١٥٢، ١٥٢، ٢٠٢، ٢٢٢، ٢٣٣، ٢٨٢، ٢٨١، ٢٨٢. ساخت آن صنعتگر فرهادزاد مسجدی از حکم سلطان مراد (اقال: ۷۳) آن تسيشهٔ فسرهادی ايسن حسيلهٔ پسرويزی در عشق و هوسناکی دانی که تفاوت چیست (اقال: ۲۴۹) حکایت غم فرهاد و عشرت پىرويز به هر زمانه به اسلوب تازه میگویند (اقال: ٢٥٢) نه فرهادم که گیرم تبیشه در دست بگو از من به پرویزان ایـن عـصر (اقبال: ۴۸۱) فرهاد پاکبازم کز برق تیشهٔ عشق افروختم به حسرت شمع مبزار خـود را (آیینهای برای صداها: ۷۶) فرهاد همچنین نام چند تن از پهلوانان شاهنامه در دوره های مختلف نیز بوده است ( ک فرهنگ نامهای شاهنامه: ۷۱۰/۲ به بعد). **منابع:** خمسه: ۲۵۹ به بعد؛ فرهنگ نامهای شاهنامه: ۷۱۲ ( پاورقی )؛ دا.فا.؛ لغتنامه. فَرّ ہ ایز دی ← فَرّ **فرَہوَشی** ← فَروَہر فرّ هي ۽ فَرّ فريبرز /fariborz/ فرزند کاووس\* که در بند دیوان\* مازندران گرفتار شد اما رستم\* او را از بند رهانید. او در نبردهای مختلف مشارکت داشت و سرانجام با کیخسرو \* در برف و بوران گم شد. **منابع:** شاهنامه: ۱۴۸/۳؛ فرهنگ نامهای شاهنامه: ۷۱۴/۲.

**فریدون** / faridun/ پس از جمشید\*، فریدون (افریدون، آفریدون) بزرگترین پادشاه و پهلوان داستانی ایران است که در شاهنامه از نژاد جمشید و پسر آتبین\* معرفی شده است. ضحّاک\* چون روزگار درازی از شهریاری غاصبانهاش گذشت خواب دید که مردی فریدوننام، بر او چیره خواهد شد و او را به بند خواهد کشید. از این رو، خواب و آرام از دست داد و چون فرعون\*که در صدد یافتن موسی\* برآمده بود:

نشان فریدون به گـرد جـهان 🔰 همی بازجست آشکار و نهـان

فریدون زاده شد و فَرِّ کیانی، پس از جداشدن از جمشید، به او پیوست (یشت نوزدهم، زامیادیشت). مادر فریدون، فرانک \* چون ضحّاک را از تولد فرزند آگاه یافت، وی را به نگاهبان برمایون \* (برمایه، پُرمایه، گاو پُرمایه) سپرد و پس از مدتی او را به البرز \* کوه برد. ماجرای تولد و کودکی فریدون با تولد زئوس \*، کورش و موسی شباهتهایی دارد (اساطیر یونان و ردم: ۲۸/۱). پس از آنکه کاوه \* قیام کرد، فریدون را به شهریاری برداشت و فریدون دو خواهر جمشید، شهرناز \* و ارنواز \* را از بند ضحّاک رهاند و او را به کوه دماوند \* در بند کرد. به موجب روایت مجمل التواریخ والقص (۲۷) فریدون از شهرناز دو پسر به نامهای سلم \* و تور \* و از ارنواز پسر دیگری به نام ایرج \* داشت و جهان را میان سه پسر خود تقسیم کرد. نام این دو زن در اوستانیز آمده، اما خواهران جمشید نیستند.

طبری و بیرونی ( آثارالباقیه: ۲۹۶ ) اسامی اجداد فریدون را با گاو \* همراه آوردهاند و چنان که دارمستتر نظر داده، علت ایـن است کـه خـاندان او مـردمی زارع بـودهانـد ( حماسهسرایی: ۲۶۶). در بُندهِشن، اسپیان و اثفیان ( ← آتبین ) نام خاندان فریدون، و نام پدرش پُرگاو (دارندهٔ گاو بسیار ) نگاشته شده است.

مطابق یشته فریدون برای ناهید\* و ایز دِگوش، قربانی \* داد و به مقصود رسید. منابع اسلامی (از جمله بلعمی: ۱۴۷/۱ به بعد) او را به دادگری ستوده اند. «مغان گویند که آتش \* پرست بود. او نخستین کسی بود که به علم نجوم اندرنگریست و در علم طب نیز رنج برد. تریاک او به دست آورد و اولین کسی که بر پیل نشست او بود و پیل را حرب فرمود.» سبب پیدایش جشن مهرگان \* بنا بر روایت بیرونی (آثارالباقیه: ۲۹۰) یکی این بود که

فریدون بر ضحّاک غلبه یافت. بستنِ کُستی \* و باژ \* را فریدون از این هنگام و به شکرانهٔ این فتح و دورکردن شرِّ ضحّاک از خلق خدا مرسوم ساخت. علت دیگر تجلیل از جشن مهرگان این بود که چون فریدون بر ضحّاک غلبه یافت گاوهای اثفیان را که ضحّاک از دسترس وی دورکرده بود، رها کرد و به خانهٔ او بازگردانید ( هـمان: ۲۹۶). در شاهنامه **فریدون گاه** افسونگر خوانده شده است؛ افراسیاب\* خطاب به کیخسرو \* میگوید:

مکن گر تو را من پدر مـادرم ز تخــم فــريدون افسـونگرم

**گردی**زی (زینالاخبار : ۴) نیز علاوه بر کراماتی که به فریدون نسبت داده، آورده است: «افریدون علم عزیمت به مردمان آموخت و علم طب او آورد.» انتساب جادوگری به فریدون شاید از روایتی که در یشت ۲۳ در باب وی آمده است ناشی شده باشد.

اساس داستان معروف غلبهٔ فریدون بر ضحّاک به اساطیر کهن مربوط می شود و موضوع آن کشمکش قوای طبیعت است. به موجب اوستاضحّاک دیوی با سه دهان و سه سر و شش چشم و هزار دست است که از جاڼب اهریمن<sup>\*</sup> برای ویران ساختن گیتی به وجود آمد و برای نیل به مقصود، برای خدایانی چون ناهید و وایو<sup>\*</sup> گلههای گاو و اسب<sup>\*</sup> قربانی کرد. فریدون با او به مقابله برخاست و از خدایان یاری خواست و سرانجام ضحّاک را مغلوب ساخت و فَرّ را به دست آورد. در سرودهای ریگودا این پیروزی به ضحّاک «تریتا» یکی از خدایان هندی منسوب است و دلاوریهای فریدون با رفتار ایندرا<sup>\*</sup> شباهت تام دارد.

داستان فريدون از جهات مختلف در شعر فارسي مورد توجه قرار گرفته است: فریذون است پنداری به زیر دِرع و خوی اندر سیاووش است ینداری میان شهر و کوی اندر (دقيقى: ١٠٠) مهرگان آمذ جشن ملک افـريذونا آن کجا گاو نکو بوذش برمایونا (دقيقي: ٩٥) نهاده گرز افریدون و رستم به نوک تـازیانه بـرفکندی (سنايي: ۳۷۷) دارد اندر هر دو گامی ده درفش کاویان مهر مه ضحّاک بستان بود و افریدون بهار (مختارى: ۲۲۶) جسنين بمود ره و آيمين خسروان كمبار جم و فریدون گر جشن ساختند رواست (مسعود سعد: ۱۹۳) ای تـو را فَسرّ فسريدون و نهاد جمشيد وی تو را سیرت کیخسرو و رای هوشنگ (مسعود سعد: ۳۰۷) ای گَهِ بخشش فریدون، گاه کوشش کیقباد ای به همت اردشیر و ای به حشمت اردوان

(مسعود سعد: ۲۷۱)

830

شه ملکارسلان که او دارد تاج جمشيد و تخت افىريدون (مسعود سعد: ۶۶۵) وي منوچهر لقا، خسر و افير يدون فَرّ ای گیومر تبقا، یادشه کسریعدل (انورى: ٢٠١/١) تــــاج او آسهان و تخت زمــين هر که شد تـاجدار و تختنشـین تخت جمشـيد و تـاج افـريدون هـر دو دايم غـاند تـا اكـنون (خمسه: ۶۵۵) وز مَجَرّه شب درفش کاویان انگیخته در بَرٍ. مریخ گرز گاو افریدون بـ. دست ( خاقاني: ۳۹۵) کـرا داني از خــسروان عــجم ز عهد فریدون و ضحّاک و جم نمسائد بجسز مبلك ايزد تعال که بر تخت و مُلکش نیامد زوال (سعدی: ۲۲۶) چرخ ز خور برفراشت اختر کاوان همچو فريدون به کين بيور ظـلمت (قاآنی: ۶۶۰)

منابع: یشتها: ۱۹۱/۱۱؛ فرهنگ و تمدن ایران: ۲۸۰ به بعد؛ شاهنامه: ۷۹/۱ به بعد؛ مینوی خرد: ۱۱۰ و ۱۲۷؛ طبری: ۱۸۸۱؛ مجمل التواریخ والقصص: ۲۶ و ۴۱؛ غررالسیر: ۳۵؛ بـلعمی: ۱۲۷/۱؛ پیامبران و شاهان: ۳۲؛ آفرینش و تاریخ: ۱۹/۳؛ گردیزی: ۴؛ تفسیر طبری: ۱۵۶/۵؛ روضة الصفا: ۱۸۴۲) حبیب السیر: ۱۸۱/۱؛ فرهنگ ایران زمین: ۱۵/۵۳؛ مصنفات: ۳۱۳؛ حماسه سرایی: ۴۶۱ زندگی و مرگ پهلوانان: ۱۴۹ و ۱۷۲؛ فرهنگ نامهای اوستا: ۲۰۰۱–۲۸۳؛ احسان یار شاطر، «ایندرا»، یغما: ۴۴۵/۴؛ آیینها و افسانه ها: ۱۱۵ و ۱۸۱؛ کاوش، دی ۱۳۴۱: ۱\_۶۶۶ ایران آباد. اسفند ۱۳۳۹، س اول: ۲۱/۹؛ فرهنگ نامهای شاهنامه: ۲۵/۲۰

> فَرّ یزدانی ← فَرّ فریشتہ ← فرشتہ فریگیس ← فرنگیس فسوس ← اِفسوس

**فِصَح ( عید )** /fesah/ فِصَح یا فِسَح یا عید قیام مسیح<sup>\*</sup> در آثارالباقیه *و*کتب لغت عربی، به کسرِ فا و سکونِ صاد (فِصْح) ضبط شده و تلفظ معمول عبری آن، چنانکه جلال همایی تحقیق کرده ( حاشبهٔ فوبيرس

الللیم: ۲۲۳) پسَح است. این عید که در فرانسوی عیدپاک (Paque) نامیده می شود عید همدهٔ مسیحیان است که هر سال به یادبود قیام مسیح پس از مرگ، برپا می دارند. این عید از آنجا پیدا شد که مسیحیانِ نخستین، مراسم عید فِصَح یهود را رعایت می کردند. تاریخ برگزاری این عید دستخوش تغییرات فراوان شده و بین ۲۲ مارس و ۲۵ آوریل متغیر است. مظفر گنابادی ( شرح بیست باب) آورده است که در این روز حواریان از حضرت عیسی درخواست نزول مایده\* (خوردنی، طعام) کردند و آن خوانی بود از طلای احمر عید فِصَح یا عید فَطیر، یکی از مهمترین اعیاد یهود، از شامگاه روز چهاردهم نیسان شروع می شود و هفت روز ادامه می یابد. روز پانزدهم نیسان که به قول بیرونی ( التفیم: می شود و آن روزی است که بنی اسرائیل از مصر بیرون آمدند و از بندگی رستند و قربانها می شود و آن روزی است که بنی اسرائیل از مصر بیرون آمدند و از بندگی رستند و قربانها می شود و آن روزی است که بنی اسرائیل از مصر بیرون آمدند و از بندگی رستند و قربانها می شود و آن روزی است که بنی اسرائیل از مصر بیرون آمدند و از بندگی رستند و قربانها کردند. یهودیان در این روز شایسته نمی دانند که خمیر نزد خود نگه دارند و در آخرین روز از این هفت روز، فرعون\* در دریای «سوب» یا «قُلزُم» غرق شد و این روز را «کس» خوانند.

در دو شب نخستین عید، اغذیهٔ خاصی به نشانهٔ مصایب بنی اسرائیل در مصر صرف می شود. در این ایام به نشانهٔ آنکه بنی اسرائیل هنگام خروج از مصر چنان شتاب داشتند که فرصت «برآمدن» خمیر نداشتند، نان فطیر صرف می شد.

ابوریحان ( آثارالباقیه: ۴۱۴) دربارهٔ فِصَح از نظرِ گاهشماری و تفاوت فِصَح یهودیان و مسیحیان به طور مفصل بحث کرده است.

منابع: قاموس: ۶۵۵؛ عبدالعزیز عبدالمجید، «نوروز در تاریخ و ادبیات»، ترجمهٔ محمدحسین ساکت، وحید: ۰/۵۴۰؛ دا.فا؛ لغتنامه.

فطير ب فِصَح **فلک اطلس** ← اطلس؛ عرش **فلک اعظم** ← عرش **فلک الافلاک** ← اطلس؛ عرش **فوبيرس** ← آيولون

## ق

قابض ارواح ( ــ الارواح ) ← عزرائيل

قاب قوسَین / qāb-e qowsayn قاب قوسَین ( = فاصلهٔ دو کمان ) مقام قُرب الهی و اسماء است. تمام مفسّران و صاحب نظران اسلامی مضمون آیات ۷ تا ۹ سورهٔ نجم ( ... وَ هُوَ بِالأَفق الأَعلیٰ ثُمَّ دَنَا فَتَدَلَّی فَکانَ قابَ قَوسَین اَو اَدنیٰ ) را مربوط به معراج بزرگ پیامبر اسلام دانسته و در باب آن، به ویژه تعبیر «قاب قوسین» اقوال و روایات متعددی آوردهاند. بسیاری از تفاسیر و فرهنگها «قاب قوسین» را مقدار دو کمان و با استناد به فرمایشی از پیامبر، به قدر دو ذراع یا کمتر از آن معنی کردهاند. پیامبر در معراج آسمانها آن قدر به خدا نزدیک شد که میان او و خدا به اندازهٔ دو کمان بیشتر فاصله نبود، یعنی تا حدّ روبهرویی و مشافهه. برخی نیز مرجع ضمیر «هُوَ» را جبرئیل \* و این فاصله را هم میان پیامبر و جبرئیل دانسته اند نه تقرب پیامبر به خدا. از حسین فضل روایت است ( منهج: ۲۰/۹) که گفت: معنی آیه آن است که محمّد (ص) به عرش \* نزدیک شد، پس آویخته شد، یعنی دست به معنی آیه آن است که محمّد (ص) به عرش \* نزدیک شد، پس آویخته شد، یعنی دست به معنی آیه آن است که محمّد (ص) به عرش \* نزدیک شد، پس آویخته شد، یعنی دست به

حقیقت این است که با استناد به برخی روایات، قاب قوسین، ضمن همهٔ اقوال متعددی که پیرامون آن آمده ( ← کشفالاسرار : ۳۵۸/۹)، ناظر بر یک رسم دیرینهٔ عرب نیز هست ( تفسیر طبری: ۱۷۶۷/۷). به این ترتیب که برای فخر کردن می آمدند و کمان یکدیگر را می کشیدند و آنگاه دو دو به هم می نهادند و می کشیدند و می آزمودند تا کدام سخت تر است و کدام یک بهتر می کشد و با این کار پیوسته با یکدیگر مفاخرت می کردند. در این آیه خداوند می گوید: پیغمبر به من نزدیکتر بود از آن دو کمان که به هم باز می نهادند. قاب قوسين در اصطلاح عرفا عبارت است از مقام قُرب الهي و اسماء، به اعتبار تقابل میان اسماء در عالم امر (دایرهٔ وجود). روزبهان شیرازی ( شرح شطحیات: ۵۰۰) بر آن است که این تعبیر ناظر بر رفع فاصله و اَیْن و بَیْن است که چون خواست مهتر را به عيان عيان برساند، أينيَت و حيثيت بينداخت. «قاب قوسین در آمدن» در تداول عامهٔ فارسی زبانان به معنی سخت لاغر و نزار است، به طوری که همهٔ استخوانها از زیر پوست دیده شوند. در ادبیات فارسی، به تعبیر قاب قوسین، با توجه به آنچه گفته شد، اشاره شده است: به قاب قوسین آن را برد خدای که او سبک شارد در چشم خویش وحشت غار (اسكافي، تاريخ بيهقي: ۳۶۱) يسيغمبر مسا از زمين بسطحا از طاعت بر شد به قاب قـوسين (ناصر خسرو: ۴۰۶) در درگاه تو بطحا و زمزم شبستان مقامت قاب قوسين (سنايي: ۳۷۶) فَرَس بیرون جهاند از کل<mark>ً</mark> کونَین عَلَم زد بر سرير قاب قوسين (نظامی: ۴۱۰) خطاب به ييامبر اسلام: - NSA ELA CA. VI ~1

(جمال الدين: ۶) با تو قرب قاب قوسين آنگه افتد عشق را كز صفات خود به بعد المشرقين مانى جـدا (خاقانى: ۱) تبارك خطبة او كـرد و سـبحان نـوبت او زد «لعمرك» تاج او شد قاب قوسين جاى او آمد (خاقانى: ۶۲۳) رنگ زلفت بس شب معراج من قاب قوسينم دو ابروى تـو بس (خاقانى: ۶۲۲) (خاقانى: ۲۲۹؛ مصنغات عين القضات: ۲۷۸؛ اسرارنامه: ۶۳۹؛

منابع: جامع الاسرار: ۷۷۰؛ شرح شطحیات: ۶۹۳؛ مصنفات عین القضات: ۲۷۸؛ اسرار نامه: ۲۳۹؛ رضا انزابی نژاد، «جلوهٔ خاص آیات قرآنی»، ن.د.۱.ت.: ۳۷۳/۲۶؛ شرح بر ترکیب بند جمال الدین: ۱۹۱؛ لغت نامه.

قابيل

**قابیل** ← ہابیل و قابیل ق**ارعَة** ← رستاخیز

**قارن** /qāran/ پسر کاوه \* آهنگر، یکی از مشاهیر پهلوانان شاهنامه است که در عهد فریدون \* و ایرج \* و منوچهر \* زندگی میکرد. او سپهدار منوچهر بود ودر جنگهای کیقباد \* با افراسیاب \* دلاوریها نمود.

داستان قارن در اوستا نیست اما قراین نشان میدهند که به اندازهٔ داستان رستم<sup>\*</sup> قدمت دارد. خاندانهای عهد ساسانی سعی داشتند نَسَب خود را به یکی از پهلوانان و پادشاهان برسانند. خاندان قارن یکی از خاندانهای بزرگ دورهٔ اشکانی است که در دورهٔ ساسانی هم معروف بوده است. نام این پهلوان در ردیف سایر پهلوانان در شعر فارسی آمده است:

همسانگه بشسد قدارن رزمزن یکی لشکری برد با خویشتن (شاهنامه) سپهدار چون قارن کداویان به پیش سپاهاندرون کاروان (شاهنامهٔ بخ: ۱۰۳/۱) بهمن کجا شد و به کجا قدارن زان پس که قهر کردند اعدا را (ناصرخسرو، چاپ قدیم: ۱۶) سنانش مدایهٔ صد رزم قدارن عطایش آفت صد گنج قارون (قاآنی: ۶۸۶)

قارن نام عدهای از رجال و پهلوانان تاریخی و اسپهبدان مازندران نیز بوده است ( ب لغتنامه).

**منابع:** حماسهسرایی: ۵۷۳؛ فرهنگ نامهای شاهنامه: ۷۳۵/۲؛ دا.فا.

**قارون** /qārun/ ثروتمند معروف معاصر موسی<sup>\*</sup> است که با آن حضرت معارضه داشت. نام قارون ( تورات: قورح ) چهار بار در قرآن (قصص : ۷۶ و ۷۹، عنکبوت : ۳۹، مؤمن : ۲۴) ذکر شده است. به نظر بسیاری از مفسّرین، او اصلاً از بنی اسرائیل و پسر عمّ حضرت موسی است که عامل و گماشتهٔ فرعون \* بود بر بنی اسرائیل و از نیکویی روی، او را «منوّر» می خواندند. اهل سِیّر (زندگی نامه نویسان) او را از علمای بنی اسرائیل دانسته اند که تودات از همه بهتر می خواند و سبب بدکاری او توانگری اش بود. وقتی موسی از مناجات باز آمد و قومش در غیاب او گوساله پرست شده بودند ( ← موسی، سامری ) بنی اسرائیل را به مصر آورد و قارون ثروت بسیار فراهم آورده و مرتد گشته بود. چون موسی ریاست مذبع و قربان به هارون بن عمران \* داد، قارون از وی معجزه خواست و چون عصای هارون که از چوب بادام بود برگی آورد همگی پذیر فتند مگر قارون که موسی را به سِحر منسوب کرد. قارون که علم کیمیا \* از موسی آموخته بود گوسالهٔ سامری \* را بسوخت و با آن دارو و کیمیا، زرها انباشت و توانگر شد و درهای باغ و تمام خانه ها از زر بساخت و کس از او توانگر تر نبود. در انبیل هست که کلید گنجهای قارون را بر شصت شتر بار می نهادند و مال و خزاین او را چهارصد هزار کلید بود، در چهل انبان، و به روایت قرآن مینهادند و مال و خزاین او را چهارصد هزار کلید بود، در چهل انبان، و به روایت قرآن

موسی از قارون زکات خواست و چون مقدار آن زیاد می شد، قارون از دادن زکات سرباز زد و سران بنی اسرائیل را بر آن داشت که زنی فاجره را بخواندند و بر موسی تهمت فسق نهادند. اما زن در برابر انبوه مردمان راز توطئه را فاش کرد و قارون را دروغزن نامید و چون قارون سخن حق را نشنید، زمین به فرمان موسی درآمد و به اشارات موسی، او و تمامی ثروتش را فرو خورد. در انطباق هویت قارون بر رجال تاریخی میان محققان اختلاف است.

قارون در فرهنگ اسلامی، و به تبع آن در ادبیات فارسی، کنایه از کسی است که در اندوختن مال افراط ورزد و با داشتن ثروت بسیار که هیچ گاه به دردش نخواهد خورد، نابود می شود. قارون مظهر مجسم زراندوزی و مثال بارزِ بُعدِ اقتصادیِ نظامی است که با دو بُعدِ دیگر (فرعون و بلعام\*)، به تعبیر علی شریعتی ( بازگشت: ۳۸۲)، در عرصهٔ تاریخ، نظام قابیلی را تشکیل می دهند و رسالت پرشکوه موسی در مبارزه با این سه چهره شکل میگیرد. سرگذشت قارون حتی برای شعرای فارسی زبان نیز عبرتانگیز بوده است:

بر هوا رفتی چـون عـیسیِ بیمـعجز یا چو قارون به زمین وین نبود جایز (منوچهری: ۲۰۰) ز چر آنکه درویشان به مُلک اندر بُوَند ایمن فدای گنج سلطان کرد گنج و مال قـارون را (قطران: ۲۱)

| ۶۴                                                        | قارون                                    |
|-----------------------------------------------------------|------------------------------------------|
| گھی شود به ہوابر چو جـعفر طـیّار                          | بسان قارون گاهی فرو شود به زمین          |
| ( عنصری : ۶۸ )                                            |                                          |
| از خاک برآورد مرآن گنج نهمان را                           | گنجی که بهر کُنج نهان بود ز قارون        |
| (سنایی: ۲۹)                                               | 1. 1. ž                                  |
| گه چو عیسی برآمدی بـه فـراز<br>( با مـ ۴۵۷)               | گه چو قارون فرو شدی به زمین              |
| (سنایی: ۲۹۹)<br>ور سبکروحی چو عیسی جز قمر بالین مکن       | گر گرانباری چو قارون جز تُریٰ بستر مساز  |
| ور سبکروسی چو عیسی جر مر بای مان<br>(سنایی: ۵۱۱)          | تر تربباری چو تارون جر تری بشار مشار     |
| چند گویی از اویس و چـند پـویی در قَـرَن                   | تا تو را در دل چو قارون گنجها بـاشد ز آز |
| (مىنايى: ٥٣٢)                                             |                                          |
| ز رفعت همسر گردون، به نعمت همسر قارون                     | گزیدہ خسروان بودند زین پیش اندرین عالم   |
| (سنایی: ۵۴۱)                                              |                                          |
| تیغت ہمی ہوا را قـارون کـند ز جـان                        | دستت همی زمین را مفلس کـند بـه زر        |
| (مسعود سعد: ۳۶۸)                                          |                                          |
| .048.049.0                                                | نیز ← مسعودسعد: ۱۴۷، ۱۷۵، ۳۶۴، ۳۹۵، ۱۱   |
| یک طایفه میراثخور و مـرثیهخوان را                         | قارون کند اندر دو نـفس تـيغ جـهادت       |
| (انوری: ۱۲/۱)                                             | -                                        |
| هزار دشمنش اندر زمین چو قارون بـاد                        | بر آستان جلالش به هر قـدم کـه نهـد       |
| (انوری: ۱۱۰/۱)<br>سگ نیز با قلادهٔ زرین همـان سگ است      | قارون گرفتمت کـه شـدی در تـوانگـری       |
| سک نیز با فارده زرین شمان سک است<br>(سعدی: ۸۱۴)           | فارون ترقیمت کنه سندی در نوانختری        |
| نیوشینروان َغُرد کـه نـام نکـو گـذاشت                     | قارون هلاک شد که چلخانه گنج داشت         |
| (سعدی: ۵۵)                                                |                                          |
| شد یکسی فسوق ُ سها و دگـری زیـر شَمَک                     | علم دادند به ادریس و به قارون زر و مال   |
| (ابن يمين: ۴۵۱)                                           |                                          |
| کاین کیمیای هستی قمارون کمند گمدا را                      | هنگام تنگدستی در عیش کوش و مستی          |
| ( حافظ: ٥)                                                |                                          |
| صد گدای همچو خود را بعد از این قارون کنم<br>( داذنا ب ۲۳) | من که ره بردم به گنج حُسن بی پایان دوست  |
| ( حافظ: ۲۴۰ )<br>دامــان دل ز لنگــر خــواب گــران مـا    | ماندست همچو دامن قارون به زیر خاک        |
| دامتان دن ر سختر حضواب نشران ما<br>( صائب: ۴۲ )           | ماندست مهنچو دامن فارون به ریز عات       |
|                                                           |                                          |

**نیز ب** صائب: ۳۸، ۵۱، ۱۴۷، ۵۶۱.

تعبیر «گنج قارون» کنایه از مال انباشته و فراوان و بیسود، در شعر فارسی به کار میرود:

بنهفته به سِحر گـنج قـارون یک دُرّ تو در دو دانه گوهر (سنایی: ۲۷۱) ز خلقش کوه بابل خورده آسـیب ز جودش گنج قـارون بـرده کـیفر (مسعود سعد: ۱۹۵) کسی ره سوی گنج قارون نـبرُد و گر بُـرد ره بـاز بـیرون نـبرُد (سعدی: ۲۰۳) **گنج قارون کـه فـرو مـیشود از قـهر هـنوز** خوانده باشی که هم از غیرت درویشان است

( حافظ: ۳۵)

احــوال گـنج قـارون كـايّام داد بـر بـاد در گوش دل فرو خوان تا زر نهان نـدارد ( حافظ: ۸۶)

**منابع:** بلعمی: ۲۷۷/۱؛ قصص [نیشابوری]: ۲۲۵؛ قصص [نجار]: ۲۸۱؛ تحقیق در تفسیرابوالفتوح: ۲۵۷/۳؛ ثمارالقلوب: ۶۴؛ آفرینش و تاریخ: ۷۲/۳؛ حبیبالسیر: ۹۵/۱؛ اعلام قرآن: ۴۶۹ به بعد؛ فرهنگ فارسی: اعلام؛ دا.فا.؛ لغتنامه.

**قاف (کوه)** /qāf/ نام کوهی است که به زعم قدما سراسر خشکیهای زمین را فرا گرفته و گویند کنارههای آسمان\* بر آن نهاده شده است. این کوه گرداگرد زمین و به مثابه میخ زمین است و به تعبیر قرآن: وَالجِبْال اَوْتَاداً (نبأ: ۷).

جنس این کوه از زمرّد سبز، و کبودی آسمان، روشنایی زمرّدی است که از آن می تابد، و گرنه آسمان از عاج سفیدتر است و به همین جهت، قاف را کوه اخضر نیز نامیدهاند. در کوه قاف هیچ آدمی زندگی نمیکند. در کنارهٔ آن دو شهر است: یکی از سوی مشرق با کوه قاف پیوسته، به نام جابُلقا \* و دیگری از سوی مغرب، به نام جابُلسا \*. بنا بر یک روایت (قصصالانیا، ثعلبی: ۵) ذوالقرنین \* به کوه قاف رسید و اطراف آن کوههای کوچک دید و از کوه پرسید: کیستی؟ گفت: من قافم. پرسید: ایس کوههای اطراف تو چیست؟ گفت: اینان عروق من هستند که هرگاه خدای تعالی بخواهد در زمین زلزلهای ایجاد کند به من فرمان می دهد و من یکی از این رگها را می جنبانم و در زمینهای متصل به آن زلزله می آید. آنگاه قاف به خواهش ذوالقرنین جزئی از عظمت خدا بر او فروخواند و افزود: پشت من سرزمینی است که مسیر آن پانصد سال است، تمام پوشیده از برف و پس از آن کوههایی از یخ است که اگر این کوههای برف و یخ نبود، دنیا از حرارت جهنم می سوخت.

اغلب مفسّرین (از جمله ابوالفتوح: ۱۳۱/۹؛ میبدی: ۲۷۴/۹؛ فخر رازی: ۴۱۱/۲؛ بیضاوی: ۴۵۵/۲؛ منهج: ۱۶۳/۳) نام پنجاهمین سورهٔ قرآن (ق) را مربوط به ایس کوه میدانند که محیط بر زمین و اصل همهٔ کوهها است. فاصلهٔ این کوه تا آسمان به مقدار قامت آدمی است. بعضی دیگر آسمان را بر آن منطبق میدانند و عدهای گمان بردهاند که در پس آن، عوالم و خلایقی هستند که تعدادشان را جز خدای تعالی نمی داند و آفتاب\* از آن طلوع و در آن غروب میکند.

مولانا هم قاف را کوهی گرداگرد عالم تصویر کرده است:

رفت ذوالقرنین سوی کـوه قـاف دید او را کـز زمـرّد بـود صـاف گرد عالم حـلقه گشـته او محـیط ماند حیران اندر آن خلق بسـیط

(مثنوی: ۳۷۱۱/۴)

خیام در آغاز نوروزنامه به قاف مقامی قدسی بخشیده و گفته است که خـداونـد چـهار فرشته\* بر آن گماشته تا به اهریمنان اجازهٔ عبور از قاف ندهند.

بر اساس پارهای قرایین (از جمله، به روایت شاهنامه [چاپ فولرس]: ۴۵۶/۲ معجمالبلدان: ۱۸/۴؛ تاریخ داغستان: ۱۳ و...) برخی نظر دادهاند که کوه قاف همان البرز<sup>\*</sup> (جایگاه سیمرغ<sup>\*</sup>) است و اساطیر مربوط به آنها نیز به هم شبیهاند. این کوه اصل و پایه و مایهٔ همهٔ بلندیهای جهان و منزلگاه ایزد مهر<sup>\*</sup> و فروغ و روشنی و صفا بوده است که در قرآن مظهر قدرت و قدوسیّت شده است.

قاف

صوفیان قاف را سرزمین دل و سرمنزل سیمرغ جان و حقیقت و راستی مطلق دانسته اند که همهٔ سعی سالک صرف رسیدن به آن می شود. اما این کار بدون مشقت میسر نیست و باید با صبر و تحمل زحمت، از عقبات آن گذشت. در واقع منطق الطیر عطار سرگذشت عبور از همین مراحل سخت است. مولانا آن را گاهی کنایه از جلوه ای از جلوه های حق تعالی، در عالم صفات و گاه کنایه از عالم کبریا و بی نیازی دانسته است. در ادبیات فارسی قاف، به عنوان جایگاه عنقا و سیمرغ، با همهٔ سوابق اساطیری خویش، تجلّی یافته است:

بر آن گونه زد نعرهٔ کوه کاف که سیمرغ بگریخت از کوه قاف (گرشاسپنامه: ۴۴۹) جو کوه قاف قوی شد ز فتر رای تبو مُملک چو رود دجله روان شد ز جودِ دست تو مال (مسعود سعد: ۲۱۸) ز کوه قافش یا سنگ یلهٔ شاهین اگر بسنجد حلم تو را سپهر کند (مسعود سعد: ۴۲۲) در پی کوهی که باشد کوه قاف هست ما را پادشاهی بیخلاف نام او سيمرغ سلطان طيور او به ما نزدیک و ما زو دور دور (منطق الطير: ٢٧) قاف تا قاف جهان يكسر بكشت کاف کفر از زلف چون نون تو یافت (عطار: ۹۶) ســــيمرغ ز بــــيم دام زلفت بگریخت و به قاف تاختن به د (عطار: ١٣٩) لشکر چون کوه قاف، کس به خدا ار شکست بی مدد عمرو و زید، جز تو به یک چـشمرزد (انورى: ١١/٩٢) سيمرغ را كه قاف قناعت نشيمن است آری مَثَل به کرکس میردارخیور زدنید (سعدی: ۸۳۱) که صیت گوشهنشینان ز قاف تا قاف است ببرُ ز خلق و چو عنقا قـياس كـار بگـير (حافظ: ٢٢) باز ار چه گاه گاهی بر سر نهد کـلاهی مرغان قاف دانند آيين پادشاهي ( حافظ: ۳۴۸) شد سبک در دیده کوه قاف چون عنقا مرا بود از بس بر دل من دیـدن مـردم گـران (صائب: ۹۳)

| بال عنقا بادزن زيبد من افتاده را                                                  | نقطهٔ قاف قناعت دامن من گشــته است      |
|-----------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------|
| (صائب: ۱۳۶)                                                                       |                                         |
| . وحـشى                                                                           | چه پروا دارد از سنگ ملامت دل چو شد      |
| ۔<br>اف نیتوانید شکسیتن بال عینقا را                                              |                                         |
| (صائب: ۱۳۹)                                                                       |                                         |
| اهل وحشت گر به زیر بال عنقا مسیروند                                               | از گرانجانان چو کـوه قـاف ایمـن نـیستند |
| (صائب: ۵۶۲)                                                                       |                                         |
| ذوالفقار حیدر از اسـلاف تـو                                                       | ای پربها جوهر اندر قاف تـو              |
| (اقبال: ۶۶)                                                                       |                                         |
| هست در قاف قناعت صفت عــنقایی                                                     | پادشاها تو به تحقیق شناسی کـه مـرا      |
| (قاآنی: ۸۰۴)                                                                      |                                         |
|                                                                                   | قاف تا قاف ار بگردی همچو او             |
| (نيما يوشيج: ۲۰۶)                                                                 | کس نخواهی جست گویا ای دریغ              |
|                                                                                   | بعد عمري جانفشان بودن به پاي او         |
|                                                                                   | شیر مرغ و جان آدم نیز                   |
| (اخوان ثالث، زندگی میگوید اما: ۱۵۷)                                               | رفتن و از پشت کوه قاف آوردن برای او.    |
| منابع: بلعمي: ٧٠٩/٢؛ عجايب [قزويني]: ١٠٤؛ كشفالاسرار: ٢٧۴/٩؛ تفسير كمبريج: ٢۶٠/٢؛ |                                         |
| ١٥٢ محمدعة آثار فارس شخ اشاة: ٢٢٩                                                 | تفسير طبري: ١٩٢/١)؛ مآخذ قصص و تمثيلات: |

ی ۲۰۰۰ می ۲۰۰۰ می ۲۰۰۰ می ۲۰۰۰ وردی می ۲۰۰۰ ورد می ۲۰۰۰ می ۲۰۰۰ می ۲۰۰۰ می ۲۲۹ می ۲۲۹ تفسیر طبری: ۱۹۲/۱؛ مآخذ قصص و تمثیلات: ۱۵۳؛ مجموعهٔ آثار فمارسی شیخ اشراق: ۲۲۹؛ منطقالطیر: ۳۰۷؛ شرح شطحیات: ۶۹۳؛ ری باستان: ۲/۶۰ و ۶۶۰۷ و ۶۷۷؛ نیرنگستان: ۲۲۱ و ۱۳۰۰ شرح گلشن راز: ۱۳۰۰ فرهنگ لغات و تعبیرات مئنوی: ۲۲/۶ فریدون نوزاد، «سیمرغ و قاف در ادبیات ایران»، وحید، ۱۳۴۵: ۱۵۴/۴ به بعد؛ دا.فا.؛ لغتنامه.

قالیچۂ سلیمان ← سلیمان قانون حمورابی ← حمورابی قاین (قایین) ← هابیل و قابیل قباد ← کیقباد

قدر (شب) /qadr/ شب قدر (لیلةالقدر) از شبهای متبرّک اسلامی است که در قرآن (قدر: ۳) از هزار ماه بهتر شمرده شده و در آن شب فرشتگان<sup>\*</sup> و جبرنیل<sup>\*</sup> به امر پروردگار به زمین فرو می ایند. ابتدای نزول قرآن در این شب بود که جای دیگر در قرآن (دخان: ۳) «لیلهٔ مبارکه» خوانده شده و به روایت دیگر، تمام قرآن در آن شب از لوح محفوظ<sup>\*</sup> به آسمانِ<sup>\*</sup> دنیا آمد و جبرئیل آن را به تدریج بر پیامبر نازل کرد.

84V

به موجب روايات شيعه، شب قدر در ميان شبها مخفى است تا مردم تمام شبها را به **عبادت** بگذرانند. برخی شب قدر را یکی از شبهای ماه رمضان (به ویژه دههٔ آخر، و بیشتر یکی از شبهای ۱۹، ۲۱ و ۲۳) دانستهاند. از آیات قرآن بر نمی آید که به طور مسلّم شب قدر کدام شب است: بیرونی گمان برده است ( التفهیم: ۲۵۲) یکی از شبهای فرد از دههٔ آخر رمضان و شاید شب بیست و هفتم این ماه باشد. شب قدر را عید فرشتگان **نوشته**اند ( تفسیر طبری: ۲۰۳۷/۷ ) که در آن تـمام فـرشتگان و جـبرئیل و مـیکائیل\* و اسرافیل\* به زمین می آیند و هر کجا می روند نور ایشان می تابد و خود را به هر کس که خدا از او خشنود باشد می نمایند. در این شب درهای بهشت \* باز است و ساکنان جنةالخُلد بر كنگرهها نشستهاند و ارواح انبيا و شهدا در عِلّيين به طرب مي آيند و نسيم ازلیّت از جانب خدا به دل دوستان می دمد (کشفالاسرار: ۵۶۴/۱۰). شب قدر را شب تقدير امور و احكام كه همهٔ كارها در آن فيصل مي يابد و شبي كه در آن، جا به ملايكه تنگ می آید (کشف الاسرار: ۵۵۹/۱۰) نیز دانسته اند. برخی از مفسّرین شیعه (مانند صاحب منهج الصادقين: ٢٨٢/١٠) بر أنند كه حق تعالى در شب نيمهٔ شعبان (شب برات) تـقدير قضایا میکند و در شب قدر آن را به بندگان میرساند. جمعی نیز برآنند که این شب در عهد رسول (ص) بود و چون آن حضرت فوت کرد، این شب نیز مرفوع گشت (كشفالاسرار: ٢٨٣/١٠) كه قولى ضعيف است.

نَسَفى ( الانسان: ١٨٠) شب قدر را عالم جبروت دانسته، زيرا كه ماهيات موجودات جملگى كلّى و جزئى در عالم جبروت پديد آمدهاست و تقدير همه در عالم جبروت كردهاند. شرف و منزلت و اعتبار شب قدر، به عنوان يكى از مقدسترين شبها، با الهام از فرهنگ اسلامى، در ادبيات فارسى نيز انعكاس يافته است:

چون دایره هر کنجا رود صندر 🛛 هر روزش عید و هر شبش قدر

( خاقانی )

قضا روزگاری ز من در ریبود که هر روز از وی شب قدر بود (سعدی: ۲۸۰)

قدمگاه آدم

641

«اگر شبها همه قدر بودي، شب قدر بي قدر بودي.» (گلستان سعدی: ۱۷۷) ای روز، چون حشری مگر، وی شب، شب قدری مگر یےا چےون درخت مےوسیی کے مےظہر اللہ شےد (گزیدهٔ شمس: ۹۷) آن شب قدری که گویند اهل خلوت امشب است يارب اين تأثير دولت در كدامين كموكب است ( حافظ: ٢٢) آن شب قــدر كــه ايـن تـاز ،براتم دادنـد چه مبارکسحری بود و چه فرخـندهشی (حافظ: ١٢٢) گرچه دستِ ستم زلف دراز است خـطش چون شب قدر شفیع رمضان خواهد شد (صائب: ٥۶٠) منابع: مصنفات عين القضات: ۴۴۱؛ اعلام قرآن: ۳۱۸ و ۴۹۷؛ شرح بيست باب؛ زادالمعاد [مجلسي] و مفاتيحالجنان [قمي]: ذيل اعمال شب بيست و سوم ماه رمضان؛ لغتنامه؛ دا.فا.

**قدمگاہ آدم** ← سَرندیب

**قربانی** /qorbāni/ قربانی (sacrifice) ( در عربی از مادهٔ قرب ) به اصطلاح کلّی در عالم ادیان عبارت است از گرفتن زندگانی موجود زنده ( اعمّ از انسان، حیوان و نبات ) از طریق کشتن، سوزاندن، دفن کردن یا خوردن، به منظور تقرّب به خدایان و جلب نظر آنان. واژهٔ فرنگی آن، (sacrifice) در زبانهای اروپایی، میرساند که موجود قربانی شده برای خدایان، با قربانی شدن، جنبهٔ تقدس و خدایی گرفته است.

قربانی کردن، رسمی است که تقریباً اختصاص به مذهب و قوم خاصی نداشته است و حتی بسیاری از قبایل مشرک و بتپرست نیز به قربانی کردن برای خدای خویش اعتقاد داشتند.

تقدیم فدیه و قربانی، که در آن خون جانور ریخته می شود، در ایران باستان معمول بود و پس از مراسم ذبح، گوشت قربانی را تقسیم می کردند.در جشنهای ایران کهنِ پیش از زردشت همواره بعد از مراسم نیایش، آیین قربانی انجام می شد و در کنار تودههای آنش\*، اسب\* و گاو\* و گوسفند، به تعداد ده هزار و صدهزار قربانی می شدند. بنا بر روایات اساطیری، کاووس\* و کیخسرو\* و گشتاسب\* و حتی ارجاسپ\* و افراسیاب و بسیاری از شاهان و پهلوانان برای اردوی سورآناهیتا\*، در کنار دریای چیچست\* قربانیها نثار نمودند (حسین کریمان، قصران (کو هنران)، انجمن آثار ملی، تهران، ۱۳۵۶، ج ۲: ۶۳۳.

زردشت که خود را پشتیبان جانوران سودمند میدانست شاید برای جلوگیری از لطمه زدن به اقتصاد جامعه، قربانیهای خونین (حیوانی) را منع کرد و از آن پس در جشنها فقط مراسم قربانی گیاهی معمول شد. برخی، مراسم ختنه و پرستش شرمگاه و قمهزنی را از بقایای نمادین آیینهای قربانی دانستهاند (علی اصغر مصطفوی، اسطودهٔ قربانی، تهران، ۱۳۶۹: ۱۸۳ به بعد).

در آیین مهر \*نیز قربانی بسیار مورد توجه بوده و حتی برخی نظر داده اند ( آیین میترا: ۲۲۸ ) قربانی انسان نیز در دین مهری وجود داشته که البته زمان آن مربوط می شود به قرنها قبل از ممنوعیت قربانی کردن انسان به وسیلهٔ «تیبریوس» امپراتور روم. هرودت مراسم قربانی را نزد ایرانیان کهن توصیف کرده است ( همان: ۲۳۱). پیروان مهر، نثار قربانی را به جمشید \* نسبت می دادند.

بنا بر روایت تاریخ بخارا( ۳۳) «مغان بخارا، جای کشتن سیاووش\* عزیز دارند و هر سالی هر مردی آنجا یکی خروس\* بَرَد و بکُشد، پیش از برآمدن آفتاب روز نوروز\*.»

آیین نیایش و قربانی یکی از اساسی ترین مباحث ودا و ادیان هند و اروپایی بوده است. بزرگترین کار بر همنان\* قربانی کردن، یعنی یجنه (yajna) است برای خداییان و ارواح نیاکان. در آیین هندو، مانند مذهب یهود، قربانی را می سوزانند و در واقع، در این گونه مذاهب قربانی برای خدایان است و نه برای مردم. سرانجام «بودا» علیه این نظام می شورد و قربانی برای خدایان را منع میکند ( شناخت و تاریخ ادیان: ۸۳/۲).

در روایات سامی، نخستین قربانی، از هابیل و قابیل\* بود که چون دو برادر قربان بنهادند آتشی بیامد بر مثال سیمرغی\* و به علامت قبول در قربان هابیل افتاد و بسوخت. قابیل برای اولین بار برای آتش\* بنایی برپاکرد و سوگند خورد که این آتش را می پرستم تا آنگاه که قربانی من نیز بپذیرد (سفینه: ۲۲۳/۲). آدم\* نیز پس از آنکه خانهٔ کعبه را بساخت، برگرد آن طواف کرد و سپس خدایش فرمود که قربانی کند (یسعقوبی: ۲/۱). 80.

( تحقيق در تفسير ابوالفتوح: ٣١۶/٣). معنى راستين قرباني را ابراهيم\* با كاردى كه از سر صداقت بر حلقوم اسماعيل\* نهاد تحقق بخشيد كه نداى الله در گوش جانش فرو خواند: «قَد صَدَّقت الرُّعْيا» (صافًات: ١٠٥) و أنكاه خدايش ذبحي عظيم به فدا داد (صافًات: ١٠٧). به پاس اين پاکبازی بزرگ، همهٔ ادیان ابراهیمی سالروز این ایثار را به نام عید بزرگ قربان (اضحی) گرامی میدارند و همراه با ابراهیم به درگاه خدای عظیم فدیه می آورند. باقی ماندهٔ همین رسم کهن که به خصوص هر سال با فصل حجّ در ذهنها دوباره حیات تازه میگیرد، در پهنهٔ ادب فارسی هم تجلّی یافته است. قربانی پاکبازانهٔ دیگر، از آنِ عبدالمطلب، جدّ حضرت رسول است که به موجب خوابی که دید مأمور شد فرزند خویش عبدالله، پدر حضرت محمد (ص) را به قربانگاه برد (تفسیر طبری: ۱۵۳۱/۶ به بعد). آيين قرباني، به همان مفهوم ديني، در ادب فارسي انعكاس داشته است: اندیشه کن از حال براهیم و ز قـربان 🦳 و آن عزم براهیم که بُـرّد ز پـسر سر (ناصر خسرو: ۵۰۷) گسوسفند از پــي يســير و يـتيم ...گفت ني، گفتمش جو ميکشتي قــتل و قربان نيفس شـوم لئـيم؟ قـرب خـود دیـدی اول و کـردی -(ناصرخسرو: ۳۰۰) خونریز این به هم شد با بـرگریز آن آمد خجسته موسم قىربان مىهرگان خونریز و برگریز یدید آمد از میان با مهرگان چو نیک فتاد اتـفاق عـید (سوزنی: ۳۱۸) گر نباشد حج و عمره و زمی و قربان گو مباش این شرف ما را نه بس کز تیغ او قربان شویم (سنایی: ۴۱۸) بهار دُرّ و گهر میکُشد به دامن ابر نثار موکب اردیمشت و اضحی را (انورى: ١/١) بہر قربان هم نباید منّت از جان داشتن جان هم از جانان بُوَد كت داده تا قربان كني عید را باید به یای دوست قربان داشتن بس کمالی نیست قربانی نمودن بهر عید (قاآنی: ۶۷۵) ای صبا از من به اسماعیل قربانی بگو زنده برگشتن زکوی دوست شرط عشق نیست (5)

منابع: یشتها: ۲۵۶/۲ و ۲۷۰؛ جهان فروری: ۳۵؛ اساطیر ایران: ۲۵ و ۵۶ و ۱۳۲؛ آیین میترا: ۱۱۲۱ و ۲۲۷ به بعد؛ مینوی خرد: ۱۰۵؛ تفسیر اوستا: ۱۹۳ به بعد؛ آفرینش زیانکار: ۸؛ فرهنگ و تمدن ایران: ۹۰؛ گزیدهٔ اوپانیشادها: ۶۳ و ۹۹ و ۲۳۸ و ۲۵۵ و ۲۸۹ و ۴۶۹؛ سرزمین هند: ۱۷۹ و ۲۹۱؛ ادیان و مکتبهای فلسفی هند: ۸۲/۱ به بعد و ۳۱۹ به بعد؛ یعقوبی: ۸/۳۹؛ مروج: ۲۶/۱ [نیشابوری]: ۲۰۴؛ تفسیر ابوالفتوح: ۴۳۶/۳؛ تاریخ بخارا: ۲۰۹؛ تحقیق در تفسیر ابوالفتوح: ۲۵۹/۳؛ تفسیر طبری: ۲۹۵۲ و ۱۸۳۸ و ۱۵۲۸ و ۱۵۲۸؛ روضةالصفا: ۲۰۸۱؛ حبیبالسیر: ۵۲/۱ افریقا: ۳۸۵؛ خج: ۱۲۶ به بعد؛ شناخت و تاریخ ادیان: ۱۵/۱۲ و ۲۱۸۱؛ دا.فا؛ ایرانشهر، آذر

Arthur Cotterell, The Pemlico Dictionary of Classical Civilizations, 1998: 339.

قصر مَشید ← بِئرِ معطَّله قطمیر، نام سگ اصحاب کھف ← اصحاب کھف

قُفنس / qoqnos/ تُقنس (phoenix) یا ققنوس (معرّب واژهٔ یونانی کوکنوس : Kúknos) مرغی است به غایت خوش رنگ و خوش آواز که در سرزمین هند است و منقار او سیصد و شصت سوراخ دارد. در کوههای بلند مقابل باد می نشیند و صداهای عجیب و غریب از منقار او بر می آید و به سبب آن، مرغان بسیاری بر او جمع می آیند و او چند تا را گرفته، طعمهٔ خود می سازد. او را توالد نیست. چون هزار سال بگذرد و عمرش به آخر آید، هیزم بسیار گرد کند و بر بالای آن نشیند و سرودن آغاز کند و مست گردد و بال بر هم زند و منقار بر منقار مادهاش ساید و از آن، آتش \* افروخته گردد و در آتش خویش بسوزد و از خاکسترش بیضهای پدید آید و از آن بیضه ققنسی دیگر در وجود آید. گویند موسیقی را از آواز او در بافتهاند.

جی.سی.کویاجی، محقق هندی ( آیینها و افسانه ها: ۴۲) مفاد بند ۲۱ بهرامیشت را به ققنس مربوط دانسته و میافزاید: ققنس در اساطیر چین پرنده ای ایـزدی است و تـنها نسبت به درختان فروتنی میکند. پا روی زمین نمیگذارد بلکه در نزدیکی زمین پرواز میکند و آشیانهٔ خود را بر بام قصرهای پادشاهان میسازد.

صاحب بصائرالنصيريه ققنس را پرندهای خيالي ميداند كه علم، وجودش را تصديق

ندارد. برخی هم ققنس را همان «قو»ی معروف دانستهاند که در اساطیر یونانی به سبب سرود مرگی که برای آپولون\* میخواند شهرت یافته است. سقراط در مورد بی اعتنایی به مرگ خویش میگوید: «من از قو کمتر نیستم که چون از مرگش آگاه شود آوازهای نشاطانگیز میخواند و با شادی و طرب میمیرد». به نظر میرسد مهدی حمیدی، در سرودن شعر معروف خود: «شنیدم که چون قوی زیبا بمیرد...» از این سخن الهام گرفته است. در زبان فرانسه آخرین تألیف زیبای یک نویسنده را «آواز قو» (Le chant du cygne).

تعریفی که در کتابهای اسلامی برای ققنس دادهاند، با واژهی فُنیکس (phoenix) تطبیق میکند و از این رو، برخی ققنس را محرّف «فنیکس» دانستهاند. در انگلیسی مَثَلی هست که: «هر آتشی ممکن است ققنسی دربرداشته باشد» (Any Fire Might Contain a) Phoenix)

سیمای افسانهای ققنس، در ادبیات فارسی، به خصوص از طرف شاعران قـدیم و جدید مورد توجه قرار گرفته است. زیباترین توصیف را عطار (منطق الطیر : ۱۲۹)، شاعر عارف قرن ششم و هفتم به دست داده است:

هست قـ قنس طرفه مرغی دلستان مـ وضع آن مـ رغ در هـ ندوستان قرب صد سوراخ در منقار اوست نیست جفتش طاق بودن کار اوست هست در هـ ر ثـ قبه آوازی دگـ ر زیـ ر هـ ر آواز او رازی دگـ ر چـ و ماهی گـ ردد از وی بی قـ رار جـ له پـ ر ندگان خـ امش شـ وند فـ یلسوفی بـ و دمسازش گـ رفت عـ لم مـ وسیق ز آوازش گـ رفت...

در اشاره به دورپروازی ققنس، ناصرخسرو، از قول عقابی مغرور، سروده است:

چون من که تسوانید کسه پسرد در همسه عسالم از کرکس و از ققنس و سیمرغ که عنقاست (منسوب به ناصرخسرو)

حتی شعرای معاصر نیز توانستهاند با الهام از حیات و مرگ ققنس، مضامین بدیعی در راستای تفکر جامعهٔ نوین بیافرینند: ققنس، مرغ خوشخوان، آوازهٔ جهان آواره مانده از وزش بادهای سرد

بر شاخ خیزران بنشسته است فرد باد شدید میدمد و سوخته است مرغ خاکسترش را اندوخته است مرغ پس جوجههاش از دل خاکسترش به در. (نيمايوشيج، شعر من: ٨-٥) شنیدی یا نه، آن آواز خونین را؟ نه آواز پر جبریل، صداي بال ققنوسان صحراهاي شبگير است که بال افشان مرگی دیگر، اندر آرزوی زادنی دیگر، حریق دودناک افروخته در این شب تاریک، در آن سوی بهار و آن سوی پاییز، نه چندان دور، ہمین نز دیک (شفیعی کدکنی، در کوچهباغهای نشابور: ۱۷) بهار عشق سرخ است اين و، عقل سبز. منابع: نفايس الفنون: ١٥١/٢؛ منطق الطير: ٣٢٩؛ آيينها و افسانه ها: ٤٢؛ نير نگستان: ١٣١؛ فرهنگ نگار آی نمادها: ۷۶؛ سمبولها: ۱۵۴؛ فرهنگنامهٔ ادبی: ۴۵۸؛ اکبر داناسر شت، «تحقیقی در ققنس»، راهنمای کتاب، تابستان ۱۳۳۸: ۲۵۵/۲؛ بهرام گرامی، «قُقنوس»، ر. آورد، بهار ۱۳۸۱: ۱۰۶/۵۹ به

بعد؛ فرهنگ فارسی؛ برهان؛ لغتنامه؛ دایر ةالمعارف بریتانیکا: Phoenix؛ Brewer's: 906; Dictionary of Symbols: 179.

**ققنوس** ← قُقنس

قلم / qalam/ قلم (pen) ابزار نوشتن است. در فرهنگ بارور اسلامی که به دانش و بینش و علم و معرفت، فراوان ارج گذاشته شده است قلم ارزش و پایگاه ویژهای یافته است. نخستین پیامی که جبرئیل\* بر پیامبر می خواند این است: «بخوان به نام پروردگارت که آفرید انسان را از خون بسته. بخوان به نام پروردگار گرامیات که با قلم آموخت آنچه را که انسان نمی دانست». در شصت و هشتمین سورهٔ قرآن که به قلم موسوم است، به قلم و آنچه می نویسند سوگند یاد شده است (قلم: ۱). ارباب تفسیر و متکلمان را دربارهٔ قلم نظرهاست. بسیاری آن را اولین آفریدهٔ خدا در عالم ملکوت و با عقل اول برابر می دانند که خداوند با آن ذکر را نوشت و آن قلمی است از نور که طولش به اندازهٔ فاصلهٔ زمین تا آسمان \* است. در همین ارتباط سخنی از قول پیامبر آورده اند که: «إنَّ أوَّلَ مَا خَلَقَ اللَّهُ القَلَمَ، فَامَرَهُ أَنْ يَكْتُبَ مَا يُريدُ »: چون خداوند قلم را آفريد، به آن نگريست. پس قىلم مُنشَق (شكافته) شد و گفت: بر چه بگذرم؟ خداوند گفت بر آنچه تا رستاخيز خواهد بود. پس قلم بر لوح محفوظ \* بگذشت، به آن گونه که خدا خواست. بنا بر روايتی ديگر، قلم پس از آفريده شدن، تقدير آنچه را که تا ابد خواهد بود نوشت. برخی نيز معتقدند که از قلم، خط و کتابت اراده شده است. همچنين قلم را طلسم اکبر و مطايای فطن و رسل الکرام نيز گفته اند (ميبدی: ۱۸۷/۱۰). قلم اعلی در نظر صوفيه عبارت است از عقل اول يانَفْس کلّی، و قلم صغير، عقل آدمی است که خود دارای دو قلم است: زبان (آلت میشود گاهی قلم با صُنع و قدرت خدا در عالم امکان مرادف می شود. قلم را نام میشود گاهی قلم با صُنع و قدرت خدا در عالم امکان مرادف می شود. قلم را نام فلهور علم) و دست (آلت ظهور عمل) (الانسان: ۲۱۱). بنابراین، چنان که ملاحظه می شود گاهی قلم با صُنع و قدرت خدا در عالم امکان مرادف می شود. قلم را نام میشود گاهی قلم با صُنع و قدرت خدا در عالم امکان مرادف می شود. قلم را نام می شود گاهی قلم با صُنع و قدرت خدا در عالم امکان مرادف می شود. قلم را نام فرشته \*ای هم گفته اند (تفسیر کمبریج: ۲۵/۲۰). مجموعهٔ روایات نشان می دهند که قلم فرشته \*ای هم گفته اند (تفسیر کمبریم) بار کان مرادف می شود. قدام را نام

ریشهٔ واژهٔ قلم در زبانهای اروپایی (pen)، یونانی و همچنین سـنسکریت، واژهای است که «پر» و «بال» معنی میدهد ( (Brewer's: 849). این امر شاید از آن جهت باشد که در آغاز، قلم را از پر پرندگان میساختهاند.

دانایان، قلم را مشاطهٔ فلک خواندهاند و سفیر دل که به قول خیام (نوروزنامه: ۲۴) «مردم را از مردمی به درجهٔ فرشتگی، و دیو <sup>\*</sup> را از دیوی به مردمی می رساند» و برخی از حکما گفتهاند: قوام دین و دنیا به دو چیز است: قلم و شمشیر، و شمشیر تحت قلم است. از برخی موارد استثنایی مبنی بر اینکه قوام مملکت به زر و شمشیر است که بگذریم، در فرهنگ ایران همواره قوام مملکت را به دو چیز دانسته اند: قلم و شمشیر، و قلم (به عنوان نماد یا شعار دیوانی) همیشه بر شمشیر (به عنوان نماد قدرت و سلطنت) برتری داشته است.

در ادبیات فارسی، با الهام از اندیشههای اسلامی و زمینههای ملّی که دبیری را به تهمورث\* و شاهان افسانهای میرساند، قلم از دیرباز احترامی ویژه داشته و مناظرههای میان شمشیر و قلم که در آنها برتری همواره با قلم بوده، معروف است:

گفت پس چیست آن جماد حکیم لَنگ و رهوار و تندرست و سقیم ( (مختاری: ۷۳۵)

| کسه تسیغوار بسود قماتل و سیاستکن    | عــجایب قــلم انـدر بَـنان صـدر اجـل      |
|-------------------------------------|-------------------------------------------|
| کـه تـازهروست ز آثـار او جـهان کـهن | ز بحسر قیر یکی ماهی است مبارآسیا          |
| چـو سر بـيفكندش خـصم را بـرآرد بـن  | <b>به گ</b> اه آنکه کند زلف شب ز عارض روز |
| که گفت آنکـه نگـويد سرِ بـريده سـخن | چو سربىرىدە سىخن نىيكتر ہمىي گىويد        |
| (دیوان قوامی رازی، تصحیح محدث: ۳۴)  |                                           |
| بر او گر بمیرد مگـو ای دریـغ        | هر آنکو قلم را نورزید و تـيغ              |
| نه مطرب که مردی نیاید ز زن          | قــلمزن نکـودار و شمشــيرزن               |
| (سعدی: ۲۵۱)                         |                                           |

**منابع:** بلعمی: ۲۹/۱؛ کشفالاسرار: ۱۸۶/۱۰ به بعد؛ سفینه: ۴۴۳/۲؛ اسرارنامه: ۳۴۶؛ جامعالاسرار: ۷۷۱؛ الانسان: ۱۸۵ و ۳۴۹ و ۳۸۹ و ۳۹۴؛ مـصطلحات: ۳۲۰؛ مـحمدجعفر یاحقی، «قـلم آفریننده»، م.د.ا.م.، س ۲۱، بهار ۱۳۶۷: ۲۱/۱؛ دا.فا.؛ لغتنامه.

## ک

**کاکو** /kāku/ کاکو(ی) نام نوادهٔ ضحّاک<sup>\*</sup> بود که با منوچهر<sup>\*</sup> جنگ کرد و منوچهر تیغی بر گردن وی زد و جوشن او را درید و وی را به خاک افکند و بکشت (شاهنامه: ۲۶۳/۱). بـه قـول فردوسی (شاهنامه: ۲۶۰/۱):

نبیرهٔ سپهدار ضحّاک بـود شنیدم که کاکوی نا پاک بـود

روایت دیگر آن است که وی فرماندهٔ دیوان\* مازندران و سگساران و نبیرهٔ جمهاندار سَلَم\* بزرگ بود و در نبرد با سام\*کشته شد. در شعر قاآنی به نام این پهلوان و همین داستان اشاره شده است: تیغ تو هنگام وقفه کرد به دشمین تیر تو در وقت کینه کرد به بدگو آنچه فرامرز یل غود به سُرخمه آنچه نریمان گو غود بمه کماکمو (قاآنی: ۷۲۳)

منابع: شاهنامه: ۱۹۶/۱؛ فرهنگ نامهای شاهنامه: ۷۵۷/۲؛ لغت نامه؛ آنندراج.

**کانفسه** ← هامون (دریاچه) کاووس /kāvus/ پادشاه کیانی است که در روزگار او، بنا بر شاهنامه، حوادث بسیاری اتـفاق افـتاد. واژه **گارو**س (کاوس) در اصل اوستایی، و مرکّب از دو واژهٔ کَوی (kavi) (کی) بـه مـعنی پادشاه، و اوسن (usan) (اوس) به معنی آرزومند وتوانا است. بـنابرایـن، افـزودن واژهٔ «کی» در جلو آن، به صورت کیکاووس، اساساً از مقولهٔ حشو است ( بشتها: ۲۳۵/۲).

کاووس دومین شاه کیانی و مشهورترین فرد این سلسله و نوهٔ کیقباد<sup>\*</sup> است که در اوستا، زورمند و بسیار توانا و دارندهٔ فَرَ<sup>\*</sup> توصیف شده است و چنان که از یشت پنجم بر می آید صد اسب<sup>\*</sup> و هزار گاو<sup>\*</sup> و ده هزار گوسفند برای اردوی سور آناهیتا ( ← ناهید ) قربانی<sup>\*</sup> کرد و از او خواست که تواناترین شهریار زمین گردد و بر دیوان<sup>\*</sup> و پریان چیره شود. فدیهٔ او در یکی از قصور هفتگانهاش بر بلندای البرز<sup>\*</sup> عملی شد که بنا بر «سو تکَرنَسک» (sūtkar nask) یکی از آنها از طلا، دو تا از نقره، و دو تا از بلور ساخته شده بود و در آن، دیوان مازندران را حبس کرد تا از شرارت آنها جلوگیری شود.

بنا بر روایات زردشتی، جمشید<sup>\*</sup> و کاووس جاویدان خلق شده بودند اما بر اثر ارتکاب گناهان فناپذیر شدند. گویند دیو خشم<sup>\*</sup> روان کاووس را تباه کرد، چنان که به هفت کشور خرسند نبود و بنا بر روایت دینکرت به صرافت هجوم و تسلط بر آسمانها افتاد (قس: نمرود) و به روایتی با بستن عقابهایی بر پایهٔ تخت خویش به آسمان<sup>\*</sup> رفت. در روایتی دیگر، با سپاهی، در آخرین حدّ میان نور و ظلمت، از همراهان جدا ماند ولی دست از عناد برنداشت. در این هنگام فَرّ از او جدا شد و سپاهش از آن جای بلند به زمین پر تاب شدند. نریوسنگ (پیک اهورامزدا<sup>\*</sup>) خواست او را بکشد که ناگاه فَروَهَرِ<sup>\*</sup> کیخسرو<sup>\*</sup> که هنوز به دنیای مادی نیامده بود، گفت: او را مکش که از او سیاووش<sup>\*</sup> و از آن پس، فناپذیر شد. در اوستای امروز از آسمان پیمایی کاووس از مرگ رهایی یافت اما از نظر می رسد در اوستای عهد ساسانی به این مسئله اشارهای بوده است. در کتابهای نظر می رسد در اوستای عهد ساسانی به این مسئله اشارهای بوده است. در کتابهای پهلوی، مانند دینکرت و بندچین و انوگمدنچا و کتابهای دورهٔ اسلامی، مانند طبری و باهمی و بهم البدان، ذکری از این موضوع رفته است.

از گناهان دیگر کاووس، کشتن گاوی بود که حافظ مرز ایران و توران \* بود. این گاو را اهورامزدا آفریده بود تا اگر نزاعی بین ایران و توران درگیرد، او سُم خویش بر حدّ واقعی دو کشور بکوبد و جدال از میان برود. یکی از پهلوانان، به اصرار و ابرام کاووس، این گاو را کشت و خود نیز به دست سگان جادو کشته شد. از دیگر اعمال زشت کاووس، رفتار بد وی با اوشنر \*، وزیر خردمندش بود که سرانجام او را هلاک کرد. کاووس، بنا بر آنچه از شاهنامه ( ۷۶/۲ به بعد ) بر می آید، نخست به رغم خواستِ زال \* به مازندران تاخت و پس از چندی، آهنگ جهانگردی کرد و به چین و توران و مکران رفت و سپس به بربر لشکر کشید. شاه بربر با یاری پادشاه مصر و هاماوران به جنگ او برخاست اما شکست خورد. آنگاه کاووس سودابه \*، دختر شاه هاماوران را به زنی خواست ولی به حیله دستگیر و زندانی شد. رستم \* به هاماوران رفت و کاووس را نجات داد و با سودابه به ایران بازگردانید. پس از این، جنگ رستم با سهراب \* و ماجرای سیاووش و کدورت بین رستم و کاووس پیش آمد و سرانجام، کیخسرو پس از مرگ او، بعد از صد و شصت سال سلطنت، روی کار آمد.

در ادبیات فارسی از کاووس بیشتر به عنوان مظهر قدرتی که با همهٔ تسلط و شکوه، در برابر جهان، ناچیز و رفتنی است یاد شده و به بسیاری از حوادث زندگی افسانهای او نیز اشاره شده است:

گاہِ کلام و فہم چو قابوس وشمگہر گاه سلام و سهم چو کاووس و کیقباد (قطران: ۱۴۰) به روز قهر به مازندران نبرد چنین نکرد رستم دستان ز بهر کیکاووس (قطران: ۲۲۸) ہمی سام را ہیز خوانم پس آنگ چو کاووس پیوسته در بند تیوزم (سنابي: ۲۷۳) در جــنگ گـرفته کـلّهٔ کـیکاووس مرغى ديدم نشسته بر بارة توس کو بانگ جرسها و کجا نـالهٔ کـوس با کله همی گفت که افسوس افسوس ( ترانه های خیام: ۸۶) که واقف است که چون رفت تخت جم بر باد که آگه است که کاووس و کمی کمجا رفستند (حافظ: ٧٠) تا من حکایت جم و کاووس کی کنم کی بود در زمانه وفا جام مِسی بسیار (حافظ: ۲۴۱) تاج کاووس ببژد و کمر کیخسرو تکیه بر اختر شبدزد مکن کاین عـتار (حافظ: ٢٨) کنون کاووس کوسی را نگر کز رأفت شامل سیاوشوَش گُوی را داده فـرمان جـهانبانی (قاآنی: ۷۹۵) یشت یا زن تخت کیکاووس را سر بده از کف مده ناموس را (اقال: ۱۰۷)

| طوف خود کن گرد ایموانی مگرد             | بگذر از کاووس و کی ای زندممرد          |
|-----------------------------------------|----------------------------------------|
| (اقبال: ۳۹۲)                            |                                        |
| که پیچم پنجهٔ کاووس و کـی را            | دگــر آن دل بـنه در سـينهٔ مـن         |
| (اقبال: ۴۵۰)                            |                                        |
| لیک امید آن گه که بر خاک عدم پهلو نهاد  | نوشدارو میدهد سهــراب را کـاووس شـاه ا |
| (اخوان ثالث، تو را ای کهن بوم و بر: ۴۰) |                                        |
| شکر کاووسشه این است ز تهمینهٔ من        | پر شد از قهقه دیوانگیاش چـاه شـغاد     |
| (اخوان ثالث، تو را ای کهن بوم و بر: ۵۰) |                                        |
|                                         | پای در زنجیر چون کاووس و یارانش        |
|                                         | در طلسم جاودان از چارسو اینک اسیرانیم  |
| ( شفيعي كدكني، شبخواني: ۴۰ )            | تهمتن با رخش پنداري به ژرفِ چاه افتاد. |

منابع: یشتها: ۱۲۴/۱ به بعد و ۲۲۷/۲ به بعد؛ بلعمی: ۵۹۶/۱ و ۶۷۸/۲ مجمل التواریخ و القصص: ۴۵؛ غررالسیر: ۱۵۴؛ گردیزی: ۹؛ مینوی خرد: ۱۱۱؛ اساطیر ایرانی: ۱۰۴؛ پیامبران و شاهان: ۳۵؛ کیانیان: ۱۱۱ و ۱۵۹؛ مزداپرستی: ۱۰۷؛ آیینها و افسانه ها: ۸۱ و ۱۱۶ سوگ: ۱۰۸؛ دینوری: ۱۳؛ حبیب السیر: ۱۱/۱۱؛ فرهنگ نامهای اوستا: ۹۸۳/۲ به بعد؛ نیرنگستان: ۱۲۹؛ حماسه سرایی: ۴۹۹ به بعد؛ فرهنگ نامهای شاهنامه: ۷۶۲/۲؛ جلال ستاری، «رموز قصه از دیدگاه روان شناسی»، هنر و مردم، بهمن ۱۳۵۰: ۱۲۱/۱۲؛ هاشم رضی، «کوی اوسن، کیکاووس»، مهر: ۱۲۴/۱ به بعد؛ لغتنامه.

**کاوه** / kāve/ آهنگر مردی بود که چون از بیداد ضحّاک<sup>\*</sup> به ستوه آمد، بر او شورید و به کمک مردم فریدون را بر جای او نشاند. به روایت شاهنامه ( ۶۱/۱) هنگامی که مظالم ضحّاک به اوج خود رسید و آخرین پسر از هجده پسر کاوه را بردند تا از مغز او طعمهٔ ماران ضحّاکی را تدارک بینند، آهنگر اصفهانی پریشان و پرخاش کنان به درگاه ضحّاک آمد و فریاد برآورد و داد خواست. در این هنگام ضحّاک بی شرمانه گروهی از بزرگان را گرد آورده بود تا دادگری او را در محضری (استشهادنامهای) گواهی کنند. کاوه بر ضحّاک و سران او پیش بند چرمی خویش بر سر نیزه کرد و خلق را به یاری خواند. آنگاه با مردم نزد فریدون روی نهاد و او را به پادشاهی برداشت. فریدون این چرم را به فال نیک گرفت و آن را با دیبای روم و گوهرهای زیبا بیاراست و به نام او «درفش کاویان<sup>\*</sup>» خواند. این چرم پارهٔ کاوه، نشانهٔ قدرت و شکوه مردم مظلوم و تهیدستی است که به همت خود به حکومت ظلم پایان میدهند.

قیام کاوه، نه تنها در ادبیات ایران بینظیر است بلکه همانند آن و با این کیفیت در اساطیر کمتر ملتی دیده میشود، صرف نظر از ماجرای حضرت موسی\* و شورش او بر فرعون\* که جنبهٔ دینی دارد.

در اساطیر ایران، کاوه می تواند همان مقامی را داشته باشد که در یونان پرومته \* (ربالنّوع آتش \* و مظهر نبوغ انسانی در اساطیر یونان) داشت. اگرچه بین عصیان کاوه و پرومته، از حیث ظاهر شباهتی نیست، در عظمت هر دو به یک پایهاند. هر دو برای خیر بشریت، بر بزرگترین قدرت روزگار خود می شورند، با این تفاوت که شورش کاوه به ثمر می رسد ولی پرومته، بی آنکه شکست بخورد، از آن بهره نمی گیرد. برخی هم ( آیینها و افسانه ها: ۱۸۳) نقش کاوه و گاگا (Gāgā) ( یکی از خدایان بابلی) را در دو داستان مشابه بابلی و ایرانی همانند یافتهاند. محققان متأخر، کاوه را اسمی فارسی دانسته اند که در پهلوی به صورت «کاوگ» و در برخی تواریخ دورهٔ اسلامی ( مانند ترجمهٔ تاریخ طبری : ادبیات مذهبی ایران قدیم هم نشانی از آن نمی یابیم. به نظر کریستن سن ( مرداپرستی : بادیات مذهبی ایران قدیم هم نشانی از آن نمی یابیم. به نظر کریستن سن ( مرداپرستی : پدید آمده است، در حالی که معنی درست این ترکیب، درفش کاویان » شده، پدید آمده است، در حالی که معنی درست این ترکیب، درفش کیان (=کویان) یعنی «درفش شاهی» است نه درفش منسوب به کاوه.

در روایات جدیدتر، برای کاوه، پسری به نام قباد (کوات) هم ذکر شده است. نام کاوه که در جوامع حقاطلب همیشه می تواند زنده و پایدار باشد، در ادبیات کهن اعتبار چندانی نیافته است ولی چنان نیست که هیچ یک از شاعران را به آن عنایتی نباشد:

کاوه که داند زدن بر سر ضحّاک پتک کی شودش پایبند کوره و سندان و دَم ( خاقانی: ۲۶۳)

کاوه را چون فرّ افریدون یـافت چه غمِ کوره و سندان و دَم است (خاقانی: ۸۲۱)

منم آن کاوه که تأیید فیریدونی و بخت طالب کوره و سندان شدنم نگذارند (خاقانی: ۱۵۴)

آن فریدون اگرش کاوه نشاندی به سریر این فریدون به بـرش کـاوه نمـییابد بـار (قاآنی: ۳۳۳)

| کبو تر                             | ۶۶۱<br>                                      |
|------------------------------------|----------------------------------------------|
| هی که طرفدار فریدون باشد           | کاوه در جامعهٔ کارگری بار نیافت به گناه      |
| (فرخی یزدی: ۱۱۹)                   |                                              |
| ر و عَلَم چون کاوهٔ حـداد مـیگردد  | ز بیداد فزون آهنگری گمنام و زحمـتکش 🛛 علمدار |
| (فرخی یزدی: ۱۳۰)                   |                                              |
|                                    | گر دهد چون کاوه آن سالار و آهنگر             |
|                                    | آتش این کورۂ بیداد                           |
| (اخوان ثالث، زندگی میگوید اما: ۹۵) | تيغ پولاد تو را آبي همه جوهر.                |
|                                    | درفشي بلند به کف دارند                       |
|                                    | کاوههای اعباق                                |
| احمد شاملو، ترانههای کوچک غربت: ۸) | کاوههای اعباق. (                             |
|                                    | در امتداد کورش                               |
|                                    | و در نهایت تخت جمشید                         |
|                                    | در این صف بلند زمان                          |
|                                    | کاو،ہای پیر                                  |
|                                    | با ما                                        |
|                                    | کنار ما                                      |
| (طاهره صفارزاده، حرکت و دیروز: ۸۹) | خمیاره میکشند.                               |

**منابع:** مزداپرستی: ۱۱۷ به بعد؛ فرهنگ و تمدن ایران: ۲۸۱ به بعد؛ اخبار ایران: ۱۷؛ زندگی و مرگ پهلوانان: ۱۴۴ به بعد؛ روضةالصفا: ۵۳۲/۱؛ حماسهسرایی: ۵۶۹؛ داستانهای شاهنامه: ۱۵؛ حماسهٔ داد: ۱۶۳ به بعد؛ فرهنگ نامهای شاهنامه: ۷۷۲/۲؛ لغتنامه.

**کاویانی در فش** ← در فش کاویان

**کبوتر** /kabutar/ کبوتر (dove) که درزبان گفتاری «کَفتر» نامیده می شود پرنده ای خوش پرواز و سبکبال در انواع متعدد است. کهنترین روایات دربارهٔ کبوتر، به زمان حضرت نوح \* مربوط می شود. وقتی کشتی نوح بر کوه جودی \* نشست و زمین مقداری آب را به خود فروکشید، نوح زاغ \* را فرستاد تا ببیند چقدر آب در زمین مانده است. زاغ به مردارخواری مشغول شد و برنگشت و نوح کبوتر را فرستاد. کبوتر بیامد و بر زمین نشست و پای در آب نهاد. از شوری آب، موی از پایش ریخت و پایش سرخ ماند. کبوتر پیش نوح آمد و گفت: آب مقداری در زمین مانده است. نوح کبوتر را دعا کرد. بنا بر روایات دیگر، روز هفتم پس از طوفان، نوح کبوتر را فرستاد و کبوتر شاخهای از درخت زیتون\* به همراه خود آورد. در روایت دیگر، با یک برگ انجیر\* در منقار و مقداری خزه در پای بازگشت و به پاداش این کار اهلی شدو طوق به او عطا گردید و این نخستین استفادهٔ انسان از کبوتر بود. در ارتباط با این روایت، کبوتر به نوح اختصاص یافته است:

به عشق بلبل مست و غم کبوتر نوح به حدس هدهد بلقیس و عزّت عنقا (عطار: ۶۷۱)

در شعر معاصر هم به این ویژگی گاهی توجه شده است: تو خود آیا جست وجوی جزیره را از فراز کشتی کبوتری پرواز میدهی؟ (احمد شاملو، ققنوس در باران: ۱۹)

شاید تحت تأثیر وظیفهای که در سرگذشت نوح به کبوتر داده شده بود، در بسیاری از فرهنگها، از جمله فرهنگ ایران، از وجود کبوتر به عنوان پیک و نامهبر و قاصد یاد شده است. اسطوره های کهن نشان می دهند که کبوتر را پیک ناهید \* نیز می نامیدند ( دیار شهریاران: ۹۶۳/۲) و مجسمه هایی که از کبوتر و قمری در خوزستان و جاهای دیگر ایران پیدا شده، همگی رمزی از ناهیدند. ارتباط کبوتر با ناهید (زهره) از یک سو و رابطهٔ این پرنده به عنوان مظهر مهرورزی با آفرودیت \* ( ربةالنوع زیبایی در اساطیر یونان ) از سوی دیگر، سبب شده است که کبوتر را «پیک عشق» و «قاصد عاشق» نیز بنامند. در ادب فارسی، به ویژه در عرصهٔ غزل سرایی سبک هندی، تصاویر بدیعی با توجه به این موضوع پیدا می شوند:

منّت از بـال کـبوتر نکـشم ای قـاصد خود به خود نامهٔ من شوق پريدن دارد (؟) سرخی چشم کبوتر هيچ میدانی ز چـيست نامهام میبُرد و بر درد دلم خون میگريست (؟)

در انجیل مرقس (باب اول، فقرهٔ ۱۰) آمدهاست که چون عیسی\* از آب برآمد ودید که

**آسمان\*** شکافته شد، روح مانند کبوتری در وی فرود آمد. در انجیل متّی (باب سوم، فقرهٔ ۱۹) نیز هست که «چون عیسی غسل تعمید\* یافت فوراً از آب برآمد و آنگاه آسمان بر وی گشاده شد و او دید که روح خداوند مانند کبوتری فرود آمد و بر وی در آمد». به این جهت در هنر مسیحی از کبوتر به عنوان نماد روحالقدس\* و پیک صلح و صفا و نماد عشق و عصمت استفاده شده است.

**کبوتر حرم:** چون گرداگرد خانهٔ کعبه و حرم پیامبر و ائمه (ع) کشتن و آزار رساندن آدمی و حیوانات حرام است، بسیاری از کبوتران به این اماکن متبرکه پناه میبرند و از نیازها و نذورات زوّار این اماکن در مأمن حرم تن میپرورانند. این گونه کبوتران که بـه عـلت مجاورت با حرم شکارشان ممنوع است، به «کبوتر حرم» معروف و موسوماند:

اگر چه باز سپید است جان خاقانی کـبوتر حـرم است احـترام او زیـبد (خاقانی: ۸۵۴)

شکستهبال تر از من میان مرغان نیست دام خوش است که نامم کبوتر حرم است (؟)

در شعر خاقانی ( ← فرهنگ لغات و تعبیرات خاقانی: ۱۲۲۷/۲) ترکیبات و تعبیرات بیشتری برای کبوتر آمدهاند.

در شعر سایر شاعران ایرانی نیز مضامین و اندیشه های زیادی، به خصوص در مورد کبوتران نامهبر پیدا شده و در فرهنگها نیز (از جمله لغتنامه) ترکیبات و لغات متعددی با کلمهٔ «کبوتر» راه یافتهاند. در بسیاری از دوره های تاریخی در ایران عملاً از کبوتر به عنوان قاصد استفاده می کردند و گاهی نیز، به تعداد بسیار، آن را به عنوان پرنده ای خوش یمن و مبارک در خانه نگه می داشتند و هنوز هم کبوتر داری و کبوتربازی در ایران معمول است. ملک الشعرای بهار نیز گویا به این کار توجه داشته که در شعری با عنوان «کبوتران من»، به مطلع زیر، این توجه را ابراز کرده است:

بیایید ای کـبوترهای دلخـواه بدن کافورگون پاها چو شنگرف (یهار: ۳۴۴/۱)

منابع: یشتها: ۳۱۹/۲؛ بلعمی: ۱۴۱/۱؛ قاموس: ۵۸۳؛ اعلام قرآن: ۶۲۳؛ «کـبوتران نـامه بـر»، ترجمهٔ شبگیر، هنر و مردم، بهمن و اسفند ۱۳۵۰: ۴۴/۱۱۲ به بعد؛ جلال ستاری، «رموز قصه از دیدگاه روانشناسی»، هنر و مردم، فروردین ۱۳۵۱: ۷۵/۱۱۴؛ نظامالبرید فی الدّولة الاسلامیه؛

کتایون /katāyun/ دختر قیصر روم، همسر گشتاسپ<sup>\*</sup> و مادر اسفندیار<sup>\*</sup> و پشونن<sup>\*</sup> است. برخی کتایون را شکل تحریف شدهٔ «هوتَوسا» پنداشتهاند که درست نیست. ظنّ غالب این است که گشتاسپ همسر دیگری به نام هوتوسا (شاهزادهای نوذری) داشته است که گاهی هر دو یکی پنداشته شدهاند (پژوهشهایی در شاهنامه: ۱۷۹).

در داستان رستم \* و اسفندیار، کتایون چون از مأموریت پسر به سیستان آگاهی یافت، دلش گواهی داد که این سفر برای پسرش عاقبت خوشی ندارد. از این رو، کوشید تا پسر را از این سفر منصرف کند اما اسفندیار پندهای لطیف و مادرانهٔ او را نپذیرفت و مادر بی قرار را به داغ فرزند نشانید. کتایون، به عنوان همسر و مادر پدر و پسری که بر سر تخت و تاج کشمکش دارند وضع حساسی دارد و پس از کشته شدن فرزندش، زبان به پرخاش و ملامتِ همسر می گشاید. وی، به خصوص در آخر عمر، از زنان ارجمند شاهنامه است که سرنوشت مصیبتبار خود را تحمل می کند.

در متون اسلامی نام دیگر او «ناهید» است اما روایات پهلوی و اوستایی او را به نام «هوتس» خواندهاند. نام او، به ندرت، در ادبیات فارسی آمده است:

از فرنگیس و کتایون و همای باستان را نام و آوا دیـد.ام ( خاقانی: ۲۷۴)

شاعر در توصيف ممدوحهٔ خود سروده است:

صد چو صفورا ورا مجاور درگه صد چو کتایون ورا خدم شده سنان (قاآنی: ۶۶۳)

**منابع:** شاهنامه: ۲۱/۶ به بعد؛ داستانداستانها: ۲۴۰؛ زنـدگی و مـرگ پـهلوانـان: ۳۶۲؛ زنـان در شاهنامه: ۲۰۸–۱۸۸؛ فرهنگ نامهای شاهنامه: ۷۷۶/۲. **کُنَیِّر و عَزِّه /**kosayyer va 'azza/ ا**بوص**خر کُنَیِّربن عبدالرحمن خزرجی، مشهور به ابی جمعه، از شعرای عرب و عـاشق **عَزَه**\*، دختر جمیل بن حفص کلبی است. کُنَیِّر از مردم حجاز بود ولی بیشتر در مـصر اقامت داشت و در سال ۱۰۵ ق. درگذشت.

از زلیخا یوسف اندر خوبرویی شد مثل از کُتَیتِر عَزّه عزت یافت در ملک جـهان (قاآنی: ۶۵۴)

منابع: دیوان منوچهری (تعلیقات): ۳۳۹؛ لغتنامه و منابع آن.

**گرسی** /korsi/ در لغت به معنی تخت کوچک و فلک هشتم است و اشاره به آیه ۲۵۵ سورهٔ بقره (آیةالکرسی) نیز هست. پیامبر اسلام آیةالکرسی را سیّد همهٔ قرآن خوانده است ( تفسیر طبری: ۱۶۲/۱) زیرا در این آیه که حدود پنجاه کلمه است، زیر هر کلمهای پنجاه برکت است و هر کس آن را در وقت خفتن بخواند، جبرئیل<sup>\*</sup> یا فرشتگان<sup>\*</sup> او را از دیو<sup>\*</sup> و پری<sup>\*</sup> و جملهٔ بلاها و آفتها تا صبح نگه دارد و هر کس بامداد بخواند تا شبانگاه، در پناه خدای عزّ و جل باشد و هر بیمار که بخواند شفا یابد.

اهل شریعت، کرسی را تدبیر و علم و عظمت و سلطنت خداوند که محیط بر عالم است دانستهاند. بعضی علما گویند کرسی نام فرشتهای است که خدا در آیهٔ فوق نام او را به خویشتن اضافه نموده است. برخی هم گفتهاند مراد از کرسی بندگان خدا هستند که در همه جا وجود دارند.

در اصطلاح صوفیان، کرسی، موضع امر و نهی الهی، و عرش \* و کرسی اشاره به قرارگاه حق تعالی است که تعیین آن برای بنده میسر نیست. نَسَفی ( الانسان: ۱۴۸) در تطبیق عالم صغیر بر عالم کبیر میگوید: روح حیوانی کرسی است و نمودار فلک ثابتات، از جهت آنکه فلک ثابتات، کرسی عالم کبیر است.

مفسّرین در مورد معنی کرسی اختلاف کردهانـد. در عـظمت هـر یک از عـرش و کرسی، احادیث بسیاری رسیدهاند که به موجب آنها کرسی بر هر چه که خدا خلق کرده، محیط است. کرسی را خدا از مروارید یا زر، بر زِبَر آسمان\* هفتم آفـرید. آسـمانهای هفتگانه در جنب کرسی، چون هفت درم است که بر سپری افکنند. حاملان کرسی، چهار فرشتهاند: یکی به صورت آدم\*، دوم به صورت گاو\*، سوم به صورت شیر، و چهارم به صورت کرکس\* (کشفالاسرار: ۶۹۴/۱) . در روایت دیگر ( ابوالفتوح: ۱۶۸/۲) هر یک از فرشتگان حامل عرش، چهار روی دارند و قدم ایشان بر آن صخرهای نهاده است که در زیر هفت زمین قرار دارد. میان حاملان عرش و حاملان کرسی حجابهای فراوان است از نور و ظلمت و آب و برف. از حجاب تا حجاب پانصد سال راه است و اگر این فاصله نمی بود حاملان کرسی در نور حاملان عرش می سوختند.

نه زیر قلم جای لوح است چونان که بالای کرسی است عرش مُـعَّلا (خاقانی: ۸۱۴)

منابع: ابوالفتوح: ۴۴۳/۱ و ۷۰۰؛ حياةالحيوان: ۲۲،۰۵۲؛ اصول كافى: ۱۲۹/۱؛ تفسير امام فخر رازى: ۳۱۲/۲؛ الانسان: ۵۷۸؛ منطقالطير: ۲۷۷؛ تفسير شريف لاهيجى: ۲۵۲/۲؛ اسرارنامه: ۲۴۷؛ فرهنگ لغات و تعبيرات مثنوى: ۶۶۸/۶؛ سفينه: ۴۷۷/۲؛ دا.فا.؛ لغتنامه.

کرکس /karkas/ پرندهای تیزبین و دورپرواز است که به طول عمر شهرت دارد و در زبان فارسی به نامهای لاشخور، مُردارخوار، مرغ مُردارخوار، و در عربی نَسر نیز خوانده شده است. به موجب روایات کهن، در قضیهٔ پرواز به آسمانها باگردونه یا تخت که به صور تهایی تقریباً مشابه، به کاووس\* و نمرود\* و سلیمان\* و فرزندان نوح\* نسبت دادهاند کرکس نقش عمدهای در بردن تخت به آسمان\* داشته است. طبری ( تفییر طبری: ۱۳۳۶/۵) در تفسیر آیهٔ ۱۳ سورهٔ سبا آورده است که بر سر تخت سلیمان دو کرکس بود و برای آن کرکسان طلسمی ساخته بودند که هر وقت آفتاب\* بیرون می آمد کرکسان پرها باز میکردند تا عرش\* را سایه کنند و هرگاه که آفتاب نبود پرهاشان در هم می شد. یکی از چهار فرشتهٔ\* حامل عرش نیز به صورت کرکس توصیف شده است ( کشفالاسرار: ۶۹۴/۱). درازی عمر و مُردارخواری و تیزبینی کرکس در کتابهای حیوان شناسی عربی مطرح

چرا عمر طاووس و دُرَّاج کـوته چرا مار و کرکس زیّد در درازی (ابوطیب مصعبی، تاریخ بیهقی: ۴۸۲) تا نبود چون همـای فـرّخ کـرکس همچو نباشد به شبه بازِ خَشین پند (فرخی: ۴۵۲)

ييش بين چون كركس و جولانكننده چيون عقاب راهوار ایدون چو کبک و راسترو همچون کهلنگ (منوچهری: ۵۲) **در فرهنگ** ایران اسلامی «کرکسان فلک» نام دو ستارهٔ نسرطایر (کرکس پرنده) و نَسر واقع (كركس نشسته) است كه در مجموع نُسرَيْن (به صيغهٔ تثنيه) هم ناميده مي شوند و در شعر فارسی به آنها اشاره رفته است: شده نُسر واقع به سان سه بيضه شدہ نُسر طایر چنان شاخ نخـلی (منوچهری: ۱۴۲) ساير مضامين: با دو تا کرکس و دو تا مردار همچو نمرود قصه چرخ مکـن (سنايي: ٥٥) از جَزع دانه کردن از مُشک دام گردان خواهی که نَسر طایر پرّان به دامت افتد (سنايي: ۴۲۹) كز مغز كركسان فلك استخوان ماست بخت همام گفت که ما را همای دان (خاقانی: ۷۹) منقار كركسان فلك مبهان اوست زان تیغ کو بنفش تر است از پر مگس (خاقانی: ۷۴) به باد غرود از سهم کرکس پرّان به ریش فرعون از نظم لؤلؤی خوشاب (خاقاني: ١٢) تا من به خوان دو مرغ مسمّن در آورم نسرين را بـه خبوشة پـروين بـپرورند (خاقانی: ۲۴۲) سعدی نیز در بوستان داستان مناظرهٔ زَغَن و کرکس را به نظم درآورده است: چنین گفت پیش زَغَن کرکسی که نبود ز من دوربین تر کسی (بوستان سعدی: ۱۴۱) منابع: حياةالحيوان: ٢/٣٥٠؛ قاموس: ٨٨٠؛ فرهنگنامهٔ جانوران: ٧٦٩/٢؛ فرهنگ فارسی: اعلام؛ لغتنامه.

كرمايل (كرماييل) ← ارماييل و كرماييل

كَرّوبيان /karrubiyān/ کروبیان یا کروبیون، دسته ای از فرشتگان\* مقرّب خداوند هستند که به «سادات الملایکه» معروف اند. اصل کلمهٔ «کروبی» آشوری و به معنی پاسبان است (حاشیهٔ برهان قاطع ). در تورات کروب و جمعش کروبیم (Cherubim) فرشتگانی هستند که از حضور خدا فرستاده می شوند یا همواره در حضور او به سر می برند. این فرشتگان دارای دو بال اند و تمثال آنان از طلا و در زیر تابوت سکینه ( = آرامش ) قرار دارد و دو بال ايشان بر تابوت سايه مي افكند (قس: سليمان و كركسها). در هيكل سليمان\* کروبیان با طلا نقش شده بودند و صورت آنها را بر دیوارهای خانه و دو لنگهٔ در نیز نقش کرده بودند ( قاموس : ۷۲۷). داوود\* در اشعار خود آورده که خدا بر کروب سوار شد و با جلال خود به زمين نزول فرمود. در اسلام کروبیان را مهتر فرشتگان یا ملایکهٔ مقرّب میدانند و ایشان را در عالم اجسام هیچ تعلق و تدبیر و تصرف نیست. در شعر فارسی هم با همین مفهوم مطرح شدهاند: ما نتوانیم حق حمد تو گفتن با همه کروبیان عالم بیالا (سعدی: ۴۱۱) به تهدید اگر بر کشد تیغ حکم بمسانند كروبيان صُمّ و بُكم (سعدي: ۲۰۲) حجرهٔ روحالقدس به ز تو مهمان نـداشت شو بده انصاف خویش کز همه کروبیان ( خاقانی ) عود سوزان آفتاب و عود کیوان آمده ييش بزم مصطفى بين دعـوت كـرّوبيان (خاقانی: ۳۷۲) صرير كلك تو بـاشد ساع روحـاني درون خلوت كروبيان عالم قدس (حافظ) فيضى رسد به خاطر پاكت زمان زمان ای ملهمی که در صف کروبیان قدس (حافظ) منابع: اسرار نامه: ۲۴۷؛ بر هان؛ فرهنگ فارسی؛ لغت نامه.

**کریشنا** /krišnã/ کریشنا (Krishna) (در سنسکریت به معنی تیره و سیاه همچون ابر )، هشتمین مظهر و تجلّی \* ویشنو \* یکی از سه خدای بزرگ هندو است که بنا بر یک اسطوره، پسرِ وسودوا (Vasudeva) و دواکی (Devaki) بود و در متهورا (Mathura) میان دهلی و آگره متولد شد. کریشنا در مهابهاراتا به عنوان بهاگواد-گیتا و بهاگواتا-پورانا تجسم یافته است. بنا بر مهابهاراتا، ویشنو برای رهایی از دست کَمسه (Kamsa) که تاج و تخت ولایت «متهورا» را غصب و بدرفتاری آغاز کرده بود، به صورت کریشنا متولد شد. به کَمسه اخطار کرده بودند که یکی از برادرزاده هایش او را خواهد کشت و او همهٔ بچه های دواکی، برادر خود را کشت اما کریشنا به صورت ناشناس در جمع گاوچرانان وارد شد تا عموی خود را بکشد. کریشنا در کودکی با دیوان \* در آویخت و بر آنان چیره شد و شبانی میکرد اما سرانجام با برادرش برای کشتن کَمسه به متهورا بازگشت و پس از غلبه بر کَمسه و کشت او شهر دوارکا (dvaraka) را مقرّ خود ساخت. در زد و خوردی، برادر و پسر کریشنا هر دو کشته شدند و خود او هم برای ماتم به جنگل رفت که در آنجا با تیر شکاربانی که او را به جای آهو گرفته بود کشته شد.

کریشنا در حکم آپولونِ \* هندوان و بتِ محبوب زنان است. بنا بر روایتی دیگر، دو موی از ویشنو بیرون کشیده شد: یکی سیاه و یکی سفید، و موی سیاه به صورت کریشنا در آمد. معبد متهورا بر کنار رود جَمنا\* و معبد جاگانات، در بوری، از معابد مهم کریشنا هستند.

Brewer's: 666.

کُستی / kosti کُستی یا کُشتی که از مادهٔ «کُست» ( در پَهلَوی به معنی طرف، سوی و کنار ) مشتق شده، بندی سفید و باریک و بلند است که از هفتاد و دو نخ پشم گوسفند ( به عدد هفتاد و دو فصل یسنا) تابیده می شود و هر شاخه از این رشته ها شامل دوازده نخ ( اشاره به دوازده ماه سال ) و مجموعاً شش رشتهٔ ( اشاره به شش گاهنبار \* ) دوازده تایی است. پوشیدن شدره \*، جامهٔ پارسایی و پرهیزگاری، و بستن کُستی، به منزلهٔ بند بندگی خداوند، سه بار به دور کمر ( به نشانهٔ سه اصل گفتار نیک، اندیشهٔ نیک و کردار نیک ) آیینی است که هر زردشتی در هفتسالگی مکلّف به انجام آن بوده است. در اوستا سنّ کُستی بستن، پانزده سالگی معیّن شده و زردشتی مؤمن فقط هنگام شست و شو و وضو کُستی را از خود دور می کند. به نظر می رسد بستن کُستی نشانهٔ آغاز دوران فرخندهٔ شباب بوده و تصور می شده است که از تأثیر این بند، کالبد جوان از نفوذ اهریمن \* محفوظ می ماند. کُستی بستن (یا سُدره پوشان) در ایران کهن طی مراسم با شکوهی برگزار، و از آن روز به بعد، نوجوان وارد جمع بهدینان می شد. این رسم تا این اواخر در بین مراغیان رودبار جاری بوده است ( آناهیتا: ۲۴۵). کُستی را «بند دین» نیز می گویند زیرا هر زردشتی مکلّف بوده است آن را به کمر بندد.

رسم کُستی بستن، به زمانهای بسیار کهن مربوط می شود و ابتدای آن را به جمشید\* نسبت دادهاند. بیرونی آورده است ( آثارالباقیه: ۲۹۲): جمشید به شکرانهٔ پیروزی بر ضحّاک\* مردم را به بستن کُستی و زمزمه\*امر کرد و این کار در ایشان سنّت ماند.

کلمهٔ کُستی یا کُشتی در پازند به معنی مطلق رشته و بندی است که به میان بندند. بنابراین، به نظر میرسد کُشتی گرفتن هم، گرفتن کُشتیِ (کُستیِ) حریف بوده که بعدها به صورت ورزشی اصیل درآمده و معنای نخستین آن از یادها رفته است. در فارسی هم گاهی به همین معنی به کار رفته است:

فریاد من رس اکنون، کم دست و پای بسته با چون فلک حمرینی باید گرفت کُستی (کمال اسماعیل: ۵۸۵)

در شعر فارسی به رسم کهن کُستی بستن، به همان مفهوم زردشتی آن نیز توجه شده است:

ببستند کُشتی به دین آمدند همه نزد شاه زمين آمدند (شاهنامه) ببندید کُشتی همه بر میان به بُرز و فَر شاه ایرانـیان (دقيقي: ٥٢) کُستی هِرقل به تیغ هندی بگسل بر سر قیصر صلیبها همه بشکن (فرخي: ۲۷۰) ببستند میان را به کُستی و بـند بدانسته لخـتی ز وسـتا و زنـد (بهرام پژدو) گوهر قندیل بشکستند و ساغر ساختند ( خاقانی ) ناصرخسرو در شعري آن را به دو معنى به كار برده است: به کُستی با فلک بیرون چرا رفتی کجا داری تو بـا او طـاقت کُسـتی (ناصرخسرو: ۲۷۳) /تو با ترسا سوی دانا به یک نرخی اگرچه تو کـمر بسـتی و او کُسـتی (ناصرخسرو: ۲۷۴) **منابع:** ینبتها: ۲۲/۱۱؛ مزدیکسنا: ۲۷۶ به بـعد؛ اسـاطیر ایـران: ۱۷۳؛ خـرده اوسـتا: ۵۸ بـه بـعد؛

671

منابع. یسها، ۱۳۷۱؛ هردیستا، ۱۳۷ به بعد؛ اساطیر ایران. ۱۳۱ خوده اوست، ۲۷ به بعد؛ یکتاپرستی: ۳۴۱؛ هرمزدنامه: ۳۸۹ به بعد؛ فرهنگ نامهای اوستا: ۴۶۵/۱؛ آناهیتا: ۲۴۴؛ ارداویرافنامه: ۱۴۹؛ دیانت: ۱۵۰ به بعد و ۲۰۱.

## **کلمه** /kala(e)me/

کلمه (word) واژهٔ مخصوصی است که آفرینش \* از آن آغاز شد. در مورد آفرینش حکمای سومر نظریات و اصولی مطرح کردند که بعدها مبنا و پایهٔ عقاید مردم سراسر خاور نزدیک شد. خلاصهٔ مطلب آنان این است که اصل قدرت آفرینش یک «کلمه» است که اصطلاحاً «کلمهٔ آسمانی» یا «اسم اعظم \*» نام دارد. مطابق این نظر، کار خدای آفریننده این بود که نقشهٔ کار را بکشد و «کلمه» را بر زبان راند و اسم چیزی را که قرار بود آفریده شود ادا کند تا آن چیز هستی یابد. در سومری این کلمه «می» است که ظاهراً به معنی مجموعهای است از قواعد و مقررات که برای هر یک از اجزای عالم وجود و پدیده های تمدن بشری، به وسیلهٔ خدایی که آنها را آفریده، وضع شده اند.

تکیه بر «کلمه»، از همانندیهای کم نظیر در جهان اسطور های آفرینش افریقایی و خاورمیانه با اسطور های سامی است. انجیل بوحنا (باب اول: ۱۴–۱) با اتکا بر محور «کلمه»، به عنوان بُنمایهٔ آفرینش زندگی، نور جهان، و روشنی بخش انسان در ظلمات گمراهی، چنین آغاز سخن میکند : در آغاز کلمه بود و کلمه نزد خدا بود و کلمه خود «خدا» بود و از همان آغاز کلمه با خدا بود. قرآن ( آل عمران : ۴۵، نساء : ۱۷۱ ) نیز حضرت عیسی\* را «کلمه» خدا معرفی میکند که به مریم\* عطا شده است. «کلمه» در برخی اسطورههای افریقایی، رمزوارهٔ «آوای خرد»، ندای راستین عقل، تدبیر کل، عقل جهانی، مدیر خردمند امور، قدرت نامرئی آفرینش، نیروی سازندگی، نظم و سامان، خدای بی همتا و یگانهٔ مجرد در جهان به شمار می رود ( ب افریقا: ۳۴۶).

در گاتها لفظ مانو (mano) که جزءِ دوم «وَهومَنَه» یا بهمن<sup>\*</sup> (نخستین آفریده ج اَمشاسپندان) با آن ارتباط دارد، گاهی به معنی اندیشهٔ مینوی و اصل و اساس روحانی آمده است. با توجه به این معنی، «وهومنه» با «کلام ایزدی» در اصطلاح حکمای نوافلاطونی تطبیق میکند و این کلام با واژهٔ یونانی لوگوس (logos) یکسان است. فیلونِ (Philon) (قرن دوم م.) یهودی یا اسکندرانی معتقد است که نخستین مخلوق خداوند و نخستین پدیده در جهان مینوی «کلام ایزدی» است. در حکمت اسلامی، عقل که در فلسفهٔ ایرانی بر همان بهمن انطباق یافته است اولین صادر از خدا و نخستین پدیده و مظهر او به شمار میرود و هرگاه امر خدا به چیزی تعلق گرفت، به او میگوید «باش»، پس میباشد (بقره: ۱۱۷؛ آل عمران: ۲۷؛ مریم: ۳۵). به واسطهٔ کلمهٔ کُن<sup>\*</sup>، تمام موجودات بر سبیل ابداع دفعتاً واحدتاً از ذات حق صادر شدند.

«كلمه» در اصطلاح فلسفه، سكينه، روحالقدس \*، و در اصطلاح اهل حق، كنايه از يك يك ماهيات است ( التعريفات: ٨٠). كلمةالله، مسيح \* است و كلمةالباقيه، كلمه توحيد (لاالهالاالله) و كلمةالتقوى، بسماللهالرحمنالرحيم. همچنين در فرهنگ اسلامى كلمه معنويه، كنايه از اعيان، كلمه غيبيه و كلمه مجرده، كنايه از مفارقات، و كلمه موجوديه، كنايه از موجودات خارجى است. در شعر معاصر به «كلمه» با لفظ «سخن»، به همان مفهوم كتاب مقدس اشاره شده است:

و در آغاز سخن بود و سخن تنها بود و سخن زیبا بود بوسه و نان و تماشای کبوترها بود. (شفیعی کدکنی، هزارهٔ دوم آهوی کوهی: ۳۳)

**منابع:** دیار شهریاران: ۸۸۴/۲؛ الانسان: ۱۴۶ و ۳۴۹؛ تفسیر اوستا: ۱۷۸؛ فرهنگ نگار.ای نمادها: ۱۴؛ لغتنامه؛

**کلمۂ آسمانی ب**کلمہ

..........

**کلیمانہ** ← موسی

کماریکان /kamārikān/ نام گروهی از بزرگترین دیوان \* است که اهریمن \* را در برابر اهورامزدا \* یاری میکنند. همان طور که یاران نزدیک اهورامزدا شش مِهین فرشته \* به نام امشاسپندان \* هستند، شش دیو بزرگ نیز به نام کَماریکان، از کارگزاران مهم اهریمن به شمار میآیند و به ترتیب زیر، هر کدام در برابر یکی از امشاسپندان قرار میگیرند: ۸. اَکَه مَنَه (Akamana) (به معنی اندیشهٔ پلید) در برابر بهمن \*. ۲. ایندرا \* در برابر اردیبهشت \*. ۳. سئوروه (Saurva) (دیو آشوب) در برابر شهریور \*. ۴. نا اونگ هنی ثیا (Saurva) (مظهر قهمت و نافرمانی) در برابر سپندارمَد \*. ۶. تئوروی (Taurv) (مظهر فساد و گرسنگی) در برابر حرداد \*. ۶. زیی ریش (Taurv) (مظهر فساد و گرسنگی) در برابر سروش \* است میافزودند تا ۶. زیی ریش (Zairish) (شریک تئوروی) در برابر مرداد \*. کاه بر این شش دیو، ائشم (دیو خشم \*) را که در برابر سروش \* است میافزودند تا عدد هفت \* که در فرهنگ ایران بسیار مورد توجه بوده است کامل شود. دیو خشم، مظهر ناسپاسی و عصیان است.

**منابع:** مَزدیَسنا: ۲۴۴؛ اساطیر ایران: ۸۵؛ رشید عـیوضی، «مـظاهر شـرّ در آیـین زردشـتی»، ن.د.ا.ت.: ۱۱/۱۸ به بعد؛ دانشنامهٔ مَزدیَسنا: ۳۹۶.

**کمان بھمن** ← کمان رستم

کمان رستم /kamān-e rostam/ کمان رستم (کمان بهمن، کمان سام، کمان شیطان، کمان مرتضی علی (ع)، آزفنداک یا آزقنداک) همان قوس قزح یا رنگین کمان (rainbow) است که به شکل کمانی به رنگهای مختلف در آسمان<sup>\*</sup> پدید می آید و رنگهای آن به ترتیب: نیلی، کبود، سبز، زرد و قرمز است. سبب آن را انعکاس اشعهٔ خورشید<sup>\*</sup> در ذرات باران دانسته اند و به همین علت، هنگام بارندگی، اغلب به سه رنگ سرخ، زرد و سبز در آسمان پدید می آید. قاموس ( ۲۰۵) پدید آمدن آن را پس از باران، بر اساس عهدین، یادآور عهد خدای تعالی دانسته که بار دیگر انسان را با طوفان هلاک نخواهد کرد. در سِفر پیدایش آمده است که پس از طوفان\* خداوند با نوح\* پیمان بست که دیگر جانداران را نابود نسازد. به نشانهٔ استواری این عهد، قوس را بر فراز زمین قرار داد و آن را در ابر گذاشت تا عهد جاودانی خود را با جانوران فراموش نکند. بنا بر کتاب مقدس دور تخت عیسی\* در آسمان با قوس قزح احاطه شده است.

در اساطیر ایرانی، از یک طرف مهر \* (میترا) ایزد عهد و پیمان است و از طرف دیگر، رنگین کمان، نشانهٔ برج «قوس» است که با تیر \* و موسم و شکل ایزد تیر و نیز از جهت رابطهٔ آن با آب \* و طوفان، با ناهید \* پیوند می یابد. به این جهت، برخسی (دیار شهریاران: ۹۵۸/۲) نظر داده اند که قوس قزح یا کمان رستم و یا رنگین کمان نشانهٔ دو ایزد به هم پیوسته، یعنی «تیر مناهید» است، به خصوص که قرینه ای از فرهنگ عامهٔ مردم دیلم نیز این نظر را تأیید می کند. پیران و به ویژه پیرزنان کوههای دورافتادهٔ دیلم، رنگین کمان یا کمانهٔ آسمان را مقدس و نشانه ای از دختر پیغمبر می شمرند و همین که چشم آنها به رنگین کمان می افتد صلوات می فرستند. در همان کتاب آمده است که چون «تیر» سرپرست و خدای دانشمندان و نویسندگان بوده و به او مانند هرمس \* و ادریس می شده، در اندیشهٔ ایران اسلامی، بر دختر پیغمبر اسلام، زهرا (س) که اتفاقاً نام وی هم با کلمهٔ زهره بی شباهت نیست انطباق یافته است.

در ادبیات وِدایی، قوس قزح را کمان ویشنو<sup>\*</sup> ایزد بزرگ هندو که در آسمان فرمانروایی دارد دانسته اند. بیرونی در کتاب ماللهند می گوید: «هندیان قوس قزح را کمان ایندرا<sup>\*</sup> می دانند». در فرهنگ عوام ایران، رنگین کمان را «کمان رستم» می نامند و معتقدند سرخی آن اگر زیاد باشد نشانهٔ خونریزی، و سبزی آن نشانهٔ خرّمی، و زردی آن علامت ناخوشی است ( نیرنگستان: ۱۲۲). انتساب رنگین کمان به شیطان، به قول صاحب آنندراج، از آن روست که شیطان<sup>\*</sup> از جنس دیو<sup>\*</sup> است و معمول چنان است که هر چیز را که از مقدار خود فزونتر باشد به دیو منسوب کنند.قدما در سبب پیدایش آن نظرهای مختلفی ابراز کرده اند ( حیایب [فارسی]: ۹۱).

قوس قزح (کمان رستم) در ادبیات فارسی، به خصوص از جهت رنگ و زیبایی مورد توجه بوده است:

چون قوس قزح برگ رَزان رنگ به رنگند در قـوس قـزح خـوشهٔ انگـور گُـهان است (منوچهری: ۷)

| دن                                  | 7YU                                           |
|-------------------------------------|-----------------------------------------------|
| ز برگِ لاله رایت و از برق ذوالفقار  | قوس قزح کمان کنم از شاخ بید تـ یر و           |
| ( منوچهری: ۳۱ )                     |                                               |
| ایت رایش شکست آرد کمان سمام را      | مایهٔ فضلش به دست آورد تیر چرخ را 🦷 ر         |
| (سنایی: ۷۵۱)                        |                                               |
| ر ابـر بگـريد كـمان رسـتم           | چون تيغ زند آفـتاب رايت ب                     |
| (ابوالفرج رونی: ۱۰۰)                |                                               |
| بر از حسـد بـجرده زه از كــان رسـتم | آنجا که در زِه آرد دستت کمهان <b>بخ</b> شش اب |
| (انوری: ۲۳۴/۱)                      |                                               |
| Brewer's: 971.                      | <b>منابع:</b> عجایب [قزوینی]: ۹۱؛ لغتنامه؛    |
|                                     |                                               |
|                                     | <b>کمان سام</b> ← کمان رستم                   |
|                                     | <b>کمانِ شیطان</b> ← کمان رستم                |
|                                     | <b>کمانگیر</b> ← آرش                          |

CV/A

.'

نام پرندهای غول آسا است که بنا بر روایت صد در بندهشن (به کوشش دابار : ۸۹، بند ۳۷ به بعد) و روایات داراب هومزدیار ( ۶۴/۱ به بعد) چون به جهان آمد، زمین را بی فروغ ساخت و از ریزش باران تا خشک شدن رودخانه ها جلوگیری کرد و مردمان و جانوران را به کام در کشید و همهٔ جهان از قحط و نیاز خراب شد. هیچ کس تدبیر او نمی توانست کرد تا اینکه گرشاسپ\* او را هفت شبانه روز زیرِ باران تیر قرار داد و نابود کرد. از او به نام «دیو خشکسالی» هم یاد شده است.

**کمان مرتضی علی (ع)** - کمان رستم

کُمَک /kamak/

برخی ( اساطیر ایرانی: ۹۴) کَمَک را تحریفشدهٔ افسانهٔ کهن باران یا طوفان<sup>\*</sup> دانستهاند. این افسانه در چین نیز همانندی دارد و «شین یی»، کماندار خدایی، با نُه خورشید<sup>\*</sup> دروغین که سبب خشکسالی بزرگی شده بودند پیکار میکند و پس از نابود کردن آنها دیگرباره آب<sup>\*</sup> و آبادانی را به زمین ارزانی میدارد.

**منابع:** مینوی خرد: ۱۳۴؛ اساطیر ایران: ۱۴۷؛ آیینها و افسانه ها: ۱۱۵؛ سمبولها: ۱۶۱.

**کُن** /kon/ کُن (به معنی باش) که با توجه به آیات قرآن (بقره: ۱۱۷، آلعمران: ۴۷ و ۵۹، انعام: ۷۳، نحل: ۲۰، مریم: ۲۵، یس: ۸۲، مؤمن: ۶۸) اغلب به صورت «کُن فَیَکون ( = فَکان )» (باش، پس میباشد) می آید کلمه ای است هستی بخش و متناظر با ابداع \* الهی. خالق آسمانها «چون خواهد کاری را براند، گویدش: باش، پس میباشد» ( وَ اِذَا قَضیٰ اَمراً فَانَّما يَقُولُ لَهُ کُنْ فَیَکُونَ) (بقره: ۱۱۷، آل عمران: ۲۷، مریم: ۲۵). این کلمه که هنگام امر به آفرینش \* چیزی از جانب خداوند اراده می شود، در اصطلاح عرفانی، امر ابداعی و تکوینی و وجود منبسط است. به واسطهٔ کلمهٔ «کُن» تمام موجودات بر سبیل ابداع دفعتاً واحدتاً از ذات حق صادر شدند. مولاناگاهی آن را در معنای بی مقدمه و پیشبینی، فی الفور، آنی و دفعتاً به کار برده و گاهی هم در معنای همان امر آفرینش یا خلاقیت و مطلق ایجاد:

ورنه قادر بود کو «کُن فَـیَکون» 🛛 صد زمین و چرخ آوردی بـرون

(مثنوی: ۳۵۰/۳)

حال شها دی همگان دیـد. انـد کُن فَیَکون کس نشود بختور (کلیات شمس: بیت ۱۲۴۲۴)

«کُن» در اصطلاح فلسفه، «سکینه» و «روحالقدس\*» و بـه زبـان اهـل حـق، کـنایه از یک یکِ ماهیات است ( التعریفات:۸۰ ).

«کُن فَیَکون» یا «کارگاه کُن فَیَکون» یا «کاف و نون» نزدیک به معانی یاد شده، به خصوص در بیان قدرت و مشیّت آفرینش خداوند، بارها در ادبیات فارسی و القای مفاهیم عرفانی به کار شاعران آمدهاند:

کجا شد آن که بر از خاک پاک «کُن فَیَکون» نــه طــعنهٔ پــدرش بُــد نــه مــایهٔ مـادر (ناصرخسرو) چو در نوردد فراش امر «کُن فَـیَکون» سرای پــردهٔ ســیاب رنگ آیـنهگـون

. از ورای «کُن فَکان» آمد پس از تخییل خـویش

در مناجات از فضولی «کُنفَکُن» چون خـوانمت (سنایی: ۱۰۵) عقل در کارگاه «کُن فَـیَکون» از پـی جـلوهٔ قـرار و سکـون (حدیقه: ۳۰۶)

ای جمع کرده مبدع «کُن» در نهـاد تـو هم سیرت ملایک و هم صورت ملوک (ظهیر فاریابی)

تقدیر حروف «کُن فَکـان» را در حرف سنانت کرده مُدغَم (ديوان ظهير، تصحيح يزدگردى: ١٣٣) ان «ب و ت» شکن که به تعریف او گړ فت هم «قاف و لام» رونق و هم «كاف و نون» بها (خاقاني: ۲) تـــا نـــنالد خــلق ســوى آسمان مُلک زان دادهست ما را «کُــنفَکان» (مثنوی: ب۴۶۳۹/۳) قضای «کُنفَیَکون» است امر بار خدای بدین سخن سخنی در غمی توان افنزود (سعدی: ۵۸۴) رســد ز چـرخ عـطارد هـزار تهـنيتت چو فکرتت صفت امر «کُن فَکان» گیرد (حافظ) زیر یای امّهات آمد جنان گفت آن مقصود حرف «کُن فَکان» (اقبال: ۱۰۱)

«کُن» در این ابیات کنایه از عالم وجود و دهر است: رهاییدهِ بستگانِ سخن تواناکنِ ناتوانـانِ «کُـن» (خمسه: ۱۱۶۴) ز آفرینش نزاد مادر «کُـن» هیچ فرزند خوبتر ز سخن (خمسه: ۶۱۸) حق، قدم بـر وی نهـد از لامکـان آنگه او ساکن شود از «کُن فَکان» (مثنوی: ۱۳۸۱/۱

و در بیت زیر، مقصود، امر باری تعالی است:

## امسر ملکالملوک مغرب هم رتبت «کُن فَکان» ببينم

(خاقانی: ۲۶۸)

«ساعتی بر طرف آن حوض نظاره بر کارگاه قدر میکردند تا خود آن مرغان بحرکت را از جامهٔ تمّوج آب که به شعر آسمانگون ماندی، نقش بند «کُن فَیَکون» چگونه پدید آورد.» (مرزبان نامه: ۲۲۴/۱)

**منابع:** فرهنگ لغات و تعبیرات مثنوی: ۷۲۷/۶؛ دانشنامهٔ ایران و اسلام: ابداع؛ فرهنگ علوم عقلی؛ لغتنامه.

كُن فَيَكون

**كُن فَيَكون ب**كُن

کوثر (از مادهٔ کثر) نام حوض یا چشمه یا نهری در بهشت \* است که اهل تغسیر را در کوثر (از مادهٔ کثر) نام حوض یا چشمه یا نهری در بهشت \* است که اهل تغسیر را در باب آن گفت و گوهاست. بر اساس روایات، سرچشمهٔ آن سدرةالمنتهی \* است و پایههایش در زیر عرش \* قرار دارند و سنگریزه های آن مروارید است و پهنای آن میان مغرب و مشرق است. بر طبق روایات شیعه، ساقی آن علیّ بن ابی طالب (ع) است که دوستان را از آن سیراب کند و دشمنان را تشنه به جهنّم \* فرستد. به عدد ستاره های آسمان \*، قد حهایی بر کنار آن نهادهاند از مروارید سرخ که هر کس با آن قد حها از آب \* کوثر بخورد تشنه نشود و هر کس از آن وضو سازد هرگز ژولیده موی و خاک آلود نگردد. پیامبر اسلام (ص) گفته است: کوثر نهری است که به حوض من می ریزد و حوض

۶٧٨

پیدبر سارم (عن) علم است. توتر عهری است که جوعش من می ریزد و عوص من بین صنعا و اردن است که درازی آن را سواری تندرو در یک ماه بپیماید و از شیر سفیدتر است و از عسل شیرینتر و از کَفْ نرمتر. قدحهای آن از نقره است و هـر کس شربتی از آن بخورد هیچ گاه تشنه نشود. چنانکه از یکی از منابع متأخر بـر میآید (احوال القیامه: ۱۰۷) تمام نهرهای بهشت به حوض کوثر می ریزند.

در سورهٔ یکصد و هشتم قرآن که به همین نام معروف است، از پیامبر خواسته شده: به پاس اینکه کوثر را به تو عطا کردیم پروردگارت را نمازبگزار و به درگاهش قربانی<sup>\*</sup> کن. مفسّران متأخر، علاوه بر آنچه گذشت، معانی مختلفی، از قبیل کثرت امّت و اشیاع، کثرت ذکر خدا، و حتی برخی از مفسّران شیعه (نظیر فتحالله کاشانی، منهج الصادقین: را ۳۴۰/۱۰ اولاد و اعقاب بی شمار و کثرت نسل و ذُرّیه را در تفسیر کوثر آورده اند و برخی نیز تصریح کرده اند که مراد از کوثر حضرت فاطمهٔ زهرا (س) است. این سوره پس از مرگ پسر پیامبر و در جواب عاص بن وائل سهمی که او را ابتر (بدون نسل) خوانده بود نازل شد.

در ادبیات فارسی، کوثر، به عنوان نهر یا چشمه یا حوضی در بهشت و مظهر گوارایی و فراوانی و مجازاً بخشندگی و سخا تجلّی یافته است که بـه شـواهـد انـدکی قـناعت میشود:

طبع داری نهادهٔ گردون نظم داری نتیجهٔ کسوثر

(سنايي: ۲۵۵)

| ۶۷ کوئر                                             | /૧                                               |
|-----------------------------------------------------|--------------------------------------------------|
|                                                     |                                                  |
| از درخت طـوبی و از چشـمهٔ کـوثر گـرفت               | <b>سایه و مای</b> ه که دولت را و نعمت را از اوست |
| (مسعود سعد: ۷۵)                                     |                                                  |
| به روز محشر سیراب گردی از کـوثر                     | همه جهان را سیراب داشتی بـه عـطا                 |
| (مسعود سعد: ۲۱۸)                                    |                                                  |
| شود در سخا دست او کوثری                             | چو فرخنده بزمش بهشتی بود                         |
| (مسعود سعد: ۴۹۸)                                    |                                                  |
| . ۲۸۳. ۲۵۰ . ۲۳۱ . ۲۲۸ . ۲۲۰ . ۲۰۳ . ۱۸۸ . ۱۶۶      | <b>نیز ب</b> مسعودسعد: ۷۵، ۱۱۷، ۱۴۰، ۱۵۶، ۱۵۹،   |
| <b>ب</b> ېشت بى <u>رىن</u> را بىود كىوترى           | دو کوثر بران دو کف دست اوست                      |
| ( منوچهری: ۱۴۶ )                                    | · · · · · · ·                                    |
| در بسته تا به جان دل در لعل دلگشایت                 | <b>گو</b> ثر که آب حیوان یک شـبنم است از وی      |
| (عطار: ١٠٥)                                         | ĩ .                                              |
| زهر سوی چمن جویی روان شـد<br>( از مان               | تو گـویی آب خـضر و آب کـوثر                      |
| عطار: ۱۹۱)                                          |                                                  |
| گفت من آب کوثرم کفش بـرون کـن و بـيا<br>دگر عدم     | چون که کلیم حق بشد سوی درخت آتشین                |
| (گزیدهٔ شمس: ۲۸)                                    |                                                  |
| برگ هـزار طـوبی و زیـن بـاغ یک گـیا<br>(خاقانی: ۳)  | فیض هزار کوثر و زین ابـر یک سرشک                 |
| زان رُمح ازدهـاسر ضـحاک بـرده بـالش                 | زان جام کوثرآگین جمشید خورده حسرت                |
| وی رج مرد سے سر مسلم کی چرف بے میں<br>(خاقانی: ۲۲۹) |                                                  |
| گر بر دمد ز بیخ زَقوم آب کوثرش                      | در بادیه ز شمّة قدسی عجب مـدار                   |
| ( خاقانی : ۲۱۶)                                     |                                                  |
| بر کـوثر مـصطفات جـويم                              | فردا به بهشت گشته سیراب                          |
| ( خاقانی : ۳۰۶)                                     | <b>-</b>                                         |
| عین کوثر بگو که کوثر چـیست                          | گر نه آب حیات معرفت است                          |
| (شاه نعمةالله ولي: ۱۰۹)                             | 1 . I <b>M</b> . I                               |
| بـل بهشـتى در مـيانش كـوثرى                         | عارضش باقی دهانش غـنچهای                         |
| ماد نکر که دامر                                     |                                                  |
| شرابی خور که در کوثر نباشد<br>( حافظ: ۱۱۰)          | بیا ای شیخ و از خمخانهٔ ما                       |
| گلیم بخت کسی را کـه بـافتند سـیاه                   | به آب زمزم و کوثر سفید نتوان کمرد                |
| علیم بعث علمی و علم با علما مسیان<br>( حافظ: ۲۷۲)   |                                                  |
|                                                     |                                                  |

| از جام شاہ جرعدکش حـوض کـوثرم         | راهم مزن به وصف زلال خضر که من        |
|---------------------------------------|---------------------------------------|
| ( حافظ: ٢٢٥)                          |                                       |
| تنگچشمم گر نظر در چشمهٔ کوئر کنم      | عاشقان را گر در آتش می پسندد لطف دوست |
| ( حافظ: ۲۳۸ )                         |                                       |
| و امروز نیز ساقی مــدروی و جــام مــی | فردا شراب کوثر و حور از برای ماست     |
| ( حافظ : ۲۹۸ )                        |                                       |
| چون نگین بـر خـاتم دولت نشست          | هر که زین بر مرکبِ تن تـنگ بست        |
| دست او آنجــا قســـیم کــوثر است      | زیر پاش ایـنجا شکـوه خـیبر است        |
| (اقبال: ۳۴)                           |                                       |
| گیر ز مینای تماک بمادهٔ آیمینه فمام   | کوثر و تسنیم بُرد از تو نشاط عـمل     |
| (اقبال: ۲۱۶)                          |                                       |

۶۸.

نيز ب اقبال: ٣٦، ٣٥٤، ٣٥٨، ٣٨٩، ٢٢٤.

کودک نیل

**منابع:** تفسير ابوالفتوح: ۲۷۱/۱۰؛ تفسيرکمبريج: ۶۴۴/۲؛ تـفسير گازر: ۴۶۰/۱۰؛ بـحارالانـوار: ۱۶۶/۱۰؛ سفينه: ۲/۲۰/۲؛ تفسير شريف لاهيجی: ۸۷۳/۴؛ اسرارنامه: ۲۶۳؛ منطق الطير: ۲۹۰؛ S.E.I.: 231.

> **کودک نیل** ← موسی؛ نیل **کوسان** ← گوسان

کوسه برنشین / العنوب الکوسج ) نام جشنی بوده است در میان پارسیان که روز اول کوسه برنشین (رکوب الکوسج ) نام جشنی بوده است در میان پارسیان که روز اول آذرماه (هرمزد روز\*) که به قول بیرونی (التفیم: ۲۵۶): «به روزگار خسروان اول بهار بوده است» مردی کوسه و خنده آور می آمد سوار بر خر\* و کلاغی\* در دست، غذاهای گرم و آشامیدنیهای نیامیخته می خورد و با بادبیزن خویشتن را باد می زد و زمستان را وداع می کرد؛ و به روایت دمشقی ( نخبة الدهر : ۲۷۴) به فارسی فریاد می زد: «گرم، گرم» و با این کار از مردمان چیزی می گرفت. مردم بر او می خندیدند و آب\* و برف و یخ بر او می ریختند. او تا هفت روز این کار را انجام می داد و عطایایی از اشراف و صاحبان دکانها دریافت می کرد و اگر کسی به او چیزی نمی داد مرکّب یا گِلِ تیره ای که با خود داشت بر او **از خلام**ان پادشاه تابع او بودند و اگر بازاریان در دادن زر تعلل میکردند، حکم به غارت هکان ایشان میداد. از صبح تا ظهر هر چه گرد می آورد به پادشاه تعلق می یافت و از ظهر تا عصر، به خود او و غلامان میرسید. این سنّت تا روزگار بیرونی ( التفهیم: ۲۵۶) در **شیر**از برگزار می شده است.

به عقیدهٔ گری (Gray) اعیادی در سال اوستایی جدید نمایندهٔ وجود چهار فصل معروف سال و علامت چهار نقطهٔ مبدأ فصول بودهاند و کوسهبرنشین که همان وزگموک» بابلیهاست (گاهشماری: ۱۲۱) علامت اول بهار، و تیرگان\* علامت اول تابستان، و مهرگان\* علامت اول پاییز، و خرّمروز\* علامت اول زمستان بودهاند.

در غرب ایران برای کوسه برنشین سرودهایی وجود داشته که در مراسم به صورت د.f. Anna Kerasnovolska, "Kuse", *: Soma Key Figures of* ) (Iranian Calender Mythology, Krakow, 1998, p. 161.

**منابع:** آثارالباقیه: ۵۶۲؛ گردیزی: ۲۴۵؛ عجایب [قزوینی]: ۵۳؛ عجایبالمخلوقات قزوینی، چاپ لکهنو: ۱۲۸؛ نمایش در ایران: ۳۲ به بعد؛ نیرنگستان: ۱۰۵؛ محمد دبیرسیاقی، «رکوبالکوسج یا کوسه برنشسته»، جلوه، بهمن ۱۳۳۴: ۱۳۴۷/۱ به بعد؛ جهانگیری: ۲۰۶۲/۲؛ فرهنگ انجمن آرا؛ لغتنامه.

كيخسر و / keyxosrow/

كيخسرو

۶۸۲

روایات کهن عمر خود را وقف انتقام خون پدر کرد. فرنگیس \*، دختر افراسیاب \*، پس از آنکه شویش کشته شد پسری آورد به نام کیخسرو که افراسیاب از بیم آنکه او از نژاد خودآگاه شود و به کین خواهی پدر برخیزد، دستور داد وی را به شبانان بسپرند (قس: فریدون، موسی، کورش). پیران ویسه \* او را نزد خود آورد و به مهر بپرورد و آنگاه با اشارت افراسیاب وی را با مادرش فرنگیس به گنگ دژ \* فرستاد، تا اینکه گیو \* پس از هفتسال جست و جو او را بیافت و با مادرش به ایران آورد. چون بر سر جانشینی کاووس اختلاف بروز کرد، قرار بر آن گذاشتند که هر کس دژ بهمن \* را بگشاید تاج و تخت او را باشد. کیخسرو با فتح دژ، صاحب تاج و تخت شد و به اشارت کاووس به کین خواهی پدر برخاست و پس از جنگهای دراز و خونین، گرسیوز \* و افراسیاب را بکشت و رسماً پادشاه ایران شد.

در بخشهای مختلف اوستا، به ویژه یشتها، مطالبی دربارهٔ کیخسرو دیده می شوند. در آبان یشت (فقرات ۴۹ و ۵۰) آمده است که خسرو، پهلوان و پدید آورندهٔ شاهنشاهی ایران، برای ناهید \* نزدیک دریاچهٔ چیچست \* قربانی \* کرد و از او یاری خواست تا وی را بر همهٔ کشورها و دیوان \* و آدمیان و جادوان و پریان پادشاهی دهد. در ادبیات پهلوی هم کیخسرو پهلوانی کوشا و پادشاهی مدبّر و کارآمد معرفی شده که آیین مزدا \* را پیش از زردشت به کار بسته است. نخستین کار بزرگ او ویرانی بتخانهٔ بددینان در کنار دریاچهٔ چیچست ( در شاهنامه: بهمن دژ ) بود که پس از آن آذرگشسپ ( ← آتشکده ) را بر کوه اسنوند \* بنا نهاد. اقدام بزرگ دیگر او کشتن افراسیاب و گرسیوز بود.

در اوستا از تعلق یافتن فَرّ به کیخسرو سخن رفته و این ویژگی عیناً در شاهنامه نیز مشهود است، چنانکه زور و نیرو و دوستکامی و زیبایی و شکوه و جلال و پیروزیای که به یاری فَرّ نصیب کیخسرو شده بود، همه را به حیرت میافکند. بنا بر مندرجات اوستا و متون پهلوی، او در شمار جاودانانی است که در گنگ دژ به سر می برند. در اوستا کیخسرو همه جا با دو صفت «شجاع» و «پیونددهندهٔ کشورها» خوانده شده است. در مینوی خرد ( فصل ۲۷، فقرات ۵۹ تا ۶۳) آمده است که کیخسرو از پر تو کردار نیکش در روز واپسین برانگیخته می شود و در شمار یاوران سوشیانتِ \* پیروزگر خواهد بود. در آیین مزدیَسنا مقام تقدس و جنبهٔ روحانی یافته، تا آنجاکه به گفتهٔ حمزهٔ اصفهانی ایرانیان وی را پیغمبر می دانستهاند.

برخی محققان برای افسانهٔ کیخسرو، چنان که فردوسی پرداخته است، مقام ممتازی

كيخسرو

۶۸۳

**در** تاریخ حماسه و رمانس قایل شدهاند. به ویـژه خـصلت مشـترک بـدنهٔ افسـانههای **گیخ**سرو و رمانسهای اروپایی سدههای میانه می تواند برای پـژوهشگران ایـن رشـته، **شایستهٔ** توجه باشد (پژوهشهایی در شاهنامه: ۱۱۰ به بعد).

کیخسرو در آخر عمر از دنیا دلسرد شد و یک هفته به نماز ایستاد و در به روی خود پست. شبی سروش \* را در خواب دید که به او مژدهٔ سفر مینوی داد و گفت لهراسپ \* را جانشین خود گردان. کیخسرو از آن پس با بزرگان به کوه و بیابان رفت و دیگر او را نیافتند. در شاهنامه داستان سفر کیخسرو به جهان باقی چنین آمده است که شبانگاه در چشمهای تن بشست و چون بامداد شد از او اثری نیافتند. مآخذ بعد از اسلام مطلب تازه تری درمورد کیخسرو ندارند و تنها شرح مفصل جنگهای او در تاریخ طبری و غررالسیر ( ۲۱۳ به بعد ) و مروج الذهب آمده است. برخی ( اساطیر ایرانی: ۱۰۷ ) گمان برده اند که کیخسرو همان «سوسروس» (Susrava) قهرمان مذکور در ودا \* باشد که ایندرا \* را در برانداختن بیست مرد جنگجوی گردونه سوار یاری کرد.

چنانکه از مجموعهٔ روایات بر می آید کیخسرو، بر خلاف بسیاری از پادشاهان بدنام و دژخوی، نه تنها پادشاه کامل بلکه انسان کامل نیز هست. او چون جمشید \* دارای جام جهان نماست که با چشمهای همه بین خورشید \* و با بینش رازدان خدا، عین بینایی و دل آگاهی است، با دلی که آیینهٔ گیتی نماست. شاهنامه ( ۴۳/۵) هم این آیینه را به او نسبت داده، که هفت کشور در آن پدید بود و بیژن \* را به یاری همین آیینهٔ گیتی نما در اقصای توران \* یافتند ( ← جام جم ). در شاهنامه برای او اوصاف و القاب فراوانی آمده اند ( ← فرهنگ نامهای شاهنامه: ۸۲۵/۲).

نام کیخسرو در ادبیات فارسی، به هیچ وجه، به اندازهٔ روایات کهن، بلندآوازه نیست و بیشتر از او به عنوان عظمتی بربادرفته یاد می شود:

گـرد آمـده بر درگه او از پی خـدمت صد شاه چو کیخسرو و صد شیر چو رستم (فوخی: ۲۳۸) خـدایگـانی کـو را هـزار بـنده سـزد چو کیقباد و چو کیخسرو و چو نوشروان (فوخی: ۳۰۲) اگر طبع تـو از فـرهنگ دارد فَـرّ کـیخسرو و گر شخص تو اندر جنگ زور زال زَر دارد (سنایی: ۱۱۲) تو شهریارا کیخسروی به جاه و هنر ربیع پیش تـو مـانند رسـتم دسـتان (مسعود سعد: ۳۸۷) هستی تو چو کیخسرو هر بنده به پیش تو چون رستم و چون بیزن چون نوذر و چون گرگین (مسعودسعد: ۲۳۶) بیفشان جرعهای بر خاک و حال اهل دل بشنو که از جمشید و کیخسرو فراوان داستان دارد (حافظ: ۸۲) صبا از عشق من رمزی بگو با آن شه خوبان که صد جمشید و کیخسرو غلام کمترین دارد (حافظ: ۸۲) کوی خوبی بردی از خوبان خَلُّخ شاد باش جام کیخسرو طلب کافراسیاب انداختی (حافظ: ۲۰۱)

منابع: یشتها: ۲۵۳۱ و ۲۵۳۲؛ دینوری: ۱۴؛ اساطیر ایرانی: ۱۰۶ به بعد؛ شاهنامه: ۲۸۸ به بعد؛ مجمل التواریخ والقصص: ۲۸؛ گردیزی: ۹۱؛ بلعمی: ۲۰۲۱ به بعد؛ آفرینش و تاریخ: ۲۸/۲۱؛ روضة الصفا: ۵۸۶/۱ جبیب السیر: ۱۹۵۱؛ حماسه سرایی: ۵۱۵ به بعد؛ آیینها و افسانه ها: ۱۱۹؛ سوگ: ۲۴۰ به بعد؛ کیانیان: ۲۸ به بعد و ۱۳۳ و ۱۶۸ فرهنگ نامهای اوستا: ۲۰۸۸/۱–۱۰۶۶ م.ژ.دار مستتر، «وجوه مشترک میان مهابهارات و شاهنامه»، ترجمهٔ جلال ستاری، هنر و مردم، تیر و مرداد ۱۳۵۴: ۲–۲۱/۱۲؛ جلیل دوستخواه، «کیخسرو در کوههای فارس»، مجموعهٔ مقالات چهارمین کنگرهٔ تحقیقات ایرانی: ۲۰/۷۷؛ غلامحسین یوسفی، «پسند و ناپسند در شاهنامه»، مجموعهٔ سخنرانیهای سومین تا ششمین هفتهٔ فردوسی، (دانشکدهٔ ادبیات مشهد، ۱۳۵۷): ۸۵ به بعد؛ فرهنگ نامهای شاهنامه: ۲۰/۱۸ به بعد.

كيقباد /keyqobād

کیقباد (قباد) نخستین پادشاه کیانی است که برخی او را پسر زاب (زو<sup>۱\*</sup>) و برخی از خاندان نوذر \* دانسته اند. در اوستا بارها از کیقباد نام برده شده است اما در روایات مذهبی زردشتی، پدر کیقباد مشخص نیست. مورخین اسلامی، با چند نسل، نیژاد او را به منوچهر \* رسانده اند. به موجب روایت بندهشن، کیقباد نوزاد را در پارچه ای پیچیدند و در داخل صندوقی به آب \* انداختند. زاب، پسر طهماسپ، آن کودکِ در حال مرگ را از آب گرفت (قس: موسی).

در دینکرت آمده است که فَرَ<sup>\*</sup> مدتی به کیقباد تعلق داشت و در پرتو آن پادشاهی ایران رونق گرفت. بلعمی، پنج و شاهنامه، چهار پسر به او نسبت داده و مدت سلطنت او را صدسال نوشتهاند. کیقباد مردی نیکو خصال بود که سلطنتش مایهٔ رفاه و سعادت خلق شد. راوندی (راحةالصدور : ۴۲۳) در داستانی، کشف مِی<sup>\*</sup> را به زمان کیقباد نسبت داده است. بنابه روایت فردوسی ( شاهنامه: ۶۶/۲ به بعد ) چون تخت ایران از گرشاسپ \* خالی **ماند،** زال\* از موبدان نشان فردی شایسته گرفت و ایشان کیقباد را که از تخمهٔ فریدون\* و در البرز\* کوه بود نشان دادند. پس زال\* رستم\* را به سراغ کیقباد فرستاد و او را به پادشاهی ایران شهر برگزیدند. وی به خواهش پهلوانان به جنگ افراسیاب\* رفت. در این **نبرد** افراسیاب شکست خورد و قرار نهادند جیحون مرز ایران و توران<sup>\*</sup> باشد. کیقباد استخر رابه يايتختي برگزيد. کیقباد از شاهانی است که در ادبیات فارسی نسبتاً خوش نام است: آفستایی گساو بسزم و آسهانی گاو رزم خسروی روزِ شکار و کیقبادی روزِ بار (مسعود سعد: ۲۸۲) عدلش ز فضل عاطفه گستر نکوترست ترابخ کیقباد نخواندی که در سبز (خاقاني: ۷۵) نه نه قباد مخوان کیقباد خوانش از آنک قـــباد چـاوش روز ســلام او زيـبد (خاقاني: ۸۵۳) هم سبب امن را رأفت تو كميقباد هم اثر عدل را رای تو نوشیروان (خاقانی: ۳۵۲) تساج تسو غُسبن افسر دارا و اردوان تخت تو رشک مسند جمشید و کمیقباد (حافظ) جون بر کاه که در رهگذر باد افتاد رفت اسکندر و دارا و قباد و خـسرو (اقبال: ۳۸۰) منابع: بلعمی: ٥٢٣/١؛ گردیزی: ٩؛ مجمل التواریخ والقصص: ٢٩ و ۴٥؛ غررالسیر: ١٣٧؛ دینوری: ١٢؛ يشتها: ٢٢٢/٢؛ كيانيان: ١٠٩ و ١٥٧؛ مزديَّسنا: ٢٢٣؟ اساطيرايراني: ١٠٣؛ ييامبران و شاهان:

۳۵؛ روضةالصفا: ۸۸۶/۱؛ حماسهسرایی: ۴۹۵؛ فرهنگ نامهای اوستا: ۱۰۳۵/۲ بـه بـعد؛ فـرهنگ نامهای شاهنامه: ۲/۸۳۰؛ لغتنامه.

**کیکاووس** ← کاووس

**کیمیا** /kimiyā/ کیمیا (alchemy) یا کیمیاگری، علم و عملی است که روح و نفس اجسام ناقص را به مرتبهٔ کمال میرساند و مثلاً قلع و مس را سیم و زر میکند. کیمیا را با چهار علم دیگر ( سیمیا، لیمیا، ریمیا، و هیمیا) علوم غریبه و یا «خمسهٔ محتجبه» گویند. قدما در علم کیمیا تألیفات بسیار داشتند و منشأ این علم را مصر و بابل \* قدیم دانسته اند. بنا بر نظریهٔ مادة المواد ارسطو، کیمیا بر آن بود که فلزات پست را به «طلا» تبدیل کند و بر همین اساس، به «سنگ فیلسوف» (philosopher's stone) یا اکسیر حیات اعتقاد پیدا کردند که رمز جاود انگی به شمار می رفت. این گونه باور ها تا سدهٔ بیست و یکم هم ادامه یافته است و نمونهٔ بارز آن استفاده از «سنگ فیلسوف» در داستان تخیلی و پر آوازهٔ هری پاتر و سنگ فیلسوف، اثر ج.ک. راولینگ (لندن، ۱۹۹۹) است.

کیمیا در لغت فارسی به معنی مکر و حیله است زیرا این علم خالی از فریب نیست. در عربی ضرب المثلی هست که : مَنْ طَلَبَ المالَ بِالْکیمیا اَفْلَسَ ( هر کس با کیمیا به جست و جوی خواسته برود، بیچیز شود ). همچنین کیمیا را نام گیاهی دانسته اند که چون آن را خشک کنند و به داروهای دیگر بیامیزند و به سیم افکنند، زر شود ولی اگر بی دارو، بر زر افکنند خاکستر شود. از این گیاه بر لب دریاها بسیار بود اما کسی آن را نمی شناخت. خدای تعالی به موسی \* وحی کرد و خواص آن را به وی آموخت. گویند این علم در زمین نیست و مردم آن را به دست نتوانند آورد. موسی کیمیا را به قارون \* آموخت و او ثروتمند شد و همهٔ آلات و ادوات زندگی خویش را از زر بساخت.

بسیاری، واقعیتِ چنین علمی را رد کردهاند اما برخی مانند خوارزمی ( مغانیح العلوم، حسین خدیو جم، تهران، علمی و فرهنگی، ۱۳۶۲: ۲۴۳) و صاحب نفایس الفنون ( چاپ سنگی، ۱۳۱۶: ۱۲۸) آن را علمی مسلّم میدانند. در آثار عرفانی، از جمله مننوی، کیمیا به معانی زیر آمده است:

ـ تغییر دهندهٔ وجبود مادی آدمی بـه مـوجودی روحـانی و الهـی و بـه عـبارتی، تبدیلکنندهٔ وجود انسانی به وجود ملکوتی.

ـ نفس الرحمن يا دَمِ مرد كامل و نظر مرشد و ولى.

\_وجود و عنايت حق تعالى و التفات حق.

کیمیا به معنی هر چیز نایاب و گرانقدر و به معانی متعدد دیگری نیز آمده است که باید در فرهنگهای فارسی، از جمله لغتنامه آنها را دید.

آن سیهکاری که رستم کرد با دیو سپید خطبهٔ دیوان دیگر بـود و نـقش کـیمیا (سنایی: ۴۲)

گاهی ز درد عشق پسِ خوبچهرگان گاهی ز حرص مال پسِ کیمیا شـدم (ناصرخسرو: ۱۳۸)

| ۶۸۷ کیمیا                                   |                                             |
|---------------------------------------------|---------------------------------------------|
|                                             |                                             |
| بودند دستبرده بـه مکـر و بـه سـيميا         | انسان کسه بسر مخسالفت پیادشاه دیسن          |
| زیشان نشان دهد نه ز سیمرغ و کـیمیا          | نه سیمیا و مکـر بـه فَـرّ همـای شـاه        |
| (سوزنی: ۱۰۵)                                |                                             |
| ز شورهناکزمینی کجا و بر گذری                | گیا مثال ز جـود تـو کـیمیا رویـد            |
| (ازرقى)                                     |                                             |
| امموخته ز مکمتب حمق عملم کمیمیا             | دیده که نقدهای اولوالعزم ده یکی است         |
| ( خاقانی: ۶)                                |                                             |
| دست جنباند شود مس مستِ او                   | کـــیمیای حــال بــاشد دست او               |
| (مثنوی: ۲/۸۰)                               |                                             |
| در صحن هیچ کان ننهد گوهر آفتاب              | تا کیمیای خاک درت بـر نـیفکند               |
| (انوری: ۲۰/۱)                               |                                             |
| کاین کیمیای هستی قرارون کند گدا را          | <b>هنگ</b> ام تنگدستی در عیش کوش و مسـتی    |
| (حافظ: ۵)                                   |                                             |
| قبول دولتیان کمیمیای ایمن مس شد             | چو زر عزیزوجودست نظم من آری                 |
| حبون دومیان میدیای ایش مسل مسل ( حافظ: ۱۱۴) |                                             |
|                                             |                                             |
| انسته و به این ترتیب از «کیمیای عشق» یاد    | در شعر فارسی تأثیر عشق را به مثابه کیمیا د  |
| جايگاهي رفيع ميرساند:                       | کردهاند که جانهای نازل را بر میکِشَد و به · |
| آنگاه که خوشتراشترین تن،ها را به سکّه سیمی  |                                             |
|                                             | توان خريد                                   |
|                                             |                                             |
|                                             | مرا                                         |
|                                             | ـــدريغا دريغ ـــ<br>گرا کې کې              |
|                                             | هنگامی که به کیمیای عشق                     |
|                                             | احساس نياز                                  |
|                                             | میافتد                                      |
|                                             | همه آن دم است                               |
| (احمد شاملو، ققنوس در باران: ۳۱)            | <b>همه</b> آن دم است.                       |
|                                             | کیمیای عشق زا ببین                          |
|                                             | کیمیای نور را که خاک خسته را                |
|                                             | صبح و سبزه میکند                            |
| (شفیعی کدکنی، بوی جوی مولیان: ۴۷)           | کیمیا و سِحر صبح را نگاه کن.                |
|                                             |                                             |

|                                                                                  | این بادهای هر شب و امشب        |
|----------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------|
|                                                                                  | با کیمیای عشق و با سیمیای مستی |
| ( شفیعی کدکنی، بوی جوی مولیان: ۱۸ )                                              | نسجی ز آب و آتش ترکیب میکنند.  |
| <b>منابع:</b> بلعمی: ۲۸۰/۱؛ فرهنگ لغات و تعبیرات مثنوی: ۷۵۷/۶؛ لغتنامه؛ آنندراج؛ |                                |

Brewer's: 20, Alchemy; .Dictionary of Symbols: 17.

**کین ایرج** ← ایرج **کین سیاووش** ← سیاووش **کیوان** ← زحل **کیومرث** ← گیومرٹ

کین ایرج

## **گار** /gāw/

**گاو** (cow) در اوستا علاوه بر معنی معمول، به صورت اسم جنس بر همهٔ چارپایانِ مفید اطلاق می شود. در فرهنگ زردشتی هنوز لغت «گاو» بر سر یک دسته از اسامی جانوران، از قبیل گاومیش، گاوگوزن، گاوگراز و گاوماهی دیده می شود و این خود دلیل است بر اینکه این کلمه در اوستا اسم جنس بوده است. گوسفند هم که امروز بر نوع میش، اعم از نر و ماده، اطلاق می شود در اصل «گنوسپنت» (گاومقدس) بوده است.

در ایران باستان، گاو در میان چارپایان از همه مفیدتر تلقی می شده است. گاو نر یا ورزا، که عمل زراعت و شخم زدن را بر عهده داشته، علاوه بر اینکه اساس تغذیه به شمار می رفته، در زندگی کشاورزی آن روزگار برای انسان، یاری بسیار گرانبها محسوب می شده است.

درگردونه کشی و بارکشی نیز از این حیوان استفاده میکردند. پس شگفت نیست که گاو در آیین مزدیَسنا بسیار معزّز باشد و از فرشتهٔ \* نگهبان آن امداد خواسته شود و روز چهاردهم ماه را به نام او «گوشروز \*» نامند. شاید به هـمین دلیـل است کـه در گانها قربانی \* گاو در مراسم مذهبی منع شده است.

گاو اوگدات (Ovagdāt): چنان که از روایات مربوط به آفرینش \* در ایران کهن بر می آید پنجمین مرحلهٔ آفرینش در خلقت عالم حیوانات بود. همان طور که در مورد خلقت گیاهان، در اساطیر سخن از درختِ \* «همه تخم» است که همهٔ گیاهان از آن به وجود آمدهاند، در مورد حیوانات هم اعتقاد بر این بود که گاوی به نام «اوگدات» تخم تمام چارپایان و حتی برخی گیاهان سودمند را با خود دارد. این گاو تنها مخلوق روی زمین و حیوانی بود زیبا و نیرومند که گاهی او را به صورت گاوی نر و گاهی هم گاو ماده تصویر کردهاند. گیومرث \* نیز مانند این گاو از خاک پدید آمد و تاسه هزار سال هر دو در آرامش بودند. هنگامی که دیو<sup>\*</sup> بدی به گاو نخستین رسید، گاو به رغم تلاش اهورامزدا<sup>\*</sup> بیمار شد و سرانجام، چشم از جهان فروبست. روان گاو (گوشورون Goushurvar) ظهور مردی را که حامی حیوانات باشد از اهورامزداً خواستار شد و اهورامزدا فَروَهَر<sup>\*</sup> زردشت را به او نمود. سپس از هر یک از اعضای گاو نخستین، پنجاه و پنج نوع گیاه شفابخش رویید و شُکوه خود را از نطفهٔ گاو نخستین کسب کرد. از این نطفه یک جفت گاو نر و ماده پدید آمد و به دنبال آنها دویست و هشتاد و دو جفت، از هر یک از حیوانات روی زمین ظاهر شدند.

افسانهٔ گاو نخستین در آیین مهر \* (مهرپرستی) و مذهب مانی \* نیز باقی مانده است، با این تفاوت که در آیین مهر نخستین گاو موجودی اهریمنی بود که به ترتیبی خاص ( ← اساطیر ایرانی: ۴۲) مهر با او به جنگ پرداخت و پس از چیرگی بر او، با دستی مَنخَرین او را گرفت و با دستی دشنهای در پهلوی او فرو برد. در این لحظه، از اعضای بدن و خون گاو نخستین تمام گیاهان و انواع چارپایان پدید آمدند.

داستان گاو در اساطیر ایرانی، به آنچه ذکر شد منحصر نمی شود. بنا بر روایات کهن، یکی از اعمال جابرانهٔ کاووس\* کشتن گاوی است که حافظ مرز ایران و توران\* بود ( حماسه سرایی : ۵۰۴). این گاو را اهورامزدا آفرید تا اگر نزاعی بین ایران و توران درگیرد، او شمِ خویش را بر حدِّ واقعی ایران و توران بکوبد و نزاع و جدال از میان برود.

ه کدیوش: نام گاوی است که گوپت شاه (Gopat Shah) که خود موجودی نیمه گاو نیمه انسان بود، از آن نگهداری کرد و در رستاخیز \*، سوشیانت \* با یارانش آن را قربانی میکنند (سمبولها: ۱۶۲).

بر مایون \* (پُرمایه): نام گاوی است که هنگام زادن فریدون \* زاده شد و فرانک \*، مادر فریدون، فرزند را از بیم ضحّاک \* به نگاهبان بر مایون سپرد و فریدون با شیر این گاو پرورده شد و ضحّاک پس از آگاهی از این ماجرا بر مایون را کُشت. از این گاو در اوستا و آثار پَهلَوی اثری نیست و نام آن در شاهنامه پر مایون و بر مایون ضبط شده است. میان نام این گاو با نام پدر فریدون ( پُرگاو ) در متون پهلوی ارتباط نزدیکی موجود است. ( ) فریدون). بیرونی نقل میکند ( آثارالباقیه: ۲۹۲): هنگامی که ضحّاک از فریدون امان خواست، او را به خون جدّش سوگند داد که وی را نکشد و فریدون به خون گاو نری که در خانهٔ جدّش بود سوگند یاد کرد که او را بکشد. بنا بر روایت فردوسی ( شاهنامه: ۶۵/۱ فریدون پس از آنکه زمینه را برای نبرد با ضحّاک مهیا دید، از دو برادرش، کیانوش و

گاو

**شادکام** خواست که برای او گُرزی به آهنگران سفارش دهند که مشخصات آن را خود او **شبیه** سرِ گاومیش رسم کرد:

نگاری نگارید بر خاک پیش 🛛 همیدون به سان سرِ گـاومیش

(شاهنامه: ۶۶/۱)

این قراین و اینکه اجداد فریدون همه لقب «گاو» داشته اند، برخی را بر آن داشته است (اساطیر ایران: ۳۸) که گاو را «توتم خانوادگی» فریدون تصور کنند. باید دانست که گُرز گاوپیکر و گُرزهٔ گاوسار (گاوسَر) منحصر به فریدون نیست بلکه بسیاری از پهلوانان شاهنامه نیز صاحب چنین گُرزی تصویر شده اند ( - منصور رستگار، تصویر آفرینی در شاهنامه فردوسی: ۲۸۰ به بعد؛ لغتنامه: ترکیبات گُرز)

**گاوماهی**: بنا بر روایات کهن، در میان حیواناتی که از گاو نخستین پدید آمدند، از ماهی \* بزرگی به نام «گاوماهی» یاد می شود که در تمامی دریاها وجود دارد. هنگامی که ایس ماهی بانگ بر می آورد همهٔ ماهیان باردار می شوند و همهٔ موجودات زیانکار دریایی دچار سقط جنین می شوند ( اساطر ایرانی: ۴۶). آیا میان تصور این گاو با «گاو زمین» رابطهای موجود است؟

گاو زمین: در افسانه های آریایی، گاو، مقدس و نمایندهٔ قدرت و نیرو است. از این رو، قدما معتقد بودند که زمین روی شاخ گاو قرار دارد و گاو بر پشت ماهی بزرگی، و این ماهی در دریاها شناور است. هرگاه که گاو خسته شود، زمین را از روی یک شاخش به روی شاخ دیگر می لغزاند و همین کار موجب زمین لرزه می شود. در اساطیر یونانی زمین روی سر اطلس \* قرار دارد. به وجود چنین گاوی، در تفسیر آیهٔ «لَهُ ماَ فِی الْسَمَوْاتِ و ما فِی الاَرضِ و ما بَینَهُما و مَا تَحتَالنَّری» (طه: ۶) در روایات اسلامی نیز اشاره شده است ( محمدباقر مجلسی، بحارالانوار، کتاب السماء و العالم، فصل «فی تحت الارض»). نام این گاو در تفسیر کمبریج ( ۲۵۵/۲) «یهموث» آمده است. از قول ابن عباس نقل شده است که «پرسیدم زیر زمین هفتم چیست؟ فرمود گاوی است و این هفت زمین در میان سری تا سر دیگر پانصد سال راه است. پرسیدم پای گاو بر چیست؟ فرمود بر ماهی است. پرسیدم ماهی بر روی چیست؟ فرمود گاوی است و این هفت زمین در میان سری تا سر دیگر پانصد سال راه است. پرسیدم یای گاو بر چیست؟ فرمود بر ماهی است. پرسیدم ماهی بر روی چیست؟ فرمود بر آب است که قعر وی چهل هزار سال راه

چيست؟ فرمود بر قدرت حق تعالى. پرسيدم حق تعالى بر چيست؟ فرمود اين سخن خطا باشد. كس نداند قدرت حق تعالى بر چيست» (قصص الانبياء، جويري: ۵). شعرای فارسی زبان نیز در شعر خویش به گاو اساطیری توجه داشته اند: ز زخــــه شمش گـــاوماهی ســتوه به جستن چو برق و به هیکل چو کـوه (شاهنامه) گر تو زمین را ز نوک نیزه بخاری گاو ز ماهی فرو جـهد گـه رزمت (فرخي: ٣٨٧) از قول اسب سنجر که وی را بر زمین زده بود شاعر گفته است: من گاو زمینم ک جهان بردارم 🚽 یا چرخ چهارمم که خورشید کشم (معزى) من غلام آستانی ام کـه بـویی خـاک او تا به یشت گاوماهی بوی دین آیـد از آن (سنايي: ۲۲۷) گاوی است بر آسمان قرین پروین گاوی است دگر نهفته در زیر زمین زیر و زبر دو گاو مشتی خـر بـین گر بینایی چشم حقیقت بگشا ( ترانههای خیام: ۷۲) بکوفت گاو زمین را نهیب او گردون بکند شیر فلک را شکوه او چینگال (ظهير: ١٢٢) ز نعلش گاو و ماهی را خبر داد عقاب خویش را در یویه پر داد (خمسه: ۱۸۰) در ادب معاصر هم گاهي به اين گاو اشاره شده است: فراگاو زمین سر تا سیرینا جُل زرّین ازین خرگاه پوشند (اخوان ثالث، تو را ای کهن بوم و بر ...: ۱۸۷) همچنین در مراسم نوروز آ در روستاها تخم مرغهایی روی آیینه \* میگذارند و معتقدند هنگام تحویل سال، وقتی که گاو آسمانی کُرهٔ زمین را از شاخی به شیاخ دیگر خود میافکند و سال تحویل میشود تخم مرغ در روی آیینه خواهد جنبید. در اسطورههای مهری خون گاو سبب پیدایش موجودات می شد، ولی در این باور جنبش گاو سبب بازپیدایی سال و آفرینش نطفه می شود.

991

گاو

گاو سامری

گاو در فرهنگ کهن مصری، به علت سابقهٔ گاو آپیس بسیار مورد توجه و ستایش **پوده** است. **گاو هندو**: در آیین هندوان گاو احترامی زیاد دارد و آن را حیوانی مقدس و آسمانی **می** پندارند. هندوان معتقدند بر هما \* گاو و بر همن را در یک روز آفرید و به همین جهت **کشتن گا**و را امری حرام و زشت می دانند اما به رغم تقدسی که برای گاو قایل اند، دهان او **را** ناپاک می دانند. علت این امر در اساطیر هندی چنین ذکر شده که گاو در حضور **خد**ایان شهادتی به دروغ داد و کریشنا \* او را لعنت کرد و از این رو دهانش نجس و پلید **شد**. این داستان اساطیری را علی اصغر حکمت به صورت تمثیلی و اخلاقی به نظم در **آورده** است ( «گاو هندو »، یغما، س ۸، آبان ۱۳۴۴: ۱۳۲/۸ تا ۱۳۴۳):

بسپرسیدم ز هـندویی خـردمند 🦳 که گاوی را چرا خوانی خداونـد

**و** پس از شنیدن پاسخ او، چنین نتیجه میگیرد:

دلا اندر طریق مردمی پوی نجات از رادی و از راستی جوی زکردار بد و گفتار ناراست فند نقد وجودت در کم و کاست بیه آزار و دروغ آدم نیسباشی نگر تا خود ز گاوی کم نباشی بیا چون گاو هندو زندگی کن اگر خواهی ضدایس بندگی کن

منابع: گاتها: ۷۱؛ یشتها: ۷۲/۱۱ به بعد؛ کیانیان: ۱۵۶؛ اساطیر ایران: ۵۰ و ۶۳؛ اساطیر ایرانی: ۴۲ و ۵۲؛ جهان فروری: ۶۳؛ ایران باستان [موله]: ۸۲؛ آیین میترا: ۹۳ و ۱۰۲ و ۱۱۲؛ فرهنگ ایران باستان: ۲۲۳/۱۱؛ تفسیر اوستا: ۷۶ و ۲۲۸؛ مجموعهٔ قوانین زردشت: ۲۷۴؛ حماسهسرایی: ۴۰۲ و ۴۰۶ و ۴۶۱ و ۵۰۴؛ مجمل التواریخ والقصص: ۲۲؛ حیاةالحیوان: ۲۵۶/۱۱؛ تاریخچهٔ بیرق: ۶ به بعد؛ سرزمین هند: ۳۰۰ و ۳۰۲؛ فرهنگ و تمدن ایران: ۲۸۰؛ نیرنگستان: ۱۲۱؛ دوروتی اشپرت، «گوسورون یا روانِ گاو»، ترجمهٔ مسعود رجب نیا، راهنمای کتاب، ۱۳۴۶: انجادا؛ ظهیر: ۴۸۶؛ دانشنامهٔ مزدیسنا: ۴۰۳؛ سمبولها: ۱۶۱؛ فرهنگنامهٔ جانوران: ۲۵/۱۴، دا.فا.؛ لغتنامه.

گاوسَر

گاوسَر ← گار گاو فریدون ← گاو؛ فریدون؛ بِرمایون گاوماهی ← گاو گاو نخستین ← گاو گاو هندو ← گاو گاهنبار ← آفرینش

گُرد آفرید /gord äfarid/ دختر دلیر و جنگاور گُرْدَهَم، از پهلوانان در سپید <sup>\*</sup> است که در زمان لشکرکشی سهراب <sup>\*</sup> به ایران به جنگ با او شنافت و دلاوریها نمود و سهراب ندانست که او زن است و چون نُحود از سر او ربود موی و گیسوی بلند او رازش را آشکار کرد. گردآفرید ناچار روی و موی بر او گشود و به نیرنگ با وی قرار زناشویی گذاشت و چون به در رسید، آواز داد که دختران ایرانی زن تورانیان نمی شوند. شب هنگام، گُرْدَهَم، در نامهای، ورود سهراب را به کاووس \* گزارش داد. فردوسی در توصیف او آورده است:

زنی بود برسان گردی سوار همیشه به جنگاندرون نامدار کیجا نیام او بود گرد که چون او به جنگاندرون کس ندید تیهوی شاهین شکارِ کُرد که به تاری از کمند گیسویت گیری صد چنان سهراب یل را، آن که نتوانست نازنین گُردآفریدِ گُرد. (اخوان ثالث، زندگی می گوید اما: ۱۵۱)

**منابع:** شاهنامه: ۱۸۴/۲؛ فرهنگ نامهای شاهنامه: ۸۴۹/۲؛ لغت نامه؛ دا.فا.

**گرزمان** ← عرش

**گُرسیوز** /garsivaz/ گرسیوز یا کرسیوز (دارندهٔ استقامت و پایداری اندک) برادر افراسیاب<sup>\*</sup> است کـه در کینهورزی و نیرنگ کم نظیر بود. او یکی از عمدهترین افرادی است که با مکر و نیرنگ

894

سیاووش\* را از چشم افراسیاب انداخت و چنین وانمود کرد که سیاووش به فکر پادشاهی است و سرانجام، با سعایت و توطئه چینی اسباب قتل وی را در سرزمین توران\* فراهم آورد. گرسیوز در نبرد بزرگ افراسیاب و کیخسرو\*، سپهبد سپاه افراسیاب پود. رستم\* پس از گشودن گنگ دژ\*گرسیوز را اسیر کرد و سرانجام کیخسرو افراسیاب راکشت و گرسیوز را از میان به دو نیم کرد. نام او در ادب فارسی آمده است:

بدو گفت من خویشِ گـرسیوزم به شـاه آفـریدون کشـد پـروزم (شاهنامه: ۸/۳)

به امر شاه و نیرنگ دَمور و ریـوِ گـرسیوز گُروی از طعمهٔ جانش اجل را کـرد سـهانی (قاآنی: ۷۱۵)

**منابع:** شاهنامه: ۸/۳ به بعد؛ حماسهسرایی: ۵۸۲؛ زندگی و صرگ پـهلوانـان: ۲۱۴؛ غـلامحسین یوسفی، «چهرهای معصوم و روشن در شاهنامه»، م.د.۱.م.، بهار ۱۳۴۹: ۱۸/۶ به بعد؛ فـرهنگ نامهای شاهنامه: ۲/۵۵۹ لغتنامه.

گرشاسپ یا گرشاسب ( در اوستایی گرسسپ (Geresaspa)، به معنی دارندهٔ اسب لاغر ) گرشاسپ یا گرشاسب ( در اوستایی گرسسپ (Geresaspa)، به معنی دارندهٔ اسب لاغر ) نَرْمَنِش (مردسرشت و پهلوان ) نامیده شده، کلمهای که بعدها به صورت نریمان \* درآمده و اسم خاص جد رستم \* شده است. بنا بر روایت شاهنامه، گرشاسپ پسر اثرط و از اعقاب جمشید \* است. نولدکه (T.Noldeke) خاندان رستم را منسوب به گرشاسپ اس نمی داند ( یشتها: ۲۰۰۱). در بندهشن گرشاسپ از نژاد فریدون معرفی شده و علاوه بر صفت نَرمَنِش، به صفات «دارندهٔ گیسو» و «دارندهٔ گرز» ( در شاهنامه: گرزوَر ) نیز خوانده شده است. در ادست او قهرمان پیروز چندین حادثهٔ بزرگ است: اژدهای بزرگی را سرشان بر آسمان \* می سود، درهم می شکند؛ باد \* را که فریغتهٔ اهریمن \* شده، را می کند و مرغ کمَک \* را که سرش به فلک می رسید، با تیر می زند و با گرز، منقارش را می کوبد. بنا بر زامیادیشت، سومین بار که فَرَ \* از جمشید گست، به صورت مرغی شده، را می کوبد. بنا بر زامیادیشت، سومین بار که فَرَ \* از جمشید گست، به صورت می شرخی به می کوبد. بنا بر زامیادیشت، سومین بار که فَرَ \* از جمشید گست، به صورت می شور به می کرد. می کوبد. بنا بر زامیادیشت، سومین بار که فَرَ \* از جمشید گست، به صورت مرغی به می به می کوبد. بنا بر زامیادیشت، سومین بار که فَرَ \* از جمشید گست، به صورت مرغی به که به گر گرشاسپ رسید و او در پرتو این فَرَ، در میان دلیران، دلیر ترین گردید. 898

گرشاسپ از سرزمین پهلوان خیز زابلستان است و بنا بر سنّت هم اکنون در ناحیه ای از زابلستان، جنوب غزنه و شرق قندهار به نام «پیشین»، به خواب غیرطبیعی بوشاسپ فرو رفته است و بنا بر اشارت یشتها، نودونه هزار و نهصدونودونه فَروَهَر \* او را نگاهبانی میکنند. روزی که ضحّاک \* دوباره بنای ویرانی گذارَد گرشاسپ از خواب برخیزد و وی را هلاک کند. از ایس رو، گرشاسپ را یکی از یاران معهود زردشت میدانند که در آخرالزمان با سوشیانت \* همکاری خواهد کرد.

بنابر روایات کهن ایرانی، گرشاسپ تحت تأثیر همسر خود یک بار نگهداری آتش\* مقدس را از یادبرد و به قصاص این لغزش نابخشودنی، اهورامزدا\* سعادت ابدی را از او گرفت.

سرگذشت گرشاسپ جهان پهلوان را اسدی طوسی به تفصیل در منظومهٔ معروف خود، گرشاسپنامه به نظم کشیده است. این کتاب، بعد از شاهنامهٔ فردوسی، بحق، مهمترین اثر حماسی ادبیات فارسی به شمار میرود. علاوه بـر اسـدی، شـعرای دیگـر نـیز بـا سرگذشت این پهلوان معروف آشنایی داشته و به آن اشاره کردهاند:

مردانش را ذلیل چو گرشاسپ و روستم را عیش را رهـی چـو بـلیناس و دانـیال (ناصرخسرو، چاپ قدیم: ۲۵۴)

سهم تو قطران کند نطفهٔ سهسراب و زال تیغ تو زِیبَق کند زَهرهٔ گرشاسپ و تَسم (خاقانی: ۲۶۴)

فرداست که بر مَه رود از خاک سراندیب شور و شَغَب از دخمـهٔ گـرشاسپ و نـیرم (قاآنی: ۵۲۶)

از معاصران، اخوان ثالث نيز به نام او اشاره كرده است:

پس از او گیو بن گودرز و با وی توس بن نوذر و گرشاسپ دلیر آن شیر گُندآور (از این اوستا: ۱۷)

در شاهنامه از یک گرشاسپ (گرسیپ) دیگر سخن می رود و او جانشین زو<sup>۱\*</sup> پسر طهماسپ است که به روایت فردوسی (شاهنامه: ۲۷/۲ به بعد) نُه سال جهانداری کرد و در آخرین سال، افراسیاب<sup>\*</sup> به فرمان پشنگ<sup>\*</sup> به ایران روی آورد و چون گرشاسپ مُرد و تخت ایران از شاه تهی ماند رستم به فرمان زال<sup>\*</sup>، به جست و جوی کیقباد<sup>\*</sup> به البرز<sup>\*</sup> کوه گرگین میلاد

**رفت**. این گرشاسپ در شاهنامه غیر از گرشاسپ، جهان پهلوان معروف، و پدر سام<sup>\*</sup> و **جدّ** رستم است اگرچه بیرونی ( آثارالباقیه: ۱۰۴) این دو را یکی دانسته است. **گر**شاسپ دیگری هم هست که در جنگ اردشیر با رومیان سردار سپا<u>و</u> او بود.

**منابع:** یشتها: ۱۹۵/۱ به بعد؛ اساطیر ایرانی: ۸۸ به بعد؛ اساطیر ایران: ۱۳۹ و ۱۴۶؛ حماسهسرایی: ۲۸۲ و ۵۵۸؛ داستانهای شاهنامه: ۶۸؛ داستان داستانها: ۱۸۸؛ آیینها و افسانه ها: ۱۶ و ۱۱۵؛ کیانیان: ۱۴۵ و ۱۵۰ و ۱۸۷؛ فرهنگ نامهای اوستا: ۲/۹۵ به بعد؛ تحلیل هفت پیکر: ۴۳؛ علی اکبر جعفری، «فرهنگ نامهای اوستا»، فرهنگ ایران زمین: ۴۴۲/۱۵؛ جُنگ اصفهان، دفتر پخجم، تابستان ۱۳۴۶؛ جلال ستاری، «رموز قصه از دیدگاه روان شناسی»، هنر و مردم، دی ۱۳۵۰: ۳۰/۱۱۱ فرهنگ نامهای شاهنامه: ۲۸۶۸ به بعد؛ دانشنامهٔ مَزَدیَسَنا: ۴۰۷؛ لغتنامه.

> **گر شاہ ب** گيومرٹ **گرگِ يوسف** ب يوسف

**گرگین میلاد** /borgin-e milād/ **گرگین،** پسر میلاد، به قول مارکوارت و نولدکه (حماسهٔ ملی ایران: ۷) مُحَرِّف «مهرداد» (نام پادشاه اشکانی)، از پهلوانان ایران در عهد کاووس<sup>\*</sup> و کیخسرو<sup>\*</sup> بود و هنگامی که بیژن<sup>\*</sup> داوطلب جنگ با گرازان در ارمان (مرز ایران و توران<sup>\*</sup>) شد، کیخسرو گرگین را راهنمای او کرد. گرگین از توجهات بی اندازهٔ کیخسرو به بیژن خشمگین شد و از اینکه او را فقط به عنوان راهنما فرستاده است در عجب بود. بیژن چون گرازان را از میان برداشت، گرگین از بدنامی خویش و سستی در جنگ با گرازان ترسید و درصدد فریب بیژن برآمد و او را به توران به دیدار منیژه<sup>\*</sup> دختر افراسیاب<sup>\*</sup> فرستاد و بیژن در آنجا بهزندان کرد و پس از آن رستم<sup>\*</sup> بیژن را از چاه برآورد و گرگین ازگناه خود پوزش خواست.

گرگین از معدود پهلوانان پیمان شکن شاهنامه است که بیژن را با فریب در معرض خطر قرار داد. او از پهلوانان جنگ یازده رخ بود که با اندریمان نبر دکر د و سر او را از تن جدا ساخت. یک بار نیز از جانب پادشاه ایران، حکمران خوارزم شد و شهری به نام خود ساخت که گرگان نامیده شد. فردوسی او را در ردیف سایر پهلوانان و آزادگان نام برده است:

| به گیو و بــه گــرگین از آزادگــان      | به طوس و به گودرز گشوادگان                |
|-----------------------------------------|-------------------------------------------|
| ، او اشاره کردهاند:                     | سایر شعرا نیز گاهی به نام گرگین و اقدامات |
| نه نشابور ماند بـا شـاپور               | شہر گرگان غاند بـ گـرگين                  |
| ( ناصرخسرو : ۷۶ )                       |                                           |
| و ز برای کوردینی حمله بـر گـرگین مکـن   | از بىراى بـاستانى خـسروى را سر مكـن       |
| (سنایی: ۵۰۸)                            |                                           |
| آستین بر اردشیر و اردوان افشــاندهانــد | آستانبوسان او کز بیژن و گرگین مَـهَند     |
| ( خاقانی : ۱۰۸ )                        |                                           |
| چــو بــر بست قُــربانِ پـيکار و کـيش   | چه خوش گفت گرگین به فرزند خـویش           |
| ( سعدی: ۲۵۰ )                           |                                           |
| کــاندر خـــیل دلاوران گـرگین           | در جرگهٔ شاعران چینان خیوارم              |
| (قاآنی: ۶۹۲)                            |                                           |
| کم از گرگینهشیری صد هزاران گیو و گرگینش | کم از برفینه پیلی صد هزاران ریو و ژهٔ امش |
| (قاآنی: ۴۷۰)                            |                                           |
| چو بیژن در میان چاه مسکن                | نمايد تا ابد گرگيز جاهت                   |
| (ایرج میرزا: ۲۳۱)                       |                                           |
| estrumente : 300° es atesta es las las  | Stord AVD a lord IT/F railed to the       |

- **منابع**: شاهنامه: ۱۲/۴ به بعد و ۹/۵ به بعد؛ حماسهسرایی: ۵۸۶؛ پژوهشهایی در شـاهنامه: ۱۳۰؛ فرهنگ نامهای شاهنامه: ۸۷۲/۲ به بعد؛ دانشنامهٔ مَزدیَسنا: ۴۰۷؛ فرهنگ فارسی؛ دا.فا.؛ لغتنامه.
  - **گرمانک** ← ارماییل و کرماییل **گرودمان** (گروتمان) ← عرش

گُروی زره / goruyzereh نام یکی از خویشان افراسیاب \* است که در کشتن سیاووش \* مکرها کرد و حیله ها انگیخت و سرانجام به دسیسهٔ گرسیوز \* سرِ سیاووش را از تین جدا کرد ( شاهنامه: ۱۵۲/۳). گُروی در نبرد دوازده رخ در برابر گیو \* قرار گرفت و گیو عمودی بر او زد و او را که بیهوش شده بود نزد کیخسرو \* برد. کیخسرو فرمان داد سرش را مثل گوسپندی بریدند ( شاهنامه: ۲۲۸/۵). نقش او در ایجاد حوادث حماسهٔ ملی ایران از نظر قاآنی دور نمانده است:

| J                                                            |                                                   |
|--------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------|
| گیو فروردین به خواری موکشان می آورد<br>د تانب                | <b>یا گُرو</b> ی فصل دی را بىرفراز تىل خىاک       |
| (قاآنی: ۱۴۵)<br>بهر بىرىدن گىرفت گىوى زنخىدان<br>د تاآسى مەر | خور چو گُرویزره سیاووش مه را                      |
| (قاآنی: ۶۶۰)<br>گروی از طعمهٔ جانش اجل را کـرد مـهـانی       | <b>په</b> امر شاه و نیرنگ دَمور و ریــوِ گــرسیوز |
| (قاآنی: ۷۹۵)                                                 |                                                   |

644

3

**منابع:** شاهنامه: ۱۲۲/۳ به بعد؛ فرهنگ نامهای شاهنامه: ۸۷۷/۲؛ لغت نامه.

**گریستن مغان ج** سیاووش؛ مغان

**گز(چوب)** /gaz/ چوب درخت \*گز که رستم با تیری که از آن ساخته بود اسفندیار را از پای درآورد. در داستان رستم \* و اسفندیار \* هنگامی که رستم از مقابله با اسفندیار در می ماند، از زال \* چاره جویی می خواهد و او سیمرغ \* را فرا می خواند تا مشکل را از میان بردارد. سیمرغ بر کنار دریا حاضر می شود و بر درخت گزی می نشیند و به راهنمایی او رستم از شاخی از آن درخت، پیکانی به زهر آبداده می سازد و برای کشتن اسفندیار به کار می برد.

> چو آمد به نزدیک دریا فـراز فرود آمد آن مـرغ گـردنفراز گَزی دید بر خاک سر بر هوا نشست از برش مرغ فرمانروا

در غردالسیر ( ۳۶۸) نام درختی که رستم با آن چارهٔ اسفندیار را ساخت «طرفاء» ذکر شده که در جزیرهای قرار داشته است. مرگ اسفندیار به همین چوب گز بستگی داشت و رستم توانست تیری از این چوب را برچشم او که تنها عضو آسیب پذیر بدنش بود، بزند و وی را از پای درآورد. خاصیت مرموزی که مطابق روایات در این چوب نهفته است، به اعتقاد برخی اقوام بر میگردد که روح محض را قابل جای گرفتن در قالب دیگری، مثلاً حیوان یا گیاه می دانستند و بنا بر همین اعتقاد بود که روز تولد طفل درختی میکاشتند و آن را همزاد او می دانستند و می پنداشتند که زندگی این دو به هم بسته است. این عقیده، یعنی «جانگرایی گیاهی» (Plant-animism) در داستانهای چینی نیز مطرح است ( ب آیینهاوافسانهها: ۱۱ به بعد ). اما چرا در داستان اسفندیار این چوب مرموز (گَز) انتخاب شده است؟ گَز، بوتهٔ محلی سیستان است و بلندی و باریکی آن که در شاهنامه بر آن تأکید شده نیز مورد توجه است. علاوه بر این، خواصی مرموز نیز در این چوب نهفته است. در مصر قدیم آن را یکی از درختان مقدس «اوزیریس» (Osiris)، پروردگار باروری و نعمت، می شناخته اند. در کتب طبی نیز به سختی چوب گَز اشاره شده و برای آن خواصی نقل کرده اند. امتیاز تیر یا چوب گَز، به خصوص با توجه به داستان رستم و اسفندیار، در شعر فارسی مطرح بوده و بارها به آن اشاره شده است:

تو را سیمرغ و تمیر گـز نـباید نه رخش جـادو و زال فسـونگر (دقیقی، اشعار پراکنده: ۱۵۵/۲)

و سنایی با تعجب اشاره میکند: از خرد بس نادر افتد کز بُنِ یک چوب گَـز عـــزریائیلی بــرآیــد از پــی اســفندیار (سنایی: ۲۲۵) قوّت مرغ جان به بـال دل است قیمت شاخ گَـز بـه زال زَر است

( خاقانی: ۶۶)

در اشاره به همین تیرِ گُز، مجیر بیلقانی سروده است: از بهر تیر ایشان یک ره اشارتی کـن تا سِدره شاخ ریزد سیمرغ پـرفرستد (دیوان مجیر: ۳۰۱)

ار تباط درخت سِدره \* با گَز در بیت بالا رازآلود و معنی دار می نماید. منابع: داستان داستانها: ۱۴۵ و ۱۵۳ به بعد؛ ری باستان: ۶۵۸/۲؛ گل و گیاه: ۳۳۴؛ لغت نامه.

گستَهم /(gostahm(-ham/ گستهم (پهلوی: ویستهم، ویستخم) در شاهنامه پسر نوذر \* و از خاندان نوذریان است. در اوستا دوبار از او، به مناسبت اینکه دیو \*یَسنان را کشته، یاد شده است. گستهم در داستان کیخسرو \* فرزند گژدهم شمرده شده که برای نجات بیژن \* کوشش فراوان کرده است. نام او در برخی متون پهلوی مثل «زند و هومن یَسن» جزو جاودانان است که به همراه کیخسرو ناپدید می شود. گستهم با برادرش طوس \* در جنگ اخیر نوذر با افراسیاب \* و به فرمان او به سوی پارس رفت. هنگامی که زال \* خواست جانشینی برای نوذر معین کند گستهم را چون فر \* نداشت لایق پادشاهی ایرانشهر ندانست و یکی از اعقاب فریدون \* یعنی زو<sup>۱</sup>\* پسر طهماسپ را به شاهی برگزید. در تاریخ ایران چند نفر دیگر نیز گستهم نام دارند: ۱. دایی خسروپرویز پادشاه ساسانی. ۲. پهلوان ایرانی و وزیر و مشاور بهرام گور. ۲. نوبهزنت کیقباد، مِیدهدهت اردشیر نیزهبرت تهمتن، غاشیه کش گستهم زخاقانی: ۲۶۲)

(قاآنی: ۷۰۷)

**منابع:** شاهنامه: ۲۰/۲ به بعد؛ حماسه سرایی: ۳۹۱ به بعد و ۴۷۹؛ کیانیان: ۴۲ به بعد؛ فرهنگ نامهای شاهنامه: ۱۸۱/۲؛ لغت نامه.

گشتاسپ /goštāsp/ کی گشتاسپ (گشتاسب، ویشتاسپ، ویشتاسف، به معنی «صاحب اسب رمنده») پسر لهراسپ\* شهریار معروف سلسلهٔ کیانی بود که زردشت در عهد او ظهور نمود. نام گشتاسپ، به صورت «ویشتاسپه» (Vishtāspa) در اوستا آمده و با صفات «مزداپرست» و «پیرو مَنش پاک و راستی» و «دارای فَرَکیانی\*» نامبردار است. وی تنها شاهی است که در گاتهااز وی یاد شده و شخصیت تاریخی اش به دلیل همزمانی با زردشت مسلّم گشته است. باید دانست که گشتاسپ حامی زردشت، با ویشتاسپه، شهربان پارت و پدر داریوش هخامنشی، چنان که برخی پنداشته اند یکی نیست ( ) مزدیسا: ۷۶ و فرهنگ نامهای اوستا: ۱۰۲۴/۲).

در روایات پهلوی نیز سرگذشت گشتاسپ آمده و در روایات مذهبی، از سه آتشگاه بزرگ ایران، بنای دو آتشکده\*، یعنی آذرفرنبغ\* و آذربرزینمهر\*، به وی منسوب است. گشتاسپ یکصدوبیست سال پادشاهی کرد و ظهور زردشت در سال سیام سلطنت او بود. زردشت وی را پیرو و دوست خود خوانده و از اهورامزدا\* خواسته است او را در رستاخیز\* با وی محشور گرداند. مهمترین نبردگشتاسپ، جنگ او با ارجاسپ<sup>\*</sup> تورانی بود که به شکست ارجاسپ منتهی شد. سیمای گشتاسپ در روایات دینی، با آنچه در شاهنامه آمده، به کلّی متفاوت است، به طوری که یک یشت از کتاب اوستا به نام او «ویشتاسپیشت» خوانده می شود. زردشت او و خاندانش را دعا می کند که گشتاسپ مقدس را قصری باشد با ده هزار پنجرهٔ بزرگ و ده هزار پنجرهٔ کوچک و در امان باشد از پیری و مرگ. در حالی که در شاهنامه گشتاسپ یکی از بدنام ترین شهریاران ایران معرفی شده است.

گشتاسپ و زریر \* هر دو پسران لهراسپ بودند. گشتاسپ خواهان سلطنت بود و چون پدر به این کار تن در نداد، رنجید و عازم هند و سپس روم شد و آنجا با کتایون \* دختر قیصر ازدواج کرد و به دستور قیصر به ایران لشکر کشید. اما زریر به مقابله با او برخاست و به همراه یکدیگر به ایران بازگشتند. لهراسپ پادشاهی را به گشتاسپ بخشید و او نیز دین زردشت را پذیرفت. گشتاسپ از کتایون صاحب دو فرزند شد:

> یکی نامور فـرّخ اسفندیار شــه کـارزاری نَـبرَدهسوار پشوتن دگر گُردِ شمشـیرزن شـه نـامبردارِ لشکـرشکن

(شاهنامه:۶۷/۶)

گذشته از اسفندیار\* و پشوتن\*، پسران دیگری در شاهنامه برای او نام برده شدهاند که از آن میان، سی و هشت تن در جنگ با تورانیان کشته شدند:

> پسر بودگشتاسپ را سی و هشت دلیران کـــوه و ســواران دشت بکشــتند یکـسر بـر آن رزمگـاه به یکـبارگی تـیره شـد تخت شـاه

در یادگار زریران از سی دختر و پسری که هوتس (نام همسر گشتاسپ در متون پهلوی) داشته نیز نام برده شده است. بدترین اقدام گشتاسپ که جاه طلبی و سبکسری او را نشان می دهد، از میان برداشتن اسفندیار، شاهزادهٔ جهان پهلوان است. پس از آنکه هیچ کدام از موانعی که گشتاسپ بر سر راه او در رسیدن به پادشاهی گذاشت سودی نبخشید مقدمات رویارویی و جنگ او را با رستم<sup>\*</sup> فراهم آورد و برای اینکه چند روز بیشتر بر سریر سلطنت تکیه زند، پسر خویش را به کام مرگ فرستاد. گشتاسپ با این کار نشان داد که تاج به جانش بسته است و آن را که خود پیش از موعد از پدر گرفته بود، به هیچ قیمتی رها نمی کند. در شاهنامه گذشته از دنیاپرستی و پیمان شکنی، عیوب دیگری مانند لاابالیگری، حقناشناسی، بی آزرمی، حرص مال و سنگدلی نیز به او نسبت یافته است. **در فاجعهٔ** مرگ اسفندیار، گناه گشتاسپ آنقدر زیاد است که کشته شدن اسفندیار به **دست** رستم را میپوشاند. گذشته از رفتارش با اسفندیار، سوابق و قراین دیگر نشان میدهند که او از آن طبایعی است که عاطفه را به آسانی در پای میل خویش قربانی میکنند.

گشتاسپ ده سال پس از قتل زردشت و چندی بعد از مرگ اسفندیار، درگذشت و بهمن<sup>\*</sup> پسر اسفندیار جانشین او شد. محققین، زمان زردشت و درنتیجه زمان گشتاسپ را به تفاوت میان ۸۰۰ تا ۱۲۰۰ سال پیش از میلاد دانستهاند. وقایع زمان گشتاسپ و ظهور زردشت توسط دقیقی، شاعر معروف، به نام گشتاسپنامه به نظم درآمده و فردوسی آن را در کتاب جاویدان خود جای داده است. علاوه بر شاهنامه، در عرصهٔ ادبیات فارسی، کم و پیش، به نام و نشان گشتاسپ نیز بر می خوریم:

گشتاسپ معونت از پسر خواست کیاورد به دست دختران را (خاقانی: ۲۲) تارک گشتاسپ یافت افسر لهراسپ زال همایون به تخت سام برآمد ( خاقانی: ۱۴۵) زخمهٔ گشتاسپ در کین سیاووش نقش سِحر پیش تخت شاه کیخسرو مکان انگیخته ( خاقانی: ۱۳۹۳) وگر گشتاسپ شد چندی به روم از بیم لهراسپ شدش آهنگری حِرَفت ز ناهاری و عریار ، ( قاآنی: ۱۹۵۷)

منابع: یشتها: ۲۶۷/۲ به بعد؛ گاتها: ۲۹؛ اساطیر ایرانی: ۱۱۱؛ کیانیان: ۱۳۷ و ۱۷۵؛ بلعمی: ۶۲۷/۲؛ مجمل التواریخ والقصص: ۳۰ و ۵۱؛ غررالسیر: ۲۴۵؛ گردیزی: ۱۳؛ پیامبران و شاهان: ۳۶؛ آفرینش و تاریخ: ۱۲۹/۳؛ روضة الصفا: ۲۰، ۶۰؛ حبیب السیر: ۱۹۹/۱؛ حماسه سرایی: ۵۲۷؛ مزدیسنا: ۹۷ و ۱۱۳؛ داستان داستانها: ۱۶۰ و ۲۳۰؛ تفسیر اوستا: ۷۱ و ۲۸۶؛ یکتاپرستی: ۷۹؛ زندگی و مرگ پهلوانان: ۲۶۰؛ فرهنگ نامهای اوستا: ۱۰۴۲/۱ به بعد؛ فرهنگ نامهای شاهنامه: ۸۹۱/۱؛ دانشنامهٔ مزدیسنا: ۲۰۸؛ لغت نامه.

> **گلچھر** ← اورنگ و گلچھر **گلشاہ** ← گيومرث **گل صدتومانی** ← عود صليب

گلگون (سرخرنگ) اسب معروف شیرین است که مطابق روایات قصهسازان، با گلگون (سرخرنگ) اسب معروف شیرین است که مطابق روایات قصهسازان، با شبدیز \* اسب سیاه خسروپرویز \* از مادیان بدون جفتِ دشتِ ابلگه (دمگله) زاده شد و گویند هر وقت آن مادیان را ذوقی به هم میرسید، خود را بر اسبی که در آن دشت از سنگ ساخته شده بود می مالید و به قدرت خدای تعالی بار میگرفت. نام گلگون، در شمار اسبهای معروف، در شعر فارسی ماندگار شده است:

به حکم آنکه گلگون سبکخیز بـدو بخـشم ز همـزادان شـبدیز

(خمسه: ۱۹۲)

شِکوهٔ سنگدلان زور عشق میخواهد به قصر بردن شیرین نه کار گلگون است (صائب: ۲۶۳)

منابع: دا.فا.؛ لغتنامه.

گناہ نخستین ~ آدم

گندم ، در روایات کهن، از طریق فرهنگ اسلامی، به داستان آدم \* و حدیث اخراج او از گندم، در روایات کهن، از طریق فرهنگ اسلامی، به داستان آدم \* و حدیث اخراج او از بهشت \* مربوط می شود. بسیاری از مفسّرین و راویان برآنند درختی (گیاهی) که آدم از خوردن آن منع شد گندم بود. وقتی ابلیس \* به حیله در بهشت شد، آن را درخت \* جاودانگی معرفی کرد و به آدم و حوّا \* گفت اگر بخواهید در بهشت جاوید بمانید باید از آن بخورید. وقتی آدم با خوردن گندم از بهشت طرد شد و به زمین هبوط کرد، میکائیل \*، و به روایتی جبرئیل \*، قدری گندم پیش آدم آورد و در حالتی که گرسنگی بر آدم چیره شده بود گفت: این رزق تو و فرزندان توست، برخیز زمین را شیار کن و تخم بیفشان. آنگاه آدم را طریقهٔ کشت و برداشت محصول و پختن نان آموخت و گندم که موجب مشقت او شده بود وسیلهٔ راحت او گشت. در روایات ایرانی نیز هست که اهورامزدا \* به مشی و مشیانه \* کِشتن گندم بیاموخت و آنها را با وسایل کِشت و بَرز آسنایی داد ( حماسه سرایی: ۲۰۵).

از قول کعبالاحبار نقل کردهاند که از زمان آدم تا روزگار ادریس \* دانهٔ گندم به اندازهٔ تخم شترمرغ بود، پس از آن به اندازهٔ تخم جوجه شد و سپس به اندازهٔ بیضهٔ کبوتر \* و أنگاه به اندازهٔ فندق و در زمان عُزَير \* اندازهٔ نخودی شد. از قول صاحب الفلاحه نقل **شد**ه است که در وقت کِشتن اگر دانهٔ گندم بر سر گاو<sup>\*</sup> افتد نروید... از نظر پزشکی نیز **خواصی** چند برای گندم نقل کردہاند ( ← عجایب [فارسی]: ۷-۲۵۶). نیز ← میوۂ ممنوع **در هم**ین فرهنگ. در ادبیات فارسی گندم، به عنوان عامل اخراج اَدم از بهشت مضامین باریکی پدید آورده است: برگ بی برگی مجوی و قصد برگِ تین مکـن از برای هفت گندم هشت جنّت در مباز (سنايي: ٥٠٩) در خلد چگونه خورد گندم آنجا که نبود شخص نانخور بل گندمش آنگهی بـبایست کز خبلد نهاد پای بر در (سنایی: ۲۷۲) کتاب مبتدا خوان تو کـه رمـز گـندم و آدم حدیث دست «لاتقرب» تو اندر مبتدا یابی (سنایی: ۶۱۶) ای جان، چو آدم شادی هشت جنّت داده به یک دو گندم و اندوه تو خریده (عطار: ٥٥٠) گر بهشت عدن بفروشی به یک گندم چو آدم هم تو از جو کمتر ارزی هم تو از آدم نباشی (عطار: ۵۹۰) آدم ز حرص گندم نانناشده چه دید با آدمی مطالبة نان هان کند (خاقانی: ۸۶۰) راه دل و دینم زد آن عارض گندمگون نبود بجز این معنی سیراث سن از آدم (جامي: ۵۷۸) پدرم روضة رضوان به دو گندم بـفروخت من چرا ملک جهان را به جُوی نـفروشم (حافظ: ۲۳۴) **منابع:** بلعمی: ۸۶/۱؛ قصص [سورآبادی]: ۶ به بعد؛ منهج: ۱۶/۴؛ گل و گیاه: ۳۵۳.

**گُنگ** /gang/ نام شهری در ترکستان است که از غایت خرّمی به بهارخانه و گنگ بهشت و بهشت گنگ نیز معروف است. گویند شب و روز در آن یکسان است و هوای آن در نهایت اعتدال. برخی ( مانند صاحب برهان قاطع ) آن را نام بتخانهای واقع در ترکستان دانستهاند که بنای برفتند زآن جایگه سوی گنگ به جایی نبودش فراوان درنگ (شاهنامه: ۲۸۸/۵) از کف ترکی دلارامی که از دیسدار اوست حسرت صورتگران چین و نقاشان گنگ (معزی: ۲۳۷) زمین ز باد صبا شد نگارخانهٔ چین چمن ز فیض هوا شد بهارخانهٔ گنگ (ازرقی: ۳۱) به سرو کاشمری بسته عاریتگویی نگارخانهٔ چین و بهارخانهٔ گنگ (قاآنی: ۴۸۹)

گاهی بهشت گنگ را همان گنگ دژ\* دانستهاند که محل تأمل است. گنگ همچنین نام رودخانهٔ معروفی در هند است که یکی از رودهای بزرگ آسیا به شمار میرود. این رود در نظر هندوان مقدس و محل توجه شعرای فارسی زبان نیز بوده است:

تا چون بهار گنگ شد از بوی او جهان دو چشم خسروانی چون رود گنگ شد (ابوطاهر خسروانی، لغتنامه) ملاح خاطرم نکند مر مرا رها تا برکشم سفینهٔ مدح تو را به گنگ (سوزنی: ۶۲)

قلعهای نیز که ضحّاک\* در شهر بابِل\* ساخته بود، گنگبهشت یا بهشت گنگ نام داشت.

منابع: برهان؛ لغتنامه.

**گُنگ بھشت ب** گُنگ

**گَنگدژ** /gangdež/ گنگدژ (گنگدز، گنگدیز ) که بنای آن منسوب به سیاووش \* است ( مینوی خرد : فصل ۲۷ فقرهٔ ۵۵؛ دینکرت: کتاب ۷، فصل ۱، فقرهٔ ۳۸) در زمان مهاجرت وی به توران <sup>\*</sup> ساخته هده است و به همین جهت به سیاووشگرد نیز معروف است. چنان که از منابع کهن بر میآید این دژ در سوی شمال و بالاتر از دریای فراخکرت <sup>\*</sup> قرار دارد و رودخانهٔ **«چهرم**یان» از آنجا میگذرد.

در یشت پنجم اوستا دوبار از این دژ یاد شده است که بنا بر سنّت مَزدیّسنا هنوز پرپاست و پشوتن \* در آنجا سلطنت میکند و ریاست لشکر پشوتن درگنگدژ با سومین پسر زردشت، یعنی «خورشیدچهر» است. در بهمنیشت بارها از ظهور پشوتن در آخر دهمین هزاره و از همین دژ سخن رفته است.

گنگدژ در آغاز کار، بر سر دیوار ساخته شده بود و کیخسرو<sup>\*</sup> آن را برزمین نشاند. آنجا هفت دیوار است و درهایی سیمین، زرین، پولادین، برنجین و آهنین؛ و دارای پانزده در است که از هر در تا در دیگر بیست و دو روز بهاری و پانزده روز تابستانی فاصله است سوار بر اسب. هر یک از این درها به بلندی صدوپنجاه انسان است و سیاووش آن را به یاری فَرَکیانی<sup>\*</sup> بناکرد. ساکنان این دژ در شادی و سربلندی و پاکی به سر می برند.

فردوسی میگوید:

وجود هنگ افراسیاب\*، وَر\*جمکرد و درْ کاووس\* بر البرز\*کوه به پیدایش این روایت گنگدرْ کمک کرده است و به خصوص شباهت آن با وَرِ جمکرد بیش از همه چشمگیر است.این درْ را فردوسی چندبار سیاووشگرد نامیده است:

بـــرفتند ســوی ســياووشگرد پسِ پشت و پيشِ سپه بود گـرد (شاهنامه: ۱۴۶/۳)

فرخی نیز در قصیدهای از آن یاد کرده است:

ز گــنگدیز بــه فــرمان شــاه بسـتاند هزار پیل دمان هر یکی چو حِصن حَصین (فرخی: ۲۹۳)

به روایت فردوسی، این دژ روی کوه بلندی بنا شده بود. در آبانیشت هم بـه صفت

بلندپایه و مقدس خوانده شده است. در شاهنامه گاهی بهشت گنگ نیز نامیده شدهاست و لابد همین گنگ است که برخی آن را بتخانه پنداشته و محل آن را نیز در ترکستان چین یاد کردهاند ( ب گُنگ ).

یا نه پورزاده شَم پوید به حَصن گـنگدژ یا نه گُرد زابلی سوی سـجستان مـیرسد (قاآنی: ۱۵۸)

منابع: یشتها: ۲۱۹/۱ به بعد؛ مینوی خرد: ۱۳۹؛ کیانیان: ۱۲۴ به بعد؛ سوگ: ۱۴۸ به بعد؛ زند و هومن یَسن: ۶۱؛ فرهنگ نامهای اوستا: ۹۵۹/۲ به بعد؛ نیرنگستان: ۱۳۰؛ نعمت میرزازاده، «گنگ دژ: روایتی الحاقی در داستان سیاوش»، سیمرغ، اسفند ۱۳۵۱: ۸۳/۱ به بعد؛ جلال ستاری، «رموز قصه از دیدگاه روانشناسی»، هنر و مردم، بهمن ۱۳۵۰: ۲۳/۱۱۱؛ رحیم عفیفی، «گنگ دژ»، م.د.۱.م.، س اول; ۴۰۴ به بعد؛ شاهنامهشناسی: ۲۶۷–۲۶۰؛ دانشنامهٔ مَزدیَسنا: ۴۱۳؛ لغتنامه.

**گودرز** /gudarz/ گودرز گشوادگان (کشوادکان)، رئیس خانوادهٔ بزرگ «گودرزیان»، پهلوان نام آورِ درگاه کیخسرو\* و پدرزنِ رستم\* و دارندهٔ تعداد زیادی فرزند است که فقط بیش از هفتاد تن آنان در نخستین لشکرکشی کیخسرو به توران\* کشته شدند. خود گودرز، پیران\*، سپهسالار تورانی راکشت.

در شاهنامه کیخسرو، گودرز را وصیّ و جانشین خود قرار میدهد و گنجهایش را به او میسپارد:

## جو بگشاد آن گنج آباد را وصی کرد گودرز گشواد را

در عهد کیان، پس از خاندان سام نریمان<sup>\*</sup>، خاندان گشوادگان اهمیت بسیار دارند. بنیانگذار این خاندان اصلاً «گشواد زرین کلاه» از پهلوانان عهد فریدون<sup>\*</sup> بود و پسر او، گودرز، پهلوان بزرگ و مدبّر عهد کاووس<sup>\*</sup> و کیخسرو و پدر گیو<sup>\*</sup> است. فردوسی در وصف گودرز سروده است:

خــــجسته ســــهدار بســيارهوش همه رای و دانش همه جـنگ و جـوش

خــــداونــد گــوپال و تــيغ بــنفش فـــــروزندۀ كــــاويانىدرفش
 (شاهنامه: ١۴٢/٥)

مهر برآمد به کوهسار چو گودرز گُرد فلک زو ستوه گشت چو پیران (قاآنی: ۶۶۰)

مات شود از هراس تیغ تو در رزم رستم و گودرز و گیو و سلم و نریمان (قاآنی: ۶۶۲)

**گود**رز دیگری در عصر پهلوانی بوده که پسر قارن بن کاوه<sup>\*</sup> آهنگر است و حکومت صفاهان داشته است. علاوه بر این، در روایات تاریخی سرگذشت گودرز داستانی، با **گود**رز اشکانی یا اشک بیستم که سلطنت وی از سال ۴۲ میلادی آغاز گشته، بـه هـم **آمیخ**تهاند.

**منابع:** حماسهسرایی: ۵۷۷؛ داستان داستانها: ۳۱۰؛ زندگی و مرگ پهلوانان: ۲۴۲؛ آیینها و افسانهها: ۱۴۵؛ پژوهشهایی در شاهنامه: ۱۲۱؛ فرهنگ نامهای شاهنامه: ۹۱۳/۲؛ دانشنامهٔ مَزدیَسنا: ۴۱۳؛ **فره**نگ فارسی؛ لغتنامه.

**گوسالۂ سامری** ← سامری

**گوسان** /gowsān/ **گو**سان یا کوسان، واژهای پارتی (اشکانی) است به معنی «نوازنده» یا «شاعر نوازنده» که بعداً به صورت خاص و عام در ادبیات پارتی و ارمنی به کار رفته است. این واژه در دو متن فارسی دورهٔ اسلامی که هر دو به نوعی به ادبیات و فرهنگ پیش از اسلام مربوط میشوند، به همین معنی نوازنده یا گروه نوازندگان آمده و در ویس و دامین (تصحیح مینوی، ۱۳۵۶: ۲۹۳) با دو صفت نواگر و نوآیین آمده که مؤیّد همان معنی پیشنهادی است:

> نشسته گسرد رامینش برابر به پیش رام گوسان نواگر... سرودی گفت گوسان نبوآیین درو پوشیده حال ویس و رامین

در مجملالتواریخ والقصص ( ۶۹) آمده است که بهرام از ملک هندوان کوسان خواست «و کوسان (گوسان) در زبان پهلوی خیناگر بود» و او دوازده هزار مـطرب از زن و مـرد بفرستاد که لوریان ( ← لولی ) از نژاد آنانند، حال آنکه ماندائیان، بنا بر تحقیق مری بویس، این واژه را برای شغل به کار میبردند نه برای یک گروه نژادی، و این امر نشان میدهد که نوازندگان دوره گرد، پیش از دورهٔ ساسانی و حتی در عصر هخامنشی هم وجود داشتهاند و نوازندگی و خنیاگری از سنّتهای کهن ایرانی به شمار میرفته است.

این واژه در متون دورهٔ اسلامی تحریف و تغییر و تعریب یافته و به صورتهای جوسان، حوسیان، حوسار و صورتهای کوتاه شدهٔ گسن و کوس در آمده است. برخی (مصطفی جیحونی «گوسان یا مهربان»، پاژ: ۱۲–۱۹/۱۱ بهبعد) هم آن را با «مهربان» شاهنامه هم مفهوم یافتهاند.

**منابع:** دو گفتار دربارهٔ خنیاگری و موسیقی ایران؛ گوسان پارتی و سنّت نوازندگی ایران: ۲۹ به بعد؛ جــمشید ســروشیار، «حـوسیان، حـوسار»، راهـنمای کـتاب، س بـیستم، آبــان ـدی ۱۳۵۶: ۱۰–۵۶۶/۸-۱۰ بمصطفی جیحونی، «گوسان یا مهربان»، پاژ: ۱۲–۱۹/۱۱ به بعد.

**گوشاسب** ب بوشاسپ

گوشروز /guš-ruz/ روز چهاردهم دی ماه از سال شمسی به نام فرشتهٔ محافظ چارپایان «گوش روز» نامیده می شده است و آن را روزی نیک و سبک دانسته اند. در کتاب اندرز مارسپندان، در این روز، به گماشتن گاو \* به کشت و وَرز توصیه شده است. گوشروز را «سیرسور» نیز نامیده اند و به قول بیرونی ( آثارالباقیه: ۲۹۶) در این روز ایرانیان سیر و شراب و سبزی با گوشتِ استعاذه شده از شیطان \* می خور دند زیرا معتقد بودند شیاطین پس از قتل جمشید \* چیره شدند و این کار موجب دفع آنها می شود. در شعر فارسی، به ندرت، به نام این روز اشاره شده است: گوشروز ای نگار مشکین خال گوش بربط بگیر و نیک عال

(مسعود سعد: ۶۶۲)

**منابع:** یشتها: ۲۷۴/۱۱؛ عبدالامیرسلیم، «سیروزه در حمدیث شمیعه»، ن.د.۱.ت.، پماییز ۱۳۵۳: ۲۶۹/۲۶؛ «سیروزهٔ آذرباد مارسپندان»، مهر، س دوم، دی ۱۳۱۳: ۸۲۳/۸.

**گوهر شبچراغ** /gowhar-e šabčerāq/ **جواهر گرانبهایی** است که در تاریکی چون چراغ می درخشد و به اندازهٔ تخم مرغ است. **می**گویند این گوهر در بینی گاوی<sup>\*</sup> است که در دریا زندگی می کند و شبها برای چریدن از دریا برمی آید و آن گوهر را از دهان یا بینی خود بر زمین میگذارد و در روشنایی آن **می**چرد و نزدیک صبح دوباره آن را در بینی خویش جای می دهد و به دریا باز میگردد. آن را دُرّ شبگون، گوهر شب تاب و گوهر شب افروز نیز گفتهاند. شیخ اشراق ( مجموعهٔ آثار است که : این گوهر در کوه قاف<sup>\*</sup> است و از وجود آن شبِ تاریک روشن شود اما پیوسته بر یک حال نماند. روشنی آن از درخت طوبی<sup>\*</sup> است و هروقت که در برابر این درخت باشد تمام روشنی نماید و آن همچنان روشن باشد و چون تمام در بیش درخت قدری سیاه نماید و آن سوی آن همچنان روشن باشد و چون تمام در پیش درخت طوبی افتد تمام سوی تو سیاه نماید و سوی طوبی روشن...

- توجه شاعران بوده است: «م ه قندیل با یک گره شرح اغ در نهادند » (قوم م الانر ایز ۱۷۵)
- «و هر قندیل را یک گوهر شبچراغ در نهادند.» (قصصالانبیاء: ۱۷۵) به شبرنگی از شـبچراگشت مست چو ماه آمده شبچراغـی بـه دست (نظامی: ۸۴۶) هر حرفی ازو شکفته بـاغی افـروختهتر ز شـبچراغـی

(نظامی: ۴۴۱)

منابع: نیرنگستان: ۱۲۳؛ آنندراج؛ لغتنامه.

**گھنبار** ب آفرینش

**گیلگمش /**gilgameš/ گیلگمش (Gilgamesb)، قهرمان نخستین و نام پهلوان حماسهای منظوم به همین نام است که اصلاً فرمانروای اوروک (Uruk) در بابل<sup>\*</sup> بود. بنا بر منظومهٔ مزبور، دو بهرهٔ این پهلوان، خدایی و یک بهرهٔ او انسانی بود زیرا مادرش الههٔ نینسون (Ninsun) بود. مردمان اوروک، از رفتارِ جابرانهٔ گیلگمش به خدایان نالیدند و از الههٔ آنو خواستند برای وی هماوردی بیافریند او هم انکیدو (Enkidu) را آفرید که با چهارپایان میزیست و با آنها علف میخورد. گیلگمش پس از تدبیری، با او نبرد کرد و انکیدو با گیلگمش از درِ دوستی درآمد و هر دو متفقاً با گاو\* آسمانی نبرد کردند و انکیدو با دسیسهٔ «عشتر» به تبی دچار شد که به مرگ او انجامید. گیلگمش از مرگ دوست خود ناراحت شد و به جست و جوی زندگی جاوید برخاست و در این جست و جوها بود که انکیدو بر وی ظاهر شد و او را از حال و روز ملال انگیز مردگان آگاه ساخت.

موضوع این حماسه مسئلهٔ زندگی جاودانی است اما سرانجام داستان میگوید هیچکس را به زندگی جاویدان دسترس نیست. چنان که ملاحظه میشود این حماسه مانند ایلاد هومر مجموعهای از داستانهای پیوسته است که در آن گناه و طمع و فقر و احتیاج انسان در برابر سرنوشت قرار میگیرند. در این افسانه گیلگمش به یک تعبیر کسی است که سرچشمه را کشف کرده یا به تعبیردیگر همه چیز را دیده است. این حماسه از نظر توجه به انسان و عمق تأثیر آن در ادبیات بابلی بی همانند است.

روایت کهن حماسهٔ گیلگمش، در کتابخانهٔ آشور بانی پال ( ۶۲۶-۶۶۸ ق.م) بر روی دوازده لوحه که حاوی بیش از سههزار سطر است یافته شده و تاریخ آن به دوهزار سال پیش از میلاد مسیح\* می رسد و روایت فارسی آن با ترجمهٔ احمد شاملو و دیگران، بارها چاپ شده است.

منابع: حمید حمید، «وجیزهای بر افسانهٔ گیلگمش پهلوان»، کتاب هفته، بهمن ۱۳۴۰: ۱۳/۱۶ به به بعد؛ مسعود رضوی، «جهان زیرین خاک و خدایان آن»، کتاب هفته، بهمن ۱۳۴۰: ۱۷/۱۶ به بعد؛ حماسهٔ گیلگمش: ۲۴؛ دا.فا.؛

گیو /giv/ گیو (بندهشن: ویو (wév)؛ طبری: بیّ ) پهلوان معروف داستانی، پسر گودرز<sup>\*</sup> (بنا بر برخی روایات تاریخی پدر گودرز') و داماد رستم<sup>\*</sup> است که مهمترین اقدام او رهانیدن کیخسرو<sup>\*</sup> از توران<sup>\*</sup> بود. در این دوره فَرِ<sup>\*</sup> ایزدیِ کیخسرو راهبر و جان پناه اوست. گیو یک تنه همهٔ حوادث را پشت سر میگذارد و با جنگ و گریز، پیروزمند از توران باز میگردد و پیران<sup>\*</sup> را اسیر میکند و از لشکر او بسیار میکشد. گیو در ادبیات دینی دورهٔ ساسانی از جاودانان و یکی از پنج پهلوانی است که

| شوند و دیگر باز نم <i>ی</i> گردند.                                    | <b>باکیخ</b> سرو در میان برف و دَمِه ناپدید می  |
|-----------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------|
| چو گستهم و شیدوش و بهـرام شــیر                                       | چو گودرز و چون طوس و گيو دلير                   |
| (شاهنامه)                                                             |                                                 |
| که او میان گرازی بـزد بـه یک خــنجر                                   | همی به فخر بجویند جنگ بیژن و گـیو               |
| (قطران: ۱۵۰)                                                          |                                                 |
| شمــعی بــه چـاه تـیرهٔ بـیژن در آورم                                 | بس شُکر کز منیزه و گیوم رسد که من               |
| ( خاقانی : ۲۴۳ )                                                      |                                                 |
| نه جنگ حیز جوید گیو و بهمن                                            | نه من دنـبالشان دارم بـه پـاسخ                  |
| ( خاقانی: ۳۲۰ )                                                       |                                                 |
| رستم و گودرز و گيو و سـلم و نـريمان                                   | مـات شـود از هـراس تـيغ تـو در رزم              |
| (قاآنی: ۶۶۲)                                                          |                                                 |
| گيو فروردين به خواري موكشان مي آورد                                   | یا گُروی فصل دی را بر فـراز تـل خـاک            |
| (قاآنی: ۱۴۵)                                                          |                                                 |
| ۵۷۶؛ کیانیان: ۹۰؛ داستان داستانها: ۳۱۱؛ سوگ:                          | <b>منابع:</b> شاهنامه: ۱۰/۴ به بعد؛ حماسهسرایی: |
| ۲۳۰؛ پژوهشهایی در شاهنامه: ۱۲۲؛ فرهنگ نامهای شاهنامه: ۹۳۳/۲؛ لغتنامه. |                                                 |

گیومرث از اصل اوستایی گیومرتن (gayumareta) (زندهٔ میرا)، در پَهلَوی «گیوکمرت» گیومرث از اصل اوستایی گیومرتن (gayumareta): گیومرث، گیومرد، کیومرث، کیومرس، کیومرز، کهومرث (بلعمی)، گرشاه، گلشاه (شاه کوه)، کوشاه (آثارالباقه)، کرشاه، ملکالجبل و ملکالطین آمده است. گیومرث بنا بر روایات اساطیری کهن، نخستین انسانی است که از عالم مینو \* بر زمین فرستاده شد تا اهورامزدا \* را یار باشد و اهورامزدا از او نژاد آریا را به وجود آورد. وی هنگامی که در جهان مینوی بود، نامیرا بود، و هنگامی از او نژاد آریا را به مینو \* بر زمین فرستاده شد تا اهورامزدا \* را یار باشد و اهورامزدا هم که باز به سوی خانهٔ پدران بازگردد نامیرا میشود. گیومرث سی سال به آرامش زندگی کرد اما در اثر گزند اهریمن \* دچار مرگ شد و از جهان درگذشت. از تن او فلزات سودمند و از تخمه او زَر آفریده شد و دردل زمین جای گرفت. پس از چهل سال، از این تخمه، دو ساقهٔ گیاه ریواس \* به هم پیچیدند و از زمین روییدند و اندکاندک شکل آدمی به خود گرفتند و مشی و مشیانه \* از آنها پدید آمدند.

در اساطیر گیومرث نخستین بشر است، چنان که سوشیانت \* آخرین بشر خواهد بود

گيومرث

و در رستاخیز \*گیومرث از او زودتر بر خواهد خاست. در اوستا اغلب با صفت «نیکوکار و پاک» از گیومرث یاد می شود.

در روایات اساطیری همچنین آمده است که روح او سههزار سال، در دورانی که آفرینش\* جنبهٔ معنوی داشت، با روح گاوِ\* نخستین یکجا میزیست و بعد به روح او کالبد بخشیده شد.گیومرث توانست اهریمنان راکه بر جهان چیره شده بودند عقب براند اما اهریمن به توطئهٔ جَهی\* (دیو مؤنث) مرگ و بیماری و رنج فرستاد و گیومرث از جهان رخت بربست.

گيومرث در شاهنامه و تواريخ مبتنی بر آن، بر خلاف روايات و اساطير مذهبی، نه نخستين بشر بلكه نخستين شاه است و البته بـه عـنوان پـادشاه، از عـظمت ويـژهای برخوردار نيست و به هيچ وجه نام او مانند جمشيد \* و فريدون \* بر سر زبانها نيفتاده است. در شاهنامه ( ٢٨/١ به بعد ) جز شرح كوتاهی از سلطنت و جنگ او با ديوان \* و كشته شدن سيامك \* فرزند او، چيزی نيامده است. در كتابهای دورهٔ اسلامی، مانند آثار حمزه و طبری و بلعمی و مسعودی و نيز مجمل التواريخ والقصص حديث گيومرث و مشی و مشيانه به صورتهای مختلفی آمده اند و در اين ميان بيرونی ( آثارالباقيه: ١٢١ به بعد ) اغلب بـه علاوه بر روايات معمول، داستانی مربوط به او را نقل میكند كه بنيان شومیِ جغد \* و خجستگیِ خروس \* را نشان می دهد ( ب خروس ).

نام گیومرث اغلب به عنوان نخستین پادشاه، در ادب فارسی نیز مورد توجه بـوده است:

نخستین خدیوی که کشور گشود سر پادشاهان گیومرث بود (شاهنامه) ای گیومرث بقا پادشه کسری عدل وی منوچهرلقا خسرو افریدون فَرَ (انوری: ۲۰۱۱) جهاندار شاه اخستان کز طبیعت گیومرث تهمورث امکان نماید (خاقانی: ۱۳۰) رستم ظفری بلکه فرامرزشکوهی جمشیدفَری بلکه گیومرث دهایی (خاقانی: ۲۳۷) از گیومرث کاولین ملک است (خاقانی: ۲۸۶) گيومرث

ای گیومرثِ جهان هوشنگِ تهمورثنظیر وی فریدونِ زمان جمشیدِ کسریپاسبان (قاآنی: ۶۴۳)

منابع: یشتها: ۲۱/۲؛ مزداپرستی: ۹۰؛ اساطیر ایرانی: ۵۱ به بعد؛ جهان فروری: ۲۸ به بعد؛ فرهنگ نامهای اوستا: ۱۱۳۵/۲ به بعد؛ فرهنگ و تمدن ایران: ۲۶۲؛ غررالسیر: ۱؛ مجمل التواریخ والقصص: ۲۱؛ بلعمی: ۱۱۲/۱ به بعد؛ پیامبران و شاهان: ۶۲؛ روضة الصفا: ۲۹۳/۱؛ حبیب السیر: ۱۷۵/۱؛ نوروزنامه: ۲؛ سوشیانت: ۲۹؛ ایران باستان [موله]: ۲۰۱؛ حماسه سرایی: ۳۹۹ به بعد؛ ارداویرافنامه: ۱۵۰؛ جولة فی الشاهنامة: ۶۷؛ مصنفات: ۳۳۴؛ نصر الله امامی، «اسرائیلیات و اساطیر ایرانی»، ن.د.ا.ت.، زمستان ۱۳۵۳: ۴۲۲/۲۶؛ بهرام فره وشی، «حماسهٔ انسان»، فرهنگ و زندگی، مهر ۱۳۴۹: ۳/۹۲ به بعد؛ جلیل ضیاپور، «کیومرث، نخستین بشر آریایی»، هنر و مردم، اسفند مهر ۱۳۵۹: ۲۴/۱۴۹ به بعد؛ رحیم عفیفی، «ائوگمدئچا»، م.د.ا.م.، ۱۳۲۴: فرهنگ و زندگی مامهای شاهنامه: ۲۰/۲۲ به بعد؛ در مینا: ۲۱۴؛ لغتنامه؛

## J

**لاتونا** ← آپولون **لاشخور** ← کرکس

/lāle/ الله

لاله (nlip) گلی سرخرنگ به شکل جام است که در عربی شقائق و شقائقالنُعمان نامیده می شود (مقدمةالادب، السامی فی الاسامی) و در کتاب های مفردات و ادویه هم به همین نام شناخته است.

در زبان فارسی گاهی لاله را آذریون یا آذرگون گفتهاند و در فرهنگها آن را گلی آتشرنگ که کناره هایش به غایت سرخ و میانه اش سیاه باشد تعریف کرده اند. خوارزمی در مفاتیح العلوم (چاپ مصر: ۱۳) در وجه تسمیهٔ لاله و نسبت آن با نُعمان (نعمی) نظرهای مختلفی نقل کرده و مثلاً گفته است: نُعمان در عربی به معنی خون است و لاله به مناسبت رنگ سرخ آن «نُعمان» خوانده شده است، یعنی لالهٔ خون رنگ. برخی دانشمندان (ایرن ملیکوف، «لالهٔ داغدار»، م.د.۱۰م.: ۲۴۵/۵) واژهٔ عربی نُعمان را از واژه ای یونانی دانسته اند که گل ادونی (a fleud de Adonis) (یعنی گلی که از خون جوان بسیار زیبای ادونی که در داستانهای فینیقیه خرسی او را درید، روییده) از آن گرفته شده است « بَرِ سیاووشان» از خون او، منتقل میکند:

به ساعت گیاهی از آن خون بـرست جز ایزد که داند که آن چون بـرست گــیا را دهــم مــن کـنونت نشـان کـه خـوانی همـی خـون اسـیاوشان (شاهنامه: ۱۵۳/۳)

در واقع، لالهٔ نُعمان همان گل خون (la fleud du sang) است و همچنین میان لاله، با صفت

«لال» یا «لعل» که دلالت بر سرخی دارد، و لعل، سنگ قیمتی سرخرنگ، رابطهای موجود است.

برخی دیگر از دانشمندان برآنند که این گل به «نُعمان بن مُنذر» منسوب است که از خاندان بنیلخم بود و در حیره از طرف امپراتوری ایران حکومت داشت. در صیدنهٔ ابوریحان هست که «چون رنگش به خون ماند، نُعمان خوانده شدهاست و یا اینکه نُعمان بن مُنذر نخستین بار این گیاه را در بستان خویش پرورش داد».

گاهی روایات میان لاله و شقایقالنُعمان تفاوت قایل می شوند و گاهی هم لالهٔ نُعمان نوعی از لاله دانسته شده است، نه اسم مطلق آن (ابراهیم پورداوود، مهر : ۱۴/۸).

آنچه از تمام تعاریف نتیجه می شود این است که واژهٔ «لاله» به طور کلّی بر نوعی گل وحشی اطلاق می شود، در مقابلِ واژهٔ «گل» که اهلی است و عموماً در باغها و گردشگاههای شهرها پرورش می یابد.

رنگ سرخ شقایق (لاله) و قلب سیاه و سوختهٔ آن سبب شده است این گل مظهر رنج و گداز معرفی شود، تا آنجا که شاعران غالباً میدانهای جنگ را که از کُشته پوشیده شده باشد، به دشت شقایق یا لالهزار تشبیه کردهاند:

بیابان چو دریای خون شد درست تو گفتی ز روی زمین لاله رُست (شاهنامه: ۱۲۳/۱)

در روایات شیعه، آنجا که سخن از دشت کربلا و خون شهدا است حکایت رنگ ارغوانی شقایق به میان می آید. حضرت آدم \* پس از اخراج از بهشت \* و هبوط به زمین آنقدر گریست که از اشکهای خونینش لالهها رویید. در داستان عاشقانهٔ لیلی و مجنون \* نیز لاله همراز و همتای دل خونین مجنون است که در عشق لیلی خون شده است.

لالهٔ نُعمان، به علت شباهتی که به جام شراب دارد، در شعر عرفانی، جام مِی یا ساغر و به طور کلّی مظهر دل رنجدیده و محنت کشیده و مخصوصاً قلب عارف دانسته شده که جایگاه معرفت حق و آشنا به اسرار الهی است. شگفت این است که اگر واژهٔ «لاله» را قلب کنیم و جای حروف آن را تغییردهیم نام مقدس الله به دست میآید و از قضا حروف این دو کلمه نیز برابرند. شاید به این دلیل باشد که گل لاله غالباً در مشاهد متبرکه و کاشیکاریهای مساجد و بر دیوار آبانبارهای عمومی و سنگ مزارها، به عنوان زینت منقوش است (م.د.۱.م.: ۲۵۴/۵).

لاله، به عنوان مشهور ترین گل و حشی، چنان در فرهنگ و ادب فارسی نفوذ و حضور یافته که بسیاری از شاعران، به رغم زندگی در محیطهای خشک و بیابانی، انواع لاله ها را مي شناختهاند و دهها تعبير و تصوير و كنايه و استعاره، مانند: لالهسار، لالهسان، لالهفام، لاله گون، لاله رنگ، لالهٔ داغدار، لاله پوش و... در فرهنگها راه یافتهاند و می توان نمونه هایی از آنها را در لغتنامهٔ دهخداملاحظه کرد. در اینجا، بهعنوان نمونه، شواهدی اندک نقل می شوند: در لالهزار لالهٔ نُـــــعان سرخروی خالی ز مُشک و غالیه بر خَدّ کند همی (منوچهری: ۱۱۴) شده نیلوفر از خون بداندیشان چو آذریـون زدوده تيغها اندر كف ايشان چو نيلوفر (معرى: ٢٥٥) گر چو نرگس نیستی شـوخ و چـو لاله تـبر،دل یس دوروی و دَهزبان همچون گل سوسن مباش (سنايي: ۳۲۵) اگر رفعت ہمی جویی سیہدل باش چون لالہ ور آزادی همی خواهی زباندَه دار چون سوسن (سنايي: ۵۰۵) تا نسوزی دل چو لاله پیرهن چون گل مدر ديده چون نرگس نداري چهره چون نسرين مکن (سنايي: ٥١٠) غنچه همچون دل من با لب تو الاله همچون رخ تو در دل من (سنایی: ۵۲۲) از دل و روی لالهٔ نُــــــعان روی و چشم عدوی او شده است (مسعود سعد: ۲۷۹) هوا و خاک زگرد و زخون به گونه و رنگ بستفشهٔ طبیری گشت و لالهٔ نُسعان (مسعود سعد: ۴۱۸) نيز -> مسعودسعد: ٣٨٩، ٣٩٩، ٢٠٦، ٢١٠، ٢١٠، ٢٢٥، ٢٤٩، ٢٥٠، ٢٤٩. لاله را بین که با درخت ربود از پی یک دو قلب خون الود (خمسه: ۶۲۱) کس فرستاد و خواند نُعهان را لالهٔ لعـــل داد بُســــتان را تا جو نُعمان كمند كمل افشاني گمردد آن بمرگ لاله نُعماني

(خمسه: ۶۳۰)

| **************************************               | ***********************************            |
|------------------------------------------------------|------------------------------------------------|
| لاله دل از دل من سوخته تر مـــى آرد<br>(عطار: ۷۰۳)   | یاسمن دستزنان بر سر گل مینازد                  |
| که چو سرو پایبندست و چو لاله داغ دارد<br>( حافظ: ۷۹) | <b>دل مــا بـه د</b> ور رویت ز چـمن فـراغ دارد |
| همچو لاله جگرم بی مِی و تمخانه بسـوخت                | <b>چــو</b> پیاله دلم از تـوبه کـه کـردم بشکست |
| ( حافظ: ۱۴)<br>که غنچه غرق عرق گشت و گل به جوش آمد   | تسنور لاله چسنان بسر فىروخت بـاد بهـار         |
| ( حافظ: ۱۱۸ )<br>کنون که لاله برافروخت آتش نمـرود    | به باغ تازه کن آیـین دیـن زردشـتی              |
| ( حافظ: ۱۴۹)<br>کانکس که پخته شد می چون ارغوان گرفت  | ہر برگ گیل بیہ خیون شیقایق نیوشتہانید          |
| ( حافظ : ۶۰ )                                        |                                                |

V14

| چه گل شکفت در این موسم بهار تو را                 | چو لاله داغ به غیر از ستاره سوختگی |
|---------------------------------------------------|------------------------------------|
| ( صائب: ١٧ )                                      |                                    |
| لا <b>لة ب</b> ىداغ مــــىرويند از گـــلزار مـــا | شيوة ما سختجانان نيست اظهار ملال   |
| (صائب: ۲۱)                                        |                                    |

(اقبال: ۲۶۸)

شاعري ناخشنود و بدبين هم گفته است:

منابع: ثمارالقلوب: ۱۴۴؛ هرمزدنامه: ۱۳۲ به بعد؛ تحفة حکیم مؤمن: ۱۸۵؛ ایرن ملیکوف، «لالهٔ داغدار»، ترجمهٔ احمد احمدی، م.د.۱.م.: ۲۴۰،۵ به بعد؛ ابسراهیم پورداوود، «لاله»، مهر، فروردین ۱۳۳۱: ۸/۹ به بعد؛ گل و گیاه: ۲۴۸ و ۳۶۷؛ محمدجعفر یاحقی، «لالهٔ حافظ»، م.د.۱.م.، سال ۲۱، تابستان ۱۳۶۷: ۱۷۳/۲؛ لغتنامه. للمِساس / lāmesās/ لامِساس، به معناى «مرا مَس مكن» يا «نزديك من ميّا»، تعبيرى است مأخوذ از آية نود و هفتم سورة طه. پس از آنكه سامرى \* قوم موسى \* را فريب داد، موسى وى را نفرين كرد و گفت: «فَاذهَب فَانَّ لَكَ فَى الْحَيوةِ اَن تَقَوَّلَ لأَمِساسَ». تفسير حسينى در معنى اين آيه آورده است: «موسى به سامرى گفت: برو از ميان ما، به درستى كه هست تو را از عقوبت در زندگى، و هر كه راكه نزد تو آيد گويى : مساى مرا، يعنى دور شو از من ؛ زيرا كه هر كس نزديك او مىشد او را تب مى گرفت و از اين بيم، مردمان از او و او از مردمان گريزان مى بود». در تفسير اوالفتوح ( ۲۰/۲ ) آمده است كه به دعاى موسى، سامرى از آدميان ببريد تا آبادانى رها كرد و در بيابانها با وحوش و سِباع مخالط شد. هر وقت آدمى با او در آميزند و او را از ميان خود براندند.

بعضی محققین «لامِساس» را با قانون «تابو» که مخصوص اشخاص و اشیای مقدس و نیز اشخاص و اشیای پلید است، مشابه دانسته اند (اعلام قرآن: ۳۴۲). مردم به اشیای مقدس، برای اینکه بی احترامی نشود، و به اشیای پلید برای اینکه آلوده نشوند دست نمی زنند. در آداب اسلامی، به قرآن مجید بدون طهارت نباید دست زد و یا مَسً میّت موجب غسل می شود و از تماس با مشرکان هم باید خودداری کرد. در آیین یهود هر کس به کیفر لامِساس محکوم می شد، برای رفع آن عقوبت باید کفارهٔ سنگینی می پرداخت که گاهی کفارهٔ آن، معدوم ساختن شخصی بوده است. شاید سامری به کیفر کار خود، با نفرین موسی، به جذام مبتلا شده باشد. سامریان بعدها به «لامِساسیه» معروف شدند. این کیفر، با همان تعبیر لامِساس، به ندرت، در شعر فارسی آمده است:

فتنه شد شعر تو چون گـوسالهٔ زریـن یکـی «لامِساس» آواز در ده در جهان چون سامری (سنایی: ۶۵۹)

و اینکه من خادم همی پردازم اکنون ساحریست سامری کو تا بـیابد گـوشهال «لامِساس» (انوری: ۲۶۳/۱)

لامِساسيه ← لامِساس

## **لامَک** ب لَمَک؛ نوح

**لُبِلاب** /lablāb/ **لُبلاب** یا عَشَقه که در فارسی با نامهای پیچک، پیچه، مهربانه، دار دوست و... هم آمده، **گیاهی** است که بر درختان می پیچد و آنها را می فشارد تا آنجا که گاه می تواند آنها را خشک کند. در شیرازی «هرشه» خوانده می شود و عربها آن را «حَبل المساکین» می گویند.

در وصف لَبلاب گفتهاند نباتی است که به هر نبات که نزدیک وی باشد می پیچد و طبیعت آن در حرارت و یبوست معتدل است. در کتابهای طبی، از جمله صیدنهٔ بیرونی و تذکرهٔ ضریر انطاکی، خواص و منافعی برای آن آوردهاند. در عربی مَثَلی هست که: اَنْقَل مِنْ قَدح اللَبْلاب عَلیٰ قَلْبِ المَریض (مجمعالامثال). در شعر فارسی از آن به عنوان مظهر دلبسَتگی و تعلقِ خاطرِ مطلق یاد شده است:

- ز زیر قطره شکوفه چنان نماید راست کسه از بسلور نمایند صورت لَـبلاب (مسعود سعد. لغتنامه)
- بس جهان دیده این درخت قدیم که تو پیچان بـر او چـو لَـبلابی (سعدی: ۷۵۰)
- به مشتگاه و به کُشتیگَه و به پیچیدن فراز لب لب جوی محله چون لَـبلاب (خاقانی: ۵۴)

در نثر معاصر فارسی هم به جنبهٔ پیچندگی و تعلق خاطر آن اشاره شده است: « ... برای رهایی از تنگنا تنها به دامن پول می آویزد و یا مانند لبلاب به کندهٔ درخت تناور متنفذ می پیچد.»

(اسلامی ندوشن، ایران چه حرفی میتواند برای گفتن داشته باشد، تهران، انتشار، ۱۳۷۹: ۲۹۱) **منابع:** گل و گیاه: ۳۷۹؛ فرهنگ لغات و تعبیرات خاقانی: ۱۳۴۶/۲؛ لغتنامه؛ دا.فا.: پیچک.

**لتو** ب آپولون

**لَجلاج** /lajlāj/ نام قمارباز یا شطرنجباز مشهوری است که در تداول عامه، به «لِیلاج» نیز معروف بوده است. صاحب برهان او را پیر و مرشد قماربازان و برخی دیگر واضع شطرنج معرفی کردهاند. نفایس الفنون او را از فرزندان صصةبن داهر، یکی از حکمای هند و مخترع شطرنج دانسته و صاحب آنندراج به نقل از ابن خلکان، وی را ندیم یکی از خلفای عباسی پنداشته که در عبری به «صولی» مشهور بوده است. ابن ندیم ( الفهرست: ۲۲۲) مدعی شده که او را در زمان عضدالدوله در شیراز دیده که در پاکبازی و قمار مَثَل بوده و کتاب منصوبات الشطرنج را نیز به او نسبت داده است.

نام لَجلاج به عنوان سلطان شطرنج و نیز کسی که سخن نادرست و غیر فصیح گوید، به عرصهٔ ادبیات فارسی راه یافته است. شرح حال چندین لَجلاج دیگر نیز در کتابهای دورهٔ اسلامی هست که از مورد بحث ما خارج است و میتوان به لغتنامه مراجعه نمود.

هنر به حضرت او تحفه کی توان بـردن که علم بیدق و فرزین بَرَد بَر لَــجلاج (مسعود سعد: ۶۱) همچو لُـجلاج ز بازیچهٔ مرگ عاقبت جان به سلامت نبرى (سيف اسفرنگ، لغت نامه) از چه شان لجلاجسان دانستهاند. همفت بسيدق عماجز شاه قدر (خاقانی: ۴۸۰) لَـجلاج سخن درين كـهننطع خاقانی را شناس بالقطع (خاقاني, لغتنامه) جرم لُجلاج نباشد چو تو شطرنج نداني من سخن راست نوشتم تو اگر راست بخـوانی (سعدي) همچو فرزین کجرو است و رخسیه بر نطع شـاه آن کے تلقین میکند شطرنج مر لُےجلاج را (كليات شمس: ١/ بيت ١٥٣۶) شاه من زینگونه رخبازی حد لُـجلاج نیست مات شد در صدر هر کش دید رخ مانند مات (كاتبي. لغتنامه) هم نداری با من و هم تا گل قالی حصیرم میبرد دار و ندار ای پیر لِیلاجان قمارت (اخوان ثالث، تو را ای کهن بوم و بر ...: ۳۲۲) «... اما عباسجان، این لِیلاج قمارخانههای کاروانسراهای قدیمی مشهد، چنین نبود.» (محمود دولت آبادي، كليدر: ۶۵۶/۳) منابع: لغتنامه؛ برهان؛ جهانگیری: ۷۱۷/۱ فرهنگ لغات و تعبیرات خاقانی: ۱۳۴۷/۲.

لقمان / معروف به حکیم، با کُنیهٔ ابوسعد، شخصیت افسانه ای دورهٔ جاهلیت عرب و طبق روایات، معاصر داوود \* بوده است. بنا بر مجمل التوادیخ والقصص (۲۰۹) چون دوازده سال از حکومت داوود گذشت، خدای تعالی لقمان را حکمت داد که سی سال با داوود بود. روزی داوود زره می ساخت و آهن در دست او چون موم نرم بود و لقمان نمی دانست که چه می کند. سؤال کردن را از ادب ندانست و خاموش ماند تا داوود کارش را تمام کرد و [زره را] بر لقمان پوشید. لقمان گفت: هذا جَیّدٌ لِلْحَرْبِ (این جنگ را شاید) و این سخن را بر زبان آورد که : الصَّمْتُ حکم ً و قَلَیلٌ فَاعِلُه (خاموشی حکمتی است و آن را کم به کار دارند). مولوی همین داستان را در منتوی (۱۰۵/۳) به نظم آورده است:

رفت لقـــان ســوى داوودِ صـفا ديد كاو مىكرد ز آهن حــلقدها

در سی و یکمین سورهٔ قرآن که به نام لقمان است، از او به حکمت یاد شده است ( لقمان : ۱۲). لقمان دارای شخصیتهای گوناگون است. گاه از او به عنوان یکی از معمّران یاد شده است و نوشته اند : به طول عمر حاجت خواست، خدای تعالی او را عمر هفت کرکس \* داد و کرکس در بعضی اقوال، پانصد سال عمر میکند. در هر حال، لقمان بیش از هزار سال عمر کرد. در افسانه ای دیگر نقل شده است : هر کرکس هشتاد سال عمر میکند و خداوند لقمان را عمر هفت کرکس داد که هفتمین کرکس لبّد نام داشت و با مرگ او لقمان نیز درگذشت. در برخی کتابهای اسلامی، عمر او را بعد از خضر \* و دومین کس از معمّران دانسته اند. در روایات جاهلی، او نخستین کس بود که زناکار را سنگسار کرد و دست دزد را برید. در برخی از منابع اسلامی او را پیامبر دانسته اند اما بیشتر به حکیم معروف است. در اغلب کتابهای دینی آمده است که خداوند او را میان حکمت و نبوّت مخیّر گذاشت و او حکمت را برگزید و وزیر داوود شد.

در ادبیات کهن عرب، از قصه ها و افسانه های منسوب به لقمان سخنی نیست اما پس

از اسلام، او به عنوان حکیم، نویسنده و موجد داستانها و افسانههای بسیار معرفی شده است.

امثال و حکمتهای زیادی به او منسوباند و از این جهت شبیه ازوپ (Aesop) در میان ملل مغربزمین است. از افسانههای معروف منسوب به او، «زبان و دل» است که به عنوان بهترین و بدترین چیزها شهرت یافته است.

داستانها و مضامین حکمت آمیز منسوب به لقمان، در ادب فارسی پراکندهاند ( ، سعدی: ۳۵، ۷۹، ۸۲، ۳۱۶).

**منابع:** مجمل التواريخ والقصص: ۲۰۹؛ مآخذ قصص و تمثيلات: ۳۶ و ۵۵ و ۱۰۶ و ۱۰۷؛ لغتنامه؛ دا.فا.

لَمَک /Lamak/ لَمَک (لامَک، لامَخ) نسل پنجم از اولاد قاین (قابیل)\* است که «یابان» پدر چادرنشینان و شبانان از وی به وجود آمد. پسر دیگر او «توبال»، پدر نوازندگان عود و بربط بود. لَمَک را اولین کسی دانستهاند که شعر گفت (سفرپیدایش: ۱۹:۴-۲۴).

لَمَک در روایات اسلامی، پسر مَتوشَلَخ \* و بنا بر برخی روایات، مربی و به قولی، پدر حضرت نوح \* معرفی شده است. بنابر ضبط یکی از نسخهها، در این بیت خاقانی، نام او آمده و پدر نوح دانسته شده است:

ادریس و جم مهندس، موسی و خضر بنّا روحِ ملک مـزوّق، نـوحِ لـَــمَک دروگـر (خاقانی: ۱۹۳)

منابع: فرهنگ فارسی: اعلام؛ منابع نوح در همین فرهنگ.

**لَن تُرانی** (مرا نتوانی دید)، جوابی است که خدا به تقاضای دیدار موسی داد ← تجلّی؛ موسی

**لَندَهور** /landahur/ نام پادشاهی با شوکت از پادشاهان هند، به نام «راجه کرن» است که عمودی عظیم در جنگ به کار میبرده است. اسم دیگر این مرد را که سخت بالابلند و قوی هیکل توصیف شده، لندهور بن سعدان نوشته اند. معروفیت او در ایران بیشتر مرهون روزگاری بوده که قصهٔ حمزه در میان مردم رواج داشته است و در قهوه خانه ها از روی آن نقل میگفته اند زیرا لندهور از قهرمانان معروف «رموز حمزه» بود که تا آخر عمر با حمزه ماند. به عقیدهٔ برهمنان، نیّر اعظم (خورشید\*) به مادر لندهور، «کنتی» نظر عنایت نمود و او بار برگرفت و لذا، عجم او را لندهور (پسر آفتاب) نام کردند زیرا «لند» به معنی پسر و «هور» به معنی خورشید است ( جهانگیری: ۱۸۹۹/۲).

در تداول و داستانهای عامیانه، لندهور، به آدم قویهیکل و بالابلند و بیمصرف یا کسی که بخواهند او را بیکاره و بیمصرف وانمود کنند، گفته میشود و این تداول، با اصل داستان، بیارتباط نیست. این نام، بهندرت، در شعر کهن فارسی آمده است:

از آن با حکیمان نیارم نشستن که ایشان چو مورند و من لندهورم (سنایی: ۲۷۳)

منابع: فرهنگ لغات عامیانه: ۳۷۷؛ لغت نامه.

لوتر (لوترا، أتره) زبانی ساختگی است که دو یا چندتن، یا گروههایی میان خود قرار داده باشند تا دیگران هنگام گفت و گو، از سخنان آنان سردر نیاورند. این گونه زبان بیشتر با دگرگون کردن ساختمان زبان مادری، با افزودن یک یا چند حرف در جاهای ثابت و معینی از واژه، ساخته می شود. مشهور ترین و عمومی ترین نمونهٔ لوترها «زبان زرگری» است که در بیشتر نقاط ایران و میان اغلب گروههای شهری و روستایی، از گذشتهها رواج داشته و با افزودن حرف یا صدای «ز» در میانهٔ حروف یا صداهای واژه ساخته می شده است. لوترهای معروف دیگر، عبارت اند از لوتر «مرغی»، «کشکی»، «برگردان» و «سینی». همچنین برخی شهرها لوترهای ویژه ای داشته اند، مانند لوتر «گوشتی» که در قم رواج داشته و «لامی» که خاص مشهد بوده است. برخی دو زبان معروف و جهانی واژهٔ لوتر و لوترا در شعر فارسی به همین معنی به کار رفته است. واژهٔ لوتر و لوترا در شعر فارسی به همین معنی به کار رفته است. هر چه با خویش و آشنا گویی همه مرموز و «لوترا» گویی (کمال اسماعیل، کتاب هنه) خرد سر عیبی کند فهم ازو (کـذا) 🛛 چه گـوید سر کـلک تـو «لوتَـرا» (؟ کتاب هفته)

منابع: على بلوكباشى، «لوتّر زرگرى»، كتاب هفته، بهمن ١٣٢٠: ١٨١/١۶؛ همو، «لوتّر»،كيهان هفته، تير ١٣٣١: ١٢٥/٣٧.

لوح محفوظ /lowh-e mahfuz) در نظر عموم اهل شرع جسمی است بالای آسمان \* هفتم که اوح محفوظ (guarded table) در نظر عموم اهل شرع جسمی است بالای آسمان \* هفتم که آنچه بوده و هست و تا قیامت \* خواهد بود، بر آن نوشته شده است. اولین چیزی که خداوند آفرید قلم \* بود و پس از آن لوح آفریده شد تا هر چه تا قیامت بودنی است بر آن نوشته شود. از ابن عباس روایت کردهاند که لوح محفوظ از مروارید سپید است و طولش از آسمان تا زمین و عرضش به اندازه مشرق تا مغرب و کناره های آن از دُرّ و یاقوت کنار فرشته ای از نور و رقمهای صفحات چون پَرِ آفتاب \* سراسر فروغ، و اصل آن در کنار فرشته ای \* است که او را «ماطریون» گویند و آن لوح، از شیاطین محفوظ است. بمیراند و خوار گرداند و شرف دهد. بر سر لوح محفوظ نوشته است: لا الٰهَ الاً الله وَحْدَهُ و دینهُ الاسلام، و مُحَمَّدُ عَبْدُهُ وَ رَسولُهُ، مَنْ آمَنَ بالله عَزَّوَجَلً و صَدًقَ بوَعْدِهِ وَ اتَّبَعَ رُسَلَهُ،

جایگاه عرش \* محاذی جبین اسرافیل \* است بر جانب راست عرش، و از عالم کون هر چه مشیّت الهی بدان تعلق گیرد، چون زمانش فرا رسد، بر لوح نموار گردد. نخست سروش \* بنگرد و سپس به فرشتگان دیگر الهی بخشد تا چنانکه فرمان است اقدام کنند. غزالی در احیاهالعلوم، به طور مشروح از نظر فلسفی و شرعی، در باب لوح محفوظ بحث کردهاست و دهخدا عین نظر غزالی را در لغتنامه آورده است.

نَسَفى، عارف نامبردار، در كتاب الانسان الكامل ( ۱۹۷) دو لوح محفوظ ( عام و خاص ) قایل شده كه لوح محفوظ عام، آن است كه هر چه در این عالم بود و خواهد بود جمله در وی مكتوب است و لوح محفوظ خاص، آن است كه بعضی در وی مكتوب است.

لوح محفوظ چهار است: جبروت، عقل، فلک اول و نطفهٔ آدمی (لوح محفوظ عالم صغیر ). اولی را رِقَ منشور، دومی را بیت معمور \*، سومی را سقف مرفوع، و چهارمی را بحر مسجور نامند. جای دیگر ( همان: ۲۰۲ ) میگوید آنچه در رقّ منشور و بیت معمور بود اکنون در سقف مرفوع است زیرا سقف مرفوع مظهر و آلت وافزار آن جمله است. پس درحقیقت دو لوح محفوظ است: یکی سقف مرفوع و یکی بحر مسجور. سقف مرفوع، افلاک و انجماند و بحر مسجور، نطفهٔ آدمی. لوح محفوظ، به خصوص به مفهوم جايي يا لوحي كه أنچه بودني است بر أن نوشته شده، در ادب فارسی مورد توجه شاعران و نویسندگان قرار گرفته است: بنگر اندر لوح محفوظ ای پسر خطّهاش از کاینات و فاسدات (ناصرخسرو: ۳۲۴) در او همسی نگرد جسبرئیل و بنویجیی به لوح محفوظ اندر نگر که پیش تو است (ناصرخسرو: ۴۶۸) لوح و قلم به قطع دماغ و زبان تسوست لوح و قلم بدان و ز لوح وقــلم مــپرس (عطار: ٣١٨) مسانند قسلم بنه سر دوانم تا عشق تو درنوشت لوحم (عطار: ۴۲۲) «تقدیر آفریدگار جل جلاله که در لوح محفوظ قلم چنان رانده است تغییر نیابد.» (بيهقى) منابع: بلعمی: ۲۹/۱؛ کشفالاسرار: ۴۴۶/۱۰؛ تفسیر گازر: ۲۳۱/۱۰؛ مهر نیمروز: ۴۴؛ قـصص [تيشابورى]: ٢١٧؛ لغتنامه. **لورى** ← لولى لوط /lut/ لوط بن هاران بن تارخ ( آزر ) پسر برادر ابراهیم \* بود که با عمّ خویش از بابل \* به حرّان و از آنجا به فلسطين مهاجرت كرد، به سرزميني كه مؤتفكات خوانند و أنجا پنج ديه بود

چون قوم او تبهکاری کردند و بر فعلهای زشت بیفزودند و با پسران درآمیختند، مستحق عذاب شدند. لوط مدتها صبر کرد و ابراهیم نیز او را بـه صبر میخوانـد امـا سرانجام چون سود نداشت فرشتگان\* مأمور عذاب قوم لوط شدند. اول بـه خـدمت

و خداوند وي را بر آنها پيامبري داد.

ابراهیم آمدند و او را به تولد اسحاق<sup>\*</sup> مژده دادند و از آنجا به شهر لوط رفتند و به رسم میهمانی به خانهٔ او فرود آمدند و گفتند شبانه با خاندانت از این شهر (سدوم) بروید و پشت سر خود ننگرید. تبهکاران شبانه گرد خانهٔ لوط جمع آمدند و جوانان تازهوارد را خواستند. هنگام سحر لوط با خاندان خود بیرون رفت. زن او به پشت سر نگاه کرد و یا به روایتی، زشتکاران را با افروختن چراغهای متعدد از وجود تازهواردین به خانهٔ لوط با خبر ساخت و به این جهت هلاک شد و بقیه نجات یافتند و آن شهرها زیر و بالا شد (هود: ۸۲) و بر سر اهلش فرو ریخت.

سرگذشت لوط در آیهٔ ۱۳۳ سورهٔ صافات به بعد آمده است. بعد از آنکه عذاب بر شهر لوط نازل شد، لوط با دختران خود به کوه «موآب» پناهنده گردید. در تورات، علاوه بر این، راجع به آمیزش لوط با دختران خویش داستانی هست اما لوط در ایـن کـتاب سمت پیامبری ندارد.

عمل زشت قوم لوط، که لواط باشد، در نقاط دیگر مشرق، از جمله در ایران نیز معمول شد و لوط و لوطی و الواطی و کلمات مشابه دیگر، از این طریق بر سر زبانها افتادند. لوط در عبری به معنی پوشش است و لوت (باتای منقوط) در فارسی به معنی برهنه و عریان و اَمرَد؛ و با واو مجهول، غذای لذیذ معنی می دهد. کویر کرمان و خراسان را هم به مناسبت خالی بودن از گیاه و درخت \*، کویر لوت گفته اند.

به داستان لوط در شعر فارسی اشاره شده است:

توبهات روحالامین دان نَفْس شـارستان لوط در مَــثَل شـــبه حـــقیقتها چـنین بـاید نهـاد هفت شارستان لوط است نفس تو وقت سخن همـچو مردان بـر پـر روحالامـین بـاید نهـاد (سنایی: ۱۰۸)

منابع: مجمل التواريخ والقصص: ١٩١؛ قصص [نيشابورى]: ٧٧؛ تفسير ابوالفتوح: ١۶۶/۶؛ تحقيق در تفسير ابوالفتوح: ٨٨/٣؛ بلعمى: ٢١٢/١ مروج: ١٨٨٦؛ آفرينش و تاريخ: ٢٤/٣ فصوص: ١٢٤ و ٣٥۴؛ قصص [نجار]: ٩٢ و ١١٢؛ معجم الالفاظ: ٢٩٠/٢ دوضة الصفا: ١١٤/١ جبيب السير: ٥٠/١ قاموس: ٧٧١؛ اعلام قرآن: ٥٢١ لغتنامه؛

**لولی** / اuli/ لولی (gypsy) که در فارسی، لوری، کولی، زُط، زُت، قرشمال ( غرشمال )، قَرَچی و... نیز نامیده شده، مردمی دوره گرد و آزاد از قیدهای اجتماعی را گویند کـه بـا نـوازنـدگی، روزگار میگذراندند. نخستینبار حمزهٔ اصفهانی از ورود دوازده هزار «زُت» به ایران در زمان بهرامگور خبر میدهد و بعد هم شاهنامه. روایتهای افسانهای و تاریخی (مجمل التواریخ و القصص: ۶۹)

٧٢٩

فالبينی، بندزنی، دلالی اسب، رویگری، مسگری، خراطی، سبدبافی و غربالبندی،

میشا این گروه را به خنیاگران و گوسان\* هایی میرساند که به فرمان بهرام گور ساسانی برای نشاط و رامشگری از هند به ایران آورده شدند: دوازده هزار مطرب بیامدند، زن و مرد و «لوریان که هنوز بجایند از نژاد ایشانند».

این لولیان که مردمانی سیهچرده و از طبقهٔ پایین هندوان بودند، از ایران به جانب غرب رفتند. وجود واژه های فارسی در زبان آنان می تواند دلیل حضور طولانی این قوم در ایران باشد. بعد از ایران، نشان آنان در بلغارستان قرن یازده میلادی آمده و در موسیقی مجارستان اشارهای به موسیقی کولیها هست. بسیاری از موسیقی دانان بزرگ اروپا، مانند لیست، برامس، اشتراوس و ... تحت تأثیر موسیقی لولیها بودهاند. در سده های بعد لولیها در فرانسه و آلمان پراکنده شدند و در سدهٔ شانزدهم میلادی بسیاری از آنها به انگلستان رفتند. در اروپا ابتدا گمان می کردند آنان از مصر آمده اند و از این رو، به آنان Egyptians ( مصری ) می گفتند. این واژه بعدها به صورت supplians و سرانجام به صورت gypt در زبانهای اروپایی تحول یافت. جیپسیها یا لولیان در زمان نازیها همانند یهودیان در رنج بودند. اکنون نیز در ایران و کشورهای اروپایی گروههایی از آنان، بیش و کم با همان خصوصیات قدیمی پراکنده اند.

در ادبیات فارسی کهن، واژهٔ «لولی» اغلب با مجموعهٔ صفات منتسب به این طایفه و به ویژه گروه موسیقیدان خوشگذران و دوره گرد، مورد توجه بسیاری از شاعران و نویسندگان قرار گرفته و بیت معروف حافظ ( دیوان: ۳) بهترین معرّف آنها است:

> فغان کاین لولیان شوخ شیرینکار شهـرآشوب چنان بردند صبر از دل که ترکان خوان یغها را

در شعر معاصر هم، لولي، با همهٔ خصوصیات فرهنگي و تاریخي خود به کار رفته است:

منم من، میههان هر شبت لولیوش مغموم منم من، سنگ تیپاخوردهٔ رنجور. (اخوان ثالث، زمستان: ۱۰۶)

لهراسپ

اخوان در يک خسرواني لطيف، واژه کولي را در معني باستاني آن به کار برده است: این مَثَل خوش می سرود از کولیان رقاصهای (جام بر پیشانی و در رقص، کای بهرام گور) هیج عامی نیست کاندر وی نباشد خاصدای (تو را ای کهن بوم و بر ...: ۴۵۱) سیمین بهبهانی هم در کولیوارههایی زیبا، حالات و رفتار کولی را چـنان کـه در تاريخ و ادبيات ايران مي شناسيم تصوير كرده است: با زلال نگاهش برکه سرشار می شد با قدمهای کرولی دشت بردار میشد موی بر چهره میریخت آسهان تــار مــیشد... لب ز هم باز میکرد کهکشان میدرخشید... ب\_\_\_ دل نرابکاران گرم پریکار مری شد تـــيغهٔ اعـــــتادش در دو پســـتان نهــفته ضرب نعلش که میکوفت رقص تاتار میشد یال اسبش که می تاخت باد را شانه میزد (دشت ارژن: ۲۱) نيز در کولي وارهاي ديگر از او: شاید پیام حضوری تـا گـوشهابرسانی... كولى! به حرمت بودن بايد ترانيه بخواني وبالأخره: كولى! براى غردن بايد هلاكِ خموشى؟ يعنى به حرمت بودن بايد ترانمه بخواني سیمین بهبهانی از فرط علاقه به کولی، یکی از مجموعه های شعر خود را کولی و نامه و عشق (تهران : ۱۳۷۳) نام نهاده است. **منابع: مجمل التواريخ والقصص: ۶۹؛ ديار شهرياران: ۱۰۸۳/۱؛ احسان يار شاطر، «چرا در** شاهنامه از یادشاهان ماد و هخامنشی ذکری نیست»، شاهنامه شناسی، بنیاد شیاهنامه، ۱۳۵۷: ۲۷۷/۱؛ دو گفتار دربارهٔ خنیاگری و موسیقی ایران: ۳۲؛ مصطفی جیحونی، «گوسان یا مهربان»، پاژ: ١٢-١٩/١١ به بعد؛ «ایران در تاریخ کولیها»، ترجمهٔ محمود گیلانی، سهند، بهمن ١٣٨٠: Brewer's: 534. ×١٨/٥٣؛ دا.فا.؛

**لهراسپ /**lohrāsp/ لهراسپ یا لهراسب (دارندهٔ اسب تـندرو) از نسـل کِـی پشین و کـیقباد\* است. چـون ليلةالجن

کیخسرو<sup>\*</sup> از کار جهان سیر برآمد، تخت شاهی را به لهراسپ سپرد. وی در بلخ شارسانی برآورد و آتشکدهای به نام آذربرزین مهر<sup>\*</sup> بساخت. در عهد او، دین یکتاپرستی در ایران رواج گرفت. در شاهنامه لهراسپ صاحب دو پسر به نامهای گشتاسپ<sup>\*</sup> و زریر<sup>\*</sup> است. این دو پسر خواهان سلطنت بودند و چون پدر راضی به این کار نبودگشتاسپ به هند و از آنجا به روم رفت و باکتایون<sup>\*</sup> دختر قیصر ازدواج کرد. پس از بازگشت به ایران، لهراسپ سلطنت به او بخشید و خود به نوبهار<sup>\*</sup> بلخ معتکف شد. لهراسپ دین زردشت را پذیرفت و سرانجام در یکی از حملات ارجاسپ<sup>\*</sup> تورانی، به دست او کشته شد.

در ما خذ دورهٔ اسلامی مطلب تازهای دربارهٔ او نیامده است. برخی محققان حدس زدهاند داستان او الحاقی است. به قـول کـریستنسن (کیانیان: ۹۲): بـرای آنکـه میان سلطنت کیخسرو و گشتاسپ ارتباطی برقرار شود، نام لهراسپ را افزودهاند. سرگذشت او مفصلتر از همه جا، در شاهنامه (۸/۶ به بعد) به نظم درآمده است:

کنون تاج و اورنگ لهراسپشاه بسیارایم و بسر نشسانم بسه گساه (شاهنامه: ۸/۶) کنون لهراسپ تختی بین که مرگشتاسپ بختی را مفوّض کـرده تـاج قـیصری و تخت خـاقانی (قاآنی: ۷۱۵)

**منابع:** یشتها: ۲۶۴/۲؛ غررالسیر: ۲۴۳؛ مجملالتواریخ والقصص: ۲۹ و ۵۰؛ بـلعمی: ۶۳۹/۲؛ گردیزی: ۱۲؛ پیامبران و شاهان: ۳۶؛ روضةالصفا: ۵۹۴/۱؛ کیانیان: ۱۳۶ و ۱۷۱؛ حماسهسرایی: ۵۲۴؛ فرهنگ نامهای اوستا: ۶۷/۱ بهبعد؛ فرهنگ نامهای شاهنامه: ۹۵۳/۲؛ لغتنامه.

> **ليلا (ليلي )** ← توبه و ليلا **ليلاج** ← لَجلاج

**لیلةالجن /**(laylatoljen(n) شبی است که گروهی از اجنّه<sup>\*</sup> به پیامبر ایمان آوردند. از سورهٔ احقاف (آیهٔ ۱۸) و سورهٔ جنّ<sup>\*</sup> ( ۱ تا ۱۷) چنین بر می آید که گروهی از اجنّه به رسول خدا (ص) ایمان آوردهاند. در تفاسیر قرآن در باب کیفیت این ایمان آوردن، به تفصیل سخن رفته و اجمال سخن این است که شبی از شبهایی که پیامبر در مکّه بود، عبدالله بن مسعود را با خود به ۷۳۲

شعب الحجون برد و برگرد او خطی کشید و به او امر فرمود از آن خط پای بیرون ننهد و خود اندکی دورتر، به خواندن قرآن آغاز کرد. جنّیان به صورت مرغان و کرکسان و ماران و اشباح فراوان دسته دسته می آمدند و مسلمان می شدند و با رسول الله بیعت می کردند. از قول برخی مفسّران نقل شده که این اجنّه هفت یا نه کس بودند. ابن جُرَیج گفت: این هفت کس به نیابت از جانب جنّیان بیامدند: شاصر، ناصر، حسی، مس، ازر، اتبان و احقم. اینان آثار محل خویش را که در آن آتش\* روشن کرده بودند، به پیامبر نشان دادند و

آنگاه از وی زاد (توشه) خواستند و پیامبر هم هر استخوانی راکه نام خدا بر آن برده نشده بود، زاد ایشان کرد. یاران پیامبر که آن شب وی را ندیدند سخت دلتنگ بودند. این شب را مفسّران لیلةالجن ( شب جنّ ) نامیدهاند که در شعر فارسی، به ندرت، به آن اشاره شده است:

کرد دعوت هم به اذن کردگار جنّیان را لیلةالجن آشکار (مَنطق الطير : ۱۷) منابع: تفسير ابوالفتوح: ۶۴/۵ به بعد و ۴۰۹؛ تفسير گازر : ۱۸۲/۱۰ به بعد؛ منطق الطير : ۲۷۹.

> **لیلۃالقدر** ← قدر **لیلۂ مبارکہ ← ق**در

**لیلی و مجنون** /leyli va majnun/ لیلی معشوقهٔ معروف مجنون است که در ادب فارسی مظهر کامل عشق و عشقِ کلّ و نمایندهٔ تام معشوق شاعران شده است. او دختر مهدی بن سعد یا مهد بن ربیعه بود و مجنون بن قیس بن ملوح عاشق او شد و از عشق او سر به بیابان نهاد و با وحوش و غزالان دمخور گشت. مجنون، شاعر هم بود و دیوان شعری هم به او منسوب است. وی در فراق معشوقه شعرها گفت و خاکها بر سر ریخت.

در ادب عرفانی فارسی، لیلی مظهر عشق ربّانی و الهی است و مجنون مظهر روح ناآرام بشری است که بر اثر دردها و رنجهای جانکاه، دیوانه شده و در صحرای جنون و دلدادگی سرگردان است و در جست و جوی وصال حق به وادی عشق در افتاده و می خواهد به مقام قرب حضرت لایزال واصل شود اما به این مقام نمی رسد، مگر روزی که از قفس تن رهاشود. ليلي و مجنون

از داستان عشق این دو دلداده شاید بیش از هر داستان عشقی دیگری، در ادب فارسی سخن گفته شده است. ادب غنایی فارسی و ترکی مملو است از داستان این دو که سرآغاز آنها تقریباً لیلی و مجنون نظامی گنجوی است. این اثر بعدها به شدت مورد توجه و تقلید شعرای متعدد قرار گرفت که از آن میان، منظومههای امیرخسرو دهلوی، مکتبی شیرازی، ثنایی مشهدی، عبدالرحمن جامی، صبای کاشانی، قاسم گنابادی، هاتفی جامی، به زبان فارسی، و امیر علیشیر نوایی و فضولی بغدادی، به ترکی، بیش از همه شهرت یافتهاند. حدیث دلدادگی این عاشق و معشوق نزد شعرای دیگر، به ویژه در عرصهٔ ادب غنایی ایران، موجب پدید آمدن مضامین و خیالات نازک و دلپذیر شده است:

گرد بیابان و کوه و دشت چو مجنون گردان ز عشقت ای به حُسن چو لیلی (مسعود سعد: ۲۹۵) همچو مجنون گِردِ عالم دوستجویان میںروم همچو لیلی مسـتمندم در فـراقش روز و شب (عطار: ۴۴۳) نگ\_ارخانهٔ حُسن و جمال لیلی را كجاست مجنون تا عرض داده دريابد (انورى: ١/١) کیہ چیو لیلی بسی است مجنونم با چنین فرّ و زیب و حُسن و جمال (انورى: ٢٤٥/١) جنانکه قبصهٔ مجنون و ذکر لیلی را حدیث جود تو را در زبان گرفته فسلک (ظف : ۱) بسار دلِ مجــنون و خَـم طرّة ليـلى رخسارة محمود وكف ياي إياز است (حافظ: ٢٩) خدا را در دل اندازش که بر مجنون گذار آرد عماریدارِ لیلی را که مهد ماه در حکم است (حافظ: ۷۸) وہ که با خرمن مجنون دلافگار چے کے د برقی از منزل لیلی بدرخشید سحر (حافظ: ٩٥) در ره منزل لیلی که خـطرهاست در آن شرط اولقدم آن است که مجنون باشي (حافظ: ۳۲۱) گر از عشق حقیقی هست دوری بر سرت مجنون به چشم آهوان بشکن خمار چشم لیلی را

(صائب: ۴۸)

| ۷                                                                                                 | لیلی و مجنون                                                         |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------|
| که وحشت میبرد بیرون ز طبع وحشیان سودا<br>( صانب: ۱۰۴ )                                            | غزالان را به مجنون مهربان دیـدم یـقینم شـد                           |
| ز زنجیر جنون پاشیدم از بس دانه در صحرا<br>(صائب: ۱۱۱)                                             | بیابان را غزالی نیست بیخلخال چـون لیـلی                              |
| این چه شرم است که با لیلی صحرایی ماست<br>(صائب: ۲۳۰)                                              | چــشم دیـوانــهنگاهان ادبآمـوز شـدهست                                |
| سیاهخیمهٔ لیسلی ز آه مجسنون است<br>(صائب: ۲۶۲)                                                    | کجا ز دایرهٔ عشق حُسن بیرون است                                      |
| نیز سے صائب: ۱ ، ۲ ، ۱۴ ، ۱۹ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۳۰ ، ۳۲ ، ۳۲ ، ۳۲ ، ۴۴ ، ۴۸ ، ۵۲ ، ۵۵ ، ۵۵ ، ۵۷ ، ۵۵ نیز |                                                                      |
| می تید مجنون کـه محـمل خـالی است<br>(اقبال: ٥٣)                                                   | سینهٔ عصر من از دل خـالی است                                         |
| مــدعایش محـــمل لیـــلاستی<br>(اقبال: ۹۳)                                                        | قیس اگر آواره در صحراستی                                             |
| ليلي مـعنى ز محـــمل بـردهانــد<br>(اقبال: ۱۸)                                                    | همرهانت پی به منزل بردهانـد                                          |
| تو عاشق لیلایی من دشت جنون تـو<br>(اقبال: ۲۱۸)                                                    | تقدیر فسون مـن تـدبیر فسـون تـو                                      |
| جگر گرمیِ صحرا نه تو داری و نه من<br>(اقبال: ۲۵۲)                                                 | هوس منزل لیلی نه تو داری و نـه مـن                                   |
| قیس را لیلی همی نامند در صحرای مـن<br>(اقبال: ۲۵۷)                                                | جون تمام افتد سراپیا نیاز میگردد نیاز                                |
| فصاحت چیست مجـنونی که لفظ اوست لیـلایش<br>بلاغت کیست فرهادی که کلک اوست شیرینش                    |                                                                      |
| (قاأنی: ۴۷۱)<br>ی دارند:                                                                          | معاصران هم به قصهٔ لیلی و مجنون اشارههای                             |
| أى                                                                                                | چشم من است این که در او خیره مانده<br>لیلی که بود قصهٔ چشم سیاه چیست |
| ( فروغ فرخزاد، دیوار : ۶۶)                                                                        | در فکر این مباش که چشهان من چرا<br>چون چشمهای وحشی لیلا سیاه نیست    |

۲۳۵ من هستم آن زنی که سبک پا نهاده است بر گور سرد و خامش لیلی بی وفا داروی دیــوانگـی در جـام بـود خوردم و مجنون شدم لیلا کجاست داروی دیــوانگـی در جـام بـود خوردم و مجنون شدم لیلا کجاست (اخوان ثالث. تو را ای کهن بوم و بر ...: ۱۴۶) امشب در خیمه مجنون دلتنگ کدامین دشت بر توسنی دیگر برای مرگ شیرین «گوارایی» بر توسنی دیگر برای مرگ شیرین «گوارایی» زین و یراق و برگ می بندند؟ (شفیعی کدکنی، از زبان بوگ: ۱۵) منابع: ایرن ملیکوف، دلالهٔ داغذار»، ترجمهٔ احمد احمدی، م.د.۱.م.: ۲۴۸/۵؛ پیوند عشق میان شرق و غرب: ۶۹ و ۲۳۳ به بعد؛ لغتنامه و منابع آن؛ دادهٔ.

ليميا ← كيميا

ماخ اولا / مقم منع ایوشیج نام تنگهای است بر سر راه یوش ( زادگاه نیما ) بین نیکنام ده ماخ اولا در شعر نیما یوشیج نام تنگهای است بر سر راه یوش ( زادگاه نیما ) بین نیکنام ده و میناک که دیوسنگهایی در دو سوی راهش دیده می شوند و غارمانندهایی در دل سنگها و اهالی معتقدند جایگاه پیرزالی جادوگر است. رودی نیز به همین نام در میان این سنگها و غارها جاری است. مردم معتقدند هر کس شب تنها در این تنگه بماند دیوانه می شود. نیما به این رود اشاره دارد: ماخ اولا پیکرهی رود بلند می رود نامعلوم می خروشد هر دم می جهاند تن از سنگ به سنگ منابع: مجموعة اشعاد نیما یوشیج: ۷۱۳؛ فرهنگ تلمیحات: ۳۸۹.

**مار** /mār/ مار (snake) خزندهٔ معروف، از جانورانی است که در اساطیر بسیاری از اقوام و ملل، به صورتهای گوناگون مطرح است. در اساطیر یونان، هرمس \* ( عطارد یا تیر \* ) عصایی به شکل عقابِ \* گشاده بال دارد که دو مار به هم پیچیده، دور تا دور پاهای عقاب یا عصا پیچیده اند ( دیار شهریاران: ۱۰۸۶/۲ ). مار همچنین به عنوان سمبول شفا در وجود اسکولاپ (Esculape) ( خداوند سلامتی و بهبودی ) نمایانده شده و هنوز هم به صورت علامت حرفهٔ پزشکی باقی مانده است. در قسمتی از معبد اسکولاپ که خرابه های آن هنوز در اپیدر (Epidaur) برجاست، برای مار مراسمی برپا میکردند زیرا ایس جانور، خاصِ اسکولاپ و مظهر و سمبول قدرت زندگی به شمار میرود (اساطیر یونان و دوم: ۲۵۰/۱). پرستش مار، به شهادت باستانشناسی، حتی پیش از دیگودا در بخش بزرگی از جهان قدیم، از دانمارک تا شرق، رواج داشته است. وجود واژههای متعدد در گویشهای مختلف نیز رابطهٔ مار را با اساطیر آفرینش\* آشکار میکند ( دیار شهریاران: ۱۰۸۹/۲ ).

مار در افریقا مظهر هوش ودانایی است. تورات هم مار را از همهٔ حیوانات صحرا هوشیارتر معرفی میکند ( سفر پیدایش، باب سوم، آیهٔ ۱). سنبل یا نرد ( پسر برهما\* در آیینهای هندی ) در رفت و آمد خود عصایی به همراه داشت که چون میافکند، به صورت مار درمیآمد (قس: داستان موسی\* در روایات یهود).

در تمدنهای بدوی و کهن، مار اغلب پیچیده به دور تخم گیاهان و به صورتی تصویر شده که دمش را گاز میگیرد، یعنی نو کنندهٔ نیروی حیات است و با نیش خود سم را به درون پیکر خویش می جهاند و به این ترتیب از خود بار میگیرد و دوباره زاده می شود. به قول گاستن با شلار این موجود «تبدیل دایم مرگ به زندگی» و نمودار دو قطبی بودن هستی است، یعنی مرگ از زندگی می تراود و زندگی از مرگ. در هنر ملل باستانی و تمدنهای کهن سال، تصاویر و نمادهای گوناگونی از مار باقی ماندهاند (رمزهای زنده جان: ۲۳ به بعد).

مار را نماد آزردگی، آلت رجولیت، افسردگی، انتقام، بدجنسی، پیامرسانی، تنپروری، حیله گری، عقل، قدرت، مرگ، نسل، نوسازی، وسوسه، هوش و... دانستهاند (سمبولها: ۱۲۸).

در آیین مهر \* مار جانوری بدکار و متعلق به اهریمن \* نیست. در ماجرای عروج مهر به آسمان \*، وی بر گردونه ای سوار است که هرمس راهنما و رانندهٔ گردونه است و با بالهایی که بر سر دارد و چوبی از درختِ \* غار که دو مار دور آن حلقه زده اند قابل تشخیص است. از این رو، در آیین مهر، مار یکی از نشانه های اصلی است. سوسن \* و سنبل \* و سپرغم \* و نیلوفر \* هر کدام به نوعی با مار پیوند دارند ( دیار شهریاران : ۲۰۸۵/۱). عربها سرو \* را شجرة الحیة ( درخت مار ) می نامند زیرا معتقدند هر جا سرو هست مار هم هست ( برهان : سرو ). در داستان پیدایش آتش \* ( شاهنامه : ۱۳۶۱) اهریمن، مار را که هم دیشهٔ مرگ است پدید آورد و اهورامزدا \* در برابر آن و برای مقابله با او، آتش را آفرید و به این تر تیب، آتش مقدس شد. همچنین بر دوش ضحّاک \* دو مار روییدند که با خوردن مغز سر جوان، روزگار وی را سیاه کردند و روایات کهن او را اژدهای سه سر خوانده اند. در ادبیات فارسی اصطلاح «مار بیوراسب» و «مار ضحّاکی» از اینجا پیدا شده است. در روایات عامیانه اساساً مارهای بزرگ و کهنسال را اژدها \* می گویند. در روایات دورهٔ اسلامی که گاه از سرچشمه های فرهنگ یهود متأثر است، مار حیوانی زیبا و دارای چهارپا مانند شتر بود و از خزانه دارهای بهشت \* به شمار می رفت اما چون با ابلیس \* در اغوای آدم \* همکاری کرد و او را به داخل بهشت نفوذ داد، خداوند به عقوبت این کار او را از بهشت اخراج کرد و به اصفهان انداخت و او را به خاک خوردن و با شکم خزیدن عقوبت کرد و مقرر شد آدمیان سر او را بکوبند. در تورات نقش گناه آلود مار بیشتر از روایات اسلامی نمو دار است زیرا که در اینجا خود مار وسوسه گر است. مار و طاووس \* به همین دلیل که در داستان آدم نقشی ناستوده دارند، در شعر فارسی گاه به عنوان دستیاران دیو \* معرفی شده اند:

خشم و شهوت مار و طاووسند در ترکیب تو نفس را آن پایرد و دیـو را ایـن دسـتیار کـی تـوانسـتی بـرون آورد آدم را ز خـلد گر نـبودی راهـبر ابـلیس را طـاووس و مـار (سنایی: ۱۸۸)

امثال و کنایات و ترکیبات و تعبیرات متعددی در ارتباط با مار در ادب فارسی مطرح شدهاند که می توان آنها را در امثال و حکم و لغتنامهٔ دهخدا ملاحظه کرد.

منابع: تفسیر طبری: ۱۱/۱؛ بلعمی: ۱۰/۸ به بعد؛ عجایب [طوسی]: ۶۱۳؛ قاموس: ۷۷۷؛ افریقا: ۲۳۸ و ۳۵۷ و ۳۶۳؛ حیاةالحیوان: ۲۷۵/۱؛ الانسان: ۳۰۱؛ دیار شهریاران: ۱۰۸۵/۲ به بعد؛ اعلام قرآن: ۵ و ۱۶؛ قصص [سورآبادی]: ۷؛ انسان و سمبولهایش: ۲۳۹؛ فرهنگ نگار ای نمادها: ۹۳؛ رمزهای زنده جان: ۳۴۳ به بعد؛ فرهنگنامهٔ جانوران: ۱۰۰۱/۲ به بعد؛ لغتنامه؛

Dictionary of Symbols: 201; Brewer's: 1099.

**ماراسپندروز** ← مارسپندروز

مارِج /mārej زبانهٔ آتش<sup>\*</sup> و مختلط آتش و هوا است که بنا بر برخی روایات پدر جنّ<sup>\*</sup> معرفی شده است. در مورد آفرینش «جنّ» قرآن کریم ( رحمن : ۱۵) آورده است: «خَلَقَ الجانَّ مِن مارِج مِنْ نْارِ» ( جانَ<sup>\*</sup> را از زبانهٔ آتش آفرید ). مفسّرین در مورد مارِج آرای مختلفی ذکر کردهاند و گاهی آن را زبانهٔ آتش همراه با سیاهی و یا شعلهای بر سر فتیله، از سبز و سرخی آتش مخلوط با دود دانستهاند که خداوند جنّ را از ایس گونه آتش آفرید و ماروت

نوشته اند که «جان» پدر جنّ است، همان گونه که انسان پدر اِنس است (کشف الاسراد : ۲۱۰/۹). در عیون اخبار الرضا در حدیثی آمده است که از حضرت امیر علیه السلام اسم پدر جنّ را پرسیدند و حضرت فرمود: نام او «شومان» است و بعد فرمود او کسی است که از ه ارج مِنْ نار» آفریده شده. در فتوحات مکیّه (باب نهم، سفر ثانی) آمده است مارج آتشی است ممزوج به هوا که آن را هوای مشتعل گویند؛ پس جان مخلوق است از دو عنصر آتش و هوا؛ و آدم از دو عنصر آب\* و خاک. آب و خاک چون ممزوج شوند «طین» به مشر به القای آب نطفه است، تناسل در جان به القای هوا است. برخی هم ( الانسان : ۰۰؛ آنندراج؛ غیاث اللغات) صریحاً مارج را نام پدر جنّ و مارِجه را نام مادر آنها دانسته اند، چنان که پدر و مادر انسان آدم \* و حوا\* بودند.

منابع: منهج: ۱۱۶/۹؛ تفسير شريف لاهيجي: ۲۳۱/۴.

**مارِجہ** ← مارِج **مار دوش** ← ضحّاک

# مارسپندروز /مهراسفند، مهراسپند، ماراسپند) نام فرشتهٔ <sup>\*</sup> موکّل بر اوقـات و زمـانها و خِرَدها و گوشها و چشمها است. روز بیست و نهم ماه شمسی، به نام این روز، مارسپند (ان) روز خوانده شده که مطابق روایات کهن روزی سعد است و هر کس در این روز زاده شود شجاع باشد. در شعر فارسی به این روز اشاره شده است:

ای دلارام روز مـــاراســپند دست بی جام لعل مِی مـپسند

(مسعود سعد: ۶۶۶)

ملک او را سیند سوز ای دوست کاین بـود رسم روز مـاراسـیند ا مـ مـ

(مسعود سعد: ۶۶۷)

منابع: عبدالامیرسلیم، «سیروزه در حدیث شیعه»، ن.د.۱.ت.، پاییز ۱۳۵۳: ۲۸۴/۲۶؛ فرهنگ نامهای اوستا: ۸۲۵/۲ و ۸۳۶؛ «سیروزهٔ آذرباد مارسپندان»، مهر، س دوم، دی ۱۳۱۳: ۸۲۲/۸.

**ماروت** ← ہاروت و ماروت

ماری و ماریانه

مارى و ماريانه ~ مَشى و مَشيانه

ماسوخ /māsux/ مخلوقاتی همچون دیو\* یا نوعی دَوالپا\*که به مردم در آویـزند و آنـها را بکشـند و بخورند. اینان موجوداتی مسخ شدهاند و به این جهت ماسوخ خوانده شدند. منبع: تفسیر طبری: ۱۹۷/۱.

> **ماطريون ←**لوح محفوظ **مالکالحزن ( \_ الحزين )** ← بوتيمار

مالک بن دُعر /mālek-ebne do'r مالک که نام پدرش به صورتهای مختلف ذُعر، دُعر، دعور، زُعر و دینار در کتابهای تاریخ آمده است مهتر کاروانی بود که طبق روایات مذهبی بر چاه یوسف\* گذشت و با مردی به نام «بشری» دَلو و طناب در چاه انداختند تا آب برکشند. چون یوسف از چاه برآمد، ماجرا را به کاروانیان نگفت تا وی را در مصر به بهای گزاف بفروشند. چون برادران یوسف وی را در کاروان مالک یافتند گفتند: این غلام ماست که سه روز است گریخته است. مالک او را به بیست درم از برادران خرید و به عزیز مصر فروخت و پس از آنکه یوسف را به عزیز تسلیم کرد پشیمان شد اما سود نداشت. پیش یوسف آمد و حاجت خواست و یوسف دعا کرد. مالک دوازده کنیز داشت که با مباشرت نمودن وی همگی بار برداشتند و از هر کدام دو پسر متولد شدند.

منابع: تفسير طبری: ۲۷۱/۳؛ مجملالتواريخ والقصص: ۱۹۵؛ قصص [نيشابوری]: ۲۸۷؛ قصص [سورآبادی]: ۱۴۴ به بعد؛ تفسير سور، يوسف: ۱۷۹ و ۲۵۷؛ تفسير حدايقالحقايق: ۳۳۲؛ اعـلام قرآن: ۶۷۳؛ منطقالطير: ۳۳۸.

مالوق /māluq مردمی بیابانی اند که صورت ایشان مانند صورت آدمی است اما بر تنشان موی است. غذای آنها گیاه زمین باشد و در مشرق جای دارند و مردمان را صید کنند و بخورند. منبع: تفسیر طبری: ۱۹۶/۱. V41

ماندالا /māndālā/

**ماندالا** (Mandala) به سَنسکریت یعنی دایره (دایرهٔ سحرآمیز) که عبارت است از صورتی پیچیده که معمولاً آن را بر روی پرچم نقش میکردند و در نظر فرقه های بودایی به مفهوم تمرکز بوده است. به همین جهت در تبّت و هند و چین، ماندالا وسیلهٔ تمرکز نیروی دهنی است زیرا نفوذ به ماندالا، به منزلهٔ رسوخ به مرکز وجود خودمان است. طواف دور خانهٔ خدا در مراسم حج اسلامی و نیز طواف بر گرد معابد هندو و بودایی هم به همین هدف صورت میگیرد.

جنبهٔ اساسی ماندالا در نظر بوداییان، دایرهای است شامل مربعی با چهار «در» و هر کدام از درها، در وسط ضلعی است که مقابل چهار جهت اصلی قـرار دارد. پـیدایش ماندالا به راز هستی و تجلّی\* غیبی مربوط می شود.

ماندالا اولين طرح صورتِ نـوعي (archetype) اسـاطير است. بـيشتر مـاندالاهـاى مسيحيت، عيسى\* را در مركز يک دايره و چهار تن از حواريون را در چهار جهت فضا نشان مىدهند.

ساخت ماندالا در اساطیر تمام ملل و تمثیلهای مربوط به ادیان مختلف دیده می شود. در جهان شناسی ایرانی، به ویژه در رسالهٔ بُندهِشن، مرکز جغرافیای اساطیر خورینس (xvarinas) است که به تنهایی برازندهٔ نصف تمام کشورهایی است که اطراف آن واقع شده اند و حوادث مهم اساطیری کلاً در آن اتفاق می افتند. از خورنه در عرفان اسلامی به اقلیم هشتم، جابلقا و جابلسا\*، هورقلیا\* و ناکجاآباد تعبیر شده است. بنای بیشتر شهرهای اسلامی که به صورت دایره وار، برگرد معبد /مسجد و بازار واقع شده اند، به نوعی از صورتِ نوعیِ ماندالا تبعیت کرده است.

منابع: فرهنگ نگار ای نمادها: ۱۶؛ داریوش شایگان، «بینش اساطیری»، الفبا: ۵۵/۵ به بعد؛ رمزهای زندهجان: ۱۰۶.

مانی /māni/ مانی (Mani) ( ۲۷۶-۲۷۶ م. ) نام نقاش زمان اردشیر یا شاپور ساسانی است که مادرش از نجبای ایران و به قولی از شاهزادگان اشکانی و پدرش فاتک، از مردم همدان بود. وی به بابل \* مهاجرت کرد و مانی در همان جا تولد یافت. پدرش با فرقهٔ مغتسله ( یکی از فرقههای گنوسی ) در نواحی دجله و فرات معاشرت داشت. مانی در آغاز جوانی مسافرتهای بسیار نمود و به چین رفت :

شنیدم کـه مـانی بـه صـورتگری ز ری سوی چین شد به پـیغمبری (خمسه: ۱۰۷۱)

مانی هنر نقاشی را چنان فراگرفت که سرآمد نقاشان روم و چین شد و در زمان شاپور به ایران آمد و کتاب خود را که در آن صورتهای عجیب بود نشان داد و دعوی پیغمبری کرد و سرانجام به قول یعقوبی: بهرام اول مانی را به دست روحانیون زردشتی سپرد که در یک مجلس مباحثهٔ عمومی او را به خروج از دین محکوم کردند و به زندان افگندند و چندان عذاب دادند که بدرود زندگی گفت. مانی مخترع خط جدیدی بود مشتق از سریانی، ولی ساده تر از خطی که کتابهای مانوی به آن نوشته شدهاند. وی، ضمن اعتقاد به دو اصل خیر و شر و زروان\*، به عنوان مظهر خیر، اعتقادات خاصی داشت که در کتابهای سِیَر (زندگی نامه ها) مسطورند. کتابهای بسیاری به مانی منسوب اند که انگلیون، شاپورگان، کنزالاحیاه و سفرالجبابره از همه مشهور ترند. الفهرست حدود هفتاد و شش کتاب و

ارژنگ مانی: معروفترین کتابی که به دلیل داشتن تصاویر بسیار زیبا و حیرتانگیز، از مانی در ادب فارسی شناخته شده و اصلاً شهرت او بیشتر به خاطر آن است، یک جلد آلبوم تصاویر است به نام ارژنگ (ارتنگ، ارزنگ، ارجنگ، ارذنگ) که مبیّن مطالب کتاب است و در یونانی «ایقون»، در پارتی «اردهنگ»، در پارسیک «ارتنگ» و در قبطی «ایقونس» نامیده شده است ( برهان ). به اعتقاد برخی این کتاب بخشی از انگلیون مانی بوده است. ارتباط مانی با تصویرگری و نقاشی، به ویژه کتاب ارژنگ او، در شعر فارسی تجلّی یافته و در ارتباط با آن اصطلاحات و کنایات و ترکیبات زیادی در عرصهٔ شعر شاعران پیدا شدهاند. مثلاً ترکیبات زیر، فقط در شعر مسعودسعد توجه خواننده را به خود جلب میکنند:

خامهٔ مانی ( ۱۵۳، ۱۷۸، ۱۸۷، ۱۹۴، ۲۳۲، ۲۵۸)، صورت مانی ( ۱۴۲، ۱۵۷، ۲۳۲، ۲۵۳، ۵۱۵)، تصویر مانی ( ۱۹۶)، نقش مانی ( ۲۳۸)، کارِ مانی ( ۲۸۰)، کیش مانی ( ۲۵۶)، لقب مانی ( ۷۶)، نامهٔ مانی ( ۵۸۶، ۶۴۳)، نامهٔ ارژنگ ( ۳۰۳، ۳۰۴) و نقش ارتنگ ( ۳۰۷).

در اینجا به برخی مواردی که شخصیت مانی، بهخصوص از جـهت ارتـباط او بـا نقاشی، مورد توجه قرار گرفته، اشاره میشود:

| مانی                                                                         | ٧٢٣                                                 |
|------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------|
| ا چو آن نامه بخوانند نخوانـند ارتـنگ                                         | نامهٔ تـو ای شـاه بـه چـین بـاید بـرد تا            |
| (فرخی: ۲۰۶)<br>کار و نقش همیانا که نیست در ارتینگ<br>دارمی میانا             | هزار یک زان کاندر سرشت او هنر است ن                 |
| (فرخی: ۲۰۹)<br>، رَشک محفل او بـارنامهٔ ارژنگ<br>( ه د ۲۰۰۰ ( ۲۰             | به رَشک مجملس او کـارنامهٔ مـانی به                 |
| (فرخی: ۲۱۰)<br>گاری است گویی ز ارتنگ مانی<br>(فرخی: ۳۸۳)                     | همی تافت از پرنیان روی خـویش 🛛 نأ                   |
| ه پر نقش چین شد میان و کــنارش<br>( ناصرخسرو : ۳۳۵)                          | گر ارتنگ خواهی به بستان نگه کن ک                    |
| سو کسارنامهٔ مانی در آبگون قسرطاس<br>(منوچهری: ۴۵)                           | نگاه کن که به نوروز چون شدهست جـهان 🗧               |
| ، از ارتنگ چین و تــنگلوشا<br>( خاقانی: ۲۷ )                                 | به نام قیصران سازم تـصانیف به                       |
| ـاني ضـلالت را بـردار كشـد عـدلش<br>( خاقانی: ۵۰۲ )                          | شاپور ذوالاکتاف است اکناف هدایت را م                |
| ، رسّامی در اقلیدس گشـاده<br>( خمسه: ۲۵۴ )                                   | ز نقاشی بـه مـانی مـژده داده به                     |
| منان بر زد کـه مـانی نـقش ارژنگ<br>(خمسه: ۲۷۱)                               | به تیشه صورت شیرین بر آن سنگ چ                      |
| ر دم انگشتی نهد بـر نـقش مـانی روی تـو<br>(سعدی: ۵۹۱)                        |                                                     |
| گارخانهٔ چینی و نقش ارژنگی است<br>(سعدی: ۳۳)                                 |                                                     |
| میخواهد ز نوک کلک مشکینم                                                     | اگر باور نمیداری رو از صـورتگر چـین<br>که مانی نسخه |
| ( حافظ: ۲۴۵ )<br>کر لوشــا اگـر ارژنگ اگـر مــانی اگـر آزر<br>( قاآنی: ۳۱۶ ) | ز صنع ایزدی محوند و مات و هایم و حـیران ا           |
| برد آب سانی و ارژنگ را<br>(خمسه: ۹۳۶)                                        | روان کرد کلک شبهرنگ را با                           |
|                                                                              |                                                     |

٧۴۴

به قصد دولتم سانی و ارژنگ طراز سِحر می بستند بر سنگ (امیرخسرو) ز دل نزدیک تر با توست و ز خون در تو جاری تر چنین فرمود سانی گر تو نزدیکی و گر دورش (۲۵۹ تالث، تو را ای کهن بوم و بر ...: ۲۵۹ (اخوان تالث، تو را ای کهن بوم و بر ...: ۲۵۹ هسم آن نسقش پرداز ارواح بر تر هم ارژنگ آن نقشگر دوست دارم (اخوان تالث، تو را ای کهن بوم و بر ...: ۲۲۶) گاهی به نظر می رسد ارژنگ را نام بتکدهای در چین دانسته اند: یکی نامه مانند ارژنگ چین نیشتند و کردند چند آفرین (شاهنامه)

برخی هم گفتهاند ( برهان ) ارژنگ نام نقاشی است اهل چین، غیر از مانی، که در هنروری همانند وی بوده است.

منابع: دینوری: ۵۰؛ آثارالباقیه: ۲۶۷؛ شاهنامهٔ بخ: ۲۰۶۳/۷ به بعد؛ یعقوبی: ۱۹۵/۱ به بعد؛ روضةالصفا: ۷۴۳/۱؛ تحلیل هفت پیکر: ۱۶؛ ایران در زمان ساسانیان: ۱۱۷ به بعد؛ اعلام قرآن: ۵۵۴ به بعد؛ سبکشناسی: ۱۰/۱ به بعد؛ احسان یارشاطر، «افسانهٔ خلقت در آثار مانوی»، یغما، مرداد ۱۳۳۰: ۱۹۳/۴ به بعد؛ عبدالحسین زرینکوب، «یگانه و دوگانه»، سخن، بهمن و اسفند Brewer's: 741.

ماه (مَه، قمر) ( moon) همچون خورشید \* در اساطیر کهن ایران نقش مهمی دارد زیرا در شب تار، در برابر دیو \* ظلمت، یگانه مشعل ایزدی است که پردهٔ ظلمت را می درد و عفریت سیاهی را رسوا می کند. در آیین زردشتی ماه پاسدار ستوران و حامل نژاد آنان است و هفتمین یشت به او اختصاص دارد و روز دوازدهم هر ماه شمسی را ماه روز \* می نامیده اند. در اوستا از ماه نیایش که سه بار در ماه انجام می شد، یا د شده و در فرور دین یشت به فَروَهَر \* پاکان که به ستارگان و ماه و خورشید راههای مقدس را بنمو دند درود فرستاده شده است. در مهریشت، مهر \* به ماه تشبیه شده و مورد ستایش قرار گرفته است. به روایت بُندمِشن، ماه حافظ نطفهٔ ستوران و جانوران است و

ماه

/māh/ ale

**آنچه** از نطفهٔ گاو<sup>\*</sup> نخستین، پاک و توانا بود به ماه انتقال یافته است. ارداویرافِ<sup>\*</sup> مقدس در سیر آسمان<sup>\*</sup>، در دومین گام به ماه رسید و آنجا گروهی از مقدسین را مشاهده نمود. هلال ماه در قدیم از علایم خاص ایرانیان بود و به قول پیرونی: ایرانیان چنین میپنداشتهاندگردونهٔ ماه راگاوی از نور میکشد که دو شاخ زرّین و ده پای سیمین دارد.

در بسیاری از نقاط ایران و به خصوص در نظر عامه، خورشید و ماه زن و مردند و دلدادهٔ یکدیگر. لکههای چهرهٔ ماه اثر دست خورشید است که از روی حسادت، دست گل آلود خود را بر صورت ماه کشیده است. قدما معتقد بودند نور ماه جامهٔ کتان را سوراخ می کند و چون دیوانه چشمش به ماه افتد آشفتگی اش افزونتر می شود (لغتنامه). در اساطیر علت خسوف و کسوف، ستیز و نبرد خدایان اساطیری است. در اسطورههای هندی، بدر و مُحاقِ ماه ناشی از رفتار ماه با همسران اوست زیرا ماه هفت زن دارد و از آن میان تنها به یکی النفات دارد.

در ادبیات فارسی ماه بیشتر مظهر زیبایی و روشنی و نمونهٔ علوّ و بلندی است و در ارتباط با این مفاهیم است که کنایات و استعارات و ترکیبات متعدد از قلم خیال آفرین شعرای ایران تراوش کرده و به خصوص زیبایی زنان به ماه تشبیه شده است:

چو دید ماه به عادت بگفت آنک ماه به شرم گفتمش ای ماهچهر ماه کجاست (عمق، لغتنامه) گفتم فروغ روی تو افزون به شب بود گفتا به شب فروغ دهد ماه آسهان (امیرمعزی: ۵۹۵) ایا شهی که گرفته است زیر شهپر حفظ همای دولتت از اوج ماه تا ماهی (ظهیر، تصحیح یزدگردی: ۲۲۶) ماهی نتافت چون رخت از برج نیکویی سروی نخاست چون قدت از جویبار حسن (حافظ: ۲۷۱)

ماه و کتان:

ز کین او دل دشمن چنان شود که شـود ز نــور مــاه درخشـنده جـامهٔ کـتّان (فرخی: ۲۵۴) ذات بیمــانندش را نــتوان هــیچ ســتود که ستایش به برش تابش ماه و قَصّب است (قاآنی: ۸۷)

ماه و ديوانه:

بگفتا گر نیابی سوی او راه بگفت از دور شاید دید در ماه بگفتا دوری از مه نیست در خور بگفت آشفته از مه دور بهتر (خصه: ۲۶۹) مگر دیوانه خواهم شد درین سودا که شب تما روز مگر دیوانه خواهم شد درین سودا که شب تما روز (حافظ: ۲۶۳) سخن با ماه میگویم پری در خواب می بینم (حافظ: ۲۳۳) در نتیم معاصر هم به جنبه های اساطیری ماه توجه شده است: ماه میگذرد در انتهای مدار سردش ما مانده ایم و (احمد شاملو)

منابع: یشتها: ۳۱۶/۱ به بعد؛ باجلان فرخی، «اسطور های خورشید و ماه»، کتاب جمعه، مرداد ۱۳۵۸: ۱۸۸۱ به بعد؛ رحیم عفیفی، «سی روزهٔ بزرگ»، م.د.ا.ت.، زمستان ۱۳۵۰: ۱۰۱۵/۷ ماه در ایران: ۱۱ به بعد؛

ماه پیشانی / māh-pišani/ نام دختری معصوم و زیبا در افسانه های عامیانهٔ کو دکان است که ماهی از پیشانی او برمی آید و در اثر حسادت زن پدرش همیشه تحت فشار قرار دارد. او در بسیاری از داستانها سرانجام زن پسر پادشاه می شود و تلاش نامادری اش که می خواهد دختر خودش را به پسر پادشاه بدهد عقیم می ماند. به نظر صبحی مهتدی این قصه متعلق به پیش از اسلام است. وی این قصه را با مقایسهٔ پنجاه نسخه که از سراسر کشور برایش فرستاده بو دند تنظیم کرد و در مجموعهٔ افسانه ها (۲۲ تا ۲۷) به چاپ رسانید.

**منابع:** خسرو کوهیار، «روایتی از ماه پیشانی (اراک)»، پیام نو، خـرداد ۱۳۲۵: ۷/۲ و ۳۴/۸؛ قصههای کتاب کوچه: ۳۱۲ تا ۳۳۴؛ لغتنامه.

**مادروز** /māh-ruz/ روز دوازدهم هر ماه شمسی را به مناسب تقدیس اسم ماه<sup>\*</sup> و فرشتهٔ <sup>\*</sup> نگهبان آن، ماهروز خواندهاند که روزی سبک و برگزیده است و برای شادخواری و حاجت خواستن مناسب است. به این ویژگیِ ماهروز در شعر فارسی اشاره شده است: میخور کِت باد نـوش، بـرسمن و پـیلگوش روز رَش و رام و جوش، روز خور و ماه و باد (منوچهری: ۱۹) ماهروز ای به روی خوب چو مـاه بـــادة لعــل مشکـبوی بخـواه گشت روشن چو ماه بزم که گشت نام ایـن روز مـاه و روی تـو مـاه (مسعود سعد: ۶۲۲)

**منابع:** عبدالامیرسلیم، «سیروزه در حدیث شیعه»، ن.د.۱.ت.، پاییز ۱۳۵۳: ۲۶۷/۲۶؛ هـمو، «سیروزهٔ آذرباد مارسپندان»، مهر، س دوم، دی ۱۳۱۳: ۸۲۳/۸؛ لغتنامه.

**ماہ مُقَنَّع** ہے ماہ نخشب

ماه نخشب /māh-e naxšab/ ماه نخشب (ماه مُقَنَّع، ماه نَسَف) نام ماهی است که هاشم بن حکیم بن عطا، معروف به المُقَنَّع، به سِحر و شعبده ساخته بود و در شهر نَخشَب (نَسَف، قَرش) در ترکستان آن را از درون چاهی در پایین کوه سیام که به چاه نخشب (مُقَنَّع) معروف بود، به آسمان<sup>\*</sup> می فرستاد. گفته اند این ماه<sup>\*</sup> (قمر) تا مدت دو ماه هر شب از این چاه بر می آمد و تا چهار فرسنگ را روشن می کرد. معروف است که جنس این ماه از سیماب (جیوه) بوده است:

نــه مــاه آيـينهٔ سـياب داده 🛛 چو مـاه نخشب از سـيابزاده

(خمسه:۱۷۸)

سه روز آن مَه در آن چَه بود تا شب جــو مـاه نخشب انـدر چـاه نخشب (جامی)

**منابع:** لغتنامه؛ سرگذشت المُقَنَّع در کتابهای تاریخی و سرگذشت نامه ها.

**ماهی** /māhi/ ماهی (fish) ( در عربی : نون، حوت و سَمَک ) جانوری است آبـزی کـه در روایـات و اندیشههای اسلامی به نحو مؤثری حضور یافته است. بسیاری از مفسّرین قرآن برآنند که

مراد از «ن» (نون) که در آغاز سورهٔ قلم (۶۸) به آن سوگند یاد شده، همان ماهیای است که جهان بر پشت اوست و او در آب\* قرار دارد و زیر آن ماهی گاوی\* است و زیر گاو، صخره و زیر صخره، تَری (زمین، خاک) و زیر تری کس نداند چیست و نام آن ماهی «ليوثا» است و نام آن گاو «يهموث». در روايتي ديگر (ميبدي: ۱۸۶/۱۰) اين ماهي بر دريا، دريا بر باد، و باد بر قدرت قرار دارد. گويند آن ماهي استكبار كرد و به خود معجّب شد و خواست که جهان زیر و رو کند. خدا پشهای بیافرید تا به بینی او درشد و بیرون شد و پیش روی او بنشست (قس: نمرود). از آنگاه چشم آن ماهی باز مانده است و در آن يشه همي نگرد (تفسير كمبريج: ۴۵۵/۲).

در شعر فارسی، به روایت «ماهی زمین»، به همین مضمون اشاره شده است:

دوسترویی آنچنان کز پشت ماهی تا به ماه بر تو هر موجود را عشبق دگر بينم جدا (مىنايى: ۶۰) به يَشك خسته همه شعر آسان را يال به پی شکسته همه ماهی زمین را پشت (مسعود سعد: ۳۰۸) وز بَأس تو نناید شیر فسلک اقسدام از حلم تو بگذارد ماهی زمین زور (مسعود سعد: ۲۲۵) تا ماهی و پشت گاو تر کرده صدساله زمین خشک را از خون (مسعود سعد: ۴۸۳) تا پشت سمک رنگ و نم گرفته گه قطر زمین از ثبات رزمت (انورى: ۲۳۷/۱) یکی را ز مَه زیر چاه آورد یکی را ز ماهی به ماه آورد (شاهنامه) زمین هفت کشور به شاهی تو راست سر ماه تا پشت ماهی تو راست (شاهنامه) ز برج بَره تا به ماهی تو راست همه بندگانیم و شاهی تـو راست (شاهنامه) جو بر شيرين مقرر گشت شاهي فروغ مُلک بر مَه شـد ز مـاهی (خمسه:۲۳۸) بنا بر آیات ۱۴۲ تا ۱۴۴ سورهٔ صافّات، یونس\* را یک ماهی فرو بلعید و چون خدای را

تسبيح گفت ماهي او را به ساحل افکند و اگر خداي را تسبيح نمي گفت، تا روز واپسين

ماهى

(سعدی: ۴۱)

744

**در** آنجا میماند. سعدی به این موضوع صریحاً اشاره کرده است:

قرص خورشید در سیاهی شد 🦳 یونس اندر دهان مـاهی شـد

**«حو**ت یونس» به همین دلیل در ادب اسلامی مظهر گرسنگی و نیکو بلعیدن است (شمارالقلوب: ۴۳). همنگامی که یوشع<sup>\*</sup> و موسی<sup>\*</sup> در جست و جوی خضر<sup>\*</sup> به مجمع البحرین رسیدند قطرهای آب حیات<sup>\*</sup> بر لب ماهی بریان یوشع چکید و به فرمان خدای تعالی زنده شد و خویشتن به دریا افکند و موسی و یوشع به دنبال او برفتند و خضر را بیافتند (بلعمی: ۴۶۷/۱).

یکی از بلاهای دهگانه که بر مصر واقع شد متعفن گشتن آب نیل\* بود که ماهیانش تمام هلاک شدند و امید آن قوم از طعام دایمیاش قطع گردید ( قاموس: ۷۸۰).

دوازدهمین ماه سال و یکی از بروج آسمان نیز حوت یا سَمَکه (ماهی) نامیده شده و در ادبیات فارسی نیز به همین نام مطرح است:

جِرم خورشید چو از حوت درآید بـه مَحَـل آشهَبِ روز کــــند اَدهَــــمِ شب را اَرجَــل (انودی: ۲۹۴/۱)

در قلمرو نمادشناسی، ماهی به طور کلّی مظهر حاصل خیزی و باروری است که در آغاز، «مادر الهه» بوده است. «اِآ» (Ea) خدای آب تازه در باور سومری شکل ماهی یا شکل بزی است با دُم ماهی که خود می تواند اصل و منشأ برج جَدی در تقویمهای حیوانی باشد. ویشنو \* به عنوان ماهی ( ماتسیا matsya ) با دُم ماهی در نخستین تجسم خود نمودار گشت. در چین، ماهی یو (yu) نماد باستانی تُروت و فراوانی است. کودکی همراه با ماهی، بر آرزوی وفور فرزندان دلالت دارد، چنانکه وجود ماهی قرمز در تُنگ آب و احتمالاً سنّت سبزی پلو باماهی بر سفرهٔ نوروز \* ایرانی هم با دیگر نمادهای آن، به همین معنای فراوانی و وفور نسل می تواند باشد یا دست کم مظهر زایندگی و استمرار نسل. در آیین شینتویی یکی از هفت خدای شادی، یک ماهی بزرگ در دست دارد و آن را با قلاب صید می کند. در نقشهای سنگهای گور عیسویان، مسیح \* به صورت ماهی نمودار شده است. علاوه بر این، ماه \* نمادی کهن برای غسل تعمید \* و سه ماهی، نمادی از ترکی از ماهی می تمادی می تواند که ماهی برای فران و این ای با

در متون عرفانی فارسی، ماهی رمز سالک و دریا رمزی از هستی است. عارف کامل

چون در بحر معرفت مستغرق است «ماهی»، و غیر عارف کامل «جز ماهی» خوانده شدواند (كشاف): همچو خس در ریش چون افتادهای رو بسه دریسایی کسه مناهیزادهای خس نهای دور از تو رشک گوهری در مسیان مسوج بحسر اولی تسری (مثنوی: ۳۸۸/۶) هر که جـز مـاهی ز آبش سـ<u>بر</u> شـد هر که بی روزی است روزش دیر شـد (مثنوی: ۳/۱) هر که او ماهی بود کی فکرت پایان کند هر که چون ماهی نباشد جوید او پایان آب (کلیات شمس: ۱۱۱/۲) همین فکر حدوداً در شعر سهراب سپهری هم آمده است: و فکر کن که چه تنهاست اگر که ماهی کوچک دچار آبی دریای بیکران باشد. (هشت کتاب: ۳۰۷) در شـعر «پـيغام مـاهيها» (هشت كـتاب: ٣٥٥) مـاهي، جـويندة محرومي است در جست و جوي آب (حيات): رفته بودم سر حوض تا ببینم شاید، عکس تنهایی خود را در آب آب در حوض نبود ماهيان مي گفتند: هيج تقصير درختان نيست ظهر دمكردة تابستان بود يسر روشن آب، لب ياشويه نشست و عقاب خورشيد، آمد او را به هوا برد که برد. ... تو اگر در تپش باغ خدا را دیدی، همت کن و بگو ماهیها حوضشان بی آب است. **مـنابع:** عـجايب [طـوسي]: ۶۰۵؛ عـجايب [قـزويني]: ۸۴؛ عـجايب [فـارسي]: ۱۱۷ بـه بـعد؛

منابع: عجايب [طوسی]: ۲۰۹؛ عجايب [قـزوينی]: ۸۴؛ عجايب [قـارسی]: ۱۱۷ بـ بـ بعد؛ حياةالحيوان: ۲/۲۹۹؛ الروضة من الكافی: ۸۹؛ تفسير گازر: ۱۳۲/۱۰؛ سمبولها: ۱۳۲؛ نگاهی تازه به سهراب سپهری: ۱۳۱؛ فرهنگ نگارهای نمادها: ۱۰۰؛ فرهنگنامهٔ جانوران: ۱۰۴۵/۲ به بعد؛ لغتنامه؛ Dictionary of Symbols: 93.

**ماهيار** ← جانوسيار و ماهيار

**مای** /māy/ نام شهری در هند است که مردم آن مانند مردم بابل<sup>\*</sup> به سِحر و جادو مشهور بودهاند و **ظاه**راً همان «مؤو» است. نام این شهر به همین صفت در شعر فارسی کاملاً شناخته است:

VD1

که حد او نشناسد به جهد جاذوی مای بسرفت يار و رهمی ماند در بيابانی (دقيقي: ١٠٥) ســــــتارەشناسان و گُــندآوران ز هر کشوری آن که دیدم سران ز قُنُوج و ز دنبر و مرغ و مـای برفتند با زیج هندی ز جای (شاهنامة بخ: ١۴١۶/٥) همه کابل و دنبر و مای هند ز زابلستان تا به دریای سند (شاهنامه، لغتنامه) به چیست گویے سِحر حلال در رہ شعر چینان نمایم کر مای یا دماوندم (سوزنی: ۳۷۳) از دل و جــان رفت بساید سـوی خـانهٔ ایسز دی چون به صورت رفت خواهی، یا به چین شو یا به مای (سنايي, لغتنامه) ضبط مصرع دوم این بیت در دیوان سنایی ( ۶۱۰) چنین است:

صبط مصرع دوم این بیت در دیوان سنایی ( ۶۱۰ ) چنین است: چون به صورت رفت خواهی، خواه به سر شو خواه به پای **منابع**: لغتنامه؛ صحاحالفرس.

مايا /māyā/

مایا (maya) میزان و اندازهٔ ظهور صورتهای عالم است که از آن به توهم جهانی و هنر نیز تعبیر کردهاند. آن که کثرت را به نیروی تجلّیات هنری خود می آفریند معمار الهی است و جهان به منزلهٔ صفحهای است که صفات خداوند در آن به ظهور میرسند. لذا مایا از لحاظ نیروی خلاقهٔ الهی، به یک اعتبار، معرفت است و به یاری همین نیروست که خدایان و فرشتگان\* اساطیری چون ویشنو\* تجسم و ظهور پیدا میکنند. از طرف دیگر،

مايده

مایا جادوی جهانی است که برای اغوای آدمیان دامهای مهلک میگستراند و آدمی را اسیر خود میکند. مایا همچنین نام قومی هندیالاصل است که در قارهٔ امریکا زندگی میکنند و نیز در اساطیر یونانی یکی از پلیادها، دختر اطلس\* و پلیونه و مادر هرمس\* از زئوس\* دانسته شده است و در آیین روم، الههٔ بهار و حاصل خیزی است که ماه مه (می) به نام اوست.

**منابع:** ادیان و مکتبهای فلسفی هند: ۸۴۸/۲ به بعد؛ داریوش شایگان، «بینش اساطیری»، الفبا: ۳۵/۵ به بعد؛ دا.فا.

مايده / māyede/

حَواریون عیسی\* هنگام عبور از بیابانها، برای تحکیم مبانی عهقیده و اطمینان دل خویش، از او خواستند از پروردگارش بخواهد از آسمانها مایدهای (خوردنی، طعام) نازل کند. به روایت قرآن (مانده: ۱۱۲ تا ۱۱۴) چون اصرار ورزیدند، عیسی از پروردگار خویش خواست که مایدهای بر ایشان نازل شود. آنگاه مایدهای از آسمان \* آمد که زیر و زیَرِ آن دو قطعه ابر بود. عیسی سرپوش برگرفت و سفرهای بود از زر سرخ و بر آن ماهی \* بریان بود با سیر و تره و قدری نمک و زیتون \* و پنج انار \* و پنج خرما و دوازده عدد نان، به تعداد حواریون. ابن عباس گفت: هر چه سبزی در دنیاست بر آنجا بود مگر بنشستند و هر کوری که از آن طعام بخورید و خدای را یاد کنید. جمعی کثیر بر آن بنشستند و هر کوری که از آن طعام بخورد بینا شد و هر رنجوری که بخورد شفا یافت و سفره به آسمان بر می شد و روز دیگر باز می آمد. به روایتی چهل روز از آن بخوردند. برخی تردید کردند و گفتند جادو است و خدا صور تهای ایشان را مسخ کرد. به قولی پنجمین سورهٔ قرآن که در آن به اجمال از این خوان آسمانی یاد شده، «مانده یان پنجمین سورهٔ قرآن که در آن به اجمال از این خوان آسمانی یاد شده، «مانده یا

مایده از آسهان شــد عـایده چون که گفت أنزل عَلَیْنا مـائده (مولوی، لغتنامه)

مــــایده از آسهان در مــــیرسید بی صُداع و بی فـروخت و بی خـرید (مثنوی: ۷/۱) **منابع:** بلعمى: ٢٧٣٣/٢؛ روضة الصفا: ٢٢٢/١ ؛ قصص [نجار]: ۴۱۲.

**مُتُوشَلَخ** / matušalax/ **مُتُوشَ**لَخ یا متوشالخ، نام پسر ادریس<sup>\*</sup> یا اخنوخ، جدّ حضرت نوح<sup>\*</sup> بود که بیش از نهصد سال بزیست و سرانجام در سال طوفان نوح بمرد. متوشلخ همچون نوح، به طول عمر **شهر**ت یافت.

**منابع:** بلعمی: ۱۱۲/۱؛ قاموس: ۷۸۲؛ مهر نیمروز: ۵۴؛ لغتنامه و منابع آن.

**مجنون** ← لیلی و مجنون **محشر** ← رستاخیز

## محمود و ایاز /mahmud va ayāz/

یمین الدوله محمود ( ۴۲۱-۳۶۰ق.) مقتدر ترین سلطان غزنوی، به یکی از غلامان ترک، به نام ابوالنجم ایاز ( ایّاز ) بن اویماق نظر خاصی داشت که تدریجاً به علاقهای شدید مبدل شد و این علاقه تا آنجا گسترش یافت که وی را تا پایان عمر در سفر و حضر و غم و شادی همراه خود می داشت. ایاز، بعد از وفات محمود، خدمت امیر محمد غزنوی را رها کرد و در نشابور به سلطان مسعو دغزنوی پیوست و در زمان مسعود مدتی امارت قصدار و مکران را داشت.

داستان علاقهٔ محمود به ایاز که در فراست و هوش و جمال نیکو، مَثَل بود بارها موضوع حکایات و اشارات شعرای فارسی زبان واقع شده و زلالی خوانساری منظومهای در این باب پرداخته است. حکایتی که عروضی ( چهار مقاله: ۳۴) در مورد این عشق و کوتاه کردن زلف ایاز آورده، معروف است. در اینجا به برخی از این مضامین اشاره می شود:

یافته در نخمهٔ داوود ساز قصهٔ محمود و حدیث ایاز

(خمسه:۴۷)

| مَديَن ٧٥٤                                                                                                                      |                                                                                           |  |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------|--|
| طالب معاش غزنی و زاولستان شـده<br>( ز اتان مر ۴)                                                                                | رفـــته ایـــاز بــر در محـــمود زاولی                                                    |  |
| ( خاقانی: ۴۰۱)<br>که حُسنی ندارد ایاز ای شگفت<br>( سعدی: ۲۸۸)                                                                   | یکی خردہ بر شاہ غـزنین گـرفت                                                              |  |
| رخسارهٔ محمود و کف پای ایاز است<br>(حافظ: ۲۹)                                                                                   | بــار دل مجـــنون و خَــم طُـرّة ليـلى                                                    |  |
| جمــــال دولت محــــمود را بـــه زلف ايـــاز<br>( حافظ: ۱۷۵)                                                                    | غرض کرشمۀ حُسن است ورنه حاجت نيست                                                         |  |
| گر سر برود در سر سودای ایازم<br>( حافظ: ۲۳۰)                                                                                    | محمود بوَد عاقبت کار دریـن راه                                                            |  |
| با طالعی خجستهتر از طلعت ایــاز<br>(قاآنی: ۴۴۶)                                                                                 | محمود باد عاقبتِ او چـو نـام مـن                                                          |  |
| اياز.                                                                                                                           | <b>منابع: فرهنگ ف</b> ارسی: اعلام؛ لغتنامه؛ دا.فا.:                                       |  |
|                                                                                                                                 | مَدین ، شُعَیب؛ موسی<br>مدینهٔ فاضله ، آرمانشهر<br>مَرْخ ، شجر اخضر<br>مرداد ، امشاسپندان |  |
| شمسی است که به نام مرداد، فرشتهٔ * موکّل بر<br>مته و مبارک است. روز هفتم مرداد ماه جسٔن<br>اجشن نیلوفر * نیز گفتهاند ( برهان ): | •                                                                                         |  |
| که جهان شد به طبع باز جوان<br>(مسعود سعد: ۶۶۰)                                                                                  | روز مــرداد مــژده داد بـدان                                                              |  |
| شیعه»، ن.د.۱.ت.، پاییز ۱۳۵۳: ۲۶۱/۲۶؛ همو،<br>دی ۱۳۱۳: ۸۲۳/۸.                                                                    | <b>منابع:</b> عبدالامیرسلیم، «سیروزه در حدیث<br>«سیروزهٔ آذرباد مارسپندان»، مهر، س دوم،   |  |
|                                                                                                                                 | <b>مُردارخوار</b> →کرکس                                                                   |  |

V00

**مرداس،** نام پدر ضحّاک ← ضحّاک

مردگیران /mard girān/ مردگیران یا مزدگیران جشنی بوده که در روز پنجم ( سفندارمذ روز ) اسفندماه در ایران قديم برگزار مي شده است. به قول بيروني ( آثارالباقيه: ۳۰۱) اين عيد به زنان اختصاص داشته و چون بر شوهران خود مسلط بودهاند و از آنها آرزوها می خواسته و هدیهها می گرفته اند، به مردگیران یا مزدگیران شهرت یافته است. در این شب افسونهایی برای عقربگزیدگی بر کاغذ می نوشتند و آن را که «رقعه های کژدم» ( التفهیم: ۲۵۹ ) نامیده می شد، از در خانه ها آویزان می کردند. این رسم تا روزگار بیرونی در ری و اصفهان و سایر شهرها باقی بوده است. منابع متأخّر (مانند جهانگیری: ۱۱۵۰/۱ و انجمن آرا) زمان برگزاری آن را پنج روز آخر اسفندماه ذکر کردهاند. عوام را نیز در باب نوشتن رقعههای کژدم و چسبانیدن آن بر دیوارها به شیوهای خاص اعتقاداتی بوده است ( ، نیرنگستان: ۱۰۶). گونهای از این جشن تا همین چند سال پیش در درهگز و روستای بیمرغ گناباد اجرا می شده است. هم اکنون گونهٔ دیگری از آن در روستای «اسک» واقع در نود کیلومتری شمال شرق تهران جریان دارد (مرتضی فرهادی، «حکومت زنان در روستای اسک»، فصلنامه ی پژوهش زنان، بهار ۱۳۸۱: ۱۶۳/۳ به بعد). برخی محققان این رسم را در قرن حاضر به منطقهٔ کردنشین قفقاز نسبت داده اند (A. Kerasnovolska : 189) در حالی که در سایر نواحی ایران هم معمول است.

**منابع:** یشتها: ۹۴/۱؛ التفهیم: ۲۵۹ به بعد؛ آثارالباقیه: ۳۰۱ به بعد؛ آیینهای نوروزی: ۴۳؛ گاهشماری و جشنهای ایران باستان؛ «مردگیران یا مزدگیران»، سهند، مرداد ۱۳۸۰، پاریس، اوت ۲۰۰۱: ۹۸؛ دانشنامهٔ مَزدیّسنا: ۴۳۰؛لغتنامه؛

Some Key Figures of Iranian Mythology Calender, Krakow, 1998: 189.

مردم گیا(ه) ~ مهر گیاه

**مردوخ** / mardux/ مردوخ یا ماردوخ یا مردوک، در روایات کهن بابلی، فرزند «اِاَ» (Ea) خدای آبِ \* تازه است که به جنگ «کانگو» (Kangu)، شوهر و سردار لشکر «تیامت» (خـدای مـادینه)، معبود بابلیها و آشوریها شتافت و عاقبت بر تیامت غالب آمد و از پیکر او جهان را آفرید و دوازده عفریت که در لشکر تیامت بودند همه را اسیر کرد و در ستارههای آسمانی زندانی ساخت. اسامی این دوازده موجود آسمانی بعداً لقب دوازده برج نجوم ثوابت در منطقةالبروج گردید و هنوز در پارهای از زبانهای ملل متمدن به همان معانی قدیمی باقی است. مردوخ را برخی با مرّیخ\*، خدای جنگ، و برخی با مشتری\* مطابقت دادهاند ( اعلام قرآن: ۲۲۸ ) اما چنان که از لوح پنجم الواح بابلی بر می آید، مردوخ حرکت سیّارات و ثوابت و کسوف و خسوف و مدارات را مقرر می دارد.

مطابق با این روایات، مردوخ پس از این پیروزی، در انجمن خدایان سَروری یافت. نام مردوخ، به ندرت، در شعر فارسی آمده است:

گفت مردوخ آدم از یزدان گریخت از کلیسا و حرم نالان گریخت تا بیفزاید به ادراک و نظر سوی عهد رفته باز آید نگر (اقبال: ۲۲۱)

**منابع:** دیار شهریاران: ۸۸۶/۲؛ فرهنگ ایران باستان: ۱۱۷ به بعد؛ الواح بابل: ۱۸۰ و ۱۸۵؛ مهرداد بهار، «ورزش باستانی و ریشههای تاریخی آن»، زورخانههای تهران: ۲۶.

> مردوک ← مردوخ مرد و مردانه ← مَشی و مَشیانه

مرغ آمین /morq-e anin/ فرشتهای \* است که در هوا پرواز می کند و همیشه آمین می گوید و هر دعایی که به آمینش برسد مستجاب می شود. آمین همچنین نام ستاره ای است که اسم دیگرش «کف الخضیب» است و گویند به هنگام طلوع آن دعا مستجاب می شود و از اسماءِ باری تعالی نیز هست. بال گشادهٔ مرغ آمین، که حامی رنجوران است، همهٔ بامها را می پوشاند. در شعر فارسی مرغ آمین با همین خصوصیات مورد توجه شاعران قرار گرفته است: گلشن عاشق دعاگو را بلبلی به ز مرغ آمین نیست (حسن رفیع، آندارج)

دعای ما به اجابت نمی شود نیزدیک کشیده زلف تو در دام مرغ آمین را (مولانا بهشتی، آنندراج) مرغ شباويز

#### VQV

**نیما** یوشیج، شاعر معاصر، حکایت دردناک مرغ آمین را در شعری به همین نام ماندگار **گرد**ه، که به احتمال زیاد سرگذشت غمبار خود او نیز هست:

مرغ آمین دردآلودی است کاواره بمانده رفته تا آن سوی این بیدادخانه بازگشته رغبتش دیگر ز رنجوری نه سوی آب و دانه... (شعر من: ۲۹) **منابع:** آنندراج؛ غیاثاللغات؛ فرهنگ تلمیحات: ۴۰۰.

**مرغ شباویز** /morq-e šabāviz/ مرغ شباویز (مرغ حق، مرغ شبگیر، مرغ شباهنگ) همه شب خود را از پای، به شاخ درخت\* می آویزد و حق حق می گوید تا زمانی که قطرهای خون از گلوی او بچکد. در یک روایت دیگر، میان برادر و خواهری، بر سر مالی، نزاعی در می گیرد زیرا برادر دو بهره از مال را می خواسته و خواهر به حالت قهر فرار می کند و برادرش مرغ حق می شود و از آن وقت، به انتظار خواهر می گوید «بی بی جون، دو تا تو، یکی من». روایت دیگر این است که مرغ حق یک دانه گندم\* از مال صغیر خورده و در گلویش گیر کرده است و آن قدر حق حق می گوید تا از گلویش سه قطره خون بچکد. در شعر فارسی به دو نام او اشاره شده است:

اخوان ثالث در قطعهای، از آن، با نام «شباهنگ» یاد کرده است:

شباهنگان چه خـاموشند امشب بهاران را چه بادی بُرد ازین باغ شباهنگی بـه گـوشم گـفت آرام «بهاران کو بگو درد و بگو داغ» ( تو را ای کهن بوم و بر ...: ۲۰۱)

مریم عذرا / maryam-e azrā/ حنّه، زن عمران، نذر کرده بود هرگاه خدا به او فرزندی بخشد، او را در راه خدا قرار دهد و چون مریم را زایید، وی را به «زکریّا بن برخیا» که شوی خالهٔ مریم بود سپرد. مریم تا هفدهسالگی روز و شب در خدمت مَزگت (محل عبادت) بود و چون زکریّا به واسطهٔ پیری خود و زنش فرزند نمیآورد، سرانجام مهر فرزندی به مریم افکند و او را چون فرزند می داشت. تا دوازده سالگی بجز زکرّیا کسی سوی او نرفت. به روایت قرآن (آل عمران : ٣٧) روزی از روزهای زمستان زکریّا بر وی وارد شد و نزد او میوهٔ تابستانی یافت. مریم گفت از نزد پروردگارش است. سرانجام خدای تعالی جبرئیل \* را سوی مریم فرستاد تا در آستین وی دمید و به عیسی \* باردار شد. گویند جبرئیل خود را به صورت یوسف نجّار به او نمود و مریم چون دید این شخص از جنس بشر نیست با او مجادله کرد و گفت: چگونه مرا فرزندی باشد در حالی که هیچ بشری به من نزدیک نشده مريم عذرا

است و من هم به تبهکاری نیفتاده ام. چون روزهای حملش سپری گشت، او را درد **زایبدن گرفت و خود را به تنهٔ درخت\* خرمایی چسبانید و زیر پای او چشمهای ایجاد** شد. مريم درخت را تكان مى داد و خرماى تازه فرو مى ريخت. هركس پيش او مى آمد، **میگف**ت: نذر کردهام که روزه بگیرم و با هیچ کس سخن نگویم ( روزهٔ صُمت ). سرگذشت مریم عذرا، بر خلاف سایر موارد، در قرآن کریم ( آل عمران: ۴۵ تـا ۶۰، مائده: ۱۰۹ تا ۱۲۰ و مريم: ۱۶ تا ۳۵) به تفصيل تمام آمده است. مهمترين ويركى شخصیت او، یعنی آبستنی و تولد از باکره که منحصر به مریم نیست و موارد مشابهی دارد (اعلام قرآن: ۵۷۲) در ادبیات فارسی منشأ بسیاری از استعارات و ترکیبات شده است که در زیر به نمونه های اندکی از بسیار اشاره می شود: درخت (نخل) مريم: به نامت که زد دست در شاخ خشک کسه جسون نخبل مریم نیاورد بس (مسعود سعد: ۲۰۱) ای نظامی مسیح تو دَم توست دانش تو درخت مریم توست (خمسه: ۶۱۱) زبان بسته به مدح محمد آرد نطق که نخل خشک یی مریم آورد خـرما (خاقاني: ١٣) روزهٔ مريم: مُهرى ز سخن گفتن بر دو لب مريم زن تاج أنا عَبدُالله بر تمارك عيسي نِه (سنایی: ۲۸۳) کو در سخن گشاده سر سفرهٔ سخا مریم گشاده روزه و عیسی ببسته نـطق ( خاقاني: ٥) بــه گـفتار آورد خـاموشي مـريم مسـيحا را ز دعوى بسته گردد چون زبان معنى شود گويا (صائب: ۵۷)

چادر مریم: شــعر مـــن چــون چــادر مـريم مسـتـر گشــته بـود من به کنجی در، همی خون خوش همی خـوردم حـزن (سنایی: ۴۷۸)

| ۷۶                                                                 | مريم عذرا                                  |
|--------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------|
| چــادر مــریم بــر عــیسی بـسی دارد ثـن<br>(سنایی: ۴۷۹)            | کشف آن چادر درین مجملس فتاد از بهر آنک     |
| چادر مریم مدزد و شیث را مهان مکن<br>(سنایی: ۵۰۸)                   | سر به سر کردیم با تو نی ز ما و نی ز تو     |
|                                                                    | آستين ( جيب ) مريم:                        |
| از خــلق زمـانه مـعنبر نکـوتر است<br>( خاقانی: ۷۶)                 | چون آستین مریمی و جیب عـیسوی               |
| چون دَمِ آسـتين مـريم بـاد                                         | گِرد جیش تو در دماغ ظفر                    |
| (انوری: ۱۰۸/۱)<br>روحالله است گویی در آستین مریم<br>(انوری: ۳۳۴/۱) | در اژدهای رایت از باد حملهٔ تو             |
| لی مهارت داشت ( شرح قصیدهٔ تر ساییه: ۵۵).                          | رشتهٔ مریم: آوردهاند که مریم در حرفهٔ خیاط |
| دلم چون سوزن عیساست یکـتا<br>( خاقانی: ۲۴)                         | تنم چون رشتهٔ مریم دوتایست                 |
| نبندد رشتهٔ مریم پـر و بـال مـــيحا را<br>(صائب: ۱۳۹)              | نگردد مانع پرواز جان را تار و پود تن       |
|                                                                    | ساير مضامين:                               |
| تازه چون سجدهجای مریم کـن<br>(سنایی: ۴۹۹)                          | حــجرهٔ عــقل را ز تحـفهٔ روح              |
| که همچو عیسی مریم بزاد گُل ز تـراب                                 | مگـر كـه بـود دم جـبرئيل بـاد صـبا         |
| (مسعود سعد: ۳۹)<br>مرده دل زادست اگر از مریم است                   | ور کــــــــــــــــــــــــــــــــــــ   |
|                                                                    | عیسی اندر آسهان هم دانـد، ار خــواه        |
| ناین سخن در صفوةالدین مریم است<br>(انوری: ۷۷/۱)                    | تات دوید د                                 |
| عالم ذکـر مـعالی را مـنم فـرمانروا<br>( خاقانی: ۱۷ )               | مریم بکر معانی را منم روحالقـدس            |

| مُزدَلِفه                               | ۷۶                  | 1                                                                                                                                                                             |
|-----------------------------------------|---------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ل شـود عـیسی تـو مـتهم<br>(خاقانی: ۲۶۰) | تا به خـدايـو       | مريم آبستن است لعل تو از بوسه باش                                                                                                                                             |
| ن به از چهرهٔ خود مريم را               | شاهدی نیسن          | پیش چشمی که شد از پردهشناسان حجاب                                                                                                                                             |
| (صائب: ۹۲)<br>ز جبین پاک کند مریم را    | گُردِ خجلت ز        | دانش آن راست مسلّم که به تردستی شرم                                                                                                                                           |
| (صائب: ۹۴)                              |                     |                                                                                                                                                                               |
|                                         | نبودهاند:           | شعرای معاصر نیز از سرگذشت مریم غافل                                                                                                                                           |
| ده است<br>(احمد شاملو، آیدا، درخت: ۳۶)  | بنمان به فریاد آوره | ما همه عذراهای آبستنیم<br>بی آنکه پستانهایمان از بهار سنگین مرد<br>زخم گلمیخها که به تیشهٔ سنگین<br>ریشهٔ درد را در جان عیساهای اندهگی<br>بر خاطرههای مادرانهٔ ما به چرک اندر |
| ویاط کوچک پاییز در زندان: ۴۸)           | بدا را              | اما تو بی شک عجیبی.<br>مریم تر از مریم. آن زن که زایید طفل خ                                                                                                                  |
| ٢٨۶؛ مروج: ٥٢/١ ثمارالقلوب:             | ؛ بلعمي: ۷۳۶/۲و     | منابع: یعقوبی: ۸۳/۱ به بعد؛ قصص [نیشابور<br>تفسیر ابوالفتوح: ۳۹۵/۳ به بعد؛ فصوص: ۳۵۴<br>۳۴۴ و ۴۷۰؛ آفرینش و تاریخ: ۱۰۰/۴؛ روضةا                                               |
|                                         |                     | مزامیر ← داوود<br>مزدا ← اهورامزدا<br>مزدا اهورا ← اهورامزدا<br>مزدگیران ← مردگیران                                                                                           |
|                                         |                     |                                                                                                                                                                               |

**مُزدَلِفه** /mozdalefa/ مزدلفه، از ازدلاف، بـه مـعنی اقـتراب و نـزدیکی، در اصـل بـه زمـین مـیان کـوههای مشعرالحرام گویند و آن سرزمینی است در نزدیکی مکّه و در آنجا به خدای تعالی تقرب جویند و یا مردمان، بعد از آمدن به سوی آن، در بخشی از شب به منی نزدیک می شوند. در روایات کهنتر آمده است که جبرئیل \* حضرت ابراهیم \* را از عرفات \* کوچ داد و چون مقابل «مأزمین» (تثنیه مأزم، درهٔ تنگی میان دو کوه که آخرش به بطن عرفه میرسد) رسید گفت: «اِزْدَلِفْ» (به خدا تقرب جوی). از ایس رو، آنجا را مزدلفه خواندند. نام دیگر مزدلفه «جمع» است (مراصدالاطلاع) زیرا جبرئیل گفت: دو نماز را با هم بخوان.

منابع: يعقوبي: ٢٧/١؛ تفسير گازر: ۴۲۴/۱۰؛ تحقيق در تفسير ابوالفتوح: ٧/٣.

**مَزدیَسنا(ن)** ← اهورامزدا م**سمُغان ( مِهمُغان )** ← ارماییل و کرماییل **مسیح** ← عیسی بن مریم **مسیحا** ← عیسی بن مریم **مَشانه** ← مَشی و مَشیانه

مشتری (زاوش، زاووش، اورمزد، برجیس) بزرگترین سیّارهٔ منظومهٔ شمسی و پنجمین مشتری (زاوش، زاووش، اورمزد، برجیس) بزرگترین سیّارهٔ منظومهٔ شمسی و پنجمین آنها از لحاظ فاصله تا خورشید\* است در آسمان\* ششم که خانه در برج قوس و حوت دارد. منجمان آن را سعد اکبر میدانند و در کتابهای نجوم (از جمله التفهیم: ۳۸۳ و ۳۹۱) خواص و دلالتهای متعدد به آن منسوباند. ستارهٔ مشتری را گاه بسر زئسوس\* یونانی اطلاق کردهاند. روز اول هر ماه شمسی که به اورمزدروز\* موسوم است و نیز از روزهای هفته، پنجشنبه به این سیّاره نسبت یافته اُست:

باشد ای روی و موی و خوی تو خوب پینجشینه بسه مشیتری مینسوب (مسعود سعد: ۶۶۹)

مظفر گنابادی ( شرح بیست باب، فیصل منسوبات کواکب ) مشتری را سعد اکبر و بطیءالسّیر (کُندرو) دانسته که دلالت کند بر تأنّی و ثبات و رفعت و منزلت و اشیای شریف و از این سبب گفت که مشتری، کوکبِ اشراف و علما و قضات و امرای با عدل و نصفت و وزرای جلیل القدر و اهل مناصب و زُهّاد و اغنیاست و از اخلاقیات، علم و **سخا** و علوِّ همت و حیا و خیر و تواضع و صدق و رفا بدان منسوب می باشد. در ادبیات فارسی، مشتری به عنوان سعد اکبر و همچنین قاضی فلک و نیز مظهر علوّ و بلندی مورد توجه شاعران قرار گرفته است. در اینجا به اندکی از شواهد اکتفا می شود:

از روی چرخ بوسد ناهید و مشتری ... هر جا که همت تو گذارد بس او قسدم (مسعود سعد: ۲۴۱)

مشتری را ز فرش سر تـا پـای 🦳 درد سر دید و گشت صندلسای

(خمسه: ۶۰۶)

طالعش حوت و مشتری در حوت زهره با او چو لعل با یاقوت (خمسه: ۶۳۰)

بر طالع قویش دعاگوی مشتری بر طلعت شهیش ثناگستر آفتاب (انوری، شرح مشکلات: ۱۲۵)

در توصيف شمشير به صورت چيستان:

گفتیم که منجمین مشتری را قاضی فلک گفتهاند و از این رو گاهی شعرا لوازم و متعلقات قضات را به وی نسبت داده و مثلاً آن را با عمامه و دستار توصیف کردهاند:

سعد اکبر کیست کاندر یک دو گز مِقنّع تو را آن سعادتهای دنیاوی و دینی مُدغَم است کز ورای پنج گردون صد یکی زان خاصیت مشتری را با صدوسی گز عمامه مُعلِم است (انوری، شرح مشکلات: ۲۱۰) آن کـز بـرای خـطبهٔ ایّـام دولتش برجیس را ردا و وِطا کرد روزگـار (انوری، شرح مشکلات: ۲۱۰)

نام دیگر مشتری، سعدالسعود است که آن هم در شعر فارسی مورد توجه قرار گرفته است: درّاجهٔ حصارش ذاتالبروج اعظم دیباچهٔ دیارش سعدالسّعود ازهر (خاقانی: ۱۸۸) صیدی چنین که گفتم و اقبال صیدگه را شعری زننده قرعه سعدالسّعود فالش (خاقانی: ۲۲۹) منابع: برهان؛ لغت نامه؛ فرهنگ لغات و تعبیرات خاقانی: ۱۴۲۴/۲.

مَشى و مَشيانه كه به صورتهاى گوناگون: مشّيگ و مشّيانگ، مهلا و مهليانه (مسعودى) مشى و مشيانه كه به صورتهاى گوناگون: مشّيگ و مشّيانگ، مهلا و مهليانه (مسعودى) ملهى و ملهيانه (بيرونى)، مارى و ماريانه (طبرى)، مرد و مردانه ( شكل خوارزمى آن ) مش و ماشان، ميشى و مبشان ( ميشانه ) ميشاه (مهلا ) و ميشانى ( مهلينه )، مشه و مشانه و... آمده، نخستين جفت بشر در روايات اساطيرى ايران است. چون گيومرث \* را اجل فرا رسيد، بر پهلوى چپ به زمين افتاد و نطفة او بر زمين ريخت و خورشيد \* آن را پاك و مطهر ساخت. پس از چهل سال، از نطفة گيومرث مشى و مشيانه به صورت گياه ريواس \* پديد آمدند. در آغاز چنان به يكديگر پيچيده بودند كه بازوهاى آنها از پشت به شانه هايشان آويخته و اندامشان به هم چسبيده بود و سپس چهرهٔ بشرى يافتند و روح در آنان دميده شد. بهار ( بلعمى: ۱۳/۱، حاشيه ) ريواس را از جنس گياهى دانسته است كه امروز مهرگياه \* خوانند. اهورامزدا \* مشى و مشيانه را به پارسايى ستود و آن دو خوشدل،

به روایت بیرونی ( آثارالباقیه: ۱۲۳ ) مشی و مشیانه پنجاه سال زندگی کردند و از طعام و شراب بی نیاز بودند و هرگز غمی در دل نداشتند تا اینکه اهریمن \* به صورت پیرمردی بر آنان ظاهر شد و گفت میوه های درختان را بخورید و خود نیز شروع به خوردن کرد و نیز شرابی برای ایشان تهیه کرد و مشی و مشیانه آن را نیز آشامیدند و از آن روز در بلا و رنج افتادند (قس: آدم \* و حوّا \*). سرانجام آتش هوس، نخست در مشی و آنگاه در مشیانه زبانه کشید و پس از نه ماه، دو بچه از آنها زاده شد ولی محبت آنها به نوزادان به حدی بود که یکی را مادر و دیگری را پدر در کام کشید. اهورامزدا را دل بسوخت و صفت لذیذ بودن از فرزندان آدمی سلب کرد و آنها را به کثافت رَحِم آلوده کرد، چنان که دیگر فرزندان خود را نخوردند. سپس هفت جفت نر و ماده از آنها پدید آمد و از هر کدام، طی پنجاه سال، فرزندانی زاده شدند. مشی و مشیانه در صد سالگی جهان را بدورد گفتند. اهورامزدا، کشتِ گندم\* و نيز تهيهٔ لباس و پرورش ستوران و درودگري را به مشي و مشیانه آموخت. در شاهنامه سخن از مشی و مشیانه نیست و سیامک\* مستقیماً فرزند گيومرث خوانده شده است، در حالي كه در بندهِشن، از گيومرث، مشي و مشيانه و از اين دو، یسامک (سیامک) یدید می آید (اساطیر ایران: ۱۱۰). به اسطورهٔ مشی و مشیانه در شعر معاصر توجه شده است: باید «امیدا» بی خبر جستن زمینی را دگر 🦳 پیدا شود آنجا مگر بهتر مشی، مشیاندای (اخوان ثالث، تو را ای کهن بوم و بر ...: ۳۱۷) بهاءالدین خرمشاهی هم شعری دارد که با این بند پایان می یابد: چشم تو چشم مرا عریان کرد از هر راز روزگاری را در ثانیدای گنجاندیم و جهاني را در مردمكي تکیه دادیم دو تنهایی را جون دو آهو با هم مشي و مشيانه: دو ريواس غريبانه. (کتیبهای بر یاد: ۸۱)

نیز ← مهرگیاه م**نابع:** اساطیر ایران: ۱۰۰؛ بلعمی: ۱۲/۱؛ پیامبران و شاهان: ۶۲؛ مجملالتواریخ و القصص: ۲۱؛ دیانت: ۲۰۳؛ اساطیر ایرانی: ۵۲ به بعد؛ حماسهسرایی: ۳۹۹ به بعد؛ ایران بـاستان [مـوله]: ۱۰۲؛ اعلام قرآن: ۷ به بعد؛ دانشنامهٔ مَزَدیَسنا: ۴۳۵.

> معجزۂ کلیم ← موسی؛ یَدِ بیضا مُغ ← مُغان

مُغان /moqān/ مُغان ( جمع مُغ ) در اصل قبیله ای از قوم عاد \* بودند که مقام روحانیت منحصراً به آنان تعلق داشت و آنگاه که آیین زردشتی بر نواحی غرب و جنوب ایران، یعنی سرزمین ماد و پارس مستولی شد مغان پیشوایان دیانت جدید شدند. در کتاب اوستانام طبقهٔ روحانی را به همان صورت قدیمی آن، یعنی آثرَوَن (athravan) میبینیم اما در عـهد اشکـانی و ساسانی معمولاً این طایفه را مغان خواندهاند. اصطلاح «موبد» کـه صـورت کـهنتر آن «مَغویِت» بوده، تا به امروز بر پیشوایان دین زردشتی اطلاق شده است.

در ادب فارسی بت پرستی غالباً به مغان نسبت یافته و آنها را مستحفظین بتخانهها دانستهاند. سعدی در بوستان، در داستان «بتی دیدم از عاج در سومنات» فرقی میان برهمن\* و مُغ قایل نیست و عطار در منطق الطیر هنگام بیان داستان شیخ صنعان، دیر مُغان را به ترسایان نسبت داده و حافظ هم گاهی آنان را کافر معرفی کرده است:

دوش آن صنم چه خوش گفت در حلقهٔ مغانم با کافران چـه کـارت گـر بت نمـی برستی ( حافظ: ۳۰۲ )

موضوع مهم دیگر، انتساب مِی\* و شرابخوارگی به مغان است. در ادبیات فارسی کلمات «مغ» و «مغکده» و «مغبچه» را مِیخوار و میخانه و ساقی معنی کردهاند و کلمه «مغ» نام عمومی زردشتیان نیز بوده است. منوچهری در مسمّط خَمریهٔ خود «رَزبان» را زردشتی معرفی کرده و خاقانی در تحفةالعراقین شراب را فرزند «مجوس» میخواند. به هر صورت، به نظر میرسد مغان نوعی تخصص و آشنایی با موضوع شراب و انگور\* داشتهاند؛ تا آنجا که بلعمی «مِی خوردن» را از آداب و شرایع زردشت دانسته و صاحب بیانالادیان (۱۶) آورده است که: «مغان شادی کردن و مِی خوردن، به طاعت دارند».

در اوستا و کتابهای دینی مَزدیَسنا، اگر چه تشویقی از باده گساری به عمل نیامده، اما این کار تحریم هم نشده است و حتی زردشتیان به محض تولد نوزاد، در خانوادهٔ وی شراب در تحم میکردند و آن را محفوظ میداشتند تا در شب عروسی فرزند، شراب کهنه به میمنت صرف شود ( مَزدیَسنا: ۴۳۳). بنابراین، بسیار طبیعی خواهد بود که در ادبیات فارسی، به خصوص در شعر شاعرانی همچون حافظ همیشه نام مغان و مغبچگان را با شراب و لوازم آن همراه بیابیم:

با آب عنب به صومعه در شد در مغکده آب رز بر آذر زد (سنایی: ۱۳۶) گر چنین جلوه کند مغبچهٔ بادهفروش خاکروب درِ میخانه کـنم مـژگان را ( حافظ: ۸) گر شوند آگه از اندیشهٔ مـا طـغبچگان بعد از این خرقهٔ صوفی به گرو نسـتانند ( حافظ: ۱۳۱)

ليو - حافظ: ١٣٧، ٢٠١، ٢٩١، ٢٩٣. توصيف زيباي هاتف اصفهاني نيز از دير مغان، در ترجيعبند معروف او قابل توجه است: همر طرف ممیشتافتم حمیران دوش از سوز عشق و جذبهٔ شوق سری دیسر مغان کشید عنان آخــــر کــــار شــوق دیــدارم چــشم بــد دور خــلوتي ديــدم روشن از نبور حبق نبه از نبيران یمیری آنجسا بسه آتشافسروزی به ادب گرد پر، مغبچگان مــغ و مــغزاده مــوبد و دسـتور خدمتش را تمام بسته میان ریخت در ساغر آتیشی سوزان س\_\_\_اقي آتش ب\_رست آتش دست چون کشیدم نه عقل ماند و نه دین سوخت هم کفر از آن و هم ایمان (هاتف اصفهانی) تسعبيرات آتش گون هاتف از مِی و ارتباط آن با فضای آتشکده\*، ارتباط مغان (زردشتیان) را با می بیشتر نشان میدهد. قمصة مغزادگان بيمود او بر در ساقی جبین فرسود او (اقبال: ٥٥) خرمنش مغزاده با آتش سپرد برهمن گل از خیابانش ببرد (اقبال: ۷۰) نيز ← اقبال: ١٢٢، ١٢٨، ١٥٢، ١٧٤، ٢٢٧. دِير مُغان: با توجه به آنچه گذشت، دير مغان جايي است که تشنگان را از شراب و مِي ناب سيراب ميكنند: عطار در دیر مغان خون میکشد اندر نهمان فریاد برخاست از جهان کای رند دُردآشام ما (عطار: ۶) دلم ز صومعه بگرفت و خرقهٔ سالوس کجاست دیر مغان و شراب نیاب کیجا (حافظ: ٣) که آتشی که غیرد همیشه در دل ماست از آن بسه دیسر مغانم عزیز می دارند (حافظ: ١٧) نيز 🛶 حافظ: ٢٠، ٢٢، ١٢٥، ٢٢٩.

| ۷۶۸                                                                            |                                                                        |
|--------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------|
| آب بسر دست سسبو گریهٔ مستانهٔ ما                                               | روزگاری است که در دیر مغان مـیریزد                                     |
| (صائب: ۱۰۳)<br>گو مزن دست نوازش آسهان بر دوش مـا<br>( د.ا: م.ت)                | پشتبانی چـون سـبو داریم در دیـر مـغان                                  |
| (صائب: ۱۰۳)<br>سالها شد تا چو خُم دارد مرا بر پا شراب<br>(صائب: ۱۶۱)           | میزنم جوشی به زور باده در دیـر مـغان                                   |
| در خانقه صوفی افسانه و افسون بـه<br>(اقبال: ۱۲۲)                               | در دیر مغان آیی مـضمون بـلند آور                                       |
| بنای میکدههای کمهن بىرانىدازيم<br>(اقبال: ۲۷۰)                                 | مغان و دیرمغان را نظام تازه دهیم                                       |
| در منزل «لا» بودم از بادهٔ «الأً» مست<br>(اقبال: ۴۲۶)                          | از دیرمغان آیم بی گردش صهـبا مست                                       |
| دیگری است از دِیرِ مغان:                                                       | <b>کوی مُغان</b> : یا سرای مغان یا درِ مغان، بیان                      |
| کـــه پـــیرِ صـــومعه راهِ درِ مــغان گــیرد<br>( حافظ)                       | نوای چنگ بدان سان زند صلای صبوح                                        |
| .01                                                                            | نیز → حافظ: ۶۰، ۲۹۱، ۳۵۱؛ و صائب: ۴۰، ۲                                |
| ىغان، با توجه به أنچه گذشت، مِيي است كه                                        | مِی مُغان (مغانه): یا شراب مغان یا آتش م<br>مغبچگان و مغان میدهند:     |
| که بخشش ازلش در مِی مغان انداخت<br>( حافظ: ۱۴)                                 | مگر گشایش حافظ در این خرابی بـود                                       |
| جام مِی مغانه هم با مغان توان زد<br>( حافظ: ۱۰۵)                               | در خانقه نگنجد اسرار عشقبازی                                           |
| نگاه میشکند شیشههای تساک آنجسا<br>(اقبال: ۱۵۲)                                 | مِــى مـغانە ز مـغزادگـان غـىگىرند                                     |
| مِی بـرنا کـه مـن در جـام کـردم<br>ز چــشم مست ســاقی وام کـردم<br>داترا میندن | بـــه خــود بــاز آورد رنــد كــهن را<br>من اين مِى چون مغان دور پيشين |
| (اقبال: ۱۹۷)<br>هان است که میداندار تمام معرکه ها می شود و                     | <b>پیر مُغان</b> : و بالأخره در این بساط، این پیر م                    |

**پاران** را در دِیرِ خویش به شرابی ناب مهمان میکند و امکانات لازم را فراهم می آورد. پیر مغان، که به خصوص حافظ گمشدهٔ خود را نزد او می یابد، به نامهای پیر مِی فروش، پیر باده فروش و پیر گلرنگ نیز موسوم است و در دیوان حافظ از کیمال و وارستگی خاصی برخوردار است و به صورتهای مختلف تجلّی \* میکند: گاه مظهر کمال و نمودار اتصال به معشوق است، گاه احساس بی شانبه و نظر صائبِ دلِ پاک و سرشتِ می آلود و عشق آمیز خود اوست و گاه هم همان عشقی است که همیشه او را در طیّ طریقت، به سرمنزل مقصود راهبر است ( ←ن.د.۱۰.ت.: ۱۸۲/۶؛ و فرخنده پیام، ۱۳۶۰: ۲۱۲ به بعد ):

از آســتان پــير مــغان سر چــرا كشــيم دولت در آن سرا و گشايش در آن در است (حافظ: ۲۸)

بندهٔ پیر مغانم کمه ز جمهلم برهاند پیر ما هر چه کند عین عنایت باشد (حافظ: ۱۰۸)

گفتم شراب و خرقه نه آیین مذهب است گفت این عمل به مـذهب پـیرمغان کـنند (حافظ: ۱۳۴)

نیز کے حافظ: ۲، ۴۹، ۵۰، ۶۱، ۹۶، ۹۹، ۱۳۶، ۱۳۶، ۱۳۹، ۱۴۱، ۱۸۲، ۲۱۹، ۲۲۸، ۳۲۲، ۳۳۲، ۳۳۵، ۲۴۳، ۲۵۱، ۲۵۲، ۲۶۱، ۲۸۱.

**دُرد مُغانه**: گاهی از شراب مغان، به دُرد مغانه تعبیر شده که عبارت است از تهماندهٔ شریب در جام و البته اینجا مراد همان شراب ناب و مؤثر است:

هر که درین دیرخانه مرد یگانه است تا به دَمِ صور مست دُرد مغانه است د دا

(عطار : ۷۳)

از طلبی که داشتم چون بنشستم اندکی از کمف پیر میکده دُرد مغانه یافتم (عطار: ۴۰۰)

گریستن مُغان: از مدارک و روایات تاریخی بر میآید که مغان به سنن و مراسم ایران باستان توجه خاص داشتند. در تاریخ بخارا آمده است که مغان قبر سیاووش\* را عزیز میدارند و هر سال هر مردی، پیش از برآمدن آفتاب\* در روز نوروز\*، یک خروس\* آنجا برای او میکُشد. همان کتاب میافزاید که این کار «در همهٔ ولایتها معروف است و مطربان آن را سرود ساختهاند و قوّالان آن را گریستن مغان خوانند». بنابراین، به نظر می رسد گریستن مغان نوعی سرودخوانی و مراسم تعزیه برای سیاووش بوده که در روزگار گذشته و تا زمان تألیف تاریخ بخارا در سرزمینهایی از ایران رایج بوده است. بازتاب اقدامات و اندیشه های مغان در ادبیات فارسی تا آنجاگسترده و نزد شاعرانی مانند حافظ، خیام، هاتف و... تا آنجا فراگیر است که می توان عنوان «ادبیات مغانه» را بر

مجموع آنها اطلاق کرد و در مقیاس وسیع آنها را مورد بررسی و تحلیل قرار داد.

منابع: تفسیر اوستا: ۶۴ و ۱۹۶؛ یکتاپرستی: ۱۶۴؛ مَوَدیسَنا: ۴۵۰ به بعد؛ آیین میترا: ۳۲ و ۱۹۵؛ گا،شماری: ۷۷؛ هادی حسن، مجموعهٔ مقالات، حیدرآباد، دکن، ۱۹۵۶: ۹۳؛ اعلام قرآن: ۵۴۷ به بعد؛ سرو ته یک کرباس: ۱۴۶ به بعد؛ محمد جعفر یاحقی، «از چندین هنر حافظ»، فرخند، پیام، دانشگاه مشهد، ۱۳۶۰: ۱۲۲ به بعد؛ بنیاد نمایش در ایران: ۲۵؛ منوچهر مرتضوی، «پیر در دیوان حافظ»، ن.د.ا.ت.: ۱۸۲/۶ به بعد؛ محمد معین، یغما: ۱۶۶/۱۳ به بعد؛ دانشنامهٔ مَوَدیسَنا: ۴۳۶ فرهنگ فارسی: اعلام.

مَنسَک /mansak یکی از سه قوم ساکن شهر اسطورهای جابلسا\* ( دو قوم دیگر: تارِس و تافیل \* و یأجوج و مأجوج \*) در جانب مغرباند که به پیامبر اسلام ایمان آوردند و روز قیامت \* با یاران او بر انگیخته می شوند. صاحب عجایب المخلوقات در توصیف این قوم آورده است که گوش ایشان چون گوش فیل بود، هر گوشی چون گلیمی، یکی فرش سازند و دیگری لحاف.

**منابع:** بلعمى: ٥٨/١؛ نيرنگستان: ١٢٨.

منگ /mang منگ یا بَنگ که معرّب آن مَنج یا بَنج است معانی مختلفی دارد (نفیسی، جهانگیری) و آنچه اینجا مراد است مادهٔ سبزی است مُسکر و مخدر که از برگ کَنَب یا قِنَّب گیرند و تخم آن را بذر (بزر) البَنج نامند. از این مادهٔ سبز مادهای سمّی نیز گرفته می شود که چرس گویند و در سر قلیان با تنباکو مخلوط کنند و بکشند.

در فرهنگ سردری به نقل از صیدنهٔ بیرونی آمده است: «منگ نوعی است از حبوب که چون خورده شود عقل خورنده مختل شود و مست گردد. آن را در معاجین (معجونها) به کار برند و دانهٔ آن به لون سرخ بود و به نانخواه مشابهت دارد اما از آن بزرگتر باشد».

در وندیداد از چهار گیاه که شیرهٔ آنها برای جنین افگندن به کار میرفته یاد شده که یکی از آنها منگ یا بنگ است. چنان که از کتاب ارداویرافنامه (فرگرد ۲، بخش ۱۵ به بعد) بر می آید، ارداویراف که از زردشتیان نیک و معتقد بوده، از بین هفت تن از پاکترین بهدینان برگزیده می شود و با نوشیدن می و منگِ گشتاسبی هفت شبانه روز روانش به جهان دیگر می رود و بعد که از خواب گران بر می خیزد مشاهدات خود را از بهشت و دوزخ \* و برزخ \* شرح می دهد.

در شعر فارسی نیز منگ (بنگ) به همین خصوصیت تخدیرکننده و مستیآور شناخته است و مورد استشهاد شاعران هم قرار گرفته است:

ســـپسِ بی هُشــانِ خــلق مــرو گر نخوردی تو همچو ایشان بـنگ (ناصرخسرو: ۲۶۹) چزچز کند چو جزد همه روز تــا بـه شب مــانند تخــم مــنگ بــود مـایۀ صـداع (غضایری، جهانگیری: ۱۹۰۸) حریر مهربانی ناید از سنگ نبیذ ارغوانی نــاید از مـنگ (فخراسعد، جهانگیری: ۱۹۰۸) مکن ار کـعبتین نهـی و قـدح باله و منگ عمر خویش هدر (سنایی: ۲۵۳) خر بنگ خورد گویی دیوانه شد به شـعر خرزهره خورده بودی باری به جای بنگ (سوزنی: ۶۰)

منابع: يشتها: ٢/١٩٩؛ هرمزدنامه: ٩٥؛ تحفة حكيم مؤمن: ٢١١؛ فرهنگ نفيسي.

**منوچهر** /manučehr/ پادشاه معروف داستانی ایران و نوادهٔ فریدون<sup>\*</sup> است که کینِ ایرج<sup>\*</sup> را از سلم<sup>\*</sup> و تور<sup>\*</sup> گرفت.

در اوستا از داستان منوچهر اثری نیست و فقط در فروردین یشت از او و خاندان او نامی برده شده، اما در آثار پَهلَوی داستانش به تفصیل آمده است. در بُندهِ آمده است که نسب زردشت پس از چهارده نسل به منوچهر می رسد. میان روایت بُندهِ ف هاهنامه دربارهٔ منوچهر اختلاف فاحشی دیده می شود و مثلاً در فصل سی و سوم از بُندهِ فن، از منازعات ایرانیان با افراسیاب \* در زمان منوچهر یاد شده و داستان آرش \* کمانگیر نیز هنگام مصالحهٔ منوچهر با افراسیاب پیش آمده است، در حالی که در شاهنامه به هیچ وجه در زمان منوچهر سخنی از افراسیاب نیست.

به روایت فردوسی، پس از قتل ایرج، یکی از کنیزان او به نام ماه آفرید، دختری آورد که فریدون او را به برادرزادهٔ خود پشنگ \* داد و از ایشان پسری به وجود آمد که منوچهر نام گرفت و چون به حد رشد رسید، به کین خواهی ایرج مصمم شد و به کمک گروهی از پهلوانان خود، مانند گرشاسپ \* و سام \* و نریمان \* و قارن \* پسر کاوه \* نخست تور و آنگاه سلم را به قتل رساند و پیشِ نیای خود، فریدون رفت و فریدون هم او را به پادشاهی برگزید. منوچهر یکصد وبیست سال پادشاهی کرد و هنگام مرگ، سلطنت را به پسر خود نوذر \* سپرد.

از ویژگیهای دوران منوچهر، وجود پهلوانان بزرگی مانند قارن، گرشاسپ، سام، نریمان، زال\* و رستم\* است که ایرانشهر به یاری آنان از گزند تورانیان آسوده ماند.

در منابع دورهٔ اسلامی، اگرچه کلّیات روایت از مآخذ کـهن اقـتباس شـده، گـاهی مسایل دیگری نیز به آن افزوده شده است. مثلاً برخی منابع (بلعمی: ۳۴۵/۱ و فارسنامه: ۴۵) منوچهر را همزمان حضرت موسی\* دانسته و پدید آوردن جنگافزارها و پرورش مَنّ و سَلوى

VVT"

کلها و ریاحین و کندن خندق و اقداماتی از این قبیل را به او نسبت دادهاند. گذشته از شاهنامه و مدارک تاریخی، منوچهر در ادب فارسی نیز به عنوان پادشاهی خوش سيما، با جاه و جلال و ايران دوست مورد توجه بوده است: بر در تو صد ملک و صد وزیر 💫 بسه ز منوچهر و بسه از کسیقباد (فرخي: ٣٨) افراسیاب مُلک و سیاوخش روزگار اسفندیار دهر و منوچهر دودمان (معزى: ٥٢٢) ایا به فر فریدون و سان و سیرت سام ایا به چهر منوچهر و قوّت قارن (معزى: ۶۶۸) کاندر همه عالم چه به، ای سام نریمان یک روز بسیر سید مسنوجهر ز سالار گفتار حکیان به و کردار ندیان او داد جــوابش كـه دريـن عـالم فـاني (سنابي: ١٠٨۶) ای گیومرثبقا پادشه کسریعدل وى منوچهرلقا خسرو افىرىدونفر (انورى: ٢٠١/١) رستم عید از برای چشم کاووسِ بہار نوشدارو از دل ديو خزان مي اورد ... فتحنامهٔ سلم دی از خاوران میآورد یا منوچهر صبا زی آفىرىدون ربيع (قاآنی: ۱۴۵)

**منابع:** یشتها: ۲۰/۲ به بعد؛ گردیزی: ۷؛ بلعمی: ۳۴۱/۱ به بعد؛ مجمل التواریخ والقصص: ۲۷ و ۴۲؛ غررالسیر: ۵۲؛ اساطیر ایرانی: ۹۷؛ روضةالصفا: ۵۴۳/۱؛ حبیب السیر: ۱۸۴/۱؛ دیمنوری: ۱۰ پیامبران و شاهان: ۳۴؛ شاهنامه: ۱۳۵/۱ به بعد؛ حماسه سرایی: ۴۷۴؛ داستانهای شاهنامه: ۶۲؛ فرهنگ نامهای اوستا: ۱۱۶۲/۳ به بعد؛ فرهنگ نامهای شاهنامه: ۱۰۱۲/۲.

مَنَّ و سَلوی /mann va salvā/

مَنَ به معنای ترنجبین و سلوی نام مرغی است شبیه تیهو که در متون کهن قرآنی آن را آسمانی، سمانه، سامانهٔ بریان، سُمانی، سمای بریان، سمانا، کرجفوا، ورتیج و رتیج خواندهاند (فرهنگنامهٔ قرآنی: ۸۶۴/۲). مَنَ و سَلوی نام خوراکی آسمانی است که در قرآن (بقره: ۵۷، اعراف: ۱۶۰، طه: ۸۰) به تفصیل از آن سخن رفته است. اجمال سخن این است که چون بنی اسرائیل در تیه\* سرگردان شدند و بی خورش ماندند، از موسی\* خواستند پروردگار خویش را بخواند تا برای آنان خورش بفرستد. موسی دعاکرد و خدا مَنَ و سَلوی برایشان فرستاد. موسی به قوم خویش گفت: هر شب از این مرغ سَلوی بیاید و گرداگرد شما بیفتد، چندان برگیرید که برای یک روز بسنده بود. نشنیدند و بسیار برگرفتند و یک ماهه قدید (قُرمه) کردند تا اینکه ذلیلی و مسکنت به ایشان رسید. چون یکسال و دوسال شد، از ترنجبین و سَلوی سیر شدند و دیگر غذاها، از جمله سیر و پیاز و عدس و گُندنا (تره) خواستند (بقره: ۶۱). موضوع خوراک آسمانی در تورات (سفر خروج، باب ۱۶) نیز آمده و روایت قرآن و متون اسلامی نیز تا حدودی شبیه به همین روایت تورات است. در ادبیات فارسی به داستان موسی و قومش اشاره شده و از مَنَ و سَلوی نیز به عنوان

# غذای آسمانی یاد شده است:

دریغ دار ز نادان سخن که نیست صواب به پیش خوک نهادن نه منّ و سلوی را (ناصرخسرو)

لطف لفظت کی شناسد مرد ژاژ و تُـرّهات منّ و سلوی را چه داند مرد سیر و گَـندنا (سنایی: ۳۷)

نه ز روی آرزو بود آن که در تیه از گزاف منّ و سلوی را بدل کردند با سیر و پییاز (سنایی: ۳۰۳)

من و سلوی چو هست اندر تیه در نــیاز پــیاز و سـیر مـباش (سنایی: ۲۲۳) گر شراب دوست را در دست تو نـبود ثمـن خویشتن را در خـرابـات جـوانمـردی فکـن کان خراباتی است پر سلوی و منّ بیقـیاس تا سـلو یـابی ز سلوی مـنّتی یـابی ز مـنّ (سنایی: ۵۱۷)

کسی با شوق روحانی نخواهـد ذوق جـــمانی برای گلبن وصلش رها کن مـنّ و سـلوی را (عطار: ۲)

وجود بی کف تو تنگ عیش بود چنان که امن و سَلوَت میخواند منّ و سلوی را (انوری، شرح مشکلات: ۸۸) قـحط دانش را بـه اعـجاز ثـناش منّ و سلوی از لسان خواهم فشاند ( خاقانی: ۱۴۲) گر به عهد موسی امّت را گَهِ قحط از هوا باز منّ و سلویِ سَلوَترسان افشاندهانـد

## ( خاقانی: ۱۰۹)

مُوزد

VV۵

ولیکن از سر سیری بود اگر قومی به ترّه باز فروشند منّ و سلوی را (ظهیر: ۱۳) **منابع:** یعقوبی: ۴۳/۱؛ حیاةالحیوان: ۵۶۲/۱؛ بلعمی: ۴۹۸/۱؛ قصص [نجار]: ۲۱۱؛ اعـلام قـرآن: ۶۰۳؛ افریقا: ۲۷۰ به بعد؛ شرح مشکلات انوری: ۸۹؛ لغتنامه.

مینی (مِنا) سرزمین نزدیک مکّه است که حجّاج در آن سنگ میاندازند (رَمیِ جَمَره) و مینی (مِنا) سرزمین نزدیک مکّه است که حجّاج در آنجا خون ریخته می شود (قربانی) قربانی\* میکنند. در وجه تسمیهٔ آن گفتهاند چون در آنجا خون ریخته می شود (قربانی) ( مراصدالاطلاع ) و یا به قول صاحب قاموس، چون جبرئیل \* خواست از آدم \* جدا شود، او راگفت: چه آرزو داری؟ گفت: تمنّای بهشت \* میکنم، به این جهت «مِنا» خوانده شده است. در برخی تفاسیر نیز در سرگذشت آدم هست که در آنجا پس از اخراج از بهشت، خود را تنها یافت و تمنای حوّا\* کرد و یا بنا بر یک روایت دیگر، آدم در مِنی تمنای آمرزش خداوند کرد.

مِنى در ادبيات فارسى، به عنوان سرزميني محترم و مقدس مورد توجه بوده است:

چــون ســلیان کــرد آغــاز بـنا پاک چون کعبه همایون چون مِـنی (مثنوی: ۲۶۷/۴)

در صفت ممدوح، شاعر گفته است: صفای صفوتِ میقاتِ عـلم، شـعر هـوش مـنای مـنیتِ مـیزابِ عـلم، کـعبهٔ جـان (قاآنی: ۶۴۲)

منابع: تحقیق در تفسیر ابوالفتوح: ۷/۳؛ تفسیر گازر: ۴۲۴/۱۰.

**منیژہ** ← بیڑن **مؤتفکات**، سرزمینی که لوط در آنجا پیامبری یافت ← لوط

**مُورْد** /Murd/ مُورد (myrtle) ( مُرد، مورت، مُرت ) گیاهی است که در فرهنگها به نامهای مورد رومی، مورد اسپرم، مرسین، آس و آسماد (که به نظر صاحب تحفة حکیم مؤمن، معرّبِ آسـای یونانی است) نیز معروف است. در زبانهای اروپایی نیز به صورت فارسی آن نزدیک است ( فرانسه myrte، انگلیسی myrtle). بنا بر کتاب تحفهٔ حکم مؤمن، درختی است بلندتر از انار\*، برگش ریزتر از برگ انار، همیشه سبز است و گل و برگ آن معطر و اصلاً بر دو نوع است: بستانی و بَرّی. این گیاه همیشه سبز که به نظر برخی ( دیاد شهریادان: ۱۰۶۷/۲ رمزی از آفرینش\* آغازین آب\* و ایرزدبانوی ناهید\* و در یونان گل مخصوص آفرودیت\* به شمار می رفته، از قدیم گرامی و مقدس، و بنا بر بندچشن ( فصل ۲۷، فقرهٔ مناسبت، ایرانیان کهن آن را همواره سبز و خرم و گرامی داشته و در باغچهٔ خانه و در باغهای خود می کاشتند و از آن مواظبت می کردند. در خانههای زردشتیان ایران غالباً درخت مورد دیده می شود. این درخت در میان ملل دیگر هم محترم است و هنوز در آلمان در شب عروسی، تاجی از شاخههای آراستهٔ مورد، بر سر عروس می گذارند ( یشتها: ۲۵/۱).

یهودیان قدیم بر آن بودند که خوردن برگ مورد قدرت جادویی به شخص عطا میکند. زمانی که خشایارشاه به یونان لشکر میکشید دستور داد بر روی تنگهٔ داردانل که آسیا و اروپا را از هم جدا میکند پلی بستند و پیش از گذشتن از پل، روی آن، برگ مورد پاشیدند و بخور کردند. پس از طلوع خورشید\*، خشایارشاه آن را ستایش نمود و از طرفی زرین فدیه ای به دریا نثار کرد و آن ظرف را با یک پیالهٔ زرین و یک شمشیر ایرانی به نام اکیناکس در آب انداخت (یشتها: ۱۶۲/۱).

برخی (اعلام قرآن: ۱۹۲) کلمهٔ الیاس \* را به «آس» (=مورد) نزدیک دانسته و لابد به همین دلیل آس را مظهر سرسبزی و جاودانگی دانستهاند. بنا بر افسانهها، فائدرا (Phaedra) همسر تسئوس (Theseus) عاشق ناپسری خود هیپولیتوس شد و وقتی هیپولیتوس به میدان اسبسواری رفت فائدرا به پای درخت موردی در تروئزن (Troezen) رفت تا در انتظار بازگشت او بماند و در این وقت خودش را به سوراخ کردن برگهای مورد با یک سنجاقِ مو سرگرم کرده بود (804 : Brewer's).

در روایات کهن مذهبی از این گیاه چنین یاد کردهاند: «وقتی خدای تعالی بالای آدم کم کرد و او بدین جهان اندر دلتنگ شد و نیارامید... از میوههای بهشت \*، چون ترنج و نارنج و بادرنگ و مورد، بدان کوه اندر نشاند و آن مورد برابر درختی بزرگ شد و عصای موسی \* علیهالسلام از شاخ آن درخت بود» (بلعمی: ۹۱/۱). در ایران بعد از اسلام و به

محصوص در ادب فارسی، این گیاه به عنوان گیاهی همیشه سبز که اغلب مظهر آراستگی و کمال و به علت سبزی خود، مشبّه به موی سیاه است مورد توجه شاعران قرار گرفته و مضامین متعددی پیرامون آن پرداخته شدهاند: نرگس همی در باغ در، چون صورتی در سیم و زر و آن شاخهای مورد تر، چیون گیسوی پرغالیه (منو چهري: ۹۱) سرو بالادار هم پهلوی متورد چون درازی در کنار کوتھی (منوچهري: ۱۱۱) بنالد مرغ با خوَشی، ببالد مورد با کــتَشی، بگرید ابـر بـامعنی، بخـندد بـرق بیمـعنی (منوچهري: ۱۳۱) دستگکی موردِ تر گویی بر پر زدهست از دُم طاووس نر ماهی سر بر زدهست (منوچهري: ۱۸۰) ز بسرگ بسید زنم دشمینانت را سکّین ز شاخ مورد نتهَم حـاسدانت را زنجـير (مختاري: ۲۶۸) سرو را با گل بدل کن مورد را با ضیمران لاله را با می عوض کن سبب را با نسترن (مختاري: ۴۲۰)

«اما این لطیفه بدان که وجود ولی از حجر و شجرِ زیتون و مورد شریفتر بود.» (روزبهان نامه: ۳۳۴)

**منابع:** یشتها: ۲۵/۱؛ بلعمی: ۹۱/۱ به بعد؛ دیار شهریاران: ۱۰۶۶/۲ به بعد؛ گزید**: اوپانیشادها: ۱۲۵** و ۳۸۴؛ جـهانگیری: ۲۱۰۳/۲؛ دیـوان مـنوچهری (تـعلیقات): ۴۵۷؛ درخـتان ودرخـتچههای ایران:۲۲۸؛ م.اورنگ، «آیین درختکاری در ایران باستان»، ارمغان، خرداد ۱۳۴۴: ۶۴/۳۴ به بعد؛ فردوسی، آبان\_اسفند ۱۳۴۷: ۳۴/۸۹۰ و ۳۲/۹۰۲؛ گل و گیاه: ۳۸۸؛ فرهنگ فارسی؛

Brewer's: 804.

موسى /musā/ موسى بن عمران، پيامبر بنى اسرائيل در زمان فرعون<sup>\*</sup> و صاحب شريعت و فاتح و ناجى ملت يهود است. منجمان به فرعون گفتند كه از بنى اسرائيل فرزندى زايد كه هلاك تو بر دست او باشد. بنا بر تورات ( سفر خروج، باب اول و دوم ) فرعون به قابله ها دستور داده بود پسران بنى اسرائيل را بكشند اما قابله ها پسران را نكشتند (قس: فريدون، كورش ). سپس فرعون دستور داد آنچه پسر زاییده شود به نهر اندازند. شخصی از خاندان لاوی، پسری آورد که چون بسیار نیکو منظر بود، وی را سه ماه پنهان داشت و چون برای همیشه نتوانست او را پنهان کند، صندوقی از نی برایش ساخت و آن را به قیر اندوده کرد و به آب انداخت. پروین اعتصامی همین داستان را به شعر در آورده است:

مادر موسی چو موسی را بـه نـیل درفگـــند از گــفتهٔ ربّ جــلیل خود ز ساحل کرد با حسرت نگاه گفت کای فـرزند خـرد بیگـناه... (یروین اعتصامی: ۱۸۲)

آب، صندوق موسی را به خانهٔ فرعون برد و کنیزان آن را برگرفتند و پیش آسیه \* همسر فرعون بردند. فرعون خواست او را بکشد که آسیه گفت: نکشیدش، شاید به ما سود برساند و او را به فرزندی بگیریم (قصص: ۹). فرعون او را به زن خویش بخشید و موشا نام کردند (مو = آب \* و شا = درخت \*، چون از میان آب و درخت گرفته شده بود). موسی پستان هیچ دایهای نگرفت تا مادر او را که در خانهٔ فرعون کار میکرد بیاوردند و موسی پستان او بگرفت.

روزی آسیه موسی را به کنار فرعون نهاد و موسی ریش فرعون بگرفت و بکند. فرعون بر آشفت و خواست او را بکشد که به شفاعت آسیه نجات یافت. فرعون گفت: او را بیازماییم. به آتش \* و یاقوت آزمودند. خواست یاقوت را بردارد که جبرئیل \* دست او بگرفت و به آتش برد. موسی آتش بر گرفت و بر زبان نهاد و زبانش بسوخت و بگریست. آسیه گفت: آن خطا نیز به نادانی کرد. موسی را زبان عقده بگرفت و سین نتوانستی گفت. وقتی مبعوث شد، دعا کرد خداوند عقده زبانش را بگشاید (طه: ۲۷). برخی این افسانه را از مجعولات یهود دانستهاند (اعلام قرآن: ۶۰۰).

نام موسی یکصد و سی بار در قرآن آمده، ولی مندرجات آن با تورات چندان برابر نیستند. چنان که از روایات بر می آید، موسی در مصر به اعتبار پسرخواندگی فرعون معزّز و محترم بود تا اینکه برای حمایت از مردی که به بیگاری گرفته شده بود، مشتی بر یک قبطی بزد و او را کشت. قبطیان به فرعون شکایت بردند. فرعون کسان فرستاد تا موسی را بگیرند و موسی ترسناک، روی به جانب مَدیَن\* نهاد.

نزدیک آن شهر دختران شُعَیب\* را بر سرچاهی یافت و گوسفندان ایشان را آب داد. دختران شعیب حدیث جوانمردی موسی به شعیب بگفتند و او موسی را فرا خواند تا **مزد دهد**. شعیب چون از موسی خوشش آمد مقرّر کرد هفتسال شبانی شعیب کند تا **دخ**تر به او دهد.

**عصای موسی**: موسی برای چرانیدن گوسفندان و پاسبانی آنان، از شعیب عصا خواست. اهل اخبار گفتهاند عصایی که شعیب به موسی داد همان بود که آدم \* از بهشت \* آورده بود و شعیب را به میراث رسیده بود و نوشتهاند موسی خود آن را از میان عصاهای شعیب برگزید و چون شعیب خواست که ندهد فرشتهای \* به صورت مردی میان آن دو حکم شد و به نفع موسی رأی داد.

گروهی گفته اند این عصا از درخت عوسج بود که موسی در بیابان آتشی بر آن درخت دید و گروهی گویند از درخت مورد<sup>\*</sup> بود (بلعی: ۲۸۰۱). در این عصا خواصی بود که حتی خود موسی به آن واقف نبود و وقتی به نبوت برگزیده شد، خدا از او پرسید: چه در بغل داری؟ گفت: این عصای من است، بر آن تکیه می کنم و با آن برای گوسفندانم برگ می ریزم و کارهای دیگر انجام می دهم. چون موسی به آنچه با عصا می کرد اقرار نمود خدای عزّوجل در آن عصا چیزی نمود که موسی ندانست. گفت: آن را بیفکن ای موسی. افکند آن را و در دَم ماری<sup>\*</sup> شد که می دوید. موسی بتر سید و خواست بگریزد که خدای گفت: ای موسی، باز آی که تو ایمنی؛ بگیر آن را و مترس که ما آن را به نهاد نخستین خویش بازگردانیم (طه: ۱۷ تا ۲۱).

وقتی موسی به مصر بازگشت و دعوت خود را بر فرعون آشکار کرد، فرعون تمام جادوگران را فراهم آورد تا مگر معجزهٔ موسی را باطل گردانند اما عصای موسی تمام ماران جادوگران را فرو بلعید (طه: ۶۹) و آنها به موسی گرویدند و از تهدید فرعون نهراسیدند.

ید بیضا<sup>\*</sup>: موسی در برابر جادوگران دست در گریبان میکرد و از گریبانش فروغی شبیه به نور آفتاب ساطع می شد که به منزلهٔ معجزهٔ او بود و به «ید بیضا» معروف شد. آتش موسی: به موجب قرآن، موسی در اثنای بازگشت از خدمت شعیب هنگامی که برای تهیهٔ هیزم آتش در وادی «طُویٰ» به دامنهٔ کوهستانی به خلع نعلین مأمور گردید (طه: ۱۲) در درختی نور حق تجلّی<sup>\*</sup> کرد و ندایی از درخت برآمد و موسی را مکلّف ساخت به مصر برود و فرعون را به پرستش خدای یگانه و آزاد ساختن بنی اسرائیل دعوت کند. در آن درخت سبز (→ شجر اخضر) آتشی پیدا شد که در ادبیات فارسی، از آن به «آتش موسی» نیز یاد کردهاند. حافظ (۳۴۵) گوید: يعنى بيا كه آتش موسى نمـود گـل تا از درخت نكتهٔ تـوحيد بشـنوى

بلاهای دهگانه: موسی دعوت خود را بر فرعون آشکار کرد و از او خواست افراد بنی اسرائیل را آزادی بخشد و در اختیار او گذارد تا با خود از مصر بیرون ببرد. فرعون به این امر رضا نمی داد، تا اینکه بلاهای عشره (دهگانه) بر مصریان نازل شدند (اعراف: ۱۳۳) و آب به خون تبدیل شد و دچار وزغ و پشه و مگس و طاعون و طوفان و دمل و ملخ شدند و باز هم فرعون با آزادی کامل بنی اسرائیل موافقت نکرد و نهمین بلا در رسید و ظلمت مصر را فراگرفت و سرانجام در مرحلهٔ دهم، فرعون تاب نیاورد و تسلیم شد.

**عبور از نیل**: موسی مأمور شد با قوم خویش از مصر بیرون بروند و خداوند دریا را بر بنیاسرائیل شکافت و موسی با یاران از راهی خشک، از میان دریاگذشتند و فرعون با ششصد هزار مرد که در پیِ آنها بودند جمله به دریا فرو شدند و به فرمان حق تعالی طاقهای آب بر هم آمدند و تمام قبطیان نابود شدند.

گذشتن موسی از آب، یکی از معجزات اوست که آن را با پلهای متحرک که امروز معمولاند قابل تطبیق دانستهاند (۱علام قرآن: ۶۰۲).

موسی در کوه طور: بنی اسرائیل پس از مدتی دوری از شهر و دیار، هر دَم، به بازگشت به مصر می اندیشیدند و در راه از موسی منّ و سلوی \* و سپس سیر و عدس و پیاز و خیار و تره می خواستند و نعمتهای خدا را کفران می کردند. موسی مأمور شد چهل شب بر فراز طور (کوه) سینا \* برود و آیات و احکام دهگانه را که از جانب خدا اخذ کرده بود، به بنی اسرائیل برساند (اعراف: ۱۴۲). در این سفر بود که موسی برادر خود هارون \* بن عمران را به جانشینی خویش برگزید. احکام دهگانه وحی شدند و خدا با موسی تکلم کرد. در مدت غیبت موسی، بنی اسرائیل به یاد گاو آپیس افتادند و سامری \* از فرصت استفاده کرد و برای آنها گوساله ای از زَر بساخت و قوم موسی به گوساله پرستی افتادند. فراهم کرده و مرتد گشته بود. او که علم کیمیا \* را از موسی آموخته بود، گوساله سامری را بسوخت و با آن زرها انباشت و توانگر شد. وقتی موسی از کوه طور بازگشت و قارون نیز سخن حق نشنید، به فرمان موسی، زمین، او و تمامی ثروتش را فرو برد.

در راه مصر به کنعان، هرگاه قوم موسی تشنه میشدند، او عصای خود را به سنگ میزد و از سنگ دوازده چشمهٔ آب بیرون میتراوید. چون قوم موسی خدای را استوار ۷۸۱

**لداشتند**، ذلت و مسکنت و عقوبت به ایشان رسید و چهل سال در تیه \* سرگردان شدند تا **اینکه** یوشع بن نون \* ایشان را برهانید. **موسی و خضر** \*: بسیاری از مفسّرین، مفهوم آیهٔ ۶۵ سورهٔ کهف را مربوط به ملاقات

موسی و خضر دانسته اند و نوشته اند موسی به همراهی یوشع، به طلب خضر بیرون شد تا از او علم بیاموزد. وقتی از مجمع البحرین بازگشت خضر را در حال نماز یافت. آنها با هم به راه افتادند و خضر در این سفر کارهایی می کرد که بر موسی گران می آمد و هر دَم زبان به اعتراض می گشود؛ از جمله وقتی در کشتی سوار شدند خضر آن را سوراخ کرد و سپس کودکی را که ظاهراً بی گناه بود کشت و بالأخره هنگامی که در قریه ای دیوار کجی یافت، آن را راست کرد و هر بار موسی زبان به اعتراض می گشود خضر می گفت: نگفتم نمی توانی با من شکیبا باشی؟ و سرانجام از چشم او پنهان شد (کهف: ۷۰ به بعد).

این داستان را بسیاری مربوط به موسی بن عمران ندانسته و گفتهاند: او چون پیغمبر اولوالعزم بوده، می باید عاقل ترین فرد زمان خود باشد و از این رو، داستان قرآن مربوط به موسی بن میشی یا موسی بن منسی بن یوسف است. برخی هم این داستان را به موسی بن عمران منسوب دانسته و گفتهاند: علم او علم ظاهر و علم خضر علم باطن بوده است (اعلام قرآن: ۱۹۶). سرگذشت پرنشیب و فراز حضرت موسی که عمری را در راه تحقق ارزشهای خدایی، با مبارزه به سر آورد، به طور وسیعی در ادبیات فارسی انعکاس یافته است و در اینجا به ابیاتی چند در این باب اشاره می شود:

> موسی و آزمون آتش در دربار فرعون: همچو موسی این زمان در طشت آتش مـاندهای طفل وفرعونیت در پیش و دهان پراخگـر است د

> > موسى و وادى ايمن:

(عطار: ۷۴۹)

پنهان کـنی پـیغمبری از آتـشی در آذری زان برد موسی اخگری اندر دهان سبحانه (عطار : ۸۲۵)

شبان وادی ایمن گمهی رسد به مراد که چند سال به جان خدمت شعیب کند ( حافظ: ۱۲۷ ) آنچه میجست از درختِ وادی ایمـن کلیم همت منصور بیزحمت ز چوب دار یمافت ( صائب: ۲۳۰ )

-----

|                                                   | در اشتياق ديدار حق:                        |  |
|---------------------------------------------------|--------------------------------------------|--|
| «رَبِّ اَرْنِي» بر زبان رانىدن چىو مىوسى وقت شىوق |                                            |  |
| نفتن «اَناالأَعْلیٰ» چو هامان شرط نـیــت          | پس به دل گ                                 |  |
| (سنایی: ۹۲)                                       |                                            |  |
| نیمشب گفتهست موسی اهل را «کانَشْتُ نْار»          | نيمشب بـودەست خـلوتگاه مـعراج رسـول        |  |
| (سنایی: ۲۲۴)                                      |                                            |  |
| چون کلیم از «لَنْتَرْانِې» لذت گفتار یافت         | هر که راه گفت وگو در پردهٔ اسرار یـافت     |  |
| (صائب: ۲۳۰)                                       |                                            |  |
| تا ضمير مستنيرِ او گشـود اسرار نـور               | جلوهای میخواست مانند کلیم ناصبور           |  |
| (اقبال: ۲۶۳)                                      |                                            |  |
|                                                   | نیز بے اقبال: ۲۳۸، ۳۰۹، ۳۵۴، ۳۶۷، ۳۷۹، ۴۴۱ |  |
|                                                   | موسی در طور سینا:                          |  |
| کایزذ بُذ آن نه موشا بر کوه طور سینا              | بساز أمـذند و گـفتند آن امّـتان مـوشا      |  |
| (دقيقي: ۹۶ ب ۱۰۴۴)                                |                                            |  |
| ورنه از طور کسی میوسی عیمران نشیود                | علم باید که کند جای تو کرسی و صدور         |  |
| (سنایی: ۱۷۷)                                      |                                            |  |
| برو بر تجربت بر نور چون موسیّ بن عــمران          | چو نور از طور میتابد تو از آهن کجا یـابی   |  |
| (سنایی: ۲۳۱۰)                                     |                                            |  |
| جـــلهٔ آفــاق کــوه طـور شـد                     | جملۂ روی زمین مسوسی گسرفت                  |  |
| طور با موسی به هم مهجور شد                        | چون تجلُّمیاش به فرق کُه فـتاد             |  |
| (عطار : ۱۸۵)                                      |                                            |  |
| وآنگاه دل بر آتش موسی نهـادهانـد                  | فرعون نفس را به ریاضت بکُشتهاند            |  |
| (عطار: ٢١٣)                                       | _                                          |  |
| کلیم دست به رخسار شمع طور گـرفت                   | نقاب شرم چو از روی آتشین برداشت            |  |
| ( صائب: ۲۷۸ )                                     |                                            |  |
| بیخبر از عشق و از سودای عشق                       | مــوسی بــیگانهٔ ســینای عشـق              |  |
| (اقبال: ۴۵)                                       |                                            |  |
|                                                   |                                            |  |

نيز ب اقبال: ۶، ۳۲، ۵۳، ۱۰۵، ۲۹۷، ۴۱۷.

يَدِ بيضا (معجزة كليم و دست كليم): ز موسی رهروی آموز اگر خواهمی بریدن ره گذر، گه بر فراز کوه و گه بر قعر دریا کن چو زین سودای جسمانی برون آیی تو آن گاهی به راه وحدت از حکمت علامتهای بیضا کن (سنايي: ۴۹۳) چون به کوی اندر خرامد آنچنان تابد ز لطف یای آن بت ز آستان چون دست موسی ز آستین (سنایی: ۵۴۸) **برتی چ**و دست موسی عمران به فعل و نـور آرد همـــــی پــدید ز جِــیب هــوا صــبا (مسعود سعد: ۱) فيز 🛶 مسعود سعد: ٢٩٩، ٣٨٠. سرش همچون دست موسی روشن و گیتیفروز بای چون تخت سلمان کُهبُر و هامونگذار (مختاری: ۱۸۷) زهی به تقویت دین نهاده صد انگشت مآثر بد بیضاست دست موسی را (انوری: ۲/۱) **نيز ← انوري: ۶۴/۱، ۱۵۵.** این همه شعبدهٔ خویش که میکرد اینجا 🚽 سامری پیش عصا و ید بیضا میکرد (حافظ: ۹۶) بناگوش تو سازد تازه ایمان تجلّی را صفای ساعدت نیلی شهارد دست موسی را (صائب: ۴۸) دم عیسوی از بهارت نسیمی کف موسوی برگی از بوستانت (صائب: ٢٠٣) بینی جهان را خود را نـبینی تا چند نادان غسافل نشسينې نور قدیمی شب را بر افسروز دست کسلیمی در آسستینی (اقبال: ۱۵۱)

نيز > اقبال: ١٥٢، ١٥٤، ١٨٣، ١٨٠، ٢٨٠، ٣١٢، ٣٩٠، ٢٠٣.

زلف تو سیاه چون دل فرعون لیکن دارد به کف ید بیضا (ايرج ميرزا: ١٣) عصای معجزه گر موسی که با نامهای اژدها \* و چوب و تُعبان و مار هم در شعر فارسی بازتاب یافته است: خود گرفتم هر کسی برداشت چوبی چون کلم 🚽 معجزی باری بباید تا کند چوب ازدها هر کسی قاضی نگردد بی ستحقاق از لباس 💦 هر کسی موسی نگردد بی نبوت از عصا (سنايي: ۲۱) عالم همه پر موسی و چوب است ولیکن 🚽 یک موسی از آن کو که ز چوبی بکند مار (سنایی: ۱۹۵) تو موسى باش دينيرور كه پيش مُبغض و اعـدا يديد آيد به رزم اندر ز جوب خشک صد ثعبان (سنايي:۴۳۰) نيز ب سنايي: ٢٠، ٢٢، ٢٧، ١٢٧، ١٢٨، ٢١١، ٢١١، ٢٥٩، ٢٢٩، ٢٥٩، ٢٧٩، ١٥٨. وانگاه نیزه گوید من سِحرهای کفر 🚽 همچون عصای موسی عمران هَـبا کـنم (مسعود سعد: ۳۴۵) نيز ← مسعود سعد: ١، ٢٩٣، ٤١١. هر عصا در دست ثعبان کی شـود تا نباشد ہمچو موسی عاشق (عطار: ٢٥٣) نيز ← عطار: ٢٢٢، ٢٧١. خجلت چوب موسی آن دگر است غیرت روح عیسی است ایـن یک (انورى: ۶۳/۱) نيز ← انوري: ١٧۶، ٣٢١، ٣٥٠. کلک صائب چون عصای موسوی در رود نیل 🦳 رخسنه ها در سمینه پسیدا میکند آیمینه را (صائب: ۷۸) نيز ← صائب: ١٢٥، ١٧٥.

| موسى                                    | ۷۸                     | 0                               |                      |
|-----------------------------------------|------------------------|---------------------------------|----------------------|
| . نیم است<br>(اقبال: ۱۶۱)               | که از وی سینهٔ دریا دو | ين دريا همين چــوب كــليم است   | هې                   |
|                                         | کس حريفش نيست ج        | او وحـــدت قــومی دو نـــم      | از دَم               |
| م عرفانی گرفته و از                     | عصاي موسى را به مفهو   | نب كتاب الانسان ( ۲۹۷ به بعد) . | <b>ئىتى</b> قى، صاح  |
| ، را فرومیبرد. عقل                      | دنيا و هر چه در آن است | نعبیر کرده که ذهان باز میکند و  | آن به عشق :          |
| انجام ميشوند.                           | که با آن کارهای معمولی | یشق نر سد عصای سالک است         | <b>تا به</b> مرتبة ع |
|                                         | ، آب:                  | سی از رود نیل و شکافته شدن      | عبور مو              |
| و را آسان دهد مـعبر<br>(مسعود سعد: ۱۴۱) | کلیمی تو که هر دریا ت  | هر آتش تو را همسان بود با گل    | <b>خ</b> لیلی تو که  |
| لراست چون خـليل                         | گه در شود در آتش، دا   | رد ز آب دو چشــم کــليموار      | گ، بگــد             |
| (مسعود سعد: ۳۲۰)                        | 1                      | i e ci e ci sc                  |                      |
| ار بر موسی بن عمران<br>(مسعود سعد: ۴۴۵) | گذر کن چون به نیل مص   | له کار آید به هر آبی که پیش آید | نو را نسبی چ         |
| ىت كف موسى را                           | چه غم از موجهٔ نیل اس  | سخن روشىن مىن پىردە كشىيد       | نتوان بر .           |
| (صائب: ۵۲)                              |                        |                                 |                      |
|                                         |                        | . ۲۰۳ (۶۰ :                     | <b>نی</b> ز ← صائب   |
| دو نیم<br>(اقبال: ۴۰۵)                  | تا کند ضرب تو دریا را  | پيش فرعونان بگو حرف کليم        |                      |
|                                         |                        | . 317 , 189 , 189               | نيز ← اقبال:         |
|                                         |                        | ر:                              | کليم و خضہ           |
| ی را<br>(اقبال: ۱۳)                     | خضر باشد موسى ادراك    | طاقت پرواز بخشد خاک را          |                      |
|                                         |                        | ن:                              | ساير مضامي           |
| سی عمران<br>(مسعود سعد: ۴۴۹)            | به گاه کوشش مانند مو   | گاه بخشش مانند عـیسی مـریم      | به                   |
| · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·   |                        |                                 |                      |

VAD

| ۷/                                                    | موسى بن ظفر                           |
|-------------------------------------------------------|---------------------------------------|
| میزند جوش طراوت خطٍّ عنبر فام توست<br>(صائب: ۱۷۸)     | سفردای کـز آتش یـاقوتفرسای کـلیم      |
| ده و دو چشمه آب آورد چون موسیّ عمرانی<br>(قاآنی: ۷۹۱) | ز سنگ سخت بی ضرب عصا و دعوی معجز      |
| تو بر شمع یتیمی صورت پروانـه مـیآیی                   | تو بر نخل کلیمی بیمحابا شعله مــیریزی |

در شعر معاصر فارسی نیز به داستان موسی از وجوه مختلف اشاره شده است: تابنده باد مشعل مِي كـاندرين ظـلام 🚽 موسى بشد به وادى ايمن قـبس نمـاند

(اخوان ثالث، ارغنون: ٣٣)

(اقال: ۲۵۴)

و اي تمام درختان زيت خاک فلسطين وفور سایهٔ خود را به من خطاب کنید به این مسافر تنها که از سیاحت اطراف طور می آید و از حرارت تکلیم در تب و تاب است.

(سهراب سیهری، هشت کتاب: ۳۲۱)

هر گیاه و برگچه در آستانهٔ سحر آن صدای سنز را ز آن سوی جدار حرف و صوت میچشید آن صدا که موسی از درخت میشنید.

(شفيعي كدكني، بوي جوى موليان: ٧)

**منابع:** بلعمی: ۱۸/۸۱ به بعد؛ تفسیر طبری: ۱۹/۲ و ۳۹۳ و ۹۴۶/۴ و ۱۷۷/۵ و ۱۲۷۶ و ۱۸۶۳/۷؛ مجملالتواريخ والقصص: ١٩٨؛ قصص [نيشابورى]: ١٥١؛ قصص [نجار]: ١٥٥ به بعد؛ القصص: ۲۴۴؛ مروج: ۲۱/۱؛ آفرینش و تاریخ: ۶۴/۳؛ آثارالبلاد: ۲۷۹؛ روضةالصفا: ۲۴۷/۱ به بعد و ۳۱۱؛ قاموس: ٨٢٩؛ ثمارالقلوب: ٢٨ و ٢٠ و ٢٥٩؛ تحقيق در تفسير ابوالفتوح: ١٩٨ به بعد؛ مآخذ قصص و تمثيَّلات: ۴۵ و ۶۰ و ۹۵ و ۱۱۶ و ۱۴۶ و ۱۵۰ و ۲۱۴؛ فصوص: ۱۹۷ و ۳۵۴؛ دیار شهریاران: ١٠٨۶/٢؛ منطق الطبر : ٢۶٣ و ٢۶٧ و ٢٧٩ و ٢٩٩؛ S.E.I.: 414.

> موسى بن ظفر ب سامرى  $a_{e}^{\dagger}e \rightarrow a_{e}^{\dagger}b$

معاکال یا مِهاکیل، جلوهٔ عبوس و مخرب ویشنو "است که پرستش او دینی به نام مهاکالیه مهاکال یا مِهاکیل، جلوهٔ عبوس و مخرب ویشنو "است که پرستش او دینی به نام مهاکالیه در هندوستان پدید آورده است. بنا بر روایات، این بت، مویی انبوه و فروهشته دارد و مندانهای او پیدا و شکمش برهنه است. بر پشت او پوستِ پیلی خون چکان گره خورده است و در یک دست او ماری بزرگ با دهانی گشاده، و در دست دیگرش عصایی و به دست سومش سر مردی تصویر شده و دست چهارمش افراشته است. دو مار \* بزرگ بر تنش پیچیده و از گوشهایش، به جای گوشواره، دو مار آویختهاند. بر سر او تاجی از او را دیوی \* ستنبِه (تنومند) تصور کردهاند با صفاتی متضاد از محمود و مذموم؛ و به خاطر فزونی قدرتش سزاوار پرستش، و در شداید، پناه و ملجأ دانستهاند. در شعر سوزنی هم خطاب به ممدوح دیوی مهیب تصور شده است: در شعر سوزنی هم خطاب به ممدوح دیوی مهیب تصور شده است: (سوزیر: ۲۲)

**مِهاکیل ے مِ**هاکال **مَهبِط آدم ے** سرندیب **مهتر دیوان ے** ابلیس

**مهر** با میترا (Mithras) کمه در زبان اوستایی و در فارسی باستان، میثره (Mithra)، در سَنسکریت، میتره (Mitra) و در پهلوی، میتر (Mitr) آمده، به معانی مختلف عهد، پیمانِ محبت، خورشید، هفتمین ماه سال و روز شانزدهم هر ماه شمسی است. مسعود سعد در بیتی اغلبِ این معانی را جمع کرده است:

روز مهر و ماه مهر و جشن فرخمهرگان 🦳 مهر بغزای ای نگار مهرچـهر مـهربان

مهر، فرشتهٔ \* عهد و میثاق و فروغ در ایران باستان بود و او را فرشتهٔ مهر و دوستی و عهد و پیمان و مظهر فروغ و روشنایی میپنداشتند. در نظر آنان مهر واسطهای بود بین فروغ پدید آمده و فروغ ازلی؛ و به عبارت دیگر، واسطهٔ بین آفریدگار و آفریدگان؛ و چون مظهر نور بود، بعدها به معنی خورشید<sup>\*</sup> هم استفاده شد. علاوه بر ایـن، مـهر نـمایندهٔ جنگاوری و دلیری برای حمایت از صلح وصفا و دوستی و پیمان بود و از این رو، در مهریَشت سرودهای دلکشی به نام او ضبط شدهاند. وظایف دیگری هم از قبیل نگهبانی کشتزارهای فراخ، پاسبانی مردم و بخشندگیِ رامش و آسایش به سرزمین ایران نیز در یشتها به او انتساب یافتهاند.

نام مهرگیاه\*که از گیاهان اساطیری ایران کهن است، در نظر اول، نام «مهر» را به یاد میآورد.

مهر در «وید» برهمنان مانند اوستا پروردگار روشنایی و فروغ است اما در ایران زردشتی، به پیروی از اندیشهٔ یکتاپرستی، مقام مهر کاهش پذیرفت و در میان خدایان فقط اهورامزدا\* اهمیت یافت و مهر تنها به عنوان فرشتهای بلندپایه باقی ماند ( جهان فروری: ۸۴). مصریان مهر را خدای خویش ساختند و در چین، از روزگار باستان، شاهان خود را از اعقاب خدای خورشید می دانستند.

مهر، ایزدی است دارای هزار چشم و دو هزار گوش و ده هزار پاسبان و در تفسیر پهلوی آمده است که این گوش و چشمها جداگانه خود فرشتگانی هستند که گماشته مهرند. مقام مهر بالای کوه البرز \* است که در آنجا نه روز است و نه شب، نه تاریکی و نه باد سرد، نه ناخوشی و نه کثافت، و این آرامگاه به پهنای زمین است، یعنی مهر در همه جا حاضر است و مانند سروش \* همیشه بیدار و دشمن دیو \* خواب است و بر گردونهٔ چهار اسبه از خاور به باختر می شتابد. فَرَ \* کیانی از همراهان مهر به شمار می آمده و از عهد باستان، آتشکدهٔ \* خردادمهر به نام او موسوم بوده است:

چه آذرگشسپ و چه خردادمهر 🦳 فروزان چو ناهید و بهرام و سهر

(شاهنامه)

روز شانزدهم مهرماه (مهر روز\*) در ایران باستان جشن مهرگان\*، در بزرگداشت ایزد\* مهر، با شکوه خاصی برگزار می شده و تا این اواخر نیز ادامه داشته است. آیین پرستش مهر، در روزگاران کهن، از ایران به بابل\* و آسیای صغیر رفت و سپس با سربازان رومی به اروپا راه یافت و در آنجا مهر به صورت خدایی بزرگ پرستیده شد و بدین گونه آیین مهرپرستی (میترائیسم) پدید آمد. دیرینگی پرستش مهر، به عنوان آیینی کهن، به ۱۳۵۰ ق.م. باز می گردد. در آن ایّام مهر یا میترا به عنوان خدای میتانی (Mitani) نام گذاری شد. با سقوط هخامنشیان در ۱۳۳ق. آیین میترا به آسیای صغیر منتقل شد و به صورت آیینی سرّی در آمد. اینکه بعدها معابد مهری تقریباً همگی به صورت غار یا در اعماق زمین بنا می شدند شاید به همین دلیل سرّی بودن آنها باشد. نام آپولون و میتره و هرمس<sup>\*</sup> و هلیوس که در کنیبهٔ معروف آنتیوخوس اول ( ۶۹–۳۸ ق.م. ) آمدهاند همه در واقع بر خدای مهر اطلاق می شدهاند. از پلوتارک نقل شده است که آیین سرّی مهرپرستی در ۶۷ ق.م. توسط دزدان دریایی پلوتارک نقل شده است که آیین سرّی مهرپرستی در ۶۷ ق.م. توسط دزدان دریایی میلیکیا که از متحدان مهرداد چهارم پادشاه پونتوس بودند وارد ایتالیا شد. بنا بر روایتی امپراتور روم ( ۲۰۸-۱۹۲ م. ) برای خوشامد سربازان خود، از مهرپرستی حمایت کرد و میترایس متمایل شد و اجازه داد یک معبد میترایی در زیر حمامهای او بنا شود (:Phitian-Adams) میترایس متمایل شد و اجازه داد یک معبد میترایی در زیر حمامهای او بنا شود (:Phitian-Adams) میترایس در زیر حمامهای او بنا شود (:Adams) میترایس میترایس میترایس داند میترایس در میت میترایس میتی دمایت کرد و میترایته، پنجاه معبد میترایس شده است که معبد پیدا شده در زیر کلیسای سنت کامان رم باید از آن زمره باشد.

آیین مهری بعدها مغلوب مسیحیت شد و از سال ۲۰۰ میلادی، به کلّی از رونق افتاد اما تأثیر آن بر آموزه ها و باورهای مسیحی انکارناپذیر است. کافی است بدانیم روز ۲۵ دسامبر، در اصل روز تولد «خورشید شکست ناپذیر» و روز تولد «مهر» از سنگ بوده که بعدها میلاد مسیح<sup>\*</sup> هم در همین روز تثبیت شده است. برخی علمای فقه اللغه حتی دو واژهٔ «میلاد» و «مسیح» را هم با کلمهٔ «مهر» در پیوند یافته و اصل و بنیاد آنها را یکی دانسته اند. نخستین اشارهٔ تاریخی به میترا در ادبیات لاتین هم به حدود سال ۸۰ میلادی و کتاب Thebaid اثر ساتیوس (Satius) باز میگردد، آنجا که میگوید: «مهر در زیر تخته سنگهای غار ایران بر شاخهای گاو<sup>\*</sup> نرِ سرسخت پیروز شد».

مهریان پالایش روان یا تزکیهٔ نفس را در کارگاهی به نام «مهرابه» انجام میداد. بسیاری از این مهرابه ها از میان رفته و یا به کلیسا و مسجد و معبد تبدیل شده اند. برخی محققان پیکرهٔ چند مهرابهٔ ایرانی، مانند «چاه مرتاض علی» در شیراز و مهرابهٔ معصومه نزدیک مراغه را یافته اند که هنوز ویژگیهای کهن خود را حفظ کرده اند (احمد حامی، «بغ مهر» به نقل از پرتو اعظم، رهآورد: ۱۸ و ۲۰/۱۹). کیش مهر و «فَرّ کیانی» در حقیقت، اگرنه اینهمانی، دست کم پیوندهای مشترکی داشتهاند. در زامیادیَشت (بندهای ۳۵-۳۶) تأکید می شود که هنگام گسستن فَرّ از جمشید\* «مهر» آن را برگرفت و از آن پس فَرّ کیانی اساساً و برای همیشه در تصرف مهر است و مهر توانایی آن را دارد که فَرّ کیانی را از کسانی که از ویرانی شادمان می شوند (مانند افراسیاب\* و تورانیان وابسته به او) باز پس گیرد. بنابراین هر جا که «مهرآیینی» راه یافته باشد کیش فَرّ کیانی نیز همگام آن بوده است.

در میان یادمانهای مهری، قدحها و بشقابهای فراوانی را می توان یافت که از مهرابه ها و بناهای مربوط به مهر پیدا شدهاند. این قدحها هم سرچشمهٔ زندگی را نشان می دهند و هم مفهوم مهمی در «کیش جام» به شمار می روند (پژوهشهایی در شاهنامه: ۶۲).

مهر در ادبیات فارسی، به ندرت، به عنوان ایزد عهد و پیمان و، به حدّ وفور و شیاع، به معانی محبت و دوستی و خورشید و افتاب که اتفاقاً با بنیادهای کهن آن هم بی ارتباط نیست مطرح است. گذشته از این، وجود ترکیبات و واژههای متعددی که با کلمهٔ مهر ساخته میشوند (←هنر و مردم: ۱۰/۳۷) اهمیت این واژه و سوابق تاریخی آن را در زبان فارسی نشان میدهند. در اینجا به شواهدی اندک از شعر فارسی قناعت می شود: فردوسی دربارهٔ به تخت نشستن فریدون\*گوید:

| به سر بىر نهـاد آن كـيانى كـلاه       | بـــه روز خــجسته سر مــهرماه              |
|---------------------------------------|--------------------------------------------|
| همسه عسنبر و زعمفران سموختند          | بـــفرمود تـــا آتش افــروختند             |
| تــنآسانی و خــوردن آيــين اوست       | پــرستيدن مــهرگان ديـــن اوست             |
| بکوش و به رنج ایسج مسنای چسهر         | اگــر يــادگار است ازو مـاه مـهر           |
| (شاهنامه: ۷۹/۱)                       |                                            |
| مسرترا در خیال زرّ عیار               | گاه مهرت نماید از سر کـین                  |
| (سنایی: ۱۹۷)                          | ~                                          |
| تاج زرین نہاد ہر سر مبھر              | گُردِ راهش به ترکتاز سـپهر                 |
| ( خمسه: ۶۰۶)                          |                                            |
| چون مهر فروشد چه یقین را چه گــهان را | بىر عـالم جــاه تــو كـرا روى گــذر مــاند |
| (انوری: ۱۱/۱)                         |                                            |
| نبشته کلک تو بر آبِ جوی آیتِ تیر      | فکنده رای تو در خاکِ راه رایتِ مهر         |
| ( اتورى: ١/٢٥١)                       |                                            |
| در پردهٔ جهان چو حوادث مستترم         | از اختران فضل چو مهرم جدا کنند             |
| ( انوری: ۲۲۹/۱)                       |                                            |
|                                       |                                            |

مهراب

میگذرد خیال من از مه و مهر و مشتری تو به کمین چه خفتهای صید کن این غزاله را (اقبال: ۱۱۷) از تو درون سینهام برق تجلّیی که من با مه و مهر دادهام تـلخی انـنظار را (اقبال: ۲۱۷) در شعر معاصر فارسی، گاه به نام میترا، در ارتباط با افسانه های مربوط به آن، اشاره شدهاست: تو ینداری مُغی دلرده در آتشگهی خاموش

ز بیداد انیران شکوهها میکرد ستمهای فرنگ و ترک و تازی را شکایت با شکسته بازوان میترا میکرد. (اخوان ثالث، تو را ای کهن بوم و بر...: ۷۶)

برخی ردّ پای آیین مهر را در سنّتهای ایرانی و مسیحی، بازمانده تا روزگار ما، یافتهاند). (سالومه رستم پور، مهرپرستی در ایران، هند و روم: ۱۲۹ به بعد).

منابع: یشتها: ۲۹۲/۱ به بعد؛ آیین میترا: ۵ و ۱۰۷؛ فرهنگ ایران باستان: ۶۲ به بعد؛ آناهیتا: ۸۶؛ اساطیر ایران، بیست و چهار و سی و شش و چهل و نه و ۶۹ و ۱۳۱؛ مینوی خرد: ۲۶ و ۹۸؛ فرهنگ نامهای اوستا: ۱۱۶۷/۳ تا ۱۲۸۳؛ آثارالباقیه: ۲۹۶؛ جهان فروری: ۸۰؛ دین قدیم ایرانی: ۱۱۸ به بعد؛ فرهنگ و تمدن ایران: ۱۰۳؛ آیین شهریاری در شرق: ۲۵۱؛ ارداویرافنامه: ۱۵۴؛ تاريخچهٔ بيرق: ١٣ به بعد؛ تقويم و تاريخ در ايران: ٩۴؛ تمدن ايراني: ١۴١ به بعد؛ آيينها و افسانهها: ۲۰۵؛ تحلیل هفت پیکر: ۱۳؛ دیانت: ۸۲ به بعد؛ صادق کیا «مهر»، هـنر و مـردم، آبـان ۱۳۴۴: ۱۰/۳۷؛ رحیم عفیفی، «سیروزهٔ بزرگ»، م.د.۱.م.، ۱۳۵۰: ۱۰۱۷/۷؛ مجید موقر، «مهر یا میترا»، مهر : ۸۱/۱ به بعد؛ ا.پورداوود، «نامهای دوازده ماه»، مهر : ۸۲/۷؛ سعید نقیسی، «مهر و آپین مهر»، پشوتن، س اول: ٥/٧؛ ا.پورداوود، «مهر»، م.د.١.ت.: ١/۶ و ۶۶؛ محمد مقدم، «يادداشتي دربارهٔ مهر و زمان او»، م.د.۱.ت.:۱۳۳۸: ۶۶/۷ به بعد؛ تاریخ و فرهنگ ایران: ۵۲؛ پژوهشهایی در شاهنامه: ۶۱ به بعد؛ قصران (کوهسران): ۶۳۹/۲؛ آیین میترا: ۵ به بعد. رضا نیازمند، «نقدی بر آیین مهرپرستی»، ره آورد، تابستان و پاییز ۲۰:۱۳۶۷ و ۲۰۴/۲۱؛ هاه در ایسران: ۱۳۸ بـ م بـ عد؛ فرهنگ نگارمای نمادها: ۳۸۷؛ دانشنامهٔ مَزدیَسنا: ۴۴۱؛ مهرپرستی در ایران، هند و روم: ۱۹ به بعد؛ Dictionary of Symbols: 152; Brewer's: 779; Persian Myths: 13; Leonard Boyle O.P., A Short Guide to St. Clement, Rome, 1989; L.Patterson, Mithraism and Christianity. A study in Comparative Religion, Cambridge University Press, 1921.

**مهراب** /mehrāb/ مهراب (امیر کابل یا کابلشاہ ) مردی دلیر و خردمند و باجگزار سام<sup>\*</sup> نریمان (امیز زابلستان) بود و نژاد او اصلاً به ضحّاک<sup>\*</sup> می رسید. چون خبر ورود زال<sup>\*</sup> را به کابل شنید هدایایی برای وی فرستاد و در همین سفر بود که زال به رودابه<sup>\*</sup> دختر مهراب، دل باخت و نخست با مخالفت شدید مهراب مواجه شد ولی سرانجام او رضا داد و دختر خویش را به زال، پهلوان سپیدموی سیستانی داد و حاصل این پیوند مبارک رستم<sup>\*</sup> بود که وجودش حماسهٔ ملّی ایران را بارور ساخت. توصیف دل انگیز فردوسی از امیر کابل که زال، پهلوان ایرانی را هواخواه خود کرد برای هر خواننده ای دلپذیر و مهرانگیز است:

یکی پادشا بود مهراب نام زبردست و با گنج و گسترده کام به بالا به کردار آزادهسرو به رخ چون بهار و به رفتن تذرو دل بخردان داشت و مغز زدان دو کتف یالان و هُش موبدان (شاهنامه: ۱۵۵۱)

**منابع:** شاهنامه: ۱۵۵/۱ به بعد؛ داستانهای شاهنامه: ۹۳ به بعد؛ غـلامحسین یـوسفی، «عشـق پهلوان»، م.د.ا.م.، زمستان ۱۳۵۱: ۸۱۶/۸ به بعد؛ فرهنگ نامهای شاهنامه: ۱۰۲۲/۲.

> مھراسپندروز ← مارسپندروز مھراسفندروز ← مارسپندروز مھربانہ ← لَبلاب

مهرروز /mehr-rūz/ روز شانزدهم هر ماه شمسی به نام مهر\* (یکی از فرشتگان\* آیین زردشتی و مظهر پیمان و محبت و خورشید\*) مهرروز خوانده شده است که در ماههای اردیبهشت، خرداد، مهر و اسفند، سعد، و در دیگر ماهها میانه است. روز مهر از ماه مهر را ایرانیان قدیم جشنی بزرگ، به نام مهرگان\*، بر پا میداشتهاند که پس از نوروز\* بزرگترین جشن به شمار میرفته است. در شعر فارسی، به ندرت، به نام این روز اشاره شده است:

روز مهر و ماه مهر و جشن فرخمهرگان مهر بفزای ای نگار مهرچـهر مـهربان (مسعود سعد: ۶۶۳)

منابع: يشتها: ۲۹۲/۱؛ عبدالاميرسليم، «سيروزه در حديث شيعه»، ن.د.۱.ت.، پاييز ۱۳۵۳:

۲۷۲/۲۶؛ همو، «سیروزهٔ آذرباد مارسپندان»، ترجمهٔ م.بهار، مهر، س دوم، دی ۱۳۱۳: ۸۲۳/۸.

مُهر سليمان ~ سليمان

مهرگان (جشن) /mehrgān/ بعد از نوروز<sup>\*</sup> مهمترین جشن ایران باستان بوده که از روز شانزدهم (مهرروز<sup>\*</sup>) تا بیست و یکم مهرماه، تقریباً نقطهٔ مقابل نوروز و مقارن اعتدال خریفی، به مدت پنج روز، با مراسم خاصی برگزار می شده است. روز شانزدهم به مهرگان کوچک و روز بیست و یکم (رامروز<sup>\*</sup>) به مهرگان بزرگ معروف بوده است.

بنا بر بندهِ بن مشی و مشیانه \* در این روز تولد یافتند و چنان که بیرونی ( آثارالباقیه: ۲۹۰ ) آورده است در این روز کاوه \* بر ضحّاک \* خروج کرد و فریدون \* را به شاهی برداشت. همچنین در این روز خداوند زمین را بگسترانید و کالبدها را پذیرای ارواح ساخت. از سلمان فارسی نقل کردهاند که خداوند یاقوت را در نوروز و زبرجد را در مهرگان بیرون آورد و چون آفتاب ( مهر \* ) در این روز پیدا شد، آن را «متراکانا» ( متعلق به مهر ) میگفتند که بعدها مهرگان شد و معرّب آن «مهرجان» است. در این روز بود که فریدون را از شیر گرفتند و او بر گاو \* سوار شد و در آسمان \* گاوی از نور پدید آمد که شاخهایش از طلا و پاهایش از نقره بود و چرخ قمر \* را میکشید. این گاو ساعتی آشکار می شود و سپس غایب میگردد. هر کس که موفق به دیدار او شود، در ساعتی که نظر بر او می افکند، دعایش مستجاب میگردد.

در ایران قدیم شادی و پیروزی موهبتی خدایی بود. از این رو، هرگاه پیروزیای برای مردم پیش می آمد و به خصوص وقتی ستمگری را از خود می راندند و عدالت را مستقر می کردند، به یادگارِ آن فتح و رهایی از بیداد، جشنی بزرگ بر پا می کردند. بنابراین، این جشن را می توان جشن بازیافتن آزادی و رهایی از ستم بیگانگان یا جشن پیروزی نیکی بر بدی دانست.

مهرگان مثل نوروز مراسمی داشت و مردم در این روز برای یکدیگر هدیه میفرستادند. در کتاب التاج جاحظ آمده است که هم کس هم چه را بیشتر دوست میداشت، به سلطان هدیه میکرد. اگر قیمت تحفهٔ کسی به ده هزار درم میرسید، در دیوان ثبت میشد و وقتی همان شخص به پول نیاز پیدا میکرد، دو برابر آن مبلغ را به او میدادند. سلطان تاج زرّینی را که تصویر خورشید \* بر آن بود، بر سر مینهاد و در نوروز و مهرگان بار عام میداد و هر کس به حضور میرفت، اگر شکایتی داشت، رو در رو مطرح میکرد.

در این روز زردشتیان لباس نو می پوشیدند و سفرهٔ الوان می گستردند و کتاب اوستا و آیینه\* و سرمهدان و شراب\* و گلاب و... و به ویژه انار\* روی آن می چیدند. اگر نوزادی در این روز متولد می شد اسم او را به گونه ای انتخاب می کردند که واژهٔ «مهر» در آن باشد ( جهان فروری: ۹۱ به بعد ).

جشن مهرگان به قدری مهم و طرف توجه بودکه حتی بعد از اسلام هم از بین نرفت و در دوران خلفای عباسی با شکوه تمام برگزار می شد. از مسمّط منوچهری ( ۱۹۷) با مطلع:

> شاد باشید که جشن مهرگان آمد بانگ و آوای درای کاروان آمد کاروان مهرگان از خـزران آمـد یا ز اقصای بلاد چـینستان آمـد

بر می آید که هنگام حکومت مسعود غزنوی ( ۲۲۱- ۲۳۲ ق .) جشن مزبور معمول بوده و با مراسم خاصی برگزار می شده است. تاریخ بیهقی ( ۳۵۹ و ۶۵۵) نیز از مراسم مهرگان در ذیقعدهٔ ۲۲۲ و ۲۲۷ توصیف دقیقی به دست داده است. این جشن در سراسر آسیای صغیر نیز بر پا می شده و از آنجا با آیین مهر به اروپا نیز رفته است. جشن مهرگان را در روم قدیم روز ظهور خورشید تصور می کرده اند که بعد از نفوذ مسیحیت در اروپا روز ولادت مسیح\* قرار داده شده است. شعرای فارسی زبان اغلب جشن مهرگان را می شناخته اند و گاه نیز خود، در زمان حیات خویش، با آن مواجه بوده اند و در نتیجه، به طور وسیعی در شعرشان نیز منعکس است:

مهرگان آمذ جشن ملک افریذونا آن کجا گاو نکو بوذش بِرمایونا (دقیقی: ۱۵)

فردوسی در مورد به تخت نشستن فریدون گوید:

ب فرمود ت آتش افروختند هم عسنبر و زعفران سوختند پرستیدن مهرگان دین اوست تن آسایی و خوردن آیین اوست اگر یادگار است ازو ماه مهر بکوش و به رنج ایچ منای چهر (شاهنامه: ۷۹/۱) به خـوی و عـادت آبـا، بـه جـع زایـران زَر دِه به رسم و سیرت اجداد، جشن مهرگان مِـیخور (مسعود سعد: ۱۴۲) مهرگان مهربان باز آمد و عصر عَـصیر کنج باغ و بوستان را کرد غارت ماه تیر (مسعود سعد: ۱۷۹)

ليز - مسعودسعد: ٣٧٠، ٢٠٦، ٢٣٦، ٢٣٦، ٢٢٨، ٢٧٨، ٢٧٠، ٢٧١، ٥١٢، ٥٩٨.

آمد خجسته موسم قربان مهرگان خونریز این به هم شد با برگریز آن با مهرگان چو نیک فتاد اتفاق عید خونریز و برگریز پدید آمد از میان (سوزنی: ۳۱۸) شاخ او بی مهرگان عریان ز برگ نیست اندر جان او جز بیم مرگ (اقیال: ۱۷۹)

مهرگان را آیین و آدابی مفصّل بوده ( تاریخ و فرهنگ: ۵۳۱) و در دورههای مختلف با ترتیب خاصی برگزار می شده است. اهمیت مهرگان بدان حد بوده که برخی آن را بر نوروز ترجیح نهادهاند. آیینها و مراسم مهرگان تا همین دورههای اخیر در بخشهایی از ایران، از جمله خراسان برقرار بودهاند (مهدی سیدی، «مهرگان»، پاژ: ۱۵۲/۲ به بعد).

منابع: التفهیم: ۲۵۴؛ آثارالباقیه: ۲۹۰ به بعد؛ جهان فروری: ۱۹ و ۷۹ به بعد؛ یشتها: ۲۹۳/۱ به بعد؛ بلعمی: ۲۷/۱۱؛ گردیزی: ۱۸۴؛ یکتاپرستی: ۶۳؛ نیرنگستان: ۲۰۱۴؛ کیخسرو جم پور، «اساس قربانی کردن زرتشتیان ایران در روز مهرگان»، ایرانشهر، آذرماه ۲۰۵۵: ۲۰/۲۴ به بعد؛ ابراهیم پورداوود، «پروردگار عهد آریایی ...»، فردوسی، شهریور ۱۳۴۸: ۲۷/۹۲۷؛ محمد معین، «جشن نوروز»، جهان نو، خرداد ۱۳۲۵: ۲/۱ به بعد؛ علی بلوکباشی، «نوروز بزرگترین جشن باستانی و ملی ایرانیان»، هنر و مردم، اسفند ۱۳۴۱ و فروردین ۱۳۴۲: ۵ و ۲/۳ به بعد؛ ذبیح روز، «نخستین جشن مهرگان و سال جلوس فریدون»، مهر، مهر ۱۳۴۴: ۲۲/۹۲۱؛ ذبیحالله صفا، «جشن مهرگان»، مهر، آذر ۱۳۱۲: ۲۱/۵۱ به بعد؛ محمد دبیرسیاقی، «مهرگان»، کتاب پاژ: فرهنگ ایران باستان، اردیبهشت ۱۳۴۷: ۱۳۲۶ به بعد؛ مهدی سیدی، «مهرگان»، کتاب پاژ:

**مھرگان بزرگ** ← مھرگان؛ رامروز

**مهرگیاه** /mehr-giyāh/ مهرگیاه یا مهرگیا که در فرهنگها، مردمگیا (گیه)، اَستُرنگ، سُرْنگ، سگکَن، سابزک،

مهرگياه

سابیزک، سابیزج، یبروح، یبروحالصّنم، یبروحالوقاد، لفّاح، لعبت مطلقه، لعبت معلقه و ... نیز خوانده شده، اصلاً گیاهی است شبیه دو انسان به هم پیچیده که در سرزمین چین به صورت نگونسار می روید، چنان که ریشهٔ آن به منزلهٔ موی سر آن است. این دو که به صورت نر و مادهاند، دست در گردن هم کرده و پایها در یکدیگر محکم ساختهاند و گویند هر کس آن را بکَند به فاصلهٔ کمی می میرد. در کتابهای پزشکی قدیم (نظیر تحفهٔ حکم مؤمن و بحرالجواهو) خواصی برای آن نقل کرده و نوشتهاند که اگر قدری از آن را با شیر گاو\* به زنی عقیم بخورانند اگر از نر بخورد فرزند نر و اگر از ماده بخورد فرزند ماده خواهد آورد.

برای کندن مهرگیاه اطرافش را خالی کنند، چنانکه به اندک زور کنده شود و ریسمانی بر آن بندند و سر ریسمان را بر کمر سگ<sup>\*</sup> تازی، گاو و یا حیوانی دیگر محکم سازند و شکاری در پیش آن سگ رها کنند یا علفی بر سر راه آن گاو یا حیوان نهند و چون سگ از عقب شکار و گاو و یا حیوان از پی علف برود، آن گیاه از بیخ و ریشه کنده شود و سگکن به این اعتبار گویند که البته سگ یا گاو و یا حیوان بعد از چند روز بمیرد. اسدی طوسی در اشاره به این کار، در صفتِ استرنگ (مردم گیاه) می گوید:

| شـــناسنده خــوانــد ورا اســترنگ | همسان از گسیاهان بما بموی و رنگ    |
|-----------------------------------|------------------------------------|
| چو ایشان شدی بی روان هم بهجای     | از آن هر کـه کـندی فـتادی ز پـای   |
| ہر آن گاو کان کـند بـر جـای مـرد  | به گـاوان از آن چـند كـندند و بـرد |
| (گر شاسپنامه                      |                                    |

در اساطیر کهن هست که از نطفهٔ گیومرث\*، پس از مرگ، آبی بر زمین ریخت که دو گیاه به شکل ریواس\* از زمین رُست، به نامهای مشی و مشیانه\*. بهار نظر داده ( بلعمی: ۱۳/۱ حاشیه ) که گیاه ریواس از جنس همین مهرگیاه است و بنا بر افسانه ها گیاه مزبور از آب مَنیِ مردی که بیگناه کشته شده بود، به وجود آمده است. معنی دیگر مهرگیاه که شاید بی توجه به مفهوم اولیهٔ آن نبوده، شیرهٔ گیاهی است که جادوگران میگفتند از ترکیب و خواص آن آگاهاند و با کمک آن قلب مردان سخت دل و زنان سنگدل را رام میکنند. این است که در دربار امرا و سلاطین، از جمله فتحعلی شاه و ناصرالدین شاه بسیاری از زنان که مورد بی مهری بودند، دست به دامان جادوگران می شدند تا با خورانیدن مهرگیاه دلهای همسرانشان را نسبت به آنها نرم کنند. این معجون و خواص جادویی آن را در کشورهای چین و هند و حتی کشورهای عربی می شناخته اند و برای جلبِ عشقِ

شوهران به همسرانشان مورد استفاده قرار می دادند ( گل و گیه: سی و هشت ). در ادبیات فارسی، با توجه به آنچه گذشت و نیز با عنایت به کلمهٔ «مهر\*» و «مردم» در این نام، مضامین متعددی پرداخته آمده و بسیاری از شعرا نیز از آن بهرهمند شدهاند: از برای مهر چهر جانفزایت را همی 🦳 بر دو چشم مردمان غیرت برد مردمگیا (سنایی: ۳۸) زمین ز لطف تیو گر آب پیابدی شیودی به رفق مهرگیاه هر چه هست زهبرگیاش (سنایی: ۳۲۰) وین خران در چینِ صورت گوژ چون مردمگیا من همی در هندِ مـعنی راست همـچون آدمـم ( خاقانی : ۱۸ ) در صف مردان بـيار قـوّت مـعنا از آنک در ره صورت یکی است مردم و مردمگیا (خاقاني: ٣٥) دارد ہمیے نہفتہ چے مردمگیاہ روی جایی رسید کار حسودت که از ضمیر (ظهر: ۱۷۸) باد صبا که فَحل بَنات نبات بود مردمگیاه شد که نه مرد است و نه زن است (انوری: ۸۳/۱) در وصف ممدوح: به باد قهر بـبـُرَّد ز سنگ خاره سکون به آب لطف برآرد ز شوره مهرگیاه (انورى: ۴۱۱/۱) در ستایش زین الدین عبدالله: فتح باب کف تو مہرگیاہ بـر دمـاند ز شـعلهٔ آتش (انوری: ۴۲۰/۱) مهربانی ز من آموز و گَرَم عمر نمــانَد به سر تربت سعدی بطلب مهرگیا را (mac): (117) تو عين آب حياتي عـليک عـينالله به گرد چشمهٔ مهرت دمید مهرگیاه (سلمان ساوجي: ۵۹۸) از زمین هرگز نـرویاند بجــز مـردمگیاه ابر اگر آموزد از طبع تو روزی مردمی (سلمان ساوجي: ۵۹۸) مهرگیا نیز شد به صورت انسان سیرت انسان همی بباید ازیراک (اديب: ۲۶۷)

«او (دختر موبور ترکمنی) مثل یک منظرهٔ رؤیای افیونی به من جلوه کرد... او هـمان حرارت عشقی مهرگیاه را در من تولید کرد.» (صادق هدایت، بوف کور: ۱۹)

نام دیگر این گیاه در فارسی اَستُرنگ یا سَتُرنگ است که فرهنگها (از جمله جهانگیری: ۶۷۷/۱) آن را نباتی شبیه انسان دانستهاند که در زمین چین روید و گویند نگونسار بود، چنان که ریشهاش به منزلهٔ موی سرش باشد و نر و ماده دستها در گردنِ هم آورده و پایها در هم محکم ساخته باشند و نر را پای راست بر پای چپ ماده افتاده و ماده را بر عکس آن، و آنگاه شیوهٔ کندن آن را به صورتی که در مورد مهرگیاه گفته شد، آوردهاند.

جهانگیری افزوده است: بازیای را که معروف و مشهور است، بـه ایـن اعـتبار کـه صورت انسان را از چوب ساختهاند، سَترنگ نام نهادهاند و معرّب آن شطرنج است و اکنون به تعریب اشتهار دارد. شاعران ایرانی، به نام سَترنگ و اَسترنگ، به همین معنی اشاره کردهاند:

کینش ار سوی چین کند آهنگ اهل چین را ندانی از ستئرنگ (حديقه: ٥١٠) هند چون دریای خون شد چین چو دریابار اوی زین قِبَل روید به چین بر شِبه مردم. استرنگ (ديوان عسجدي: ٢٩) هم به مردم مانَد و مردم نـباشد اسـترنگ همچو تو دارند میران نام و نی شِبه توانـد (قطران: ۱۹۴) مردمگیاه اسم و عَلَم یافت استرنگ در استرنگ هیئت مردم نهادهانـد (سوزني) نسيم خُلقت اگر بگذرد به چين نه عجب که جانیذیر شود در دیار چین سترنگ (جمال الدين عبدالرزاق: ٢١٩) لطف نظم تو رسیدهست به چین در. نه شگفت گر زخاکش پس از این زنده بر آید سترنگ (مختاري: ۲۸۷) جانور روید شکل سترنگ انـدر چـین بی روان زایــد فـرزند بـرهمن در هـند (مختارى: ۳۸۰) **منابع:** یشتها: ۳۹۲/۱ و ۳۹۳ پاورقی؛ مجملالتواریخ والقصص: ۲۱ پاورقی؛ قـاموس: ۸۵۵؛ از خشت تـا خشت: ۳۵۳؛ بـرهان؛ جـهانگیری: ۶۷۷/۱ و ۲۲۰۱/۲؛ شـرح مشکـلات انـوری: ۲۱۲؛ لغتنامه: مربهمگیاه؛ فرهنگ فارسی؛ گل و گیاه: ۳۹۲.

**مهلا و مهلیانه** ← مَشی و مَشیانه **مِهیننام** ← اسم اعظم

می با شراب (wine) که با نامهای متعدد : باده، نَبید، خَمر، شاهدارو، چراغ مغان، آتش مغان می یا شراب (wine) که با نامهای متعدد : باده، نَبید، خَمر، شاهدارو، چراغ مغان، آتش مغان و... نیز نامبردار است عبارت است از آب تخمیر شدهٔ انگور \* که مستی آور است و از قدیم در بزمها و گاه در زندگی معمولی مورد استفادهٔ خاص و عام بوده است. در روایات کهن در باب پیدایش و مصرف آن اقوال مختلفی بیان شدهاند.

بسیاری از روایات، کشف می را به جمشید<sup>\*</sup> نسبت داده اند. صاحب جوامع الحکایات آورده است که چون انگور فاسد شد، آب آن را گرفتند تا شاید از آن آب بتوان در مدتی زیاد استفاده کرد. پس از مدتی آب تلخ شد و جمشید پنداشت که زهر شده است و آن را در خمرهای کرد و سرش ببست. اتفاقاً یکی از کنیزان او را مرضی سخت در رسید و طاقتش طاق شد و به منظور خودکشی قدحی از آن بخورد و اهتزازی در وی پدید آمد و لذتی عظیم یافت و درد کمتر شد. آن حال با جمشید بگفتند و او نیز از آن بخورد و در بیشتر امراض به کار گرفت و آن را «شاه دارو» نام نهاد زیرا که سبب شفا می شد. همین حکایت با مختصر تفاوتی در نفایس الفنون فی عرایس العیون نیز آمده است.

اینکه، فیالمثل، منوچهری خُم شراب را «دختر جمشید» نامیده و محل آن را خا هٔ گبرکان دانسته، محتملاً ناظر بر همین داستان است:

چنین خوانـدم امـروز در دفـتری که زنده ست جمشید را دخـتری... هــنوز انــدر آن خــانهٔ گـبرکان بماندهست بر جای چـون عـرعری

(منوچهري: ۱۴۳)

صاحب داحةالصدور داستان اکتشاف می را به کیقباد \* نسبت داده و مسعودی در مروج الذهب این واقعه را به یکی از دو برادر، به نامهای «ازور» و «خلخاس»، از پادشاهان سریانی، منسوب داشته است.

در نوروزنامهٔ منسوب به خیام ( ۶۵ به بعد) داستان اکتشاف می به این صورت نقل شده است که یکی از خویشان جمشید، به نام شمیران، پادشاه هرات، روزی در اثنای چوگان، همایی\* را از دست مار\* برهانید و سال دیگر، در آن مکان، این هما دانهای به شکرانهٔ آن سلامتی برای شاه آورد (قس: سپرغم) که چون آن را بکاشتند و میوهاش به ثمر رسید و آب آن بگرفتند و در نحم کردند، رنگ و حال آن آب بگشت، به گونهای که پنداشتند زهر است. از آن آب، به یک خونیِ محکوم به مرگ خورانیدند و چون حال او بهتر شد و خرّمی یافت دانایان بر فایدت آن متفق گشتند و او بزمها نهاد و آیینها آورد و تخم انگور در جهان پراکنده گشت.

در کتاب حیاةالحیوان آمده است که وقتی حضرت آدم \* درخت \* رَز را در بهشت \* کاشت ابلیس \* در پای آن درخت طاووسی \* سر برید و آن درخت از خون او مشروب شد و چون درخت آغاز برگ آوردن کرد ابلیس میمونی را در بیخ درخت ذبح کرد و چون هنگام فرا رسیدن انگور شد شیری را در پای آن بکُشت و چون به کمال پختگی رسید خوکی بر پای آن درخت بی جان کرد و آن درخت از خون این چهار حیوان سیراب شد. به این علت است که گفتهاند هنگام خوردن شراب خصلت هر چهار حیوان در آدمی پدید می آید. تاریخ بلعمی ( ۱۱۱۱ ) آورده است: قابیل \* را یکی فرزند بود « تومال» نام، سخت شادکام، و لهو و طرب دوست داشتی. ابلیس بیامد و او را بیاموخت تا انگور را بیامد و بربط و رودها بساخت و ایشان را بیاموخت. همین روایت، با اندک تفاوتی در میشود، در پیدایش می، پای ابلیس را به میان آورده و طبعاً به همین دلیل نوشیدن آن را میشود، در پیدایش می، پای ابلیس در همین فرهنگ) .

در اوستا و کتابهای دینی مزدیّسنا، باده گساری اگر چه تشویق نشده، تحریم هم نشده و به این جهت، بعدها بادهنوشی از اعمال رایج زردشتیان به حساب آمده است و در خانواده های آنان که به انداختن شراب نیز شهره بوده اند شب تولد کودک، شراب در خُم میکردند تا در شب عروسی او با میمنت صرف شود. روی هم رفته مردم ایران علاوه بر هوم \* که از مسکرات بود، از زمانهای کهن با مو و تاک نیز آشنا بوده اند. در کتاب مینوی خرد ( ۳۲ به بعد ) در خواص می، آمده است: گوهر نیک و بد، به می آشکار می تواند شد اما در خوردن آن باید هوشیار بود و اندازه نگاه داشت و هر کس بیش از اندازه خورد چندین عیب در او پیدا شود: جگرش را تباه کند و هوش و حافظه را کاهش دهد.

به هرحال، در جهان بینی کهن ایرانی شراب نمایندهٔ پیشهٔ سلطنت و آب انگور، مادهٔ رمزآمیزی بوده که دو خاصیت متعارضِ زندگی بخشی و مرگآوری داشته است ( ب داستان داستانها: ۱۵۶) و به سبب مستکنندگی و رازآلودی، بیش از هر کلمهٔ دیگری در زبان فارسی مورد ایهام و در معرض تعابیر شاعرانه قرار گرفته است. از «خَمرِ بهشت» تا «بادهٔ مست» و «دختر رَز» و «مادر می» و نیز «اُمّالخبایث» هر کس به نوعی از آن تعبیر کرده است. عرفا به گونهای خاص از آن یادکرده و آن را ذوقی دانسته اند که از دل سالک بر آید و او را خوش وقت گرداند و گاهی شراب را به معنی محبت و عشق به معبود ازلی و، به اصطلاح، شراب و حدت دانسته و میخانه را باطن عارف کامل خوانده اند که در آن شوق و ذوق و عوارف الهیّه متجلّی می شود و نیز آن را به معنی عالم لاهوت آورده اند (→ کشّاف: ۱۵۶۳/۲).

اگر چه مطابق نص صریح قرآن کریم، شراب خوارگی عملی شیطانی (مائده: ۹۰) و مستلزم گناه سنگین (بقره: ۲۱۹) توصیف شده و یادآوری شده است که شیطان<sup>\*</sup> با آن اسباب دشمنی و خصومت در میان شما فراهم میکند (مائده: ۹۱) اما برخی مسلمین نشنیدهاند و استعمال آن، حتی به صورتی کاملاً تفننی و غیرلازم، در دورهٔ اسلامی و نیز در عرصهٔ ادبیات فارسی رایج بوده و به خصوص شعرا اصطلاحات ظریف و دلپذیری از قبیل مُغ، مُغسرا، مُغبچه، پیر مُغان، می مُغانه، خرابات، دیر مُغان، چراغ مُغان، سرای مُغان ( ← مُغان در همین فرهنگ ) که همه به نوعی با می و می خوارگی مرتبطاند، پدید آورده و ادبیات مُغانه را غنا بخشیدهاند:

می ده ای ساقی که می به درد عشق آمیز را (کـذا) زنـــده کـــن در مــی برستی ســنّت پــرویز را (سنايي: ۷۹۳) مرا ز اربعین مغان چون نپرسی که چل صبح در مغسرا میگریزم (خاقاني: ۲۸۸) که در کـار آب شها مـیگریزم بگو بـا مـغان كـار آب شها را (خاقاني: ۲۸۸) در خانقه نگنجد اسرار عشقبازی جام می مغانه هم با مغان توان زد (حافظ: ١٠٥) گفت جامی دهیدش از می ناب گرچه ناخوانده باشد این مهان ریخت در سماغر آتش سوزان ساقی آتش پـرست و آتشدست (هاتف) لوازم و اصطلاحات مربوط به شرابخوارگي در ادب فارسي و عربي به حدّي متنوع و فراوان است که بر شمردن برخی از آنها در این مختصر نمیگنجد (← مزدیسَنا: ۴۴۶ به بعد). حتی با پشتوانهٔ می و میخوارگی است که در ادب فارسی اساطیری همچون «جام جم<sup>\*</sup>» و «جام جهاننما» و «می مُغانه» و ... پدید آمدهاند. بسیاری از شعرای فارسی زبان، مانند رودکی، منوچهری و بشّار مرغزی قصاید و مسمّطهای شیوایی در وصف می و طرز تهیهٔ شراب پرداختهاند که در ادب فارسی موجب پدیدآمدن نوعی شعر به نام «خَمریه» شده است و بعدها شعرای زیادی از این خمریه ها تقلید کردهاند.

منابع: نوروزنامه: ۶۵ بـه بـعد؛ غـردالسير: ۱۴۹؛ مَزديَسنا: ۴۴۳ بـه بـعد؛ ثـمادالقـلوب: ۲۱۶؛ حياةالحيوان: طاووس؛ فرهنگنامة ادبی: ۱۲۹۹؛ لغتنامه: طاووس؛ انگور و منابع آن در همين فرهنگ.

> **میترا** ← مھر **میثاق** ← الست

## ميداس /midās/

میداس (Midas) نام پادشاه کشور فیریگیا یا فریژی (در یونانی phrygia که به افروغیه تعریب شده ) و داستان او روایتی است که از اویدیوس (Ovidius) شاعر لاتینی ( ۴۰ ق. م. تا ۱۷ م. ) بر جای مانده و با داستان اسکندر ذوالقرنین مشابهت هایی یافته است. در چند داستان ملّی از او به عنوان قهرمان یاد شده است ( فرهنگ اساطیر یونان و روم: ۵۸۱/۲) اما آنچه از سرگذشت میداس تلویحاً در ادبیات فارسی انعکاس یافته، حضور او در سرگذشت پان و آپولون \* است. هنگامی که تومولوس (Tomolos)، خدای کوهستان در حال رسیدگی به اختلافی یود که میان پان و آپولون بروز کرده بود تومولوس به نفع به خشم آمده بود، از دو طرف سر میداس دو گوش خر بیرون آمد. میداس با دقت خاصی گوشهای خود را با تاجی که بر سر داشت پنهان میکرد و تنها آرایشگر او از این راز آگاه بود. آرایشگر که می خواست این راز نهفته بماند حفرهای در زمین ایجاد کرد و مطلب را آنجا گفت اما علقهای هرزی که در آن حدود می روییدند، با وزش باد به جنبش آمدند و چنین زمزمه می کردند: «میداس، شاه میداس، گوشهای خر دارد.» مولوی دقیقاً با آگاهی از این داستان گفته است: شاه میداس را دو گوش خبر است لیک آوخ به زیبر تیاج سر است **به نظر میرسد این بیت نیز بی**ار تباط با ماجرای میداس نباشد: گوش خر بفروش و دیگر گوش خر کاین سخن را در نیابد گوش خبر (مثنوی: ۶۴/۱)

**میر میرین** ← میر نوروزی

**میر نوروزی** یا پادشاه نوروزی، یکی از مراسمی بود که هنگام نوروز<sup>\*</sup> در ایران برگزار می نوروزی یا پادشاه نوروزی، یکی از مراسمی بود که هنگام نوروز<sup>\*</sup> در ایران برگزار انقضای ایّام جشن، سلطنت او نیز به پایان می رسید. گویا پادشاه حقیقی وقت هم، ظاهراً برای متابعت از سنّت عمومی، در آن چند روزه خود را از سلطنت خلع می کرد و عنوان پادشاهی را با جمیع لوازم ظاهری آن، از فرمانروایی مطلق و اطاعت عموم عُمّال دولت، از کشوری و لشکری، به یکی از افراد معمولی و فرودست جامعه واگذار می کرد و این پادشاه دروغی و صوری، فرامین و احکامی نیز صادر می نموده است. به این مناسبت، کوتاه و فرمانروایی او بسیار متزلزل و بی اساس است. این رسم تا سال ۱۳۰۲ شمسی در بجنورد خراسان معمول بود ( یادگار، ساول،: ۱۶/۳). در کردستان نیز رسم میر میرین یکی از آیینهای نوروزی است که تحولیافتهٔ میر نوروزی و هنوز باقی است (ن.د.۱.ت.: یکی از آیینهای نوروزی است که تحولیافتهٔ میر نوروزی و هنوز باقی است (ن.د.۱.ت.: ۵٫۰۰۰

این آیین کهنسال در خارج از ایران هم در ارتباط با آیین قربانی \* انسان وجود داشته است. در بابل \* همه ساله در جشن زگموک (Zagmuk) پادشاه ناگزیر بود با گرفتن دستهای مجسمهٔ مردوخ \* در معبد ایگل (Eagil) قدرت خویش را احیا کند. برخی این وظیفه را چنان دشوار می دیدند که از پذیرفتن عنوان پادشاهی امتناع و به لقب «حاکم» اکتفا می کردند (بهار مختاریان، «میر نوروزی»، ایران شناسی، بهار ۱۳۷۹: ۱۱۱). از اجرای این آیین در کتیبهٔ اشر حدون (Esarhaddon) یادشده است. آیین و جشن مشابهی نیز به نام Saturnalina در ایتالیا مرسوم بود که در آن سروران و بندگان جای خود را عوض می کردند و به فردی جامهٔ شاهی می پوشاندند و او اجازه داشت همهٔ آرزوهای خود را برآورده کند و پس از پایان مراسم او را می کشتند ( همان: ۱۱۲). استرابو هم از جشنی در آسیای صغیر یاد کرده که در ستایش ایز دبانوی آناهیتا \* بوده و در آن مردم به خوشگذرانی می پرداختند و عیاشان به جامهٔ سکایی در می آمدند.

به نظر برخی ( بهار مختاریان، همان ) آیین میرنوروزی همان آیین قربانی انسان است که در دورانهای کهن در سر هر سال نو نخست شاهی و بعداً شاهنمایی را قربانی میکردند.

این آیین که با کوسه برنشین \* نیز در ارتباط است، با شاخهای از پرستش ایزدبانوی آناهیتاکه گاه رنگ و بوی بینالنهرینی پیداکرده نیز پیوند داشته است و اجرای گستردهٔ آن در دورههای مختلف تاریخی از اهمیت آن حکایت میکند.

تقی الدین احمد بن علی مقریزی در کتاب المواعظ والاعتبار بذکر الخطط و الآثار، معروف به الخطط ( چاپ مصر، ۱۳۲۶، ۲۰/۲ و ۳۹۰) آیین میرنوروزی را جزو مراسم نوروز قبطیان می داند که در تمام مدت دولت خلفای فاطمی مصر و نیز بعد از انقراض ایشان معمول بوده است. اما همان طور که گذشت، بنا بر نظر غالب، میر نوروزی یک رسم کهن ایرانی است و به همین دلیل در ادبیات فارسی هم به عنوان یک سنّتِ مأنوس و بومی از آن یاد شده است.

«چون در آن سواد اعظم و مجمع بنی آدم هیچ سَروَر معیّن نبود که در نزول حادثات امور و کفایت مصالح... با او مراجعت نمایند... به حکم نسبت قرابت، خمار را به اتفاق به اسم سلطنت موسوم کردند و پادشاه نوروزی از و بر ساختند.» (جهانگشای جوینی: ۹۷/۱)

در سال هفتم جلوس شاه عباس اول منجمان پیش گویی کردند که آثار کواکب و قراناتِ جوّی حاکی از آن است که شخصیتی بزرگ و عظیمالشأن از منسوبان آفتاب که مخصوص سلاطین بوده است نابود خواهد شد و ممکن است این اتفاق در ایران روی دهد. جلال منجم یزدی که از اخترشناسان بنام آن روزگار بود این تدبیر را پیشنهاد کرد که پادشاه در آن سه روز خود را از سلطنت خلع کند و شخصی مجرم و واجب القتل را به این سمت منصوب دارد، به طوری که صدق پادشاهی از او به فعل آید و بعد از سه روز اگر حادثه بر او واقع نشد او را به قتل برسانند. همگان این تدبیر را موافق عقل یافتند و اختیار به نام «استاد یوسف ترکش دوز» افتاد که در شیوهٔ الحاد موسوم و موصوف بود. شاه عباس خود را از سلطنت خلع کرد و نام پادشاهی بر او اطلاق فرمود و بعد از سه روز که خطر دفع شد او راکشتند و شاه دوباره بر تخت سلطنت جلوس نمود ( تاریخ عالم آرای عباسی: ۴-۳۲۳). این واقعهٔ تاریخی نیز می تواند دنبالهٔ باور به سنّت میر نوروزی باشد.

سنّت میر نوروزی که به نامهای «پادشاه نوروزی»، «خان خانی»، «امیر بهاری» هم موسوم بوده، در سراسر دورهٔ اسلامی در بخشهایی از ایران و به ویژه در مناطق غربی آن رواج داشته و اصل آن در دورههای پیش از اسلام، به منطقهٔ شغد مربوط بوده است.

آنچه در سدهٔ اخیر به صورت «حاجی فیروز» با لباس قرمز و کلاه زنگولهدار و چهرهٔ سیاه در حوالی نوروز در خیابانها و معابر با دایره و ساز و آواز ظاهر میشود می تواند تغییر شکل یافتهٔ همان «میر نوروزی» باشد.

منابع: محمد قزوینی، «میرنوروزی»، یادگار، س اول: ۱۳/۳ و ۵۹/۱۰؛ عبیدالله ایوبیان، «میر میرین»، ن.د.ا.ت.: ۹۹/۱۴ به بعد؛ جهان فروری: ۵۳ به بعد؛ نمایش در ایران: ۴۷؛ Anna Kerasnovolska, Some Key Figures of Iranian Mythology Calender (Winter and Spring), Krakow, 1998: 184.

مَيَزد (نوشخواره) نذر يا وليمهٔ غيرمايع، مانند گوشت و نان و غيره است در برابر زوهر \* مَيَزد (نوشخواره) نذر يا وليمهٔ غيرمايع، مانند گوشت و نان و غيره است در برابر زوهر \* که نذر و نياز مايع است. در آيينهاى باستانى ايران براى هر جشن يا مراسم مذهبى، خوانى گسترده مىشد که در آن علاوه بر ابزار و اسباب نيايشى، مانند آتشدان و ماهروى و بَرسَم \*، فراورده هاى فصل و خوراکيهاى گوناگون نيز بىر خوان نيهاده مىشدند و خوردن خوراک مذهبى مَيَزد يکى از رسمهاى کهن بود.

این خوان را بر سکویی بلندتر از زمین می چیدند و کسی که بـرای پخش کـردن

خوراکیها گماشته شده بود «مَیَزدپان» نام داشت، یعنی پایندهٔ خوانِ فِدیه. امروز «مَیَزد» به صورت «میز» و «مَیَزدپان» به صورت «میزبان» در فارسی به جای مانده است ( جهان فروری: ۵۶).

ایرانیان باستان برای اینکه شب یلدا<sup>\*</sup> را، به رغم اهریمن<sup>\*</sup> بدکنش، به خوشی بگذرانند آخرین بازمانده های میوه های پاییزی را جمع میکردند و بر خوان می نهادند و گاه تا صبح شبزنده داری میکردند و در واقع، این میَزد و فدیه راندار اهورامزدا<sup>\*</sup> میکردند. این خوان میوه، در واقع، شگون داشت و زمستان را پربرکت میگردانید. مراسم شب چله که هنوز در بسیاری از نقاط ایران پابرجاست یادگار این رسم کهن است.

در آیین مهر \* نیز نوشیدن خون فدیه (نوشابه) و خوردن گوشت فدیه (نوشخواره) نماد به دست آوردن زندگی بود. به این جهت در مهرابه ها و معابد مهری، بیش از همه، پس از صحنهٔ کشتن گاو \* صحنهٔ شام و بزمی است که پیروان مهر به یادبود شام و بزم مهر بر پای می داشتند و خوردن نان نوشخواره را نمادی از انساز گشتن در زندگانی جاودان می دانستند. مراسم شام آخریا عشای ربّانی \* که در کلیسای عیسوی باقی مانده، به عقیدهٔ برخی ( محمد مقدم، «مهر»، فرهنگ ایران باستان، س اول: ۶۷/۳) مأخوذ از این آیین کهن دینِ مهری است.

مَيَزد به معنى مجلس شراب\* و عشرت و مهماني (بزم) در شعر فارسى به كار رفته است:

ای به مَیَرد اندرون هزار فریدون وی به نبرد اندرون هزار تهـمتن (فرخی: ۲۶۹) اندر نبرد پشت و پناه تـو کـردگار و اندر مَیَزد مونس جان تو ماه تو (فرخی: ۳۴۰) مرّیخ روز معرکه شاها غـلام تـوست چونان که زهره روز مَیَزدست داه تو (فرخی: ۳۳۹) زبـان کـلکش قـوالهٔ مَـیَزد خَـرَد سر سیاهش مشّاطهٔ عروس کتاب (مختاری: ۳۳) منابع: گاتها: ۵۱؛ جهان فروری: ۱۱۵؛ جهانگیری: ۲/۲۳۴۴؛ محمدمقدم، «مهر»، فرهنگ ایران باستان، س اول: ۶۵/۲ به بعد؛ ارداویرافنامه: ۱۵۵؛ دانشنامهٔ مَرَدیَسَنا؛ ۲۴۶.

میکال ← میکانیل

میکائیل / انتقابا میکائیل ( میکال ) یکی از چهار فرشتهٔ مقرّب درگاه خدا و به موجب روایات اسلامی فرشتهٔ موکّل بر ارزاق خلایق است و حکمت و معرفت نفوس به وی تعلق دارد. به دست میکائیل پیمانه ای است که هرگز قطره ای باران نبارد و هیچ نبات از زمین نروید و میوه از درختان بیرون نیاید و قطره ای شیر از پستان چارپایان نیاید مگر اینکه همه به پیمانهٔ میکائیل پیموده و وزن شده باشند زیرا او بر روزی بندگان موکّل است. از کعبالاحبار نقل شده است که چون آدم \* از بهشت \* هبوط کرد، میکائیل قدری گندم \* پیش او آورد و گفت: این رزق تو و فرزندان توست، برخیز زمین را شیار کن و تخم بیفشان و آنگاه طرز پختن نان از گندم را به او آموخت. شاید به همین مناسبت است که در اغلب فرهنگها تیر \* ( فرشتهٔ باران در روایات ایرانی ) را به میکائیل ترجمه کرده اند ( پشتها: ۲۵/۱).

در توصیف هیئت میکائیل نوشتهاند (عجایب [فارسی]: ۵۸) عدد بالهای او را جز خدای تعالی کس نداند. اگر دهان باز گشاید آسمانها در دهان او چون خردلی باشد در بحری و اگر ظاهر شود اهل آسمان\* و زمین از نور او بسوزند و اعوان او در تمام عالم موکّل باشند بر نموّ و زیادات و نُهوض (حرکت) ارکان و مولدات.

میکائیل از فرشتگانی است که سینهٔ پیغمبر را پیش از شب معراج مُنشرح ساختند. در جنگ بدر نیز به یاری مسلمین شتافت ( اعلام قرآن: ۶۰۹). به موجب قرآن میکائیل اولین کسی است که بر آدم سجده کرد و شیطان \* را به تعظیم و ستایش از وی وا داشت.

در عهد جدید میکائیل با شیطان نزاع میکند و به موجب مکاشفات یوحنا، میکائیل و یارانش با اژدها\* می جنگند و او را مغلوب می سازند. یهودیان جبرئیل\* را فرشتهٔ ویرانی و فقر و میکائیل را فرشتهٔ نعمت و سلامت می دانند. معروف است که یهود به پیامبر اسلام گفتند: اگر واسطهٔ وحی تو میکائیل بود، به تو ایمان می آوردیم ( اعلام قرآن: ۶۰۸). میکائیل، در کتاب دانیال، امیر بزرگ و حامی قوم اسرائیل معرفی شده است.

در فرهنگ اسلامی و به دنبال آن در ادبیات فارسی میکائیل بعد از جبرئیل و اسرافیل\* معروفترین فرشتهٔ مقرّب درگاه خداوند و مورد توجه خاص شاعران و عرفا بوده است. نَسَفى ( الانسان: ١٢٨ ) هنگام تطبیق جوارح آدمی بر افلاک گوید: «و جگر آسمان ششم است و نمودار فلک مشتری\* است از جهت آنکه مشتری جگر عالم کبیر است و در این فلک ملایکه بسیارند و ملکی که موکّل است بر رزقِ، سرور این ملایکه است و نامش میکائیل است و میکائیل سبب رزق آدمیان است.» درستایش حضرت پیغمبر:

بر سا دارد چو میکائیل و چون جبریل دوست بر زمین دارد چو صدّیق و فراروقی خَدَم (سنایی: ۳۶۴) خدای گرنه چنان خواست کو بود به زمین میسعین عرزائییل و شریک مسیکائیل چگونه براسطِ ارزاق شد به دست جواد چگونه قرابضِ ارواح شد به تیغ سلیل (جبلی: ۲۴۸/۱)

پیامبر در معراج: سر برون زد ز مهد میکائیل به رصدگاه صور اسرافیل (خمسه: ۶۰۶) چون سرافیلِ قناعت تا ابد جاندار توست گو مکن دیـوان مـیکائیل روزی را ضمان چون سرافیلِ قناعت تا ابد جاندار توست بو مکن دیـوان مـیکائیل روزی را ضمان (خاقانی: ۳۲۶) بُوَد مکیال میکائیل دست رزق بخشـایش بود چنگال عزرائیل شمشیر جـهانسوزش (قاآنی: ۴۵۸)

**منابع:** تفسير كمبريج: ۶۹/۲؛ عجايب [قزويني]: ۲۸۱؛ اعلام قرآن: ۶۰۸ به بعد.

میلاد ب گرگین میلاد

**مینو** /minu/ عالَم بدون اندیشه و بدون حرکت و لمس نشدنی، در برابـر گـیتی ( = عـالَم حسّـی و جسمانی ) که در ادبیات فارسی بیشتر به مفهوم جنّت و بهشت جاودانی به کار میرود ( ← بهشت ).

ميوة معرفت ج ميوة ممنوع

**میوهٔ ممنوع (**منهی، معرفت) یا درخت <sup>\*</sup> ممنوع ( منهی، معرفت) میوه یا درختی است میوهٔ ممنوع ( مَنهی، معرفت) یا درخت <sup>\*</sup> ممنوع ( منهی، معرفت) میوه یا درختی است که مطابق روایات متعدد، به رغم منع پر وردگار، آدم <sup>\*</sup> و حوّا <sup>\*</sup> از آن خور دند و از بهشت <sup>\*</sup> اخراج شدند. اجمال سخن این است که چون خدای تعالی آدم را از گِل آفرید، هشت بهشت را بر آدم و حوّا مباح گردانید و گفت: هر جا می خواهید بر وید و هر چه می خواهید بخورید فقط گِردِ این درخت مگردید که از ستمکاران باشید ( بقره: ۳۵). به روایت تورات این تحذیر بدان سبب بود که مبادا آدم به درخت حیات دست درازی کند و جاودان گردد. به هر حال، حوّا به وسوسهٔ ابلیس <sup>\*</sup> از آن درخت خورد و به آدم نیز نه شما را می گفتم که گِردِ آن درخت مگردید که ستمکار خواهید شد؟ آنگاه توبه کردند و با وجود اینکه توبهٔ ایشان پذیرفته شد، از بهشت اخراج شدند وبه زمین هبوط کردند و ملسلهٔ رنجهای بنی آدم آغاز گشت.

در این که درختی که آدم و حوّا از آن بخوردند و از بهشت رانده شدند چه بود حرفها بسیار است. قرآن مجید از آن تنها با نام درخت (شجره) یاد می کند. تورات ( سفر پیدایش، هاب ۲، آیه ۱۶ و ۱۷) آن را درخت حیات و جاودانگی و درخت معرفت نیک و بد دانسته است. در تفاسیر اسلامی که سرگذشت آدم با شاخ و برگ بسیار آمده است درخت ممنوع را گاه سیب، گاه انگور \*، گاه گندم \*، گاه انجیر \* و زمانی کافور و در مواردی هم درخت علم و معرفت معرفی کرده اند اما بیشتر مفسّران درختی را که آدم در بهشت از را خوردنش منع شده بود گندم دانسته اند که وقتی ابلیس به حیله در بهشت راه یافت، آن را درخت، نه تنها نخواهید مرد بلکه مانند خدا عارف نیک و بد خواهید شد و چشمان شما گشوده خواهد شد. به سبب خوردن میوهٔ آن درخت بود که آدم ملعون شد و باید با رنج و مشقت در روی زمین بزید و به سختی نان خود را مهیا سازد.

آدم که با خوردن گندم از بهشت اخراج شد و به زمین هبوط کرد وقتی گرسنه شد نمیدانست این چه حالت است و برای رفع آن باید چه کند. جبرئیل \* گفت: این حالت گرسنگی است و باید طعام بخوری. پس گندم را نزد آدم بنهاد و چون او نمیدانست چگونه بخورد، او را کِشت و بَرز و طرز کاشتن گندم و پختن نان آموخت و گندم که موجب مشقت آدم شده بود موجب راحت او شد (منهج: ۱۶/۴).

ميرة ممنوع

۸۱.

نَسَفى ( الانسان: ۳۰۲) آورده است که عده اي معتقدند بهشت هشت است و در اول هر بهشتی درختی است و هر درختی نامی دارد که آن بهشت را با آن درخت باز مي خوانند و آنگاه به ترتيب آن هشت بهشت را به اين صورت نام ميبرد: وجود، مزاج، عقل، خلق، علم، نورالله و لقا. آدم و حوًّا در بهشت دوم از درخت مزاج منع شدند و چون به بهشت سوم در آمدند از درخت عقل منع شدند. آدم هر چند که به مراتب بر می آید داناتر می شود و بازخواست و درخواست وی زیادت می گردد و کار بر وی از آن جهت دشوارتر میگردد که داناتر می شود ( همان: ۳۰۳). در شعر فارسی نیز غالباً گندم را میوهٔ ممنوع دانسته و بارها به آن اشاره کردهاند: در خلد چگونه خورد گندم آنجا که نبود شخص نانخور بل گندمش آنگھی بـبایست کز خبلد نهیاد پیای بیر در (سنایی: ۲۷۲) برگ بیبرگی مجوی و قصد برگِ تین مکن از برای هفت گندم هشت جنّت در مباز (سنایی: ۵۰۹) و حافظ علاوه بر این که از گندم یاد کرده، یک بار هم به «میوهٔ بهشتی» اشاره کرده است: تاریخ این حکایت گر از تو باز پیرسند 💿 سر جملهاش فرو خوان از میوهٔ بهشتی ( حافظ: ٣٧٣) برای بقیهٔ شواهد ۲ گندم در همین فرهنگ. در انديشة ايراني كهن نيز، همانند روايات اسلامي، اهريمن \* مشبي و مشيانه \* را می فریبد تا از شیر بزی بنوشند و اینان با این کار به رنج و سختی می افتند. بیرونی ( آثارالباقیه: ۱۴۲) به جای شیر بز از «میوهٔ درختان» یاد کرده است. شاعران معاصر، شاید به تبعیت از ادیان غیر از اسلام، به ویژه هنر و فرهنگ مسیحی، میوهٔ ممنوع را اغلب «سیب» معرفی کردهاند: همه میدانند که من و تو از آن روزنهٔ سرد و عبوس باغ را ديديم و از آن شاخهٔ بازیگر دور از دست (فروغ فرخزاد، تولدي ديگر: ۱۱۴) سيب را چيديم.

منابع: يعقوبى: ٢/١ به بعد؛ قصص [سورآبادى]: ٢به بعد؛ عجايب [فارسى]: ٢٥٢ به بعد؛ افريقا: ٢٣٧؛ قاموس: ٣٧٤؛ القصص: ٣٩٢ و ٢١٤؛ جهان فرورى: ٢٩ ؛ الانسان: ٢٩٩ به بعد؛ اعلام قرآن: ٢ به بعد؛ افسانه هاى تباى: ١٣؛ رضا انزابى نژاد، «جهرة پيامبران و قصص قرآن»، ن.د.ا.ت.: ٢٢٨/٢٨ به بعد؛ «آيا درخت ممنوع درخت دانش بود؟»، مكتب اسلام: ٥٢٥/١٣ به بعد؛ روض الجنان: ٢/١٢٠ فرهنگ نگار اى نمادها: ٢٩٥ ؛

Brewer's: 28, Apple; Dictionary of Symbol: 51, Apple.

**میوۂ مَنھی ب م**یوۂ ممنوع

## Ċ

**نار نَمرود**، آتش نَمرود ← نَمرود **ناصری** ← عیسی

**ناف زمین** / nãf-e zamin/ ناف زمین، ناف ارض یا ناف عالم، مرکز هستی و مثال دیرینهای است که در فـرضیهٔ جهانشناسی کهن ترین اقوام بشر متداول بوده است.

در بندهش ناف زمین، ایرانویج (Aeranya vijia) است که در مرکز آن کوه البرز \* واقع شده و رود «دایتی» از چشمه های آن مایه می گیرد. آگنی \* هم در مرکز زمین قرار داشت. در پوراناها (Purana) مرکز جهان، جامبو دویپا (Jambudvipa) است که در وسط آن کوه مِرو (Meru) جای گرفته و برهمن \* بر قلهٔ آن اقامت دارد. در نامهٔ تُنسَر هم به نوعی ایران، ناف زمین دانسته شده است. یونانی ها ناف زمین را امفالوس (Omphalos) می دانستند و معتقد بودند سنگ سفید دلف در مرکز عالم قرار دارد.

در اساطیر کهن مرکز جهان محلی است مقدس که در آن مراتب هستی به هم مربوط میشوند. به محوری که در آن مرکز جای میگرفت و عامل وحدت مراتب هستی بود محور جهانی (axia mundi) گفتهاند که میتواند کوه البرز ایرانی، درخت\* غولآسای آشئواتا(aš'vatha)ی هندوان، چشمهٔ معجزهآسا و غیر آن باشد.

در معتقدات اسلامی ناف ارض یا مرکز زمین کعبه است و قدما بر آن بو دند که مرکز عالم مکّه است زیرا آفرینش \* عالم از آنجا آغاز شد و بعد به دیگر جاهاگسترش یافت و نیز برای اینکه همه به آن سو نماز میکنند. در شعر فارسی اهمیت ناف زمین خاطر نشان شده است: قدم بر سر ناف عالم نهاد بسا نافه کز ناف عالم گشاد (خمسه: ۱۹۴) عالم تر دامنِ خشک از تـو يـافت ناف زمين نافهٔ مشک از تو يـافت (خمسه: ۲۱)

**منابع:** ادیان و مکتبهای فلسفی هند: ۷۰/۱ به بعد؛ شاهنامهٔ فردوسی و فلسفهٔ تاریخ ایـران: ۴۳؛ برهان؛ لغتنامه.

۸١٣

**ناقةاللہ ب** صالح **ناقۂ صالح ب** صالح **ناکجا، ناکجا آباد ب** آرمان شھر

## **ناهید** /nāhid/

ناهید یا آناهیتا فرشتهٔ نگاهبان عنصر آب ، و اسم کامل او «اردوی سور اناهیتا» Ardvisura) (Anāhitā فارسی و فرهنگها به صورتهای ناهد، ناهده، ناهیده و ناهی، به معنی دختر بالغ ضبط شده فارسی و فرهنگها به صورتهای ناهد، ناهده، ناهیده و ناهی، به معنی دختر بالغ ضبط شده است. همچنین در فارسی، ناهید (آناهیتا) اسم ستارهٔ زهره \* است که خود به نامهای بیدخت (بدوخ، بیدخ)، ایشتار و عشتاروت (عشتروت) موسوم است. مورخین یونانی، اناهیتِ اوستا را ارتیمس (Artemis) (الههٔ عفت و عصمت یونانی)، و مورخین روم و بیزانس او را دیانا (Diānā) خواندهاند. از میان بتهای جاهلیت، «عُزّی \*» بر زهره یا ناهید انطباق یافته است. (پورخالقی، «پیوند عزّی و اناهیتا...»، م.د.۱۵/۱۰

آبان یشت که از یشت های بلند اوستاست مربوط به فرشتهٔ ناهید و شامل دو بخش در مدح و توصیف ناهید و راجع به ستارگان است که در بخش دوم از پادشاهان و نامدارانی مانند ضحّاک\*، افراسیاب\*، جمشید\*، هوشنگ\*، ارجاسب\*، فریدون\* و گرشاسپ یاد شده و ناهید را ستوده و برایش فدیه آوردهاند تا خواهش آنها برآورده شود. در اوستا ایزد\* ناهید به صورت دوشیزهای بسیار زیبا و بلندبالا و خوش پیکر توصیف شده که برای مسئلهٔ ازدواج و عشق پاک بی آلایشی که موجب تشکیل خانواده شود اهمیت فراوانی قایل است. تن پوشی زرین، پیکر ناهید را می پوشاند، در دستش دست آویزهای گرانبها و در گوشش گوشواره های زرین و بر گردنش سینه آویزی از گوهر آویزان است و روی سرش تاجی هشت گوش، آراسته به صدستاره و زیورهای جالب، نمایان است. ایجاد معابد خاص برای او اهتمام شده است. معابد ناهید در ایران برای راهبهها جای تقوا و پرهیزگاری به شمار میرفته است و از میان آنها معابد همدان و شوش و کنگاور (که خرابههایشان هنوز برجاست) از همه مجلل تر بودهاند. یاقوت حموی این بناها را از آنِ خسروپرویز و اقامتگاه شیرین\* تصور نموده است.

به نظر باستانی پاریزی (خاتون هفت قلعه: ۱۵۰) بیشتر بناهایی که به نامهای قلعهٔ دختر، کُتُل دختر و پل دختر معروف و در سرتاسر ایران پراکندهاند می توانند بازماندهٔ معابد ناهید باشند. شاید بتوان بناهایی را هم که خاتون جزئی از نام آنها را تشکیل می دهد، مانند خاتون آباد، مشک خاتون، پل خاتون و خاتون بارگاه، بر این حلقه افزود. تغییر نام دختر به «خاتون» به نظر می رسد بعد از دورهٔ تسلط ترکان بر ایران صورت گرفته باشد.

پرستشگاههای ناهید در ایران و کشورهای همجوار، اغلب کنار رودهای نواحی پرآب بودهاند. در تاریخ سرزمین ارمنستان و سایر شهرهای آسیای صغیر نیز به اسم ناهید و معبد او بر میخوریم که نشان میدهد این فرشته در بیرون از وطن خود نیز دارای مقام ارجمندی بوده است. از حدود قرن چهارم میلادی آتشکدههای زردشتی و معابد ناهید جای خود را به کلیساهای عیسوی میدهند (یشتها: ۱۷۳/۱). مرغابی و سرو<sup>\*</sup> (که نشانهای از آزادی و آزادی جویی است) از نشانههای مخصوص ناهیدند و نیلوفر<sup>\*</sup> این گل اساطیریِ آبزی نیز به او منسوب است. در فرهنگ ایران باستان روز آدینه که جمعکنندهٔ روزهای هفته است، به ناهید (زهره) اختصاص داشته است.

گفتیم که اردوی سور اناهیتا به معنی رود نیرومند و زلال است و آن طور که در ادستا ا این رود تعریف شده، باید آن را آبی مینوی تصور کرد زیرا رودی است به بزرگی تمام آبهای روی زمین که به دریای فراخکرت \* می ریزد و هفت کشور روی زمین را سیراب میکند. به فرمان ایزد ناهید، از فراز آسمان \* باران و تگرگ و برف و ژاله فرو می بارد که به گله و رمه می افزاید و سراسر کشور را خوشی و نعمت فرا می گیرد. در یشت پنجم اوستا این رود (چشمه) به عنوان افزایندهٔ حیات و چارپایان و گیاهان و چشمه ای که به ممه کشورها رونق و حرکت می بخشد نیایش می شود. ناهید نه تنها با آبهای خود دشتها را حاصل خیز و بارور می سازد بلکه نطفهٔ مردان و زهدانِ زنان را پاک و منزه می کند و زنها را در وضع حمل یاری می رساند و شیر در پستان آنها می گذارد. همچنین ناهید بود که تمام دلاوران نخستین را نیرو بخشید و آنها موفق شدند بر دشمنان خود ظفر یابند. در ادبیات فارسی، به نظر می رسد ناهید بیشتر به همان مفهوم مترادف با زهره، یعنی -----

| لَمي يافته، اما گاهي هم در گوشه و کنار، تعابير               | <b>خنیاگر چرخ و مظهر زیبایی و آراستگی تج</b> |  |
|--------------------------------------------------------------|----------------------------------------------|--|
| و مضامینی دیده می شوند که یادآور مفاهیم و معانی کهن ناهیدند: |                                              |  |
| گفتا درست هاروت از بند رسـته شـذ                             | ناهید چون عقاب تو را دیذ روز صید             |  |
| (دقيقي: ٩٧)                                                  |                                              |  |
| به ناهید مــاند همــی روز بــزم                              | که شیر ژیان است هنگام رزم                    |  |
| (فردوسی، لغتنامه)                                            |                                              |  |
| دارد به دست جام عَصیر انـدر آسهان                            | نـــاهيد رودســـاز بــه امـيد بــزم تــو     |  |
| (سوزنی: ۳۱۰)                                                 |                                              |  |
| بربط ناهید را بشکسته قبهرش گردنا                             | حربة بهرام را بشكسته لطفش قبضهگاه            |  |
| (سنایی: ۴۴)                                                  |                                              |  |
| کندت بادسار و باده گسار                                      | گ۔اہ ن۔اہید لولی رعــنا                      |  |
| (سنایی: ۱۹۷)                                                 |                                              |  |
|                                                              |                                              |  |
|                                                              | نيز ← سنايي: ٢٥١، ۴٢٨، ٥٠١.                  |  |
| که خواهند او را اخترشناس خنیاگر                              | سهاع ناهید آخر ز مردمان کـه شـنید            |  |
| (مسعود سعد: ۱۵۴)                                             |                                              |  |
| به گاه کوشش، رخشـنده تـيغ او بهـرام                          | به گاه بخشش، بخشنده دست او نـاهید            |  |
| (مسعود سعد: ۳۲۴)                                             |                                              |  |
| _                                                            |                                              |  |
| به از مفهوم ایزدبانوی ابها باشد.                             | به نظر میرسد بخشندگی دست ناهید، کنای         |  |
| ۳، ۲۷۳، ۸۸۰، ۱۹۶۲، ۳۳۲.                                      | نیز ← مسعود سعد: ۱۴۲، ۱۴۹، ۲۳۱، ۳۲۵، ۴۱      |  |
| قابلەش ناھىد عشرتزاى باد                                     | حماملهست اقبال مادرزاد او                    |  |
| ( خاقانی )                                                   |                                              |  |
| کمالش ز بابل خراسان نماید                                    | قبولش ز هاروت ناهید سازد                     |  |
| ( خاقانی: ۱۳۰ )                                              |                                              |  |
| چشمهٔ خورشید باد، بر سر تو سایبان                            | کوکب ناهید باد، بـر در تـو پـردهدار          |  |
| ( خاقانی: ۳۵۳)                                               |                                              |  |
| نوحه کنان نشیدسرای اندر آمده                                 | ناهيد دست بر سر ازين غم ربابوار              |  |
| ( خاقانی: ۵۳۳)                                               | •                                            |  |
|                                                              |                                              |  |

در مدح قزل ارسلان:

------------

| یکی به چهره همی سایدش به شرط مقام                                  | یکی ستانه همی بوسدش بـه رسم حـجر                                       |
|--------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------|
| ز یک جهت بره قسربان همسی کسند بهسرام<br>(ظهیر: ۲۰۰)                | ز یک طرف گلوی گاو میبرد ناهید                                          |
| و افکنده رشک بزم تو ناهید را به ماتم                               | آوردہ ہیم رزم تو مریخ را بـه مـویه                                     |
| (انوری: ۳۳۴/۱)<br>میکشانم بر زمین از آسمان ناهید را<br>(صائب: ۱۱۵) | چون دل شب میزنم صائب بر آهنگ فغان                                      |
|                                                                    | همچنین تعبیرات «جمشید حشمت ناهید بزم<br>حبیبالسیر آمدهاند.             |
| د تو <b>جه شده</b> است:                                            | حبیب اسیر امدهاند.<br>در شعر معاصر هم به جنبهٔ اساطیری ناهیا           |
| پست                                                                | تو دانی کاین سفر هرگز به سوی آسهانها ن<br>سوی بهرام، این جاوید خونآشام |
| . (اخوان ثالث، زمستان: ۱۴۴)                                        | سوي ناهيد، اين بد بيوهگرگ قحبهٔ بيغم.                                  |
| ۔مسر گشـتاسپ <sup>*</sup> و مـادر اسـفندريار <sup>*</sup> و        | ناهید نام دیگر کتایون*، دختر قیصر روم، ه<br>پشوتن* نیز بوده است.       |
| ن: ۳۶ و ۷۲؛ اساطیر ایرانی: ۳۲؛ دیار شهریاران:                      | پسرس میربود میشد.<br>منابع: یشتها: ۱۵۸/۱ به بعد و ۲۷۳؛ اساطیر ایرار    |

۲۰۰،۲ و ۹۱۸ و ۹۲۴ و ۹۴۶ و ۹۹۶ و ۱۰۶۹ و ۱۰۶۶ و ۱۰۶۶ و ۱۰۶۶ و ۱۰۶۶ و ۱۰۳۶ آیینها و افسانه ها: ۱۰۶ به بعد؛ دین قدیم ایرانی: ۲۰۶ به بعد؛ فرهنگ نامهای اوستا: ۱۴۷/۱ به بعد؛ فرهنگ و تمدن ایران: ۱۰۴؛ آناهیتا در اسطور،های ایرانی: ۳۵ به بعد؛ سوشیانت: ۴۷؛ جیوانجی و جمشید جی مودی، «عصر طلایی امپراطوران بزرگ موریایی هند»، ترجمهٔ مهدی غروی، هنر و مردم، آبان ۱۳۵۱: ۱۰۴/۱۲۱؛ ژاله متحدین، «نیلوفر»، م.د.ام.، پاییز ۱۳۵۵: ۱۴/۱۲۲؟

**نرگس / narges/** نرگس (narcissus) در پهلوی نرکیس، در یونانی narkissos و در فرانسه narcisse و در عربی نرجس، گلی است پیازدار و زردرنگ یا بنفش خوشبو که در میانهٔ آن حلقهای زرد دیده می شود و آن را «نرگس شهلا» می گویند. برخی انواع آن زردرنگ یا سفیدند که به «نرگس مسکین» موسوماند و نوع دیگری از آن را «نرگس صدپر» گویند.

این گل در زمانهای قدیم نزدیکیهای بهبهان و شوشتر می روییده و مردم از آنجا آن را به ارمغان می بردهاند ( دیارَ شِهریاران: ۱۰۶۸/۲ ).

در اساطیر آمده است که نارسیس (Narcisse) جوانی بسیار زیبا بود و بسیاری از الهه ها، از جمله اکو (Echo) بر وی عاشق بودند اما وی به عشق آنها پاسخ نمیگفت و یکی از آنان وی را نفرین کرد و آرزو کرد او بر کسی عاشق شود که به عشق وی پاسخ نگوید. روزی نارسیس تصویر خود را در آب صاف و روشن یک استخر دید و بر تصویر خود دل باخت و خور و خواب از وی سلب شد و در همان نقطه میخکوب ماند تا اینکه همان جا تلف شد. الهه ها بر مرگ وی سوگواری کردند اما وقتی به جست و جوی سالوادور دالی، نقاش معروف فرانسوی، تصویری به یادماندنی از این داستان و با الهام از گل نرگس خلق کرده است. در اساطیر یونان نرگس مظهر جوانمرگی معرفی شده است. روان شناسان بر مبنای این داستان، نوعی عقدهٔ روحی را که موجب خودپسندی و خود شیفتگی می شود «عقدهٔ نرگسی» (narcissism) نامگذاری کر دهاند.

در ادب فارسی «نرگس» استعاره از چشم و مظهر کمال و زیبایی است و با صفات شهلا، مست، خمار، طنّاز، مخمور، آبدار، بیدار، فتّان، بیمار، جمّاش و... که هـمه بـر زیبایی چشم دلالت دارند به کار رفته است. به مفهوم اساطیری نرگس کمتر توجه شده است و تنها در بیت زیر شائبهٔ توجه به جنبهٔ اساطیری آن منتفی نیست:

نظر چگونه بدوزم کـه بهـر ديـدن دوست زخاک من همه نرگس دمد به جای گـياه (رودکی: ۴۱)

فغان که نرگس جمّاش شیخ شهر امروز نظر به دردکشان از سر حـقارت کـرد (حافظ: ۹)

برای شواهد فراوان دیگر ← لغتنامه و گل و گیاه ( ۴۱۲).

منابع: دیار شهریاران: ۱۰۶۸/۲؛ گل و گیاه: ۲۰۹ به بعد؛ فرهنگ نگارهای نمادها: ۳۰۸؛ لغتنامه؛ Brewer's: 809; Dictionary of Symbols: 158. نریمان /narimān/ نیرَم یا نریمان (به معنی نرمنش و پهلوان) در اوستا اصلاً یکی از صفات متعدد گرشاسپ \* جهان پهلوان است که به تدریج به اسم خاص تبدیل شده و بر پسر گرشاسپ اطلاق شده، در صورتی که در اصل، نریمان صفت او بوده است. بعد از این تغییر، نریمان نام جد رستم \* و پدر سام \* شده است.

در گرشاسپنامه ( ۳۵۶ به بعد) از نریمان، پسر داستانی گرشاسپ، و نبردها و پهلوانیهای او سخنها رفته و در شاهنامه گاه به صورت زیرم، پهلوان معروف خاندان سام نیز مورد توجه بوده است. این پهلوان در دژ سپید\*کشته شد و رستم انتقام او راگرفت. در ادبیات فارسی نیز از نریمان، به عنوان پدر سام و جد رستم و پهلوانی معروف یاد شده است:

شدی حیران و بی سامان و کردی نرم گردن را اگر دیدی به صف دشمنان سام نیریمانش (ناصرخسرو: ۲۳۵) خواست کینِ ایرج دین را ز سلم و تورِ کغر ایسن منوچه مؤید کارِ نیرم کرد بیاز (قاآنی: ۴۴۷) مات شود از هراس تیغ تو در رزم رستم و گودرز و گیو و سلم و نیریمان (قاآنی: ۴۶۲)

**منابع:** مجمل التواريخ والقصص: ۲۵؛ حماسه سرایی: ۵۵۸ به بعد؛ فرهنگ نامهای شاهنامه: ۱۰۵۷/۲؛ برهان؛ لغتنامه.

نسناس /nasnās/ نسناس یا «دیومردم» در روایات موجودی است نیمه آدم که یک دست و یک پای و یک گوش دارد و به زبان عربی سخن میگوید و در قصههای عامیانه به «نیم سوار» و در بندهِشن به «نیم آدم» معروف است. به قول قزوینی در آثارالبلاد، در جنگلهای میان عدن و عمّان زیاد یافت می شود و مردمان او را شکار میکنند و میخورند. او را موجودی بی آزار و شوخ و هزّال که از درخت\* بالا می رود و از فریاد سگ\* می گریزد توصیف کردهاند. نسناس انسان را بسیار دوست دارد و بر سر راه او می آید و او را نظاره میکند و اگر او را تنها ببیند می بَرَد و می گویند از او تخم می گیرد. نسناس، به علت مشابهتش به انسان، بعد از آدمی از همه موجودات شریفتر است. در حدیث هست که گروهی از عاد\* بر رسول خویش عصیان کردند و خداوند آنها را به صورت نسناس مسخ کرد. بعضی منابع ( نخبة الدّهر : ۱۹۴ ) آنها را از بازماندگان قوم عاد معرفی کردهاند که خداوند ایشان را به وسیلهٔ باد عقیم هلاک کرد. در ادبیات فارسی هم نسناس به عنوان موجودی پست تر از ناس (انسان ) معرفی شده است و گاه آدمهای بی مصرف و پست، به نسناس تشبیه شده اند:

زمینست کو مست دشتست چیست 🦳 ز نسناس یا آدمی یا پریست (فردوسي، لغتنامه) یکی گفت تندی مکن بـا غـريو درین بیشه نسناس باشد نه دیـو (اسدى) به سر مانندهٔ بیغور نسناس به تن مانندهٔ روباه مسلوخ (سوزني: ۳۹۴) که گفتم پیش این یک مشت نسناس صفات خواجه تيمور من است ايس (سوزني: ۳۹۴) باز نشناسدم کس از نسناس با چنین حال و هیئت و صورت (مسعود سعد: ۲۹۶) سخن کز روی حکمت گفت خواهمی جیدا کین نیاس را اول ز نسیناس چه ناس آمد بگو حق ای سنایی به حق گفتن ز هـر نسـناس مـهراس (سنایی: ۳۰۶) لیک بر جای همچو گاو خَـراس در سفر ماه و سال چون نسناس (سنامي، حديقه) قلب ریا به نقد صفا چون برون دهم نسناس چون به زیور حورا در آورم (خاقاني: ۲۴۵) وی دل از قومی نکردند از تو یاد اندر رحیل 🚽 عیب نبود زانک از اطوار نستاسند ناس (انورى: ۲۶۲/۱) **منابع:** چهارمقالهٔ عروضی: ۱۴ به بعد؛ عجایب [طوسی]: ۲۹۹؛ عجایب [قزوینی]: ۳۸۴؛ فرهنگ

نشاطباغ

لغات و تعبیرات خاقانی: ۱۵۳۳/۲؛ نخبةالدهر: ۱۹۵؛ آفرینش زیـانکار: ۱۲۹؛ نیرنگستان: ۱۲۶؛ لغتنامه و منابع آن.

نکبر بن / nakirayn نام دو فرشتهٔ \* پرسنده در گور است که بنا به اعتقاد مسلمین شب اول قبر به سراغ مرده می آیند و از دین و اعمال او سؤال میکنند. یکی از آن دو نکیر، و دیگری مُنکَر نامیده می شود. در توصیف آنها آوردهاند: دو فرشته به قبر می آیند، سیاه و غلیظ و شنکر، با چشمانی کبود چون برق خاطف و آوازشان چون طوفان و به دست هر یک تبری از آتش\*، و مرده را گویند: خدای تعالی بنده را زنده کند. او را باز نشانند و گویند: خدای و ييامبر و امام تو كيست؟ دين تو چيست؟ و كتابت كدام است؟ و او چنان كه داند، بگويد. اگر جواب درست باز گوید، آنگاه دریچهای از بهشت\* در گور او بگشایند تا نسیم بهشت بر او وزد؛ و اگر کافر باشد و جواب باز نگوید، او را گویند: چونان مار \*گزندهای، بخواب؛ و آنگاه دري از درهاي دوزخ\* در روي او بگشايند و از آن تبرهاي آتش يکي بر سر او فرود آرند که همهٔ گور او آتش بگیرد و او فریادی بزند که همهٔ حیوانات، بجز جنّ \* و انس، بشنوند و او را لعنت کنند. مفسّرین آیهٔ ۱۷ سورهٔ ق را مربوط به این دو فرشته دانسته و آوردهاند: این دو فرشته بر بنده موکّلاند و چون بنده نشسته باشد، یکی از سوی راست کارهای نیک او می نویسد و یکی از سوی چپ کارهای بد او را؛ و چون بخوابد، یکی بر بالین او بایستد و یکی بر قدمگاه او؛ و چون راه برود، یکی از پیش می رود و یکی از قفا؛ و آفتها از او دفع میکنند. فرشتهٔ کار نیک را هر شب و روز بدل کنند و فرشتهٔ دیگر

نَل و دَمَن

فرستند؛ و حکمت آن این است که فردا گواهان کارهای نیک او بسیار باشند. اما فرشتهٔ کار بد را بدل نکنند تاعیب بنده جز همان یک نفر نداند. فرشتهٔ دست راست فرشتهٔ فضل است و فرشتهٔ دست چپ فرشتهٔ عدل؛ و چنان که فضل بر عدل سالار است فرشتهٔ دست راست هم بر دست چپ مأمور است و هر بدی را یک بار می نویسد، آن هم بدین گونه که فرشتهٔ دست راست به او گوید: هفت روز بگذار و گناه او را منویس تا مگر بنده عذری بخواهد و توبه کند. نام این دو فرشته که غالباً از هول قیامت و تاریکنای گور خبر می دهند، با اشاره به يارهاي از وظايف آنها، در ادب فارسي آمده است: مال خدایگان بستاند به عُنف و کَـرْه از دست منکرانی چون منکر و نکـیر (فرخی: ۱۹۰) از خویشتن بپرس درین گور خویش تـو جان و خرد بس است تو را منکر و نکیر (ناصرخسرو: ۱۰۴) به زیر خاک مُلَقِّن تو باش وقت سؤال که تا صواب رود پاسخ نکیر مرا (سوزنی: ۱۱۸) که فردا نکیرت بیرسد ز هول ز دانندگان بشنو امروز قول (سعدی: ۳۸۲) **منابع:** تفسير ابوالفتوح: ١٢٨/۶ به بعد؛ کشفالاسرار: ٢٧٩/٩ و ٢٨٢؛ لغتنامه؛ فرهنگ فارسی: اعلام. نگین سلیمان ← سلیمان نَل و دَمَن / nal va daman/ نام عاشق و معشوق قصهای هندی است به همین نام که از اصل نـله (Nala) و دمینتی (Damayanti) (مهابهاراتا) آمده و فیضی دکنی در سال ۱۰۰۳ ق. آن را به نظم فارسی در آورده است. از این رو، نام این عاشق و معشوق در شعر شعرای متأخر آمده است: روزی رسد که بر تو شود فتنه روزگار چون نل که بود واله بس طـلعت دمـن (قاآنی: ۵۷۸) سَمَتر بود بـه زمـان تـا وِدادِ نـلٌ و دمـن مَثَل بود به جهان تا حدیث دَعد و رَبــاب

دوام مسلک خسداوند تسا همزاراناند بسقای بخت شهسنشاه تسا همزارانون (قاآنی: ۶۱۵)

منبع: تاريخ ادبيات فارسى: ۹۴.

## نمرود / namrud/

لقب عام ملوک سریانی است. پادشاه قِبطیان را فرعون \*، و پادشاه نَبَطیان را نمرود میگفتهاند ( لغتنامه). در اینجا مراد، نمرود بن کنعان است که نمام او را نینوس ذکر کردهاند. وی مردی دلیر و شجاع بود از نسل حام \* بن نوح و اول کسی بود که مطابق روایات تاج بر سر نهاد و دعوی خدایی کرد. او را سرهنگی بود به نام تارخ ( = آزر \* ) از فرزندان سام بن نوح \* که بتخانه ها به او داد و وزارت خویش به او سپرد.

کاهنان خوابی از او را تعبیر کردند و گفتند که در این سال مولودی بزاید که دین اهل زمین بگرداند و مُلک تو بر دست او بشود و هلاکت بر دست او باشد (قس: موسی\*، عیسی\*، فریدون\*، کورش). نمرود زنان حامله را میکشت تا فرزند معهود به وجود نیاید اما ابراهیم\* خلیل به طرز معجزه آسایی متولد شد و رشد کرد (تحقیق در تفسیر ابوالفتوح: ۷۲/۳).

بعد از هجرت ابراهیم از دیار نمرود، هر روز کفر و کبر او زیادت شد و خواست بر آسمان<sup>\*</sup> رود و بنگرد که خدای ابراهیم، که وی را به او دعوت کرده بود، کیست. بفرمود تا مناره های بزرگ کردند و بر سر آن مناره شد و به آسمان نگریست و چون هیچ ندید فرود آمد و روز دیگر مناره ها از بُن بیفتاد و خلق بترسیدند و از هوش رفتند. زبیان ایشان سریانی بود و چون به هوش آمدند زبان خویش فراموش کردند و پس از بیداری به هفتاد و دو زبان مختلف سخن گفتند و زبان یکدیگر نفهمیدند (قس: برج بابل). در برخی روایات بنای شهر بابل<sup>\*</sup> و برجهای آن را به نمرود نسبت داده و به همین جهت بابل را

چون مناره ها فرو ریخت نمرود سوگند خورد که من از خدای آسمان باز نگردم تا او را نبینم. بفرمود تا چهار بچهٔ کرکس<sup>\*</sup> ده سال بپروردند و قفسی (صندوقی) کردند دو در، و به چهار گوشهٔ قفس چهار چوب باریک و دراز ببست و بر هر یکی پارهٔ گوشتی آویخت و آن چهار کرکس بر چهار گوشهٔ قفس ببست.کرکسان به پرواز آمدند تا گوشت بربایند و قفس با خود برداشتند و چند شبانه روز بر هوا رفتند. نمرود چون به اوج آسمان بر شد، تیری به آسمان پرتاب کرد تا خدای آسمانی را بکشد و خود خدای آسمان و زمین شود. خدای تعالی فرشتگان<sup>\*</sup> را فرمود تا تیر نمرود به خون آلودند و او پنداشت که خدای را کشته است. نمرود آنگاه از تاریکی بترسید و سرِ آن چوبها زیر کرد و کرکسان آهنگ زیر کردند و آن قفس از آسمان فرود آمد و نمرود خجل شد از آن کار که کرده بود (قس: کاووس<sup>\*</sup>).

پس از آن نمرود خواست با خدای آسمانها جنگ کند. خدای تعالی پشگان بفرستاد و سپاه او از بسیاریِ پشگان هزیمت شدند. چون نمرود باز هم به خدای نگروید و کبر کرد خداوند پشهای ضعیف را بفرستاد تا مغزش می خورد و بنا بر روایات به جنّهٔ یک قُمری شد و به بیرون جست، تا مدت چهارصد سال بعد که بمرد.

در این مدت، ابراهیم او را به خدای خویش خواند و چون نپذیرفت با او محاجّه کرد که از جواب درماند. مفسّرین مفهوم آیهٔ ۲۵۸ سورهٔ بقره را مربوط به نمرود و ابراهیم خلیل دانستهاند. ابراهیم گفت: خدای من کسی است که خور شید\* را از مشرق برآورد و در مغرب فرو برد، تو اگر خدایی، آن را از مغرب بر آر. نمرود از پاسخ فرو ماند و ابراهیم بتان آنها را به مسخره گرفت. نمرود بر آن شد که وی را به آتش\* اندر افکند و گفت: ابراهیم را بسوزید و خدایان خویش را نصرت کنید. پس همهٔ کسان را بفرمود که دو سال هیزم آوردند و آتش به هیزم در زدند، تا چنان بالاگرفت که مرغ در هوا نتوانست پریدن. تمرود با تدبیر حکیمان منجنیق بساخت و ابراهیم را دست و پای بسته در آن نهاد و به آتش اندر افکند و کس تا آن روزگار منجنیق نمی شناخت. آتش به فرمان خدای تعالی بر ابراهیم گلستان شد (انبیاء: ۰۷-۶۹). از این آتش، در ادبیات فارسی، گاهی به «آتش

راجع به برج نمرود در قرآن اشارهای نیست اما آنچه در این باره ذکر کردهاند، شبیه است به آنچه در مورد فرعون گفتهاند.

نمرود، در ادبیات فارسی به عنوان چهرهای سرکش و طاغی در برابر ابراهیم خلیل معرفی شده و تقریباً تمام اجزای سرگذشت او با همان مایههای داستانی انعکاس یافته است و شاعران در مضمونآفرینیهای خویش از آن سود بردهاند.

در ابیات زیر «آتش یا نار نمرود» یادآور ستم او بر ابراهیم (ع) است. شگفت آنکه تعبیر «آتش نمرود» اغلب در بیان شاعران خوش ذوق، به مفهوم «شراب» نیز به کار گرفته شده است:

| ۲۸                                      | ئمرود ۴                                |
|-----------------------------------------|----------------------------------------|
| نــار نمـرود بــوستان بــاِشد           | آری آری چو دوست آن بـاشد               |
| ( حديقه: ١۶٨ )                          |                                        |
| آتش غرود بین کاندر زمان ریحان بـود      | آتش خلّب برآور بانگ بر جـبریل زن       |
| (سنایی: ۱۶۸)                            |                                        |
| او رفت سوی عید تو در کار تبر بـاش       | نمـــرود هـوىخانهٔ بـاطن ز بُت آكـند   |
| (سنايي: ۳۱۳)                            |                                        |
| کرکسان پر بر سر خاک هَوان افشاندهاند    | پیش تیغش کاتش نمرود را ماند ز چـرخ     |
| ( خاقانی: ۱۱۰)                          |                                        |
| کنون که لاله برافروخت آتش نمـرود        | به باغ تازه کن آیین دیـن زردشـتی       |
| ( حافظ: ۱۴۹ )                           |                                        |
| آتش غرود گـلزارست ابـراهـیم را          | نیست دلگیری ز دنیا بندهٔ تسلیم را      |
| ( مانب: ۳۶)                             |                                        |
| ولی از خوردنش در دل بهاری میشود پیدا    | اگر چه آتش نمــرود دارد خــشم در سـاغر |
| (صائب: ۱۳۵)                             |                                        |
| در آذر غــــرود بــــراهـــــم بـــنآزر | در لاله و گل خلق خرامان شده چونانک     |
| (قاآنی: ۲۱۳)                            |                                        |
| به هر زمانه خلیل است و آتش نمـرود       | شبی به میکده خوش گفت پیر زندهدلی       |
| (اقبال: ۲۴۳)                            |                                        |
| زان که بستان خـلیل از آزرست             | خویش را در نار آن نمرود سوز            |
| (اقبال: ۲۶۳)                            |                                        |
|                                         |                                        |

نيز ٢ اقبال: ١٩٩، ٢٣٩، ٢٢٣ ، ٢٨٣، ٢٨٣.

نمرود بر آسمان غرور: اگر کسی بگرفتی به زور و جـهد شرف به عرشبر بنشستی به سرکشی نمبرود ( ناصر خسرو : ۳۲ ) با دو تا کرکس و دو تا مردار همچو نمرود قصد چرخ مکـن (سنایی: ۲۰۱) هر که چون نمرود با صندوق و با کرکس رود 🚽 خسیره بـاز آیـد نگـون نمـرودوار از آسان با کهان و تسیر چسون نمسرود بسرگردون مشسو کان مُشَعبِدگَردش از تیرت همی سسازد کسهان (سنايي: ۴۵۴)

نمرود

یکی خود را به طمع آن، به گردون برده چون نمسرود یکی خود را ز بیم آن، به آب افکنده چـون ذوالنـون (سنايي: ۵۳۸) نمرود کسی کشیدی تیر اندر آسهان گر آسهان ز حشمت تو داشستی سیر (سوزنی: ۳۰۹) جسهار کرکس نمرود را گم پرواز فرو فکندی از یک خدنگِ کرکسپر (سوزني: ۲۱۷) نمسرود بسه أسمان انداخت گویی که دوباره تیر خونینی (خاقاني. لغتنامه) دست نمرود بین که ناوک کـفر در ســــهر مــدوّر انــدازد ( خاقاني : ۱۲۶) يشة ضعيف در كاسة سر نمرود: هر آن یشّه که برخیزد ز راهش سر غبرود زیبد بارگاهش (خمسه: ۱۳۹) به نیم پشّه رسد کاسهٔ سر نمرود بدان خداي كه بر خوان يادشاهي او (؟ أنندراج) «بخشایندهای که تار عنکبوت را سد عصمت دوستان کرد. جبّاری که نیش پشه را تیغ قهر دشمنان گردانید.» (کلیله و دمنه، تصحیح مینوی: ۲) مضامین دیگر: ای عجب نمرود نفس و آنگهی همچون خلیل زحمت جـبريل رفسته از مـيان مـيبايدت (عطار: ١٤) کــلّهٔ نمـرود بی ضربی شکست لشکر فرعون بی حربی شکست (اقال: ۲۸۲) از آن نمرود با من سرگران است به تعمير حرم كوشيدهام من (اقيال: ۲۵۴) منابع: بلعمى: ١٥٢/١ و ٢٠٠ به بعد؛ تفسير طبرى: ٢٩٨/٢ به بعد؛ تفسير كمبريج: ١١٥/١؛ قصص [نيشابورى]: ٥٥ به بعد؛ دينورى: ٤؛ مجملالتواريخ والقصص: ١٨٧؛ تحقيق در تفسير ابوالفتوح:

۶۸/۳ به بعد؛ حبيب السير: ۴۴/۱ به بعد؛ لطايف الحكمه: ۳۱۳؛ روضة الصفا: ۱۰۸/۱ به بعد؛

منطق الطير: ۳۰۱؛ الروضة من الكافى: ۳۶۸ و ۳۷۲؛ اسرارنامه: ۳۹۹؛ اعلام قرآن: ۵۲ بـه بـعد؛ حماسه سرايى: ۵۰۵؛ لغت نامه؛

**ننگ ( دیو )** /nang/ ننگ ( به معنی خجلت و سرافکندگی و بدنامی ) در اصل یکی از دروغهاست. در کتاب یادگار بزدگمهر به همراه چند دیو<sup>\*</sup> دروغ دیگر از او یاد شده است که اهریمن<sup>\*</sup> آنان را برای فریفتن و آزمندکردن مردمان آفریده است. از این دیو معمولاً با صفت «کوشاتر» یاد شده است. فردوسی به معنی کهن آن نظر داشته که گفته است:

دگر ننگ دیوی بود با ستیز همیشه به بد کرده چنگال تیز

(شاهنامه: ۱۹۶/۸)

معمولاً در ادب فارسی «ننگ» به همان مفاهیم متعارف به کار رفته و کمتر به معنی کهن آن توجه شده است. برای شواهد ب لغتنامه.

منابع: رشید عیوضی، «مظاهر شرّ در آیین زردشتی»، ن.د.۱.ت.: ۱۶۵/۱۸؛ لغتنامه.

**نوبهار** /nowbahār/ نوبهار، در اصل نوه ویهاره (nava vihāra)، به معنی دِیر، معبد یا بتخانهٔ نو است. بنا بر برخی روایات نام آتشکده<sup>\*</sup> و به روایت صحیحتر نام معبدی از معابد بودایی در بلخ بوده است که «برمک» جدّ برامکه، آن را ساخت و سقف و دیوار آن را به دیبای الوان آراست. برامکه تا ظهور اسلام، هیربَدِ معبد نوبهار بودند و در اراضی و موقوفات وسیع متعلق به آن ریاست روحانی داشتند. در حوالی ایس معبد، خانهای رفیع و گنبدی وسیع و سیصد و شصت مقصورهٔ معمور بود که خدمتکاران در آنها اقامت داشتند و مردم ایران از اطراف و دور و نزدیک به زیارت و تماشای آن میآمدند. همزمان با زردشت معبد نوبهار بلخ بر پا بود و لهراسپ<sup>\*</sup>، بعد از وداع تاج و تخت، در آنجا مجاور شد. از روایت

> به بلنج گزین شد بر آن نوبهار که یزدان پرستان بدان روزگار مر آن جای را داشتندی چنان که مر مکّه را تازیان این زمان

(شاهنامه: ۶۶/۶)

دقیقی و نظامی و گروهی از مورخان عرب و عجم و فرهنگ نویسان ایرانی این معبد را

از آنِ زردشتیان پنداشتهاند، در حالی که از اخبار برخی مورخان بر می آید که نوبهار معبدی بودایی بوده است. صاحب تاریخ برمکیان (۳۵) آورده است که نوبهار از معابد بودایی و بت پرستان بوده و نه آتشگاه و در محرابهای آن تماثیل بودا \* قرار داشته است. اساساً در روزگاران گذشته، بلخ مرکز مهم بودایی در شرق ایران، و نوبهار متعلق به آن بوذه است.

نام نوبهار، یا به صورت مخفّف آن «بهار»، در ادب فارسی مظهر حشمت و جلال و زیبایی و جایگاه زیبایان و زیبارویان معرفی شده است و مضامین لطیفی پیرامون آن پرداختهاند:

اگرچیه خانهٔ تیو نیوبهار بیرهمن است بهار چین کن از آن روی بزمخانهٔ خـویش (رودکی: ۷۱) از در نسوشاد رفستی یسا زبیاغ نیوبهار مـرحـبا ای بـلخ بـامی حمـره بـاد بهـار تا بهار گوزگانان پیش من بگشود بار نوبهار بلخ را در چشم من حشمت نماند (فرخي: ١٠٧) مانند تو به خوبی در نوبهار نیست آورد نسویهار بنتان را و همیچ بت (مسعود سعد: ۷۰) صنعتت بيخ نوبهار بكـند ساحتت آب قندهار ببرد (انورى: ۶۱۹/۲) به طوفان شمشیر چـون آب کشت بمه بملخ أمد و أتش زرادهشت کزو تازه گل را دهـن تـلخ بـود بهـــار دلفــروز در بــلخ بــود (خمسه: ۱۰۴۴)

**منابع:** مَزدیسَنا (چ ۱۳۳۸): ۳۲۳؛ یشتها: ۳۲/۲ به بعد؛ برمکیان: ۳۴؛ میرودود سیدیونسی، «محراب یا مهراب»، ن.د.ا.ت.: ۴۳۱/۱۶؛ دانشنامهٔ مَزَدیسَنا: ۴۵۴؛ لغتنامه و منابع آن.

**نوح** / nuh/ نوح (Noah) ابن لمک (لامک) یکی از پیامبران اولوالعزم از نسل آدم <sup>\*</sup> است که بنا بر تفاسیر، پس از ادریس <sup>\*</sup> در چهل یا پنجاهسالگی به پیامبری برگزیده شد و بنا به روایت قرآن (عنکبوت : ۱۴) نهصد و پنجاه سال بزیست. از این رو، در فرهنگ اسلام و ایران «عمر نوح» مظهر زندگانی دراز شمرده شده و ابوحاتم سجستانی در کتاب معمّزین، عمر نوح را طولانی ترین عمرها دانسته است.

نوح

نوح اولین پیامبری بود که در زمان وی عذاب نازل شد و پس از قرنها دعوت چون قوم گناهکارش او را حقیر می شمردند و به او ایمان نمی آوردند، نوح مأمور شد کشتی بسازد. بنا بر روایتی، وی قوم خویش را نفرین کرد و از خدا خواست هیچ کس از کفّار بر روی زمین نگذارد و سپس خود، به فرمان الهی، با پیروان اندکش به ساختن کشتی پرداخت. مردم او را مسخره می کردند که در خشکی کشتی می سازد. نوح کشتی به چهل سال تمام کرد و از درون و برون با قیر بیندود. درازی کشتی هزار و دویست ارش بود و پهناش ششصد ارش و سه طبقه داشت: طبقهٔ زیرین مخصوص چهارپایان، طبقه میانین خاص مردم و طبقهٔ زبرین برای مرغان بود. به موجب روایات بابلی، کشتی دارای میانین خاص مردم و طبقهٔ زبرین برای مرغان بود. به موجب روایات بابلی، کشتی دارای موجودی جفتی بگیر و نوح را به اعتبار ساختن کشتی در ودگر گفتهاند. به او وحی شد که از هر بر گرفت و همهٔ مؤمنان را به کشتی نشاند که زن و مرد، هشتاد تن بودند. اولین حیوانی که وارد کشتی شد مورچه و آخرین آنها خر<sup>\*</sup> بود و ابلیس<sup>\*</sup> به دُم او چسبیده بود و نوح اجازه داد ابلیس هم بیاید. با مؤمنین، عوج بن عنق<sup>\*</sup> نیز نجات یافت اما اولاد قابیل<sup>\*</sup>

روزی که از آسمان \* طوفان \* آمد، در زمین نیز از تنور \* خانهٔ پیرزنی آب \* برجوشید و تمام زمین را فراگرفت. فقط حرم، و به قول برخی اورشلیم، از طوفان محفوظ ماند. کعبه را هنگام طوفان به آسمان بردند و حجرالاسود \* را جبرئیل \* در میان آسمان و زمین نگه داشت.

نوح زنی داشت که به او نگرویده بود و از او چهار فرزند داشت: سام\*، حام\*، یافت و کنعان (یام). از این چهار، سه تن به نوح گرویدند و کنعان نگروید. وقتی کشتی بر آب جای گرفت کنعان بر آب اندر بماند و آب او را در میان گرفت. نوح او راگفت: با ما سوار شو و ایمان بیاور. گفت: از آب به کوهها پناه می برم. این پسر شبان بود و هرگاه باران می آمد و سیل بر می خاست گوسفندان را بر سر کوه می برد و از آسیب آب می رَست. کشتی نوح بر سر آب آمد و راست بایستاد و چندان آب بالا آمد که هر چه کوه بود چهل ارش زیر آب بود. نوح در کوفه به کشتی نشست و گرد حرم مکّه طواف کرد و چون شش ماه تمام بگذشت و آب فرو نشست کشتی بر سر کوه جودی\* نشست و خدا آب باز بر فراز جودی مسجدی بساخت. پس از فرو نشستن طوفان، نوح غراب\* (کلاغ) را برای تحقیق فرستاد اما او بر سر لاشهای نشست و فرمان نوح را فراموش کرد. نوح کبوتر\* را فرستاد که با مقداری برگ انجیر\* و خزه بر پای بازگشت و به پاداش این کار طوق به او عطا شد و «قاصد نوح» نام گرفت. روز عاشورا بود که همه از کشتی خارج شدند، در حالی که روزه داشتند و خدای را سپاس میگفتند.

اصل و عصارهٔ سرگذشت نوح، به گمان برخی (عبدالرحمن عمادی، موخرهٔ دیار شهریادان: ۹۶۰/۲ به بعد) به موضوع آفرینش \* جهان هستی از بنیاد آب مربوط می شود. با اینکه ایرانیان قدیم با سرگذشت نوح آشنا نبودند روایات کهن اغلب او را با فریدون \* یکی دانسته اند ( اعلام قرآن: ۶۲۲). شباهت طوفان نوح و ساختن کشتی نیز با «وَرِ جمکرد» ( ب جمشید) از یک سو، و با ارم ذات العماد \* از سوی دیگر همانندیهایی دارد. داستان طوفان عالمگیر، در میان ملل دیگر، از جمله بین النهرین، آشور، یونان، هـند و ایران نیز مشترکاتی دارد. بیرونی در مورد طوفان اعظم (نوح ) که مثل دیگر تواریخ محل اختلاف است، از لحاظ گاه شماری بحث مستوفایی کرده است ( آثارالباقه: ۲۲ تا ۲۲).

نوح، پس از طوفان، شصت سال بزیست و جهان خالی از مردم را میان فرزندان خود تقسیم کرد. سرگذشت او در خلال آیات متعدد قرآن کریم، به ویژه در هفتاد و یکمین سوره (نوح) آمده است.

سرگذشت نوح و به خصوص قضیهٔ طوفان و ساختن کشتی در ادبیات فارسی مضامین لطیف و شیرینی پدید آورده و تقریباً در تمامی دواوین پراکنده است: کشتی (سفینهٔ) نوح که اغلب مظهر نجات و مأمن رستگاری است:

فیض او در صفا سکـینهٔ روح فضل او در وفـا سـفینهٔ نـوح

(حديقه: ٢٩۶)

شاه عادل چو کشتی نـوح است که از او امن و راحت روح است

(حديقه: ۵۵۶)

طوفان بـلا از چپ و از راست درآمـد در باده گریزید که آن کشتی نـوح است (سنایی: ۸۱)

بحر پر کشتی است لیکن جمله درگرداب خوف بی سفینهٔ نـوح نـتوان چـشم مـعبر داشـتن (سنایی: ۴۶۸)

نيز 🛶 سنايي: ۳۶۸، ۳۷۸، ۴۰۶، ۴۳۵.

| ۸۳۰ <u>۲</u>                                             |                                            |  |
|----------------------------------------------------------|--------------------------------------------|--|
| زمین گرفته ز شمشیر تیز او طوفان<br>(مسعود سعد: ۲۷۲)      | بر آب کشتي خسرو روان چو کشتی نوح           |  |
| چون گُرد بلا نَشْو کـند ابـر مَـطیر است<br>(انوری: ۷۱/۱) | چون موج ستم اوج کند کشتی نوح است           |  |
| و پشــتيبان                                              | چه غم دیوار امّت را کـه دارد چـون ت        |  |
| موج بحر آن را که باشد نوح کشــتيبان                      | چه باک از                                  |  |
| (سعدی: ۲۹)                                               |                                            |  |
| از گشایش وارهان جـسم نـزار خـویش را<br>( صائب: ۷)        | گوشهگیری کشتی نوح است در بحر وجـود         |  |
| کشیتی نوح چه اندیشهٔ طوفان دارد<br>( صانب: ۵۷۰)          | دل عاشق چه غم از شـورش دوران دارد          |  |
|                                                          | نیز ← صائب: ۱۰، ۵۵، ۱۱۸، ۲۸۹.              |  |
| چشم آزادی خـطاباشد ز طـوفان داشـتن<br>(قاآنی: ۶۷۶)       | بی سفینهٔ نوح گر عالم پر از جودی شـود      |  |
|                                                          | طوفان نوح:                                 |  |
| رخ سوی عـصمتسرای نـوح پـیغمبر نهـید<br>(سنایی: ۱۸۱)      | هین که عالم سر به سر طوفان نااهلان گرفت    |  |
| و آنچه آن طوفان نوح آورد در طوفان کنیم                   | شربت «لا» بــر امـيد درد «الأَلْلَه» چشـيم |  |
| (سنایی: ۴۱۳)<br>طوفان نوح گاوِ نخست از تنور خـاست        | تا بر سر تنوری میترسم از تـو زانک          |  |
| عودن نوع دو مست از نور من سند.<br>(مسعود سعد: ۶۳۷)       | ہ بر سر موری می رسم از سو زادت             |  |
| چنان پر صاعقه ابری است کاندر جنگ بهراسد                  |                                            |  |
| ح پــيغمبر ز آتشطــبع طــوفانش                           | روان نــــو                                |  |
| (مختارى: ۲۴۲)                                            |                                            |  |
| قسمتسرای نوح به طوفان غمیرسد<br>(انوری: ۸۱۸/۲)           | طوفان رسید در غمت و انوری هنوز             |  |
| بى دىجرة تىنگ ايىن كىمتر ز تىنور آن                      | نی زال مــدایـــن کـــم از پــیرزن کـوفه   |  |
| از سینه تنوری کن وز دیده طلب طـوفان                      | دانی چـه مـدایـن را بـا كـوفه بـرابـر نـه  |  |
| ( خاقانی: ۲۵۹)                                           |                                            |  |

| ۲۰ نو <del>ع</del>                                    | 1                                         |
|-------------------------------------------------------|-------------------------------------------|
| قَنطَرہ بستی بہ عـلم بـر سر طـوفان او<br>د داتان معتب | نوح نه بس علم داشت گر پدر من بدی          |
| (خاقانی: ۳۶۵)<br>هر که با نوح نشیند چه غم از طـوفانش  | دست در دامن مردان زن و اندیشه مکـن        |
| (سعدی: ۷۹۶)                                           |                                           |
| وز لوح سینه هرگز نقشت نگشت زایل<br>( حافظ: ۲۰۹)       | از آب دیده صد ره طوفان نـوح دیـدم         |
| شور محبق که در آب و گـل مـن است                       | طــوفان نــوح را بـه نـظر در نـياورد      |
| ( صائب: ۱۹۵ )                                         |                                           |
| شرحی که مـا بـه دل ز تمـنا نـوشتهایم                  | نتوان هزار سال به طوفان نـوح شست          |
| (صائب: ۶۸۱)                                           |                                           |
| تــو ســالمی مگـر نـوح پـیمبری                        | طوفان اشک من عالم خـراب کـرد              |
| ( قاآنی: ۷۶۳)                                         |                                           |
|                                                       | عمر طولاني نوح، مثال دير زيستن:           |
| همچون بَحمَت به مُلک همه عزّ و نــاز بــاد            | عـــمر تـــو هــچو نـوح پـيمبر دراز بــاد |
|                                                       |                                           |

- (منوچهری: ۲۱۳) (خاقانی: ۲۷۱)
- (عطار: ۱۰۷)

(عطار: ۷۰۶)

...کز عمر هزارساله چون نوح 🚽 صحد دولت دیسرمان بسبینم چون سرانجام تو طوفان بالاست 💦 عمر تو چه یک نفس چه عمر ناوح سالی هـزار نـوح بـزیست و بـه عـاقبت 🦳 شد شش هزار سال که کرد از جهان گذر

۸۳۲

اشاره به کشتی نوح و پرواز دادن کبوتر در ادب معاصر هم دیده می شود: تو خود آیا جست و جوی جزیره را از فراز کشتی کبوتری پرواز میدهی؟ (احمد شاملو، ققنوس در باران: ۱۹)

منابع: بلعمی: ١/١٣٦ به بعد؛ تورات، سفر پیدایش، باب نهم، آیهٔ ۸ تا ١٧؛ قاموس: ۹۸۶؛ قصص [نیشابوری]: ٢٣ به بعد؛ قصص [نجار]: ٣٠ و ٢٧؛ تحقیق در تفسیر ابوالفتوح: ١٩/٣ به بعد؛ مجمل التواریخ والقصص: ١٨٢؛ مروج: ١٢/١١؛ آفرینش و تاریخ: ١٣/٣؛ روضةالصفا: ١٥٥٠ حبیب السیر: ٢٩ به بعد؛ یعقوبی: ١٢/١ به بعد؛ ثمارالقلوب: ٢٩ تا ٣١ و ٣٣٧؛ فصوص: ١٥٥٩؛ دیار شهریاران: ٢/ ٩٤ به بعد؛ منطق الطیر: ٢۶۶ مآخذ قصص و تمثیلات: ١١١٥ الروضة من الکافی: ١١ مهریاران: ٢/ ٩٤ به بعد؛ منطق الطیر: ٢۶۶ مآخذ قصص و تمثیلات: ١١٥ الروضة من الکافی: ١٩ مرطوفان نوح، وَرَجَمکرد، ارم ذات العماد»، صدف، آبان ١٣٥٣: ١٢/٧ به بعد؛ نصرالله امامی، «اسرائیلیات و اساطیر ایرانی»، ن.د.۱.ت، زمستان ١٣٥٣: ٢٢/٢٢ به بعد؛ یدالله سحابی، «طوفان نوح»، مکتب اسلام، سیازدهم: ١٢/٣ به بعد؛ مهدی ایمانی، «کشتی حضرت نوح»، محبرت اسرائیلیات و اساطیر ایرانی»، ن.د.۱.ت، زمستان ١٣٥٣: ٢٢/٢٢ به بعد؛ یدالله سحابی، سطوفان نوح»، مکتب اسلام، سیازدهم: ١٢/٣ بعد؛ مهدی ایمانی، «کشتی حضرت نوح»، محبرت نوح»، مکتب اسلام، می یازدهم: ٢٨٠ به بعد؛ مهدی ایمانی، «کشتی حضرت نوح»،

Dictionary of Symbols: 161; Brewer's: 824; S.E.I.: 450.

نوذر / نوذريان / nowzar, nowzariyān/

نوذر پسر منوچهر\* ( پادشاه پیشدادی )، برادر زراسپ و مؤسس خاندان نوذریان است که پس از منوچهر به پادشاهی رسید و بعد از مدتی از راه پدر بگشت و لشکریان از گرد او پراکنده شدند اما سام\* پهلوان او را به راه آورد. افراسیاب\* و اغریرت با بىزرگان توران\* به جنگ او آمدند و وی را اسیر کردند و کشتند و کارها باژگونه شد، تا اینکه زال\* به جنگ افراسیاب رفت و «زو»<sup>۱\*</sup> را به پادشاهی برگزید.

از خاندان نوذریان چندبار در اوستا نام برده شده و در فقرهٔ ۱۹۸ آبانیشت دارندهٔ اسبهای تندرو معرفی شدهاند. طوس\* و گستهم\* در شاهنامه فرزندان نیوذر شـمرده شدهاند.

هوتس و همسرش گشتاسپ، از نوذریان هستند و بنا بر مندرجات بندهِشن، کیقباد\* پسر خواندهٔ زو (زاب) پسر طهماسپ بود و چون زو از خاندان نوذر است، بـه ایـن مناسبت کیانیان از خاندان نوذر به شمار رفته و همهٔ پادشاهان کیانی نوذریان خوانده شدهاند.

| نام نوذر در ردیف پهلوانان و شاهان باستانی در ادب فارسی نیز آمده است: |                                               |  |
|----------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------|--|
| مهتر چون تو نـبود جـم يـا نـوذر                                      | صفدر چون تو نبود رستم یا ســام                |  |
| (فرخی: ۱۲۸)                                                          |                                               |  |
| در دیــوکشتن چـو رسـتم سـام                                          | در جنگجستن چو طوس نوذر                        |  |
| (فرخی: ۲۲۳)                                                          |                                               |  |
| لاف خود افزون ز پور زال و نوذر کردهانــد                             | غازیان نــابوده در غَــزو غَــزای روم و هــند |  |
| (سنایی: ۱۵۰)                                                         |                                               |  |
|                                                                      | در ستایش حضرت محمد (ص):                       |  |
| درز نـــعلين بـــلال او بـــه از صـــد روسـتم                        | خاک پای بوذرش از یک جهان نوذر به است          |  |
| (سنایی: ۳۶۳)                                                         |                                               |  |
| به حشمت نگویم که چون نوذر است                                        | به همت نگویم که چـون بهـمن است                |  |
| (معزی: ۱۲۱)                                                          |                                               |  |
| چه جای بهمنی و نوذری حکـایات است                                     | عیان شدست به نـزد مـلوک سـیرت تـو             |  |
| (معزی: ۱۳۰)                                                          |                                               |  |
| نیوذرند و <u>بی</u> ژنند و رسیتم و اسفندیار                          | این دلیران و یلان و گَردَنان و سرکشان         |  |
| (مسعود سعد: ٢٨٥)                                                     |                                               |  |
| رزت اندازد                                                           | به دشت از سهم تیر و تیغ و گُرز و بُر          |  |
| سپر بیژن، کـمان بهـمن، کـمر نـوذر                                    | سنان قارن،                                    |  |
| ( قاآنی: ۳۱۷)                                                        |                                               |  |
| رالسير: ۱۰۹؛ مجملالتواريخ والقصص: ۲۷ و ۴۳؛                           | منابع: شاهنامه: ۶/۲ به بعد؛ یشتها: ۱۹۸/۲؛ غر  |  |
| باسهسرایی: ۲۷۸؛ کیانیان: ۲۳؛ فرهنگ نامهای                            | <b>—</b>                                      |  |
|                                                                      | شاهنامه: ۱۰۶۹/۲؛ نهادینه ها: ۱۷۲.             |  |
|                                                                      |                                               |  |

**نوروز** /now-ruz/ نوروز (New Year's Day) جشن آغاز سال پارسی است که در روز نخست فروردین <sup>\*</sup>ماه، برابر با ۲۱ مارس میلادی برگزار می شود. در زبان عربی کلمهٔ «نوروز» به صورت پهلوی «نوَگ روز» و پارسی «نوروز» و معرّب «نیروز» به کار رفته است. بیرونی (التفهیم: ۲۵۳) در تعریف و وجه تسمیهٔ نوروز آورده است: نخستین روز

است از فروردین ماه و بدین جهت نوروز نام گرفته که آغاز سال نو است و تا پنج روز

پس از آن جشنها بر پا می کردند و روز ششم فروردین را نوروز بزرگ یا جشن بزرگ و یا نوروز ملک گویند زیرا خسروان در آن پنج روز به حقوق اطرافیان و مردم و نیز بزرگان رسیدگی می کردند و روز ششم جهت ملاقات خاصان و نزدیکان خلوت می کردند. ایرانیان معتقد بودند در این روز خداوند از آفرینش\* جهان آسود و مشتری\* را

ایرانیان معتقد بودند در این روز خداوند از افریس مجهان اسود و مستری را بیافرید و زردشت با خداوند توفیق مناجات یافت و کیخسرو \* بر آسمان \* عروج کرد.

پنج روز اول جشن نوروز که جنبهٔ همگانی داشت و عموم مردم در آن به اجرای مراسم خاص خویش می پرداختند «نوروز عامه» و از روز ششم که جشن نوروز به طرز ویژهای در دربار برگزار می شد «نوروز خاصه» بوده است.

در نوروز، شب با روز برابر شود و به قول گردیزی ( ۲۴۱): سایهها از دیوارها بگذرد و آفتاب از روزنها اوفتد و عجمان گویند: اندر این روز جمشید\* بر گوساله نشست و سوی جنوب رفت، به حرب دیوان\* و سیاهان، و کارزار کرد و همه را مغلوب نمود.

در سبب پیدایش نوروز آوردهاند که دیوان به فرمان جمشید تختی بساختند و آن را بر دوش گرفتند و از دماوند\* به بابل\* بردند. مردم از دیدن او که چون خورشید\* بر تخت خود می درخشید، به حیرت افتادند و پنداشتند که او خورشید است و به یک روز دو خورشید در آسمان پیدا شده. این امر در نخستین روز از ماه فروردین بود و از این رو، مردم بر گرد تخت او جمع شدند و همگان گفتند این روز نو است و جمشید فرمان داد این روز و پنج روز پس از آن را جشن گرفتند. بیشتر منابع، جمشید را پایه گذار نوروز و رسمهای نیکو دانسته اند. طبری و فردوسی نیز همین روایت را تأیید کرده اند. بیرونی ز آنارالباقیه: ۲۸۰ به بعد ) روایات مختلفی در این باب و در مورد وجه تسمیه و برپایی نوروز گرد آورده است. در یک روایت ضعیف، وضع نوروز به سلیمان\* بن داوود انتساب یافته که این هم ناشی از خلط روایات مربوط به سلیمان و جمشید می تواند باشد.

نوروز را در ایران قدیم جشن فروردگان \* نیز گفتهاند زیرا این زمان را اوقات نزول فَروَهَر \*ها از آسمان می دانسته اند. در موقع ششمین گاهنبار ( ← آفرینش ) که خلقت بشر در آن صورت گرفته، فَروَهَرها دهشب در روی زمین توقف می کنند. بیرونی می نویسد این جشن ده روز طول می کشیده و آخرین پنج روز اسفندماه را نخستین فروردگان، و خمسهٔ مُستَرقه \* (اندرگاه) را دومین فروردگان می گفته اند. در دو جشن نوروز و مهرگان \*، در دوره ایی از تاریخ ایران، مردم، به فراخور موقعیت خود، برای شاهان هدیه می بردند ( تاج: ۲۵۰ به بعد ).

نوروز

نوروز

برخی به این نتیجه رسیدهاند که نوروز جشنی آریایی نیست و قبل از آریاییها در تمدنهای سامی بینالنهرین وجود داشته است ( جستاری چند در فرهنگ ایران: ۲۲۹).

درایام نوروز مراسم خاصی درایران قدیم برگزار می شد که دنبالهٔ آن تا امروز نیز باقی است. پارسیان برای جشن فروردین خانه را تمیز می کنند و اتاق بر گزاری مراسم را می آرایند و بر روی میزی کوزهٔ آب\* و گلدان گل و ظرفی از آتش\* می گذارند و آتش را با چوب صندل و سایر چوبهای خوشبو نیرو می دهند و هر کس می بایستی با دست خود چوب بر آتش نهد و نام در گذشتگان خود را بر شمارد. مردم برخی نواحی ایران معتقدند که در شب آخر سال ارواح در گذشتگان به خانه های خود بر می گردند و از روشنی چراغ شاد می شوند.

رسم برافروختن آتش در نوروز تا زمان عباسیان در بین النهرین رواج داشت و از احترام خاص آتش نزد ایرانیان حکایت میکرد. رسم دیگر، آب ریختن به یکدیگر و غسل کردن در صبح نوروز بوده و علت آن را این دانسته اند که وقتی، در زمان جمشید، به علت عدم مرگ و میر، زمین بر جانوران تنگ شده بود خداوند آن را سه برابر کرد و مردمان را امر نمود با آب غسل نمایند تا از گناه پاک شوند. نیز گفته اند چون این روز به «هروذا»، فرشتهٔ آب تعلق دارد، به این جهت مردمان هنگام سپیده دم با آب قنات خود را می شویند. از رسمهای دیگر، لباس نو پوشیدن و سفرهٔ هفت سین گذاشتن و کاشتن سبزی و هفت نوع غلات بود که هر کدام از آنها که بهتر می رویید، دلیل قوّت آن نوع نبات در سال جدید بود. برخی از این رسوم هنوز در جوامع روستایی ایران پابرجا هستند. نوروز و مهرگان از مهمترین جشنهایی بودند که در ایران برگزار می شدند و در شعر و ادب فارسی فراوان به این دو جشن بزرگ، به ویژه نوروز، اشاره شده است:

آرایشی بود به ستایشگری چو من در بزم و مجلس تو به نوروز و مهرگان (مسعود سعد: ۲۳۱) روز نوروز و ماه فروردین آمدند ای عجب ز خلد بیرین (مسعود سعد: ۴۶۶) روزش به فرخی، همه نوروز باد و عید ماهش ز خرّمی همه نیسان و تیر باد (انوری: ۱۰۴/۱) خسروا روزت همه نوروز باد و وز طرب شبهای عمرت روز باد

(انورى: ١٠۶/١)

| ۸۲                                                         | نوروز انهار                       |
|------------------------------------------------------------|-----------------------------------|
| گل صدبرگ برون رست ز پیرامن خــاک<br>(انوری: ۱۸۷/۱)         | باد نوروز سحرگه چو به بستان بگذشت |
| آمدنش فرخ و فرخنده بـاد                                    | آمـد نـوروز هـم از بـامداد        |
| (منوچهری: ۱۶۹)<br>جامه نو کن که فیصل نیوروزست<br>( د می می | کاین فسون را که جنتی آموزست       |
| (خمسه: ۶۱۰)<br>به که پیشش جراغ نفروزی<br>(خمسه: ۶۲۰)       | گر بود باد باد نوروزی             |

براي شواهد ديگر ، لغتنامه.

منابع: التفهيم: ٢٥٣؛ يشتها: ٥٩۶/١ به بعد؛ آثارالباقيه: ٢٧٩ به بعد؛ تاريخ بخارا: ٢٥ و ١٩٣؛ جهان فروری: ۵۷ به بعد؛ نوروزنامه: ۲؛ حماسهسرایی: ۴۵۰ به بعد؛ سرزمین هند: ۳۲۵؛ یکتاپرستی: ۳۶۲؛ تحلیل هفت پیکر: ۶۸ به بعد؛ مقالات تقیزاده: ۲۰۳٬۱ به بعد؛ آیینهای نوروزی؛ نوروز، تاریخچه و مرجع شناسی؛ تاج: ۱۸۴؛ ایرانشهر: ۲۵۳/۱؛ کتاب شناسی فرهنگ عامه: ۸۴ و ۱۷۱ فهرست؛ بهرام فرهوشی، «جشن نوروز و سبب پیدایش آن»، م.د.۱.ت.: ۲۲۹/۱۴؛ حسن تقیزاده، «نوروز»، یادگار، س چهارم: ۵۲/۷؛ عبدالعزیز عبدالحمید، «نوروز در تاریخ وادبیات»، وحید: ۵۴۰/۷؛ علی سامی، «برگزاری جشن نوروز در تخت جمشید»، هنو و مودم، خرداد ۱۳۵۰: ۲/۱۰۴؛ مصطفی صدیق، «عید نوروزان در گوران»، هنر و مردم، اردیبهشت ۱۳۵۱: ۲۷/۱۱۵؛ مرتضی هنری، «مقدمهای بر شناخت نوروز»، هنر و مردم، فروردین ۱۳۵۳: ۵۷/۱۳۸؛ علیقلی محمودیبختیاری، «نوروز»، هنر و مردم، فـروردین ۱۳۴۹: ۳۱٬۹۰؛ بـرگهایی در آغـوش بـاد: ۶۷۷/۲ به بعد؛ جستاری چند در فرهنگ ایران: ۲۲۱؛ دانشنامهٔ مزدیسنا: ۴۵۵؛ لغت نامه.

**نیاز (دیو)** /niyāz/ نیاز، به معنی ضرورت و تنگی و اجتیاج، در ایران قدیم نام دیو<sup>\*</sup> فقر و پریشانی بوده که از روشنایی می ترسد و به طور نهانی می جنبد. به روایت بُندهِشن نیاز یکی از آفریدگان اهریمن<sup>\*</sup> است و مردمان را وا می دارد صاحب فرزند نگردند. در کتاب یادگار بزدگمهر این دیو جزو دروغها و با صفات «آزارنده تر و آزمند تر» معرفی شده است.

در ادبیات فارسی نیاز، به همان مفاهیم احتیاج، فقر و بینوایی آمده است که در مفهوم اخیر، بیار تباط با مفهوم کهن آن نیست:

(شاهنامه)

**مجروح آ**ز را بر تو مـرهم درد نياز را بر تو درمـان

## (فرخی: ۲۸۲)

منابع: رشید عیوضی، «مظاهر شر در آیینزر دشتی»، ن.د.۱.ت.: ۱۶۶/۱۸؛ لغتنامه.

**نیّر اعظم ←** خورشید **نِیرَم ←** نریمان

**نیروانا** / inivānā/ نیروانا (Nirvana) در سنسکریت به معنی فنا و نابودی و خاموشی شعلهٔ حیات و، در واقع، فرونشاندن عطش تمایلات و گریز از سلسلهٔ علل پیدایش رنجهای جهانی و رسیدن به کمال از طریق اتحاد با برهما<sup>\*</sup> است. این فنا البته به معنی نابودی محض نیست بلکه نابودی جسد و بقای وجدان و ضمیر است و در حقیقت، آزادی انسان از مراحل پست طبیعت و وصول اوست به نشئهٔ دیگری از وجود که با سعادت جاودانی و خیر مطلق مراه است. این حالت تا حدودی با مرحلهٔ «فناءفی الله» در تصوف اسلامی شباهت دارد. در تفسیر نیروانا اختلاف نظر است (دیان و متبهای فلسفی هند: ۱۶۶/۱) و تنها می توان گفت نیروانا هدف غایی تعلیمات بودایی و مستلزم آن است که جویندهٔ حق ابتدا به واقعیت حق برسد، مانند خود بودا<sup>\*</sup> که زیر درخت<sup>\*</sup> روشنایی ناگهان به واقعیت مطلق رسید. Brewer's: 826.

منابع: ادیان و مکتبهای فلسفی هند: ۱۶۵/۱ به بعد؛ دا.فا.؛

**نيروز** ← نوروز

نیل /nil/

نیل (Nile) طولانی ترین رود جهان در شرق و شمال شرقی افریقا است که در شمال مصر به دریای مدیترانه میریزد و برکت سرزمین مصر به آن بسته است. مصریان قدیم رود نیل را خدا میدانسته و عبادات مخصوصی برایش قایل بودهاند و به همین جهت دو بلا از بلاهای دهگانه (← موسی) یعنی تبدیل شدن آب\* نیل به خون و پیدا شدن وزغ (قورباغه) با آن ارتباط یافته است. مصریان اساطیر و حکایات و داستانهایی دربارهٔ نیل داشته و برای آن خدایانی نیز قابل بودهاند. نیلوس (Nilos) نام خدای رودخانهٔ نیل و پسر اقیانوس است و نام رود نیل از اسم پادشاهی در مصر به همین نام گرفته شده است. يونانيان بر آن بودهاند كه نيلوس در مصر باستان با كندن رودها و بستن سدها به آباداني دنیای باستان کمک کرده است ( دیار شهریاران: ۱۰۵۰/۱). اهمیت رود نیل، از نظر داستانی در فرهنگ اسلامی، به سرگذشت حضرت موسی\* مربوط می شود که در سه مرحله با نيل سر و كار پيدا ميكند: اول أنكه پيش از ولادت موسى خدا به مادرش الهام كرد كه صندوقی بسازد و آنگاه پسر را در آن به آب نیل اندازد (طه: ۳۹). به همین جهت گاهی موسی را «کودک نیل» هم گفتهاند. دوم وقتی است که به امر خدا موسی با یاران خویش از آب نيل گذشت و فرعون\* با لشكريانش در آن غرق شدند و سوم زماني كه قبطيان موسى را انكار كردند و بر آنان بلاهاى دهگانه نازل شد و از جمله آب نيل به خون تبديل شد (روضالجنان: ۳۵۸/۸ به بعد و مآخذ قصص و تمثيلات: ۱۵۲) که به اين موارد در شعر فارسی نیز اشاره شده است:

اول غسلی بکن زین سوی نیل عـدم پس به تماشا گذر زان سوی مصر بقا (خاقانی: ۳۵) تینج او دست مـوسی است از آنک نــیل را چـون سر قـلم بشکـافت (خاقانی، لغتنامه) پیش قبطی خون بود آن آب نیل آب بـاشد پـیش سـبطئ جمـیل (مثنوی: ۱۷۲/۲)

| نيلوفر               | ۲۸<br>                                                                         | -4                                               |  |
|----------------------|--------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------|--|
|                      | یاربش بر چشم قبطی خون نما                                                      | رود نیل است این حدیث جانفزا                      |  |
| (مثنوی)              | میکشد با لشکر و جمع ثـقیل                                                      | موسئی فرعون را بــا رود نــيل                    |  |
| ی: ۲/۱۷)             | •                                                                              | موسی تر موں رہ بے روٹ کیں                        |  |
| _                    | خون شود آبش به کام قبطی ابتر                                                   | آری نیلی کزوست سبطی سیراب                        |  |
| آنی: ۲۴۹)            | ( <i>ڌ</i> /                                                                   |                                                  |  |
| ده است:              | بهطور کلّی رود نیل در ادیب فارسی بیشتر مظهر بخشندگی و داد و دهش معرفی شده است: |                                                  |  |
|                      | وان نیل مکرمت کــه شــنیدی سراب                                                | آن مصر مملکت که تو دیدی خـراب شـد                |  |
| انی: ۱۵۵)<br>ان راس  | (خاقا<br>نیل نزد من و تُعبان بـه خـراسـ                                        | خضر موسی کف و نیل از سر تُعبانش روان             |  |
| ان یک م<br>انی: ۲۹۹) |                                                                                | محصر موشی کف و نیل از سر کعبانس روان             |  |
| :1018/Y              | : ۹۰۰؛ فرهنگ لغات و تعبیرات خاقانی:                                            | <b>منابع:</b> بلعمی: ۳۶۵/۱؛ یعقوبی: ۳۴/۱؛ قاموس: |  |
|                      |                                                                                | لغتنامه؛ منابع موسى در همين فرهنگ.               |  |
|                      |                                                                                | • • •                                            |  |
|                      |                                                                                | نیلوفر /nilufar/                                 |  |

نیلوفر (lotus) ( نیلفر، نیلپر، نیلوپر، نیلوپرک، نیلوپل، نیلوفل) یا پیچک و یا لوتوس (لتوس، لوطوس) نام همگانی یک گروه از گلها و گیاهانی است که در فارسی گل آبزاد یا گل زندگی و آفرینش و یا نیلوفر آبی نامیده می شوند ( دیار شهریاران: ۱۰۴۳/۲). در خواص آن گفتهاند: بوی او خشک باشد، در میان آبِ \* ایستاده روید، اگر در سایه خشک کنند و در آتش \* اندازند، نسوزد، خواب آورد و درد را ساکن کند اما قوّت باه را زیاد کند و مادهٔ مَنی را کم گرداند ( عجایب فارسی: ۲۷۴).

در اساطیر کهن هندی، نیلوفر یکی از نشانه های بزرگ آفرینش\* و ایزدان\* و ایزدبانوان معروف هند به شمار می رفته است. مثلاً نیلوفر نشانهٔ خاص ویشنو\* است و در دست چهارم او نیلوفری به نام «پدمه» (Padama) قرار دارد. همچنین گفته اند: وقتی ویشنو در خواب بود برهما\* به صورت گل نیلوفری از ناف وی رویید ( دیار شهریاران: ۸۹۲/۲). از این جهت، برهما به «نیلوفرزاده» و «نیلوفردار» نیز موسوم است ( همان: ۱۰۴۸) و نیلوفر جزو هشت علامت فرخندگی در کف پای بودا\* نیز بود.

در اساطیر کهن ایرانی، نیلوفر گل ناهید\* به شمار میرفته و ناهید تصور اصلی

مادینهٔ هستی در روایات دینی ایران قدیم بوده است که از جهاتی با معتقدات هندیان باستان مشابه است. سابقهٔ کهن و اساطیری نیلوفر در نزد ایرانیان و هندیان به حدّی است که آثار نیلوفرِ هشت و دوازده و حتی هزار برگ را در معماری و آثار باستانی این دو قوم به وضوح می توان دید ( ژاله متحدین، «نیلوفر»، م.د.۱.م.: ۵۲۸/۱۲ به بعد ).

در اساطیر یونان، دو نام نیل (Nile) و نیلوس (Nilos) با نیلوفر و آب نوعی پیوند داشتهاند. «نیلوس» خدای رودخانهٔ نیل\* و پسر اقیانوس است و نیل پادشاهی بود که بر مصر فرمانروایی داشت و نام رود نیل از او به یادگار مانده است. یونانیان گمان میکردند نیلوس در مصر باستان با کندن رودها و بستن سدها به آبادانی دنیای باستان کمک کرده است ( دیار شهریاران: ۱۰۵۰/۲ ).

نیلوفر را در یونانی «نیمفا» میگویند که به نظر میرسد با واژهٔ «نمف»ها (nymphes) که در اساطیر یونان، به صورت زنان جوانی مانند پریان در داستانهای عامیانهٔ ایرانی تصور میشدند بی رابطه نباشد. یونانیان معتقد بودند نمفها در جنگلها و کوهسارها، به ویژه در کنار آبها به سر میبرند ( دیار شهریاران: ۱۰۴۵/۲ ).

در روایات کهن ایران، نیلوفر آبی (لوتوس) را جای نگهداری تخمه یا فَرَ \* زردشت که در آب نگهداری می شد می دانستند و از این رو، نیلوفر با آیین مهر \* پیوستگی نزدیک می یابد. این نیلوفر که در یادگارهای هنری بودایی فراوان دیده می شود نمادی بودایی تصور شده و به همین جهت، این گونه یادگارها را از آیین بودا پنداشته اند، در حالی که به آیین مهر مربوط می شود ( محمد مقدم، فرهنگ ایران باستان: ۶۴/۳). مقدم معتقد است که در صحنهٔ زایش مهر، آن چیزی که مانندمیوهٔ کاج است و مهر از آن بیرون می آید غنچهٔ نیلوفر است نه صخره.

در روزگار باستان گویا آبِ نیلوفر را که خوشبو هم بوده، مانند مِی\* و باده و به منزلهٔ نوعی هوم\* ( سُوم ) مینوشیدهاند. بوشکور گفته است:

آب انگور و آب نسیلوفل مر مرا از عبیر و مشک بـدل (اشعار یواکنده: ۹۰/۲)

صاحب برهان آورده است: گویند مرغی به وقت فررفتن نیلوفر، در میان آن در می آید و بامداد که نیلوفر از آب بر می آید و دهان می گشاید، آن مرغ می پرد و می رود و شب از آب هیچ زحمت نمی بیند.

نيلوفر

به روایت بیرونی ( آثارالباقیه: ۲۸۷ ) روز ششم تیرماه (خردادروز\* ) جشنی به نـام جشن نیلوفر برگزار میشده که وی آن را مستحدث دانسته و کمّ و کیف آن را به دست نداده است.

نیلوفر دارای اقسامی است که باید در کتابهای طبی و گیاهشناسی مطالعه کـرد. در لغتنامه نیز از اقسام آن به اختصار سخن رفته است.

در ادبیات فارسی که از جهت زیبایی شناسی و ذوق هنریِ گلها موقعیت ویـژهای یافته است نیلوفر، هم به عنوان یک گل کبود زیبا که در آبها میروید و هم به دلیل پشتوانهٔ عظیم تاریخی و فرهنگی خویش مورد توجه قرار گرفته و خـیال آفرینیهای زیـادی در ارتباط با آن پیدا شده است که در اینجا به شواهدی اندک قناعت می شود:

رنگ کبود نیلوفر، علاوه بر تصاویر معمولی، گاهی مظهر ماتم و عزا به حساب آمده است:

گفتم جو برگ نيلوفر بود پيش ازين گفتا کنون ز خون عدو شد چو ارغوان (فرخی: ۲۷۳) نه آگھی که عزیزان تو بـه مـاتم تـو به چشم و سینه همه لالهاند و نیلوفر (مسعود سعد: ۲۱۷) به هر نمازی غسلی بر آورد عمدا کبود جامه و رخسار زرد، نیلوفر (كمال اسماعيل: ٢٠۶) حِقد و خَدّ حاسدت از رنج و از بداختری همچو چنبر باد چفته همچو نيلوفر کبود (سوزنی: ۴۸۴) فلک را کرد کُحلی یوش پیروین موصّل کرد نیلوفر به نسرین ( خمسه: ۱۷۵) در توصيف عيد قربان: کارد بنهاد بر گلوی پسر فرخش باد عید آن که بـه عـید لالهای را بـــه بــرگ نــیلوفر راست گفتی دو نیمه خواهد کـرد (فرخی: ۱۲۶)

| نیلوفر ۲                                             |
|------------------------------------------------------|
| تا نگردی چون بنفشه سوی پستی سرنگون                   |
| مشنو از شب پرک حکایت حور                             |
|                                                      |
| ز شوق طلعت و حرص لقای تو هستم                        |
| زآسیب دستِ دلبرش نیلی شده سیمینبرش                   |
| روی چو آفتاب به چشم چو نرگست                         |
| نیلوفر خورشید جمال تو مــنم                          |
| تا نوبهار سـبز بـود و آسهان کـبود                    |
| ز بس که بر رخ خورشید زد دو دس                        |
| گلشن چ                                               |
|                                                      |
| نيلوفر آبزي در ارتباط با آب:                         |
| در آبِ فتنه خفته چو نيلوفرم مدار                     |
| حوض ز نیلوفر و چمن ز گل سرخ                          |
| چو عاجز گشت ازين خاکِ جگرتاب                         |
| چو نیلوفر در آب و مهر در میغ                         |
| آه اگر وقتی چو گل در بوستان یا چون <sup>س</sup> مــن |
| اه اگر وقتی چو کل در بوشتان یا چون است               |
| آن که چون لاله ازین پیش جگر سوخته بود                |
|                                                      |

مردم چشمم ز عکس روی چون گلنار تو همچو نیلوفر سپر میافکند بر روی آب (ابن یمین: ۱۸۶)

صادق هدایت نیز در شاهکار جاویدان خود، بوف کور، با چیرهدستی تمام نیلوفر را با سوابق اساطیری آن، همچون نشانهای به کار گرفته و در اشارات خود خواننده را برای راه بردن به شب تاریکِ ذهن نویسنده به تلاش وا داشته است. هدایت شاید خواسته است ماتم بر باد رفتن پاکی و صداقت را در کبودی برگ نیلوفر تجسم بخشد:

«در صحرای پشت اطاقم پیرمردی قوز کرده بود، زیر درخت سروی نشسته بود و یک دختر جوان، نه یک فرشتهٔ آسمانی، جلو او ایستاده، خم شده بود و با دست راست گل نیلوفر کبودی به او تعارف میکرد، در حالی که پیرمرد ناخن انگشت سبّابهٔ دست چپش را می جوید.»

(بوف کود، چاپ جیبی: ۱۸) «آسایش به من حرام شده بود... هر روز تنگ غروب عادت کرده بودم که به گردش بروم. نمیدانم چرا میخواستم و اصرار داشتم که جوی آب، درخت سرو، و بتهٔ گل نیلوفر را پیدا بکنم.»

(همان: ۲۶)

از میان شاعران معاصر، سهراب سپهری که با فرهنگ هندی بیش از همه آشناست بارها به مفاهیم اساطیری گل نیلوفر و ارتباط آن با آفرینش و بودا اشاره کرده است: .

روی همهٔ این ویرانه فرو افتاده بود کدامین باد بی پروا دانهٔ این نیلوفر را به سرزمین خواب من آورد؟ (هشتکتاب: ۱۱۹–۱۱۹) قرآن بالای سرم، بالش من انجیل، بستر من تورات و زِبَرپوشم اوستا، می بینم خواب: بودایی در نیلوفر آب.

هنگام من است، اي در به فراز، اي جاده به نيلوفر خاموش پيام.

(هشتکتاب: ۲۶۴)

علاقهٔ سپهری به گل نیلوفر و جنبه های اساطیری آن سبب شده است که منتقد شعر او، صالح حسینی، نام کتابش را «نیلوفر خاموش» بگذارد. این نام اساطیری در عنوان مجموعه شعر گیتی خوشدل، «مرا از نیلوفر یاد است» (تهران، کتاب سرا، ۱۳۶۸) نیز ظاهر شده است و نیز در عنوان کتاب عمران صلاحی در مورد احوال و افکار و آثار سعید سرمدکاشانی، با نام رؤیاهای مرد نیلوفری (تهران، ۱۳۷۰).

منابع: دیار شهریاران: ۱۰۴۳/۲ و ۱۱۶۳؛ ژالهمتحدین، «نیلوفر»، م.د.ا.م.، پاییز ۱۳۵۵: ۱۹/۱۲ به بعد؛ محمدمقدم، «مهرابه»، فرهنگ ایران باستان، س اول: ۶۲/۳ به بعد؛ فرهنگ نگار ،ای نمادها: ۳۰۹؛ گل و گیاه: ۴۲۳؛

> **نیم آدم** ← نَسناس **نیم سوار** ← نَسناس

نيمآدم

9

**وات** ← باد

**وادی آیْمَن** /vādi-ye ayman/ وادی ایمن یا «وادی مقدس» درّه یا بیابانی است که موسی<sup>\*</sup> در آنجا نور الهسی را بـه صورت آتش<sup>\*</sup> در درخت<sup>\*</sup> دید و ندای فَاخْلَعْ نَعْلَیْکَ اِنَّکَ بِالْوَادِ الْمُقِّدَسِ طُویّ (طه ۱۲) را شنید. این درّه در طرف راست کوه سینا<sup>\*</sup> واقع است و در سورهٔ نازعات (۱۶) نیز با صفت مقدس توصیف شده است.

چون موسی شعیب\* را وداع نمود و به جانب مصر به راه افتاد، پس از پیمودن پنج روز راه، شب ششم به وادی ایمن فرود آمد. در آن منزل، ابری سیاه در فضا پیدا شد و زوجهاش را درد زاییدن گرفت و او به جست و جوی آتش به وادی مقدس شتافت. چون وادی مذکور در سمت راست موسیٰ بود و یا چون بر جانب راست کوه سینا قرار داشت «اَیْمَن» ( راست ) خوانده شد.

وادی ایمن، از آن جهت که محل نور حق شد و آتش موسی در آنجا ظاهر گردید، در نظر عرفا تأویلات لطیفی یافته است. در اصطلاح عرفا، وادی ایمن عبارت است از طریق تصفیهٔ دل، به نحوی که آن را قابلِ تجلّی\* نورِ الهی کند. شعرای فارسیزبان نیز با توجه به زمینه های داستانی وادی ایمن، مضامین متعددی در مورد آن پرداخته اند: چون موسی آم شجر دهد آتش چه حاجت است

( خاقانی: ۲۴۲)

شبِ تار است و رهِ وادی ایمن در پیش آتش طور کجا موعد دیـدار کـجاست (حافظ: ۱۵)

مددی گر به چراغی نکند آتش طور چارهٔ تـیر.شب وادی ایمـن چـه کـنم (حافظ: ۲۳۷)

| ۸۱                                                                                                          | f9                                                  | وادی سینا     |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------|---------------|
| همچو موسی «اَرِنی»گوی به میقات بـریم<br>( حافظ: ۲۵۷)                                                        | عـهد كــه در وادى ا <u>مــن</u> بســتيم             | با تـو آن     |
| طور سرایم شـد از تـو وادی ایـن<br>(قاآنی: ۵۹۵)                                                              | به شد آیا کـه بی انـارهٔ نـاری                      | - ט           |
| بان وادی ایمن» معرفی کرده است:                                                                              | شينه، حافظ، موسى (ع) را «شب                         | و با همين پيا |
| که چند سال به جان خدمت شعیب کند<br>( حافظ: ۱۲۷)                                                             | دی این گھی رسند بنہ منزاد                           | شبان واد      |
| ، است:                                                                                                      | سر هم به وادي ايمن اشاره شده                        | در شعر معام   |
| موسی بشد به وادی ایمن قَــبَس غــاند<br>(اخوان ثالث. ارغنون: ۳۳)                                            | باد مشعل مِی کـاندرین ظَـلام                        | تابنده        |
| ؛ اعلام قرآن: ۶۲۹ و ۶۵۱؛ ظرايف: ۷۲؛ لغتنامه.                                                                | بالسير : ٨٥/١؛ كشف الأسرار : ٣٠٢/٧                  | منابع: حيہ    |
|                                                                                                             | <b>ں</b> ← وادی اَیمن<br>نی ← وادی نَمل             | وادی مورار    |
| ، کهن: جبرئیل* به فرمان خدای تعالی، آن                                                                      | ن /vādi-ye no'mān/<br>تينندري مکّه، که بنايي رمايات | -             |
| ، مو حوّا* خواست بودن تا قيامت، از صُلب                                                                     |                                                     |               |
| لی خدای تعالی گواه گرفت (مجملالتواریخ                                                                       | •                                                   |               |
| اف : ١٧٢) اشاره شده است: وَ اِذا اَخَذَ رَبَّکَ<br>عَلَى اَنفُسِهِمْ اَلَسْتُ بِرَبِّکُم قَالُوا بَـلیٰ ( ← | •                                                   |               |
| ) على المسوط المسلب بيروعم عالوا بسلى المسلحات.<br>ت و ايشان را به دو قسمت كرد: اصحاب                       |                                                     |               |
| بنان بهشتیاند و مرا باک نیست ) و اصحاب<br>نان جهنّمیاند و من باک ندارم ).                                   |                                                     |               |
|                                                                                                             | بالسير: ١٠١؛ لغت نامه.                              | منابع: حيب    |

وادی نمل / النّمل = مورچه ) محلی است بین جیرین و عسقلان که سلیمان \* هنگامی که وادی نمل ( النّمل = مورچه ) محلی است بین جیرین و عسقلان که سلیمان \* هنگامی که به جنگ شام میرفت در آنجا به مورچگان برخورد و باد \* کلام مورچه را بـه گـوش سلیمان رسانید که گفت: یا اَیُّهَا النَّملُ ادْخُلُوا مَسْاکِنَکُم لاَ یَحْطِمَنَّکُمْ سُلَیْمانَ وَ جُنُودُهُ وَ هُمْ لاَ یَسْعُروُن (ای مورچگان به سوراخهای خود در شوید تا سلیمان و لشکرش شما را در هم نشکنند که اینان نمی دانند. ) ( نمل ۱۸ ). مورچگان به سوراخ خود رفتند و سلیمان با مورچگان سخن گفت و آنان را طرف خطاب قرار داد.

در المعرّب جوالیقی آمده است که کبریت احمر از مادهای است که معدنش در وادی نمل، آن سوی شهرهای تبّت است و این همان جایی است که سلیمان از آنجا عبور کرد. در حکمةالاشراق سهروردی وادی نمل برای «حرص» استعاره شده است.

**منابع:** آثارالبلاد: ۲۷۹؛ تحقیق در تفسیر ابوالفتوح: ۳۰۰/۳؛ لغتنامه؛ منابع سلیمان در همین فرهنگ.

وارِغَن / vāreqan وارِغَن ( = بالزَن ) که غالباً به شاهین \* ترجمه می شود تیزپَرترین مرغان است که مانند تیری که از کمان رها شده، می پرد و شکار خود را با چنگال می گیرد و با نوک تیزش می درد. چنان که از زامیادیَشت برمی آید وارغن یک پرندهٔ شکاری است که در بلند پروازی، به کوهساران شهپر می ساید. بنا بر مندرجات این یَشت، نخستین بار که فَرَ از جمشید \* بگسست، به پیکر مرغ وارغن در آمد و آن فَرَ را مهر \* دریافت و دومین بار در پیکر همین مرغ به فریدون \* و سومین بار به گرشاسپ \* رسید.

وارغن که مانند عقاب مظهر اقتدار پادشاهی است پرندهٔ سحرآمیزی است که نیروهای اسرارآمیزی در اختیار دارد. اهورامزدا<sup>\*</sup> به زردشت سفارش میکند که پَری از مرغ وارغن ببوید و به تن خود بمالد و با آن، ساحری دشمن را باطل کند (قس: سیمرغ<sup>\*</sup>). در اساطیر ایرانی کسی که استخوان یا پَر این مرغ را با خود داشته باشد هیچ مرد توانایی او را نتواند کشت و از جای به در نتواند کرد (اساطیر ایرانی: ۲۷). با توجه به این قراین، گمان کردهاند که شاید وارغن نام دیگری باشد از مرغ سَننه<sup>\*</sup> ( ب سیمرغ ). در بهرام یَشت (بند ۱۹) هم از این پرنده و اثر پَر و استخوان او سخن رفته است. هفتمین تجلّی<sup>\*</sup> بهرام<sup>\*</sup> هم در هیئت مرغ وارغن بوده است. از این مرغ به «مرغان مرغ» (نظیر ترکیبهای شاهنشاه و موبدان موبد) نیز یاد شده است. **منابع:** فرهنگ ایران باستان: ۳۰۵/۱ به بعد؛ آیینها و افسانهها: ۳۷ و ۴۴؛ مَزدیَسنا: ۴۲۰؛ تاریخچهٔ بیرق: ۵؛ پورداوود، «شاهین»، مهر: ۲۲۴/۷؛ فرهنگ نامهای اوستا: ۱۳۰۸/۳ به بعد.

**واقعة** ب رستاخيز

وامَق و عَذرا /vāmaq va azrā/ نام عاشق و معشوقی است که عنصری داستان دلدادگی آن دو را به سلک نظم در آورده است که متأسفانه از میان رفته و جز ابیات پراکنده ای از آن بر جای نمانده است. محمد شفیع، دانشمند پاکستانی، تحقیق مفصلی پیرامون این کتاب و ابیات پراکندهٔ آن بر مبنای منابع مختلف انجام داده و متن بر جای مانده از کتاب عنصری را با چاپ عکسی نسخ خطی کهن و ناقص آن، با عنوان «دامق و عذرا»، گرد آورده است. این کتاب توسط احمد ربانی در سال ۱۹۶۶ در لاهور به چاپ رسیده است. عشق سوزان وامق به عذرا و رنجهای آن دو، در ادبیات فارسی تجلّی یافته است:

ابــر بــارنده ز بــر چــون ديـده وامـق شـود چون به زيرش گلرخان چون عارض عذرا كـند

(ناصرخسرو، لغتنامه)

چو همت آمد هر هشت داده بـه جـنّت چو وامق آمد هر هفت کرده بـه عـذرا (خاقانی: ۱۲)

خـاقانیایم سـوختهٔ عشـق وامـق عذرانسیمی از بر عذرا به ما رسان (خاقانی: ۶۵۱)

وامق به عذرا چون رسید، عُروه به عَفرا چون رسید اسـعد بــه اسها چـون رسـید، الصـبر مـفتاحُالفـرج (سنایی: ۸۲۷)

در دل معشوق جمله عنائق است در دل عنذرا همیشه وامق است (مثنوی، ۱۱۷۳/۶) وامق چو کارش از غم عذرا به جان رسید کنارش مندام بنا غم و آه سنجر فنتاد (سعدی: ۴۶۸)

| منم امروز و توبی وامق و عذرای دگـر                                                  | وامتی بـود کـه ديـوانـهٔ عـذرايـی بـود         |
|-------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------|
| (سعدی: ۵۳۱)                                                                         |                                                |
| چون وامق عاشق است بـلبل                                                             | عذراصفت است چـهرهٔ گـل                         |
| ( ابن يمين : ۴۲۴.)                                                                  |                                                |
| ور نبودی عُروه، از عَفرا که دانستی نشان                                             | گر نبودی وامق، از عذرا که پرسیدی اثىر          |
| (قاآنی: ۶۵۴)                                                                        |                                                |
| «کوس من هم وامقم» عذرا کجاست                                                        | روح مــن آنجـاست و آنجـا مــىزند               |
| (اخوان ثالث، تو را ای کهن بوم و بر: ۱۴۶)                                            |                                                |
| <b>مسنابع</b> : دیوان منوچهری (تعلیقات): ۳۲۹؛ محمدعلی تربیت، «وامق و عذرا»، آیسنده: |                                                |
|                                                                                     | ٥٢٨/٢ - ٥٢٨ و ارمغان: ٢ / ٥١٩ - ٥٣١ ؛ لغتنامه. |

وَ إِن يَكَاد /va en yakād از آيهٔ ٥١ و ٥٢ سورهٔ قلم ( وَ اِن يَكاد الَّذِينَ كَفَرُوا لَيُزْ لِقُونَكَ بِأَبْصَارِهِم لَمَّا سَمِعُوا الذِّكَرَ وَ يَقُولُونَ اِنَّهُ لَمَجْنُونُ وَ مَا هُو اِلاَ ذِكْرٌ لِلعٰالَمِينَ ) است كه اغلب مسلمين آن را دافع چشم زخم \* دانسته اند. هم امروز نيز براى اينكه كسى يا چيزى از گزندِ چشم زخم مردم شورچشم نجات يابد، آن را بر بازوى كودكان يا گردن حيوانات و يا شاخه درخت بندند و اخيراً در اتومبيل نيز مى آويزند. اصل آيه در مورد بدگويى كافران از پيامبر اسلام و منحن قرآن است كه بر اساس يك عقيده سنتى، به مفهوم فوق به كار رفته و گرنه، در معنا رازى ( دوض الجنان : ١٠٧/١٠ ) آورده است : كافران خواستند رسول را به چشم كنند روخشم زخم بزنند ) بنى اسد كه قومى از قريش بودند بيامدند و برابر او ايستادند و گفتند كه ما مانند اين مردى نديديم در فصاحت و بلاغت و اظهار بينه. درخبر ديگرى آورده اند كه ما مانند اين مردى نديديم در فصاحت و بلاغت و اظهار بينه. درخبر ديگرى آورده اند كه يكى از بنى اسد طورى بدچشم بود كه چون به گاو \* يا اشترى مىگذشت مىگفت: «چه نيكوست اين، من مثل او نديده اي و نظر بر محمد افكني، باشد كه مو موق يا شرو را را به مرد را گفتند: تر را چه زيان دارد اگر بيايى و نظر بر محمد افكنى، باشد كه چشم تو بر او مرد را گفتند: تو را چه زيان دارد اگر بيايى و نظر بر محمد افكنى، باشد كه چشم تو بر او مرد را گفتند. تو را چه زيان دارد اگر بيايى و نظر بر محمد افكنى، باشد كه چشم تو بر او رسد. او بيامد. رسول قرآن مى خواند و اين بيت را انشاد كرد:

قَدْ كَانَ قَومُكَ يَحْسَبُونَكَ سَيِّدا و أخـــالُ إِنَّكَ سَـــتِدُ مَــغيونُ

خدای تعالی رسول را از چشم بد او نگه داشت و این آیه فرو فرستاد. حسن بصری

نیز این آیه را دوای چشمزخم دانسته است ( تفسیر حسینی: ۳۳۶/۴). آنچه مسلّم است آیهٔ مزبور از قدیم، به همین مفهوم چشمزخم در ادبیات فارسی نیز مورد توجه قرار گرفته است و «وَ اِنْ یَکْاد خواندن» را به مفهومِ «برای دفع چشمزخم بر کسی دمیدن» به کار بردهاند:

«وَ اِنْ یَکْاد» همی خواند جبرئیل امین همی دمید بـر آن پـادشاهِ مُـلکستان (مختاری: ۳۵۸)

حضور خلوت اُنس است و دوستان جمعند «وَ اِنْ يَكْــاد» بخــوانــيد و در فـراز كـنيد ( حافظ: ۱۶۵ )

«هر ساعتی حور غالیه بر رویش میکشید و رضوان «وَ اِنْ یَکْاد» میخواند و بـر وی میدمید.»

- منابع: كشفالاسرار: ۱۹۹/۱۰؛ تفسير شريف لاهيجی: ۵۵۷/۴؛ رضا انزابینژاد، «جلوهٔ خاص آيات قرآنی»، ن.د.ا.ت.، پاييز ۱۳۵۳: ۳۷۱/۲۶؛ لغتنامه.
  - **وای** ← وايُو

## وايُو /vāyu/

وایُو (ویو، وای، اندروای) در فرهنگ ایران قدیم ایزدِ هوا یا الههٔ باد<sup>\*</sup> است. بنا بر مندرجات رامیَشت، که سراسر آن در توصیف این ایزد است، وایو فضایی است که از بالا به حدود عالم مینوی واز پایین به جهان تیره پیوسته است. در این یَشت بسیاری از شاهان و نامداران، به فرشتهٔ هوا نماز بردهاند و دوشیزگان برای رسیدن به بخت و شوی، به او متوسل می شدهاند. وایو، آفرینش \* خرد مقدس را از مخلوقاتِ خرد خبیث جدا می کند. او ایزدِ \* سربازان و مردگان و نیز ایزد برکت است. در ادبیات پهلوی دارای دو نیمهٔ بد و خوب است و در اوستا نیمهٔ نیک او که دشمن دیوان \* است ستوده شده است. به عبارت دیگر، وایو، با دو مفهوم به کار رفته: یکی ایزد نگهبان هوا و دیگری دیوی که مظهر هوای ناپاک و زیان آور است.ایزد وایو در یَشت پانزدهم اوستا به عنوان ایزدی مهم مورد ستایش قرار گرفته و این ستایش تا دوران اشکانی و ساسانی نیز ادامه داشته است. وايو را در پهلوی «وای» و «اندروای» نيز گفتهاند. در «ويد» برهمنان هم لغت وايو به ندرت برای باد استعمال شده و غالباً اسم پروردگار مخصوص عنصر باد است و بيشتر با ايندرا\* يكجا آمده است.

در اوستا واته (Vāta) به معنی باد و گاهی هم اسم خاص ایزدِ باد به کار رفته است. نگهبانی روز بیست و دوم هر ماه که به نام این ایزد، بادروز \* نامیده شده، به او سپرده شده است. گیاه «بادرنگبوی» ویژهٔ اوست.

وايو با ايزدِ آب\* و آتش\* و خاک، عناصر اربعه را کامل کرده و به اعتقاد قدما تمامی موجودات عالم را پديد آورده است.

در روایات ایرانی، ایزدِ باد تیری را که آرش \* کمانگیر بـرای تـعیین مـرز ایـران و توران \* پرتاب کرد، به سرزمین فرغانه، بر تنهٔ گردویی کهنسال فرود آورد و آنجا مرز دو کشور معیّن شد. در روایات اسلامی نیز آمده است که سلیمان \* باد را فرمانبر خویش داشت و تخت عظیم او را، باد، به هر جاکه او میخواست میبرد.

در ادبیات فارسی باد بیشتر به همان معنی متعارف و معمول خود به کار رفته و کمتر به جهات اساطیری آن توجه شده است. برای شواهد → لغتنامه: باد.

منابع: یشتها: ۱۳۵/۲ به بعد؛ اساطیر ایران: ۶۴؛ فرهنگ نامهای اوستا: ۱۳۰۷/۲ و ۱۳۱۷ به بعد؛ دیانت: ۷۷؛ سوگ: ۱۹۱؛ قاموس: ۱۵۵؛ لغتنامه: باد.

ودا ( در سنسکریت به معنی دانش و دانستن ) مجموعهٔ کهن ترین سرودها و نوشتههای مقدس هندویی یا برهمنی متعلق به یک تا دو هزار سال قبل از میلاد و مشتمل بر چهار بخش است: ۱. ریگ ودا (ig vedâ) یا ودای سرودها که بیش از هزار سرود است. ۲. سما ودا (sāmā vedâ) یا ودای آوازها که سرودهایی است مأخوذ از ریگ ودا. ۳. یجور ودا (ig vedâ) یا ودای سرودهای روحانیان که آمیخته با نثر و شامل ادعیه و مناجاتهایی است که هنگام قربانی \* تلاوت می شدهاند. ۴. اتهروا ودا (atharvā vedâ) مجموعهای از افسونها، اوراد و طلسمها است که در جادو به کار می رفتهاند. بر همنان تفسیر های گوناگونی بر وداها نوشته اند که تفسیر فلسفی آن به او پانیشادها معروف است. در شعر معاصر فارسی گاهی به نام وداها اشاره شده است: زن همسایه در پنجره اش تور می بافد، می خواند من ودا می خوانم، گاهی نیز طرحی می ریزم: سنگی، مرغی، ابری. (سهراب سپهری، هشتکتاب: ۲۴۳)

**منابع:** سرزمین هند: ۱۵۹ بهبعد؛ ادیان و مکتبهای فلسفی هند: ۲۰/۱ به بعد؛ فرهنگ تلمیحات: ۴۴۶؛ دانشنامهٔ مَزدیَسنا: ۴۶۵.

ور /var/ ور (ordeal) در ایران قدیم آزمایشی بود که برای تشخیص مجرم از بیگناه طیّ مراسمی برگزار می شد. کتاب شایست و نشایست «ور» را «آزمایش فلز گداخته» معنی کرده که روی سینهٔ متهم ریخته می شده است. در روزگار قدیم ایرانیان هنگامی که از کسی گناهی سر می زد و خود را بی گناه می دانست، به طرق مختلف او را می آزمودند و شخص متهم می بایستی با «ور»، راستگویی خود را به شبوت می رسانید و خویشتن را از تهمت بزهکاری دور می کرد.

در ایران باستان «ور» اقسامی داشته و در ادستا (رَشْن یَشت) از پنج نوع آن، به این ترتیب سخن رفته است: ورِ آتش \*، ور بَرسَم، ورِ روغن، ورِ شیرهٔ گیاهان سمی، و ورِ سرشار. از چگونگی این ورها و طرز اجرای آنها غالباً اطلاع دقیقی در دست نیست اما اینورها، به طور کلّی، به دو دستهٔ گرم و سرد تقسیم می شدند که ورِ روغن جزو ورهای گرم و ور بَرسَم از ورهای سرد به شمار می رفته است. یکی دیگر از انواع ورِ سرد، به این ترتیب بوده که طرفین دعوا در آبی فرو می رفته است. یکی دیگر از انواع ور سرد، به این و سر از آب \* بیرون می کشید مقصر شناخته می شد.

از بند ۶۴ از باب ۳۷ دینکرت نیز بر میآید که دو نوع ور دیگر، به نامهای سخت و آسان نیز در روزگاران کهن وجود داشتهاند که کمّ و کیف آنها چندان مشخص نیست.

شاید ورِ روغن به این ترتیب بوده که روغن داغ روی عضو متهم میریختهاند، و ورِ شیرهٔ گیاه، عصارهٔ نباتات سمّی بوده که به خورد او میدادهاند. در همهٔ این ورها مردمان باید به هنگام امتحان، نجات خود را در ذکر کلام مقدس بدانند و به خدا و فرشتهٔ \* عدل و انصاف (رَشْن \*) متوجه شوند تا رستگاری یابند. نمونه های عملی این ورها، به ویژه ورِ گرم، در کتابهای کهن و نیز ادبیات فارسی بسیارند و تا حدودی کیفیت اجرای آنها هم مشخص شده است. سیاووش \* برای اثبات بیگناهی خود از میان آتشی گذشت که کاووس \* به دستور موبد فراهم کرده بود:

- جو خواهی که پیدا کنی گفت و گوی بسباید زدن سسنگ را بسر سسبوی و زیسسن دخستر شساه هساماوران پسر انسدیشه گشستی بسه دیگس کسران ز هر دو سخن چون بدینگونه گشت بسر آتش یکسی را بسباید گندشت
  - و به قول فردوسی ( شاهنامه: ۳۳/۳):
  - چنین است سوگند چرخ بیلند که بر بیگناهان نیاید گزند

«آذرباد مارسپندان، موبدان موبد ایران در روزگار شاپور، چنان زیست که وقتی فلز بر روی سینهاش ریختند گویی بر سینهاش شیر دوشیدهاند و او از این آزمایش پیروز بر آمد و نسلاً بعدِ نسل، موبدان موبد شاپور گردید.» (آثارالباقیه: ۵۴۳) در کتاب ویس و رامین (تصحیح مینوی: ۲۰۲) آمده است که ویس برای ائبات

بیگناهی خود، در حضور بزرگان شهر از میان آتش گذشت:

مراگوید به آتشبر گذر کن جهان را از تن پاکت خبر کن

در روایات کهن هست که در پایان جهان، همهٔ آدمیان باید از میان رویِ گداخته که به منزلهٔ آتش است بگذرند و نیکان و بدان، به آسودگی و عذاب پاداش یابند و همین خود نوعی «ور» تواند بود. در مننوی مولوی نیز از آزمایش آتش و آب یاد شده و آن هنگامی است که میان یک متدیّن و یک دهری، بر سر الوهیّت پروردگار و قِدَم عالم بحثی در گرفته است:

| کاندر آتش در فـتند ایـن دو قـرین    | هست أتش امــــتحان أخـــرين      |
|-------------------------------------|----------------------------------|
| از گهان و شک سوی ایقان رونـد        | عام و خاص از حالشان عـالم شـوند  |
| نــقد و قـلبی را کـه آن بـاشد نهـان | آب و آتش آمــد ای جـان امـتحان   |
| حـــجت بــاقي حـــيرانــان شــويم   | تـا مـن و تـو هـر دو در آتش رويم |

تا من و تو هر دو در بحر اوفتیم که من و تو این گُرُه را آیتیم همچنان کردند و در آتش شدند هر دو خود را بر تَف آتش زدند آن خیداگوینده مرد مدعی رَست و سوزید اندر آتش آن دَعیی (مثنوی: ۴۴۷/۴)

در تورات نیز چندین بار، به چیزی شبیه به «ور» بر میخوریم. در پنجمین باب از سفر اعداد، یهوه \* به موسی \* میگوید: به امّت خویش بگو که هرگاه زنی به خیانت نسبت به شویش متهم گردید باید کاهنی او را آب تلخ آلودهای بنوشاند و چنانچه شکمش بالا آمد و پاهایش سستی گرفت، آن زن بزهکار است و در غیر این صورت بیگناه. آنچه برای حضرت ابراهیم \* پیش آمد و برای ثبوت حقانیتش آتش بر او گلستان شد

نیز یادآور نوعی ور گرم است که در فرهنگ ایرانی بی سابقه نیست.

آزمایش ور، با نام آردیال (ordeal) نزد اروپاییان نیز معمول و متداول بوده و فی المثل داوری با آهن تفته در داستان تریستان و ایزوت (اثر ژوزف بدیه، ترجمهٔ پرویز خانلری: ۲۵) گواه صدق این مدعاست.

سایر ملل، از جمله هندیان و اقوام و قبایل افریقایی و حتی اعراب جاهلی نیز با گونههایی از «ور» سرو کار داشتهاند (جواد رسولی، آیین اساطیری ور، پیشینهٔ سوگند در ایران و جهان: ۲۸ به بعد ).

به نظر می رسد آنچه در ادبیات فارسی و فرهنگ اسلامی ایران، با عنوان سوگند برجای مانده، در واقع دنبالهٔ اندیشهٔ اعتقاد به ور بوده باشد. این سوگندها با تشریفات و آداب خاصی برگزار می شدند و برای انجام آن، با لباس طاهر و غسل کرده، در معبد حاضر می شدند و به مقدسات خویش سوگند می خوردند. بسیاری از این سوگندها حتی مکتوب شدهاند و سوگندنامه ها در کتابهای روایات تا امروز نیز بر جای ماندهاند؛ گرچه مفاهیم سوگند در هر دوره ای، بسته به شرایط فرهنگی و اعتقادی آن زمان، متفاوت بودهاند (علی رهبر، «سوگند و ردّ پای آن در ادبیات فارسی»، هنر و مردم، مهر ۱۳۴۸:

سوگند اصلاً آبی آمیخته به گوگرد بوده که در محاکمهٔ مشکوک، یا به روایت کتابهای پهلوی، در داستانهای نهفته، به همپتکاران (مدعی و مدعی علیه) می نوشاندند. به همین دلیل در کتابهای معتبر فارسی همیشه سوگند با فعل «خوردن» به کار رفته و نه، چنان که امروز معمول است، با فعل «یاد کردن»: بخوردند سوگند یک با دِگر که کس برنگرداند از کینه سر (شاهنامه: ۱۹۰/۵)

منابع: یشتها: ۵۷/۱ و ۵۷۳ تفسیر اوستا: ۲۴۴ مزدیسنا ( ۱۳۲۶): ۴۴۲ تا ۴۴۸ فرهنگ نامهای اوستا: ۵۲۰/۱ به بعد؛ آیین شهریاری در ایران: ۴۱۳ به بعد؛ سوگ: ۴۹ آیین اساطیری وز: ۲۸ به بعد؛ علی رهبر، «سوگند و ردّ پای آن در ادبیات فارسی»، هنر و مردم، مهر ۱۳۴۸: ۳۵/۸۳ به بعد؛ ابراهیم پورداوود، «سوگند»، مهر، بهمن واسفند ۱۳۲۱: ۵ و ۶ و ۱۸۱/۷ به بعد؛ لطفعلی صورتگر، «سوگند در ادبیات فارسی»، مهر، آبان ۱۳۲۱: ۲۳/۱ به بعد؛ محمد تقی بهار، «سوگند در ادبیات فارسی»، مهر، دی ۱۳۲۱: ۷ و ۲۰۹/۲ به بعد؛ دانشنامهٔ مزدیسنا: ۴۶۶؛ سوگند در زبان و ادب فارسی؛

ورِ تَرَه (= وریتره) به معنی «مخفی کننده و دزد»، به اعتقاد ایرانیان قدیم، ابر بی باران \* ورترَه (= وریتره) به معنی «مخفی کننده و دزد»، به اعتقاد ایرانیان قدیم، ابر بی باران \* است و در روایات کهن مذهبی نام دیوی \* است که مظهر خشکسالی و تاریکی و بدخواهی محسوب می شده است. کلمهٔ وریتره، در سنسکریت، به معنی دشمن و پوشاننده و مانع شونده آمده و «وِریترَهَن» (vritrahan) در دیگ ودا لقب ایندرا \* خداوند بزرگ هندوهاست که در اوستایی «وِرِثْرَغَن» و در فارسی «بهرام \*» شده و همچنین لقب بهرام و محترم ترین لقبی است که به خدایانی داده شده که به وریتره حمله می کنند و پس از سوراخ سوراخ کردن بدن او، بارانِ محتوایش را بر زمین می ریزند. ایندرا بزرگترین به «ورتره کُش» موصوف است.

**منابع: فر**هنگ نامهای اوستا: ۱۳۴۱/۳؛ مزدیسنا: ۴۶؛ علی اکبر جعفری، «فرهنگ نامهای اوستا»، فرهنگ ایران زمین: ۴۲۵/۱۵.

وَفَدِعاد

**وَفَدِعاد** ← عاد ویدرفش ← بیدرفش ویراف ← ارداویراف

ویس و رامین ( ویسه و رام ) نام عاشق و معشوق سوخته دل قصهٔ ویس و رامین، داستان ویس و رامین ( ویسه و رام ) نام عاشق و معشوق سوخته دل قصهٔ ویس و رامین، داستان عاشقانهٔ ایرانی و متعلق به عهد اشکانی است و فخرالدین اسعدگرگانی، در حدود سال ۴۴۶ قمری، آن را از روی یک متن پهلوی، به فارسی دریِ منظوم برگردانیده است. این داستان عاشقانه، نه تنها در اصول، بلکه در جریان وقایع نیز با فاجعهٔ عشقی تریستان و ایزوت، یک داستان اروپایی مشابه است و در آن، آتش شهوت به حدّی تیز است که از حدود شرافت و نجابت و ضوابط اجتماعیِ پذیرفته در جهان معاصر تجاوز میکند و هر خشک و تری را می سوزاند و فی المثل عشق خواهر و برادر را موجه میکند. ماجرای غنایی ایران جایگاه عمده ای یافته و همپایهٔ داستان لیلی و مجنون \* و خسرو و شیرین \* زبانزد خاص و عام شده است: در آورده بسه ویسه دست رامین چو زژین طوقی اندر سرو سیمین ( خمسه: ۱۰۱۷)

ر عسب تا ۲۰ ۲ چو ویسه فتنهای در شهـدبوسی چــو دایـه آیـتی در چـاپلوسی (خمسه: ۲۹۸)

چه حاجت است به گل عیشِ ویس و رامین را میان خسرو و شیرین شکر کر جا باشد (سعدی)

(سعدى)

رامین چو اختیار غم عشق ویس کرد یک بارگی جدا ز کلاه و کمر فتاد (سعدی: ۲۶۸) ویس و رامین خسرو و شیرین بخوان که چه کردند از حسد آن اب لهان (مثنوی: ۷۶/۵) یا ز لیلی بشنود مجنون کلام یا فرستد ویس را رامین پیام (مولوی) او کمه «الحمد» را نکرده درست ویس و رامین چراش باید جست (اوحدی) بذل و کفِ رادش کرم و طبع جوادش این ویسه و رامینی وان دَعد و رَبیابی (قاآنی: ۷۵۰) (دیار شهریاران: ۱۰۸۱/۲ و ۱۱۸۴).

منابع: پیوند عشق میان شرق و غرب: ۳۲۴ به بعد؛ تاریخ ادبیات فارسی: ۷۰؛ ولادیـمیر مینورسکی، «ویس و رامین، داستان عاشقانهٔ پارتی»، ترجمهٔ مصطفی مقرّبی، فرهنگ ایـران زمین، دفتر ۱ و ۲: ۵/۴ به بعد؛

**ویشتاسپ** ← گشتاسپ

**ویشنو** با بشن، ایزد<sup>\*</sup> بزرگ ودایی و یکی از سه خدای عمدهٔ هندو است که با بر همن<sup>\*</sup> و ویشنو یا بشن، ایزد<sup>\*</sup> بزرگ ودایی و یکی از سه خدای عمدهٔ هندو است که با بر همن<sup>\*</sup> و شیوا<sup>\*</sup> تثلیث آیین هندو یا تریمورتی (trimurti) را تشکیل می دهند. بسیاری از صفات ویشنو همانند تیر<sup>\*</sup> ایرانی است و نیلوفر<sup>\*</sup> از نشانه های خاص او به شمار می رود. وقتی ویشنو در خواب بود بر هما به صورت گل نیلوفر<sup>\*</sup> از ناف ویشنو رویید.

ویشنو آفریدگار همهٔ کائنات دانسته می شد و عرّاده ای داشت به نام گروده (garuda) که مرکوب مرغی بود و آن مرغ، پادشاه مرغان و به صورت «دال» یا کرکس \* افسانه ای (نیمی پرنده، نیمی انسان) تصور می شد و بدن گروده چنان درخشان بود که آن را با اگنی \* خدای آتش \* اشتباه می گرفتند. او دشمن مار \* بود زیرا هووی مادرش (نامادری اش) مادر تمام مارها به شمار می رفت (دیار شهریاران: ۱۰۳۶/۲).

ویشنو را دارای نیروی حفظ و حراست، قایم به ذات و مستولی بر همه چیز می شناخته اند و در این حالت، او را به عنصر آب \* که پیش از خلقت این جهان در همه جا ساری و جاری بوده، منسوب داشته و به همین جهت او را «ناراین» یعنی متحرک در آبها خوانده اند. این ایزد را در روایات هندی به صورت بنی با چهار دست و بازو مجسم می کنند که بستر او ماری است جاوید با هفت سر به نام «انانتا» ( = ازلیّت ). هر وقتقوای شرّ بقای عالم را به خطر می اندازند ویشنو از بستر خود برمی خیزد و به حمایت و حفظ عالم می شتابد. ویشنو همانند بهرام \*، دارای ده تجلّی \* مختلف است ( سرزمین هند: ۱۷۳ ). در تجلّی دهم که آخرین مرحلهٔ ظهور او و عصر تنازع حق و باطل است نوع بشر طوری فاسد و ضایع می شود که دیگر ویشنو قادر به نجات او نیست و ناچار نوع انسان را به کلی معدوم می سازد و دنبایی از نو بنا می کند و ویشنو سرانجام به صورت کاکلی در می آید و با شمشیر در دست، عالمیان را نابود می سازد.

منابع: دیار شهریاران: ۸۹۲/۲ و ۱۰۳۵ و ۱۱۸۱ و ۱۱۹۲؛ سرزمین هـند: ۱۷۰ بـه بـعد؛ ادیـان و مکتبهای فلسفی هند: ۲۶۴/۱ به بعد؛ داریوش شایگان، «بینش اساطیری»، الفبا: ۳۵/۵؛ دا.فا.: برهمن.

وِیل (چاه) /veyl/ نام چاه، یا به اختلاف روایات، نیام دروازه، وادی، سنگ، تینور و ییا رودی است در جهنّم\*، و چاه ویل، در تداول عامه، محل خرج و مصرفِ پایان ناپذیر و نپذیرفتن تمام هزینه و مصرف یک چیز است و گویند: چاه ویل است، هر چه بریزی پر نمی شود. در ادب فارسی غالباً به صورت چاه ویل و گاه هم تنور ویل از آن یاد شده است: در تنور ویل بادا دشمنت از بُلُسکِ چینُوَد آمیخته

(فرخي)

آن چاه ویل در طبقهٔ هفتمین که هست تسابوت دشمسنان عسلی در مسیان او (بهار: ۱۶۳/۱)

**منابع: فرهنگ لغات عامیانه؛ لغت**نامه.

## **ويو** →وايُو

هابیل و قابیل /hābil va qābil هابیل و قابیل، به فارسی، جلمیس و تلمیس ( مهر نیمروز: ۴۲)، نام دو پسر حضرت آدم \* است که سرانجام میان آن دو اختلاف افتاد و هابیل به دست قابیل کشته شد. در آن روزگار حوّا \* دو فرزند به یک شکم می آورد و معمولاً یکی دختر بود و یکی پسر. خدای تعالی آدم را فرموده بود هر دختر که تو را آید، به پسری ده که از شکمی دیگر آمده باشد، تا به هم شکم نداده باشی ( تفییر طبری: ۳۹۴).

2

دختری نیکوروی و زیبا که نام او را اقلیمه (اقلیما) نوشتهاند، با قابیل به یک شکم بیامد. آدم خواست او را به هابیل دهد، قابیل گفت: همداستان نباشم، این خواهر که با من به یک شکم بیامده است به من باید داد. آدم گفت: خدای عزّوجل چنین فرموده است و من بیفرمانی نتوانم کرد. اکنون اگر تو به آنچه خدای عزّوجل فرموده فرمانبردار نیستی، بروید هر دو، و از این جهت قربان کنید و قربانی\* هر یکی که پذیرفته شد، این دختر به وی دهم. قابیل گفت: روا باشد، چنین کنیم.

بنا بر برخی تفاسیر (روض الجنان: ۲۳۸/۶) همسر قابیل، نه خواهر او بلکه زنی جنّی به نام «حمانه» بود بر صورتِ اِنس، و همسر هابیل حوری از بهشت\* بود در صورت اِنس به نام «نزله».

آدم هر پسری را پیشهای آموخته بود: قابیل را برزیگری و هابیل را شبانی. پس بفرمود قربان بکنید. هابیل گوسفندی فربه و بهترین بیاورد و قابیل دستهای گندم \* که بدترینها بود. آدم بیامد و دعا کرد. آتشی \* بر مثال سیمرغی \* بیامد و به قربان هابیل در افتاد و بسوخت و هیچ پیرامون قربان قابیل نگشت. پس آدم آن دختر به هابیل داد. قابیل کینهٔ برادر به دل گرفت و گفت: من تو را بکشم. هابیل گفت: مرا در این گناهی نیست؛ اگر تو به کشتن من دست دراز کنی من تو را نکشم که من از خدای بترسم ( مائده : ۲۸ ). قابیل پی فرصت بود تا اینکه روزی هابیل را در خواب دید. سنگی بزرگ بر سر او زد و او را بکشت. و چون کشته بود نمی دانست که چه باید کرد و از آدم می ترسید. کلاغی \* بیامد و با کلاغی دیگر جنگ کرد و او را بکشت و زمین را به منقار بکند و او را در گودال پنهان کرد. قابیل چون بدید گفت: ای وای بر من، آیا من نمی توانم همانند این کلاغ باشم و لاشهٔ برادر خویش پنهان کنم؟ (مانده: ۳۱) پس قابیل نیز گودالی بکند و هابیل را در آنجا بنهاد و در زیر خاک پنهان کرد، در کوههای حدود سرندیب \*. مولوی در دفتر چهارم مئنوی (ب ۱۳۰۰) به هنگام استدلال بر ضرورت تعلم حرفهها و نقش استاد، به این داستان اشاره کرده است.

> دانش پیشه ازین عقل ار بدی پیشهای بی اوستا حاصل شدی کندن گوری که کمتر پیشه بود کی ز فکر و حیله و اندیشه بود گر بُدی این فهم مرقابیل را کسی نهادی بر سر او هابیل را که کجا غایب کنم این کشته را این به خون و خاک در آغشته را دید زاغسی زاغ مرده در دهان برگرفته تیز میآمد چنان از هوا زیر آمد و شد او به فن از پسی تسعلیم او را گورکن

بعدها هر نوع کینه توزی نسبت به برادر و یا میل شدید به برادر کشی، بر اثر احساس تبعیض غیرعادلانه، «عُقدهٔ قابیل» نامیده شده است ( افریقا: ۳۳۲).

آدم به حج رفته و همهٔ فرزندان خود را به قابیل سپرده بود. چون بازآمد هابیل را نیافت و دانست که قابیل او راگم کرد. بر او لعنت کرد و سخنانی در مرثیهٔ هابیل بگفت. بدین ترتیب، هابیل نخستین کس بود که از دنیا بیرون رفت و این اولین شهید \* تاریخ، قربانی اولین برادرکشی نیز بود. شاید به این جهت بود که عیسی \* (ع) هابیل را، هابیل صدیق نامید ( قاموس ). علی شریعتی ( انسان و اسلام : ۳۶ به بعد ) داستان هابیل و قابیل را به آن صورت که در قصه های اسلامی هست مملو از حقیقت علمی و انسان شناسی و تاریخ شناسی می داند و به عنوان حقیقتی «سمبولیک» که آغاز تاریخ بشریت و خصومت طبقاتی را تبیین می کند مورد توجه قرار می دهد.

این را هم باید گفت که نام هابیل و قابیل در قرآن کریم نیامده، اما کلیات قصهٔ دو پسر آدم، به ترتیبی که ذکر شد، در آیات ۲۷ تا ۳۱ سورهٔ مائده بیان شده است. تفصیل روایت و همچنین نام فرزندان آدم از تورات منشأ میگیرد و در تفاسیر قرآن و قـصص اسلامی گسترش مییابد، با این تفاوت که نام قابیل در تورات قایین ( قاین ) است زیرا حوّا چون نخستین پسر بزادگفت: فرزندی اقتناکردم (گرد آوردم) و از اینرو، قایین نامش کردند. برخی گفتهاند: قایین به «قَین» نزدیک است و چون پیشهٔ آهنگری داشت به ایـن نـام خوانده شد و بعدها به علت تشابه لفظی «قابیل» شده است ( اعلام قرآن: ۳۲). داستان برادرکشی قابیل در ادبیات فارسی نیز راه یافته و برخی بهاجزای آن اشاره کردهاند:

ای به سر برده خیره عمر طویل همه بر قبال قبال و گفتن قبیل خبر آری که این روایت کرد جعفر از سعد وسعد از اسهاعیل کسه پسسر بود دو مَر آدم را مِسه قسابیل و کِهترش هسابیل مَر کَهین را خدای ما بگُزید تا بکشتش بدین حسد قسابیل اندرین قصه نفع و فایده چیست بنهای آن و بفگن این تطویل (ناصرخسرو: ۱۲۳) نه چو قابیل کشته شد به جفا داد هسابیل پسوستین به فنا (حدیقه: ۷۹) گروهی چیو دریا جنوبیگرای که بودهست هسابیلشان رهنهای (میه: ۱۲۴۵) قدبان کرده به ذع مرقیابل در آتش عشتر هرچم هابا

منابع: بلعمی: ۱۰۰/۱ به بعد؛ تفسیر طبری: ۳۹۴/۲ به بعد؛ قصص [نیشابوری]: ۲۶ به بعد؛ قصص [نجار]: ۲۲؛ یعقوبی: ۵/۱؛ مروج: ۲۶/۱؛ تحقیق در تفسیر ابوالفتوح: ۱۲/۳ به بعد؛ روضةالصفا: ۳۲/۱؛ حبیبالسیر: ۲۱/۱؛ القصص: ۲۲۵؛ الروضة من الکافی: ۱۱۴؛ مآخذ قصص و تمثیلات: ۱۳۸؛ معجم الالفاظ: ۲۷؛ قاموس: ۹۱۵؛ علی شریعتی، «بازگشت» نشریهٔ شمارهٔ ۴ مؤسسهٔ ارشاد، تهران، ۱۳۵۷: ۳۷۵ به بعد؛ اعلام قرآن: ۳۲ به بعد؛ روض الجنان: ۳۲۷/۶ به بعد؛ لغتنامه؛ ... *S.E.I*: 115.

**ھاتف** ب فرشتہ

هاجر /hājar/ نام مادر اسماعیل\* است که اصلاً کنیزکی مصری بود و مَلِک مصر ( سنان بن علوان بن عبید بن عولج ) وی را به ساره \* ( نخسین همسر ابراهیم \* ) داده بود. چون ابراهیم را از ساره فرزند نمی آمد و وی از این بابت دلتنگ می بود، ساره کنیز خود را به ابراهیم بخشید اما همین که هاجر بار برداشت، ساره نسبت به وی بدرفتاری نمود و هاجر به گوشه ای رفت و در کنار چشمه ای فرشتهٔ خداوند او را به پسری به نام اسماعیل وعده داد. پس از تولد اسماعیل، ساره را بر وی غیرت آمد و سوگند یادکرد که سه عضو از هاجر را قطع کند.

هاجر در گوشهای مسکن گزید اما سرانجام به شفاعت ابراهیم قرار بر آن یافت که نرمهٔ گوش هاجر را سوراخ کند و یکی از اعضای نهانی او را مقطوع گرداند. سنّت سوراخ کردن گوش و ختان (ختنه کردن) در میان زنان از آن زمان پیدا شد. چون ساره باز هم با هاجر شکیبا نبود، ابراهیم هاجر و اسماعیل را به زمین مکّه برد و به اشارت جبرئیل\* ایشان را در بیابانی بی آب ساکن گردانید و به خدا سپرد و تنها اجازه داشت که گاهی سواره به دیدار اسماعیل بشتابد، مشروط بر آنکه از اسب فرود نیاید ( به ابراهیم ).

چون آب<sup>\*</sup> ایشان به انتها رسید طفل گریه کرد. هاجر دو کوه دید: یکی به نام صفا و دیگری مروه. از این کوه به آن کوه می دوید تا هفت بار و از آن صدایی می شنید اما صاحب صدا را نمی دید. حق تعالی دویدن وی را رکنی از ارکان حج گردانید. اسماعیل پاشنه بر زمین می زد و از ردِّ پای او چشمهای جوشید که زمزم<sup>\*</sup> نام یافت. چون قوم بنی جُرْهم به واسطهٔ آب آنجا آمدند اسماعیل در میان ایشان پرورش یافت و دختر مهتر بنی جُرْهم را به زنی گرفت.

نام هاجر به ندرت در شعر فارسی آمده است:

ذبیح چون صد و سی و چهار سال بـزیست که بُـد بـه نـام سهاعـیل و مـادرش هـاجر (ناصرخسرو، چاپ قدیم: ۱۸۶) در توصیف ممدوحهٔ خود شاعر سروده است: ساره چسان داغش که خـواری هـاجر جست همی از درِ حسـادت و خِـذلان هاجر کی گـویمش کـه خـدمت سـاره کـرد پـرستاروار، روز و شب از جـان (قاآنی: ۶۶۲)

در شعر معاصر هم، با توجه به سرودهٔ عامیانهٔ «بارون میاد جَرجَر، روپشتِ بونِ هاجر»، به این نام اشاره شده است که ظاهراً به ندرت می توان آن را به هاجر، مادر اسماعیل (ع) نسبت داد:

ابرهایی را که میبارند و میبارند جَرُجَر و جَرُجَر روی بام هاشم و هاجر. (اخوان ثالث، دوزخ اما سرد: ۲۷۳) منابع: مجمل التواريخ والقصص: ۱۹۰؛ قصص [نيشابوری]: ۶۷ به بعد؛ تحقيق در تفسير ابوالفتوح: ۵۷/۳ به بعد؛ قصص [نجار]: ۹۲؛ قاموس: ۹۱۵؛ الروضة من الکافی: ۳۷۳؛ لغت نامه و منابع آن.

هاروت و ماروت /hārut va mānu نام دو فرشته \* است که به جهت سرزنش آدمیان به گناه، در بابل \* مدام عذاب می شوند. بنا بر اغلب روایات اسلامی پس از آفرینش \* آدم \*، فرشتگان سبب تقرب و بزهکاری آدمی را از حق تعالی جویا شدند. خطاب رسید که سبب بزهکاری آدمی شهوت است و علت عصمت شما عدم شهوت، و به همین جهت ایشان را پاداش بیش دهیم. فرشتگان نیز مدعی منزلت آدمی شدند و از میان خویش سه تن، به نامهای عزا و عزایا و عزازیل \* رابرگزیدند تا بر صورت آدمیان به زمین آیند. خداوند ایشان را از چهار چیز نهی فرمود: شرک، قتل نفس، زنا و بادهنوشی. عزازیل پوزش خواست و دو تای دیگر که هاروت و ماروت لقب یافتند، به وظیفهٔ خویش مشغول شدند و میان مردم حکم می کردند، تا اینکه زنی را با شوی خود خصومت افتاد. نام این زن، به تازی «زهره»، به پارسی «بیدخت» و به عبری «اناهید» بود ( تغییر قرآن پاک: ۸۵). زن و شویش حکم به پیش هاروت و ماروت آوردند. هر کدام جداجدا بر زن دل باختند و با وی قرار گذاشتند میان او و

هاروت و ماروت

شویش حکم کنند و هر دو به یک وعدهگاه آمدند. در آن ساعت که آن دو پیش زن بنشستند ایزد تعالیٰ فرمان داد درهای آسمان \* گشاده شد و فرشتگان آسمان فرو نگریستند و برگزیدگان خود را مشغول بادهنوشی و زنا دیدند. از آن روز فرشتگان شفیع مؤمنان گشتند. این زن دعایی بر خواند و به قدرت اسم اعظم \* که از ایشان آموخته بود، بر آسمان شد. ایزد تعالی او را مسخ گردانید و او به ستارهٔ زهره \* یا ربةالنّوع عشق و جمال و عیش و عشرت و شادی و طرب مبدل گشت ( لغتنامه ). هاروت و ماروت، پس از گناه، در بابل ماندند و به مردم سحر و جادو آموختند. راجع به عذاب آن عذاب معتقدند که این دو را در چاهی واژگون آویختهاند تا روز قیامت، زیرا خود آنان عذاب دنیا را برگزیدند و از شکنجهٔ آخرت بترسیدند. قزوینی در آنارالبلاد ( ۳۰۵) نقل کرده است که شخصی به نام مجاهد، در سرزمین بابل، آن دو را به شکل دو کوه عظیم سر به زیر آورده دیده است.

اصل این قصه بابلی است و در متن سومری و اکدی آن نیز آمده است ( اعلام قرآن: ۶۳۲). داستان هاروت و ماروت که بازتابی دیگر از داستان سرپیچی ابلیس<sup>\*</sup> از امر خداوند و خرده گیری او بر آدم است، به نظر برخی، در ادبیات آوستایی، «هئوروتات امرتات» (Haurvatāt-Ameretāt) (خرداد و مرداد) نامیده شده که نام دو تن از امشاسپندان آیین مَزدیَسنا است و بنابراین، داستان اصل ایرانی دارد. به نظر «دو مزیل» خرداد و مرداد نمونه های اصلی هاروت و ماروت اند که در قرآن ( بقره: ۱۰۲) از آنان یاد شده است و به طور قطع رودخانه های دوگانهٔ «هرت» و «مرت»، دستیاران خدای تاکستانها، که بادها را ارامنه ) ببارند، اشاره به همان خرداد و مرداد است زیرا فولکلور ارامنه، از اساطیر ایرانی بسیار متأثر است. از طرف دیگر، داستان مورد بحث، به «ناساتیا» (آمانه، از اساطیر ایرانی شراهت عجیبی دارد و به نظر می رسد این دو فرشته، یعنی خرداد و مرداد، جایگزین ناساتیاهای هند و ایرانی شدند و صفات اساطیری به خودگرفتند ( ادیان و مرداد، جایگزین ناساتیاهای هند و ایرانی شدند و صفات اساطیری به خودگرفتند ( دیان و مرداد، جایگزین ناساتیاهای هند و ایرانی شدند و صفات اساطیری به خودگرفتند ( دیان و میان ایرانی و میای ایرانی

داستان کهن هاروت و ماروت، آن گونه که مذکور افتاد و در فرهنگ اسلامی نیز مشهور شده، در ادبیات فارسی مورد توجه و بهرهبرداری شاعرانه قرار گرفته است:

ناهید چون عقاب تو را دیذ روز صید گفتا درست هاروت از بند رسته شـذ (دقیقی: ۹۷)

از صد یک آن شعبده هاروت به بابل بمنمود ممرا شعبدههایی که بمنتمود (سنامی: ۳۵۶) جو هاروت و ماروت لبخشک از آن ست <u>اَبَسر</u> شبطً و دجه مران بدگهان را (ناصرخسرو: ١١) چو هاروت ار توانستی که اینجا آیی از گردون از اینجا هم توانی شد بىرون چىون زهىرا زهىرا (ناصر خسرو: ۲) تشنه چو هاروت ماند غرقه چو ذوالنون هر که مر این آب را ندید درین آب (ناصرخسرو: ۹) سحر من افسون ملايكفريب صنعت من برده ز جادو شکیب بابل من گنجهٔ هاروتسوز زهرهٔ من خاطر انجمفروز لاجرمش منطق روحياني است زهرهٔ ایس منطقه میزانی است سِحر حلالم سَحرىقوت شد نَسخكُن نسخهُ هاروت شد (خمسه: ۳۵) زهره هنوز آب درین گل نیریخت شهير هاروت به بابل نه بخت (خمسه: ۷۵) يارب آن کوس چه هاروتفنِ زهرهنواست که زیک پرده صد الحانش به عمدا شنوند ( خاقانی: ۰۰۱) خجلت به روى زهـرهٔ زهـرا بـرافكـند مطرب به سِحرکاری هـاروت در سهاع (خاقاني: ١٣٥) کمالش ز بابل خراسان نماید قبولش ز هاروت ناهید سازد ( خاقانی: ۱۳۰) دود آهم دوش بابل را حبش کر دهست از آنک غارت هاروتیان شد زهرهٔ زهرای من (خاقاني: ۶۵۰) فتنه عطار در جهان افکند چاه ماروت بابل افتادست (عطار: ٣٥) ياقوت تىو مايەبخش جمانست هاروت تو چارەساز سٍحرست (عطار: ٥٩) ای غلام و چاکر ما روت را گوش کن هاروت را ماروت را وز عـجایبهای اسـتدراج شـاه مست بــودند ازتماشای اله (مثنوی: ۲۲۲/۳)

| چشمت آن کرد که هاروت به بابل نکمند      | سِحر گویند حرام است درین عـهد ولیک |
|-----------------------------------------|------------------------------------|
| ( سعدی: ۴۹۸ )                           |                                    |
| صد گونه جادویی بکنم تا بیارمت           | گر بایدم شدن سوی هاروت بابلی       |
| ( حافظ : ۶۳ )                           |                                    |
| تا بـه كـام دل بـبيند ديـدهٔ مـا روت را | لطف باشد گر نپوشی از گداهـا روت را |
| کاشکی هرگز ندیدی دیـدهٔ مـاروت را       | همچو هاروتیم دایم در بلای عشـق زار |
| ( حافظ : شانه تراش، لغت نامه )          |                                    |
| کرده هاروتوش نگونسارش                   | زهرهرویی گُهی بـه چـاه زنخ         |
| (قاآنی: ۴۵۶)                            |                                    |

منابع: تفسیر طبری: ۹۵/۱؛ عجایب [فارسی]: ۶۴؛ تحقیق در تفسیر ابوالفتوح: ۴۶۸/۳؛ آفرینش و تاریخ: ۱۱/۳؛ روضةالصفا: ۵۳/۱؛ گاتها: ۸۳؛ واژه نامک: ۳۴۳؛ مهر نیمروز: ۵۱؛ حبیبالسیر: ۲۷/۱؛ مآخذ قصص و تمثیلات: ۹۲؛ اعلام قرآن: ۶۳۲ به بعد؛ دیار شهریاران: ۱۰۰۲/۲ به بعد؛ نیرنگستان: ۱۲۵؛ دانشنامهٔ مَزدیَسنا: ۴۸۲؛ فرهنگ لغات و تعبیرات خاقانی: ۱۶۰۴/۲؛ لغتنامه و منابع آن؛

**ھارون بن ظفر** ← سامرى

هارون بن عِمران / hārun-ebne emrān/ برادر حضرت موسی\* و وزیر و جانشین وی بود که از جانب خدا مأمور به دعوت فرعون\* شد و با موسی از مصر هجرت کرد و آنگاه که موسی برای آوردن الواح عشره، به کوه طور\* شد، او را جانشین خویش کرد و هدایت قوم به او سپرد اما بنی اسرائیل از او فرمان نبردند و سامری\* گوساله پرستی آغاز نهاد. چون موسی از طور برگشت، برآشفت و او را ملامت کرد. قاموس کتاب مقدس ( ۹۱۶) ساختن گوساله را به هارون نسبت داده است که درست نیست.

چون موسی با بنی اسرائیل از دریا گذشتند و فرعون و یاران او هلاک شدند موسی ولایت و ریاست مذبح و قربانی\* به هارون داد و هر کس قربانی داشت به هارون می داد تا او بر مذبح نهد. به روایت نورات خداوند تقصیر او را عفو کرد و وی را رئیس الکهنه و اولادش را کاهن قرار داد و کهانت هارون و اولاد وی را به واسطهٔ این معجزه که عصای خشک هارون شکوفه آورد ثابت و برقرار داشت. هارون هـنگام وفـات ۱۲۳ سـال از

| ز قله های کوه هور باقی است. نام او در آیات              | عمرش گذشته بود و قبر وي هنوز در يکي از         |
|---------------------------------------------------------|------------------------------------------------|
| ) برادر و یاور موسی در ادبیات فارسی مورد                | متعدد قرآن مذکور است و داستان او به عنوان      |
|                                                         | توجه بوده است:                                 |
| چون به زیر یک ردا فرعون داری صدهزار                     | طیلسان موسی و نعلین هارونت چــه سـود           |
| (سنایی: ۲۱۰)                                            |                                                |
| دایش از شـــوق هــارون مــیکند<br>( ۱۱ - ۳۲۰            | گر سخن گوید چو موسی هر که هست                  |
| (عطار: ۲۳۰)<br>شام ز مهرت چو رای روشن هارون             | صبح ز قهرت چو جان تــيرهٔ هـامان               |
| (قاآنی: ۶۸۳)                                            |                                                |
| وارث موسی و هارونیم مـا                                 | در دل حق سرّ مکنونیم مـا                       |
| (اقبال: ٥٢)                                             | ~                                              |
| کرده زردشتی ز نسل موسی و هارون ظهور                     | من چه گويم از مقام آن حکميم نکمته سمنج         |
| (اقبال: ۲۶۳)                                            |                                                |
| ل فرموده است: عَلِيٌّ مِنَّى بِمَنْزِلَةٍ هَارُونَ مِنْ | در روایتی پیامبر اکرم در حقّ حضرت علی          |
|                                                         | مُوسىٰ اِلاً لا نَبَّى بَعدي. ناصرخسرو با توجه |
| ، هینی دارد                                             | عــلی هــارون امّت بــود دشمـــن زان           |
| ش چنین آموخت ره فرعون و هامانش                          | مر او را، کن                                   |
| ( ناصرخسرو : ۲۱۷ )                                      |                                                |
| ینش و تاریخ: ۶۷/۳؛ روضةالصفا: ۲۴۷/۱؛ عجایب              | منابع: بلعمي: ۵۰۲/۱؛ قصص [نجار]: ۲۹۷؛ آفر      |
| ير ابوالفتوح: ٢٥٩/٣؛ لغتنامه؛ منابع مـوسى در            |                                                |
|                                                         | همين فرهنگ.                                    |
|                                                         | <b>ھازر</b> ← آزر                              |
|                                                         | هاله و بن / hālovin                            |

جشن هالووین (Hallowe'en) شب عیدِ اولیا و قدّیسان و مراسم آتش افروزی و ادای دین به ارواح درگذشتگان است که در کشورهای اروپایی، روز سی و یکم اکتبر (نهم آبان) برگزار می شود و به چهارشنبه سوری ایرانی بی شباهت نیست ( ← چهارشنبه سوری ). **هامان /**hāmān/ نام وزیر فرعون\* در عهد حضرت موسی\* است که طبق روایات تورات وزیر خشایار شا معرفی شده است. به موجب آیهٔ ۳۸ سورهٔ قصص، هامان مأمور شد برای فرعون برجی چنان بلند بسازد که فرعون از فراز آن بر خدای موسی چیره شود (→ فرعون). چند بار نیز در ردیف گردنکشان و مستکبرین تاریخ از او یاد شده است (مؤمن: ۲۵ و ۳۸ و عنکبوت: ۳۸). بنا بر روایت قصصالانبیاء ( ۱۷۳) هامان نمام عمومی وزیران آل ریّان (فراعنهٔ مصر) بود، چنانکه ملوک آل ریّان را «فرعون» می گفتند. نام هامان در کنار فرعون و هارون\* در شعر فارسی راه یافته است:

عــلی هــارون امّت بــود دشمــن زان همـی دارد مر او را، کش چنین آموخت ره فرعون و هامانش

( ناصرخسرو : ۲۱۷ )

تو نبیره و پسرِ مـوسی و هـارونی زین قِبَل من عدوی لشکر هـامانم (ناصرخسرو: ۱۹۸)

تخم بد را چه بود بـار مگـر هـم بـد مکر فرعون که پذیرفت مگر هـامان (ناصرخسرو: ۴۴۴) دست هامان ستمگار از تو کـوته کـی شـود چون تو اندر شهر ایمان خطبه بر هارون کـنی (ناصرخسرو: ۲۷۰) ز یارِ زشتنامت زشت شد نـام و سـزاواری چنان کز بخت فرعون لعین بدبخت شد هامان

(ناصرخسرو : ۲۹۲) «رَبِّ اَرْنِي» بر زبان رانـدن چـو مـوسی وقت شـوق

پس به دل گفتن «آناالاً عْلیٰ» چو هامان شرط نیست (سنایی: ۹۲) نام خود را چه نهی بیهده موسی کلیم که گلیم تو بجز بافتهٔ هامان نیست (سنایی: ۹۷) هم «تری» باشد که در دعوی راه معرفت صورت هارون بمانده سیرت هامان کنیم (سنایی: ۹۲۱) صدق بوبکری و حذق حیدری کردن رها پس دل اندر زمرهٔ فرعون و هامان داشتن (سنایی: ۹۲۱) به چه خرّمی و نازان، گرو از تو برد هامان اگرت شرف همین است که مال و جاه داری (سعدی: ۹۷۵) صبح ز قهرت چو جان تـیرهٔ هـامان شام ز مهرت چو رای روشن هارون (قاآنی: ۶۸۳)

**منابع: ق**صص [نیشابوری]: ۱۷۴ به بعد؛ ثمارالقلوب: ۶۳؛ منطق الطیر: ۲۳۲؛ معجم الالفاظ: ۲۵۹/۲؛ اعلام قرآن: ۴۶۵؛ لغتنامه؛ قاموس: ۹۱۸.

هامون (دریاچه) / hāmun هامون (به معنی بیابان و زمین هموار) نام دریاچهٔ مقدسی است در سیستان که در بندچشن، کیانسه (Kyānsih) (کانفسه) نامیده شده است. به عقیدهٔ زردشتیان، کنار این آب محل ظهور موعودهای زردشتی است و هوشیدران<sup>\*</sup> از بطن دختران باکرهای به وجود می آیند که در آب هامون آب تنی می کنند و به نطفهٔ زردشت باردار می شوند. هامون در شرق ایران، مانند ارومیه<sup>\*</sup> (اورمیه) در غرب ایران، مقدس است. در بندچشن آمده است: در اول، آبش شیرین و گوارا بود و بعد گندیده شد و هنگام ظهور سوشیانت<sup>\*</sup> بار دیگر شیرین خواهد شد. این تعریف بر هامون فعلی منطبق نیست زیرا آب هامون، بر خلاف ارومیه، شیرین است و دارای انواع ماهی<sup>\*</sup> و مرغابیهای بسیار است.

افراسیاب \* هزار چشمهٔ آب کوچک و بزرگ، از جمله رود هیرمند \* و ادینی و شش رودخانهٔ قابل کشتیرانی دیگر را که به این دریاچه میریخت، از میان برد و مردمان را در جای آنها مستقر کرد.

در شاهنامه و نیز در کتب جغرافیای اسلامی «زره» نام هامون است و این واژه اصلاً به معنی دریاست و هامون را نیز در قدیم «زره کیانسه» میگفتهاند. امروز هم آبگیری در جنوب غربی افغانستان، به نام «گودی زره» باقی است. در بندهِشن (فصل ۲۱، فقرهٔ ۷) «کیانسه» محل خاندان کیانی است. از اوستا هم چنین بر میآید که سیستان یا پیرامون هامون وطن اصلی آن خاندان شمرده شده است.

اشاره به هامون، با همان مفهوم باستانی عهد زردشت، در شعر معاصر چنین آمده است :

و در کرانهٔ هامون هنوز میشنوی: بدی تمام زمین را فراگرفت هزار سال گذشت صدای آبتنی کردنی به گوش نیامد و عکس پیکر دوشیزهای در آب نیفتاد. (سهراب سپهری، هشتکتاب: ۳۲۲)

هاویل و تاویل

**منابع:** یشتها: ۲۸۹/۲؛ مینوی خرد: ۱۳۱؛ اساطیر ایران: ۱۱۷؛ سوشیانت: ۴۳ به بعد؛ فرهنگ نامهای اوستا: ۲/۹۵۰؛ لغتنامه.

هاویل و تاویل /hāvil va tāvil هاویل نام یکی از امّتهایی است که دارای زبانهای مختلف بودند و ذوالقرنین<sup>\*</sup> بر آنها فرستاده شد. آوردهاند که زمین میان دو امّت قرار دارد: هاویل بر جانب راست، و تاویل بر جانب چپ است.

منبع: تفسير ابوالفتوح: ۴۴۱/۶.

**هاويه** → جهنّم

هَبَنَقِه / habannaqe نام یزید بن ثروان القیسی ( ملقب به ذوالودعات ) از بنی قیس بن ثعلبه بود. این شخص در میان اعراب ضرب المثل حماقت و ساده لوحی است و عبارت «اَحمَقْ مِنْ هَبَنَقِه» از امثال سایره است. عقدالفرید ( ۱۷۳/۷ ) نام وی را در فصل مربوط به دیوانگان ذکر کرده و داستانهایی راجع به وی گرد آورده است. او دارای ریش درازی بود و در گردن خود قلاده ای از مهره های وَدَع ( شَبَه سفید که از دریا صید کنند ) و استخوان و سفال آویخته بود تاگم نشود. شبی برادر وی آن قلاده را دزدید و در گردن خود آویزان کرد و فردای آن شب هبنقه گفت: یا آخی آنت آنا، فَمَنْ آنا ( ای برادر، تو منی، پس من کی آم؟ ). نام این شخص، به ندرت، در شعر فارسی نیز راه یافته است:

آن احمق که میرک سینا و جاحظانـد انــدر مــقابل تــو جُـحی و هـبنّقه (سوزنی: ۸۲)

**منابع:** عقدالفريد: ۱۷۳/۷؛ لغتنامه.

هبوط ٢ آدم

**هجده هزار عالم /he**jdah hezār ālam/ پیشینیان عقیده داشتند که خداوند را هجده هزار عالم است. در تفسیر آیهٔ دوم سـورهٔ

۸۷۰

فاتحه (اَلحَمْدُللهِ رَبِّ العالَمين) در تفاسیر کهن فارسی برای پروردگار، عالمهای متعدد ذکر شده است: از قولِ سعیدین مسیّب، صدهزار عالم؛ از قول ضحّاک، سیصد و شصت هزار؛ از قول مقاتل بن حیّان، هشتاد هزار؛ و از قول وهب بن منبّه، هجده هزار عالم برای پروردگار تصور شده است. در عرفان و کلام اسلامی، درجات، مراتب، طبقات و گروههایی برای این عالمها در نظر گرفتهاند. صوفیه از عوالم سی و شش و گاه هجده گانه یاد کردهاند.

طبری از قول وهب بن منبّه در هر حدّی از عالم ( شمال، جنوب، مشرق و مغرب ) چهارهزار و پانصد عالم ذکر کرده است که بر روی هم میشود هجده هزار عالم.

این عدد که بارها در شعر و ادب فارسی و نیز داستانها و باور های عامیانه تکرار شده، به نظر میرسد از طریق اسرائیلیات وارد تفسیرهای قرآن شده و از آنجا به ادب و فرهنگ ایران راه یافته است:

بر خود پدید کرده ز خود ِسرِّ خود دمی هــــجده هــــزار عـــالم اسرار آمــده (عطار: ۸۱۸) جمله تویی، به خود نگر، جمله ببین کـه دایماً هــجده هــزار عــالم است آیــنهٔ جمـال تـو (عطار: ۵۵۹) چو شد هجده هزارش عالم از پـاس چـرا از هـفده مـن پـوشید کـرباس

(الهي نامه: ٢٠)

گر نترسم ز ملال تو بخوانم صد بسیت که ز صد بهتر و ز هجده هزاران تو مرو (شمس: ۶۳/۵)

منابع: کشفالاسرار: ۱۲/۱؛ تفسیر سور آبادی: ۲۰/۱؛ روض الجنان: ۷۴/۱؛ محمد پروین گنابادی، «هجده هزار عالم»، یادنامهٔ علامه امینی، به اهتمام سیدجعفر شهیدی و محمدرضا حکیمی، تهران، انتشار، ۱۳۵۲: ۲۱؛ لغتنامه؛ غیاث اللغات.

هدهد /hod hod/ هدهد (hoopoe) که در فارسی به نامهای پوپک، بوبو، پوپو، شانه(به)سر، شانهسرک، و به کُنیههای ابوالربیع و ابوالاخبار معروف است پرندهای است به رنگ قـهوهای روشـن، خوشخط و خال، با تاجی بر سر که در قصص اسلامی از او نام برده می شود. فی المثل، یک بار از جانب خداوند مأموریت یافت تخته سنگ عظیمی راکه عوج بن عنق\* می خواست بر

لشکر موسى \* بزند سوراخ کند و آنها را از مرگ حتمي نجات دهد ( دا.فا. : عوج بن عنق ). مورد دوم که در قرآن کریم (نمل: ۲۰ به بعد) هم به آن اشاره شده در ارتباط با داستان حضرت سليمان\* و به اين مضمون است: سليمان چون به حكم بنشستي مرغان بر او سایه داشتندی و هدهد را که سخت دوست میداشت، راست بر سر او بودی. روزی سلیمان جای او را خالی یافت و آفتاب بر سر وی بود. گفت هدهد کجاست که نمی بینم؟ چون او را نیافتند گفت او را سخت عذاب خواهم کرد. چیزی نگذشت که هدهد آمد. مرغان وي را گفتند سليمان بر تو به خشم است. هدهد به جايگاه خويش شد. سليمان به خشم گفت کجا بودی و خواست عذابش کند. هدهد گفت: من چیزی میدانم که تـو ندانی و جایی رسیدم که تو نرسیدی و چیزی دیدم که تو ندیدی. سلیمان از خشم جواب نداد. هدهد گفت: از سرزمین سبا\* برای تو خبری آوردهام. آنجا زنی را یافتم که پادشاه ایشان بود و از هر نعمتی خدای تعالی او را داده بود و صاحب عرشی عظیم بود و اینان خورشید\* را ستایش میکردند. سلیمان در خشم شد و با آصف برخیا\* مشورت کرد و بر آن شد نامهای با هیبت به آن زن بنویسند و او را به اطاعت خوانند. هدهد نامه به منقار برداشت و بعد از شبانه روزی آنجا رسید و نامه پیش بلقیس\* بنهاد. بلقیس مضمون نامه را با سران و سرهنگان خود در میان نهاد و بر آن شد به خدمت سلیمان هدیه ای بفرستد. سليمان هدهد را فر موده بود آنچه بلقيس كند به او باز گويد. هدهد چون چنين ديد، بيامد و سلیمان را آگاه کرد تا اینکه سرانجام قاصد بلقیس برسید و چون حشمت سلیمان بدید شرمسار، قصه به بلقيس برداشت ( - بلقيس؛ سليمان ).

در ارتباط با آنچه گذشت، هدهدِ سلیمان و هدهدِ سبا به عنوان پرندهٔ پیام شهرت یافته و محققان میان این پرنده و ساسی شو (پرندهٔ پیام در افریقا) شباهتهایی یافتهاند (افریقا: ۳۱۴). عطار نیشابوری نیز در داستان تمثیلی خود، منطقالطیر (۳۵) به این خصوصیت هدهد اشاره کرده است:

> مرحبا ای هـدهد هـادی شـده در حقیقت پیک هر وادی شـده ای به سرحدّ سبا سیر تو خوش با سلیان منطقالطیر تـو خـوش دیو را در بـند و زنـدان بـاز دار تـا سـلیان را تـو بـاشی رازدار

در این داستان تمثیلی، هدهد، به عنوان نماد راهبر و پیر و راهدان و مرشد کامل که توانست تا آخر راه بماند نامبردار شده است. مولانا هم اشاره میکند: هر که را با ضدّ خود بگذاشـتند آن عقوبت را چو مرگ انگاشتند تا سلیمان گفت کـان هـدهد اگـر عـجز را عـذری نگـوید مـعتبر

(مثنوی: ۸۳۸/۵)

در منابع عربی (المستطرف: ۱۲۶) آمده است هرگاه هدهد بانگ کند گوید: لِدُوا لِلمَوْتِ وَ ابْنُوا للخَراٰب (بزایید برای مردن و بنا کنید برای خراب کردن ).

در وجه تسمیهٔ هدهد به «شانه به سر» روایت کردهاند: هدهد تازه عروسی بود و جلو آیینه \* سرش را شانه میزد که ناگاه پدرشو هرش از راه رسید و او از خجالت با شانه ای که به سرش بود پر زد و رفت. در روایتی دیگر هدهد خواستگار بلقیس بود و حضرت سلیمان هر چه میخواست بلقیس را ببیند او نمیگذاشت تا اینکه بالأخره دیو \* برایش جادو کرد و به شکل هدهد درآمد (نیرنگستان: ۹۶). در اساطیر مصر باستان، بخش آگاه و هوشمند روح را «خو» (khu) نامیده و به صورت پرندهٔ تاجدار، شبیه شانه به سر مجسم کرده اند.

در ادب فارسی ویژگیهای افسانهای هدهد، به ویژه، به عنوان پیک و در رابطه با حضرت سلیمان و بلقیس مورد توجه قرار گرفته است:

| چون بَريدانه مرقّع بــه تـن انــدر فكــند | هدهدک پیک بَریدست که در ابـر تـند    |
|-------------------------------------------|--------------------------------------|
| نامه گَه باز کند گُه به هـم انـدر شکـند   | راست چون پیکان نامه به سر اندر بزند  |
| گویی از بیم کند نامه نهـان بـر سر راه     | به دو منقار زمین چـون بـنشیند بکَـند |
| ( منوچهری: ۱۸۸ )                          |                                      |
| در کَفارت مُلکتی بـایست چـون مـلک سـبا    | لحظهای گم شد ز خدمت هدهد اندر مملکت  |
| (سنایی: ۴۱)                               |                                      |
| که نبه مین هیدهد سیلیانم                  | بیش ازین با تو گفت نتوانم            |
| تا بیابی به سـوی دانش راه                 | کز سبا مـرتو راکـنم آگـاه            |
| (حديقه: ۶۴۱)                              |                                      |
| ہــــمپیشۂ ہــــدہد ســلیانم              | گر بیش به شغل خویش برگردم            |
| (مسعود سعد: ۳۵۴)                          |                                      |
| بخــتش بــه خـلعت مـلک امـيدوار كـرد      | هدهد کنون که خلعتِ بلقیس عهد یـافت   |
| ( خاقانی: ۱۰۰ )                           |                                      |

|                                                                        | اللہ اللہ<br>                                                                   |
|------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------|
| بلقیس خـرقهدار و سـلیان شـعار کـرد<br>(خاقانی: ۱۵۱)                    | تا بشنود جهان که فلان مرغ را به وقت                                             |
| خــــبرآور تــویی و نــامهسپار<br>(خاقانی: ۲۰۱)                        | ہدہدی کز عروس مُلک مـرا                                                         |
| هدهد دین را تسولًا دیسدهام<br>(خاقانی: ۲۷۲)                            | اینت بلقیسی که بر درگاه او                                                      |
| ز هر مرغ مُلک سبایی نیایی<br>(خاقانی: ۴۱۷)                             | ولکن ز هر غم <b>مجو</b> انس زیرا                                                |
| بشیباره داد چیو دلاله عسروس سیبا<br>میبیشر دم صیبح آمید و بَسریدِ صیبا | کــــبوتر حــــرم آمــد ز کــعبهٔ شــعدا<br>چو هدهدی که سحر خاست بـر سـلیمانوار |
| کوی بُرد از پرندگان به شتاب<br>گوی بُرد از پرندگان به شتاب             | پر هدهد به زير پرعقاب                                                           |
| عار نبود باز را در عهد او بی افسری                                     | هدهد قواده در جایی که باشد تـاجدار                                              |
| (سیفِ افسرنگ، لغتنامه)<br>بنگر که از کجا به کجا میفرستمت               | ای هدهد صبا به سبا میفرستمت                                                     |
| (حافظ: ۶۲)<br>کــه مـــژدهٔ طـرب از گـلشن سـبا آورد                    | صبا به خوشخبری هـدهد سـلیان است                                                 |
| ( حافظ: ۹۹)<br>هدهد خوشخبر از طرف سبا بازآمد                           | مژده ای دل که دگر باد صبا باز آمد                                               |
| ( حافظ: ۱۱۸ )<br>چو باشه در پی هر صید مخـتصبر نـرود                    | به تاج هدهدم از ره مبر که بـاز سـفید                                            |
| ( حافظ: ۱۵۲ )                                                          |                                                                                 |
|                                                                        | خاقانی «هدهدی کردن» هم به کار برده اس                                           |
| روح و سروش آسهان هـدهدی و کـبوتری<br>(خاقانی: ۴۲۴)                     | هم جم و هم محمدی کرده به خـدمت درت                                              |
| انی است:                                                               | تعبیر «هدهدلقب» هم از برساختههای خاق                                            |

نــیست طـغرلشرف و عـنقانام هست هـُدهُدلقب و کـرَکسخیم (خاقانی: ۱۶۰۹/۲) شاعر معاصر هم چنين زيبا و درخور، به هدهد و داستان او اشاره كرده است:

منابع: تفسیر طبری: ۱۲۴۴/۵؛ تفسیر کمبریج: ۱/۱۳۵؛ ثمارالقلوب: ۳۸۴؛ قصص [نیشابوری]: ۲۹۱ به بعد؛ تحقیق در تفسیر ابوالفتوح: ۳۰۱/۳ به بعد؛ عجایب [طوسی]: ۵۳۹؛ حیاةالحیوان: ۳۹۱/۲؛ شرح شطحیات: ۷۱۶؛ منطق الطیر: ۲۹۶ و ۲۹۷؛ قاموس: ۹۲۰؛ به سوی سیمرغ: ۱۰۷؛ شبگیر، «کبوتران نامهبر»، هنر و مردم، بهمن و اسفند ۱۳۵۰: ۱۱۲ و ۴۴/۱۱۳؛ رسول پرویزی، «ملکهٔ سبا و زیباییهایش، هدهدوشیدایی سلیمان»، وحید: ۱۶۲/۶؛ فرهنگ لغات و تعبیرات خاقانی: ۲/۹۰۶۱؛ فرهنگنامهٔ جانوران: ۱۱۷۹/۲؛ سمبولها: ۷۲؛ لغتنامه.

هرمس /hermes/ پسر زئوس \* و مایا \*، از خدایان اولمپی است که در غاری واقع در کوه هرمس (Hermes) پسر زئوس \* و مایا \*، از خدایان اولمپی است که در غاری واقع در کوه سیلن (Cylléne) به دنیا آمد. بنا بر اساطیر یونانی، او را خدای راهها، تجارت، بخت و اقبال، مسابقات ورزشی و بلاغت میدانستند و دلیل و راهنمای مسافران در راهها هم بود. وی حمایت شبانان را به عهده داشت و اغلب او را در حالی که برّه ای روی شانه ها داشت تصویر می کردند. وی مأموریت داشت ارواح مردگان را به اقامتگاهشان هدایت کند و به این مناسبت، عنوان «مصاحب ارواح» یافته است. چنگ و نی لبک از اختراعات اوست و بنابراین او را الهام بخش جشنها و عیاشیها نیز میدانستند. در اساطیر یونان هرمس نه تنها پیام شادی بخش یا غمانگیز خدایان را به انسان ابلاغ می کرد بلکه آن را به گونه ای قابل فهم نیز تفسیر می نمود. جز پیام رسانی خدایان، او خدای خواب و رؤیا و ۸۷۶

زمینهساز اقبالِ خوش آدمیان نیز بود. یونانیان آدم خوشاقبال را هـرمایون (Hermaion) (کسی که از هرمس هدیه گرفته است) میخواندند.

در واپسین سرودهای ایلیاد، هرمس از زبان زئوس، به عنوان کسی که به خواستهای آدمیان گوش می دهد و یاور آنهاست معرفی شده است.افلاطون در رسالهٔ کراتیلوس نسب هرمس را نمودار سخن گفتن و تأویل کنندهٔ پیامها دانسته و او را پیام آور خدایان و مخترع گفتار و زبان می شمارد. همین خصوصیت است که او را به ادریس\* در روایات سامی نزدیک می کند. ما در مدخل «ادریس» در همین فرهنگ، از هرمس ها و از جمله هرمس

دانش هرمنوتیک (hermeneutics) یعنی خواندن و تفسیر متن در حوزهٔ ادبیات و نقد ادبی، به این اعتبار، از نام وی گرفته شده است.

**منابع:** فرهنگ اساطیر یونان و روم: ۴۱۳/۱؛ علی اصغر حقدار، «هرمنوتیک قرآن»، دانشـنامهٔ قرآن و قرآنپژوهی: ۲۳۴۶/۲؛ دا.فا.؛

> هر هفت ← هفت (هفت قلم آرایش) هشت بهشت ← بهشت

> > haft/ هفت

هفت (seven) عدد شش به علاوهٔ یک است که نمایندهٔ آن در حروف جُمَّل (ابجد) «ز» است و از دیرباز مورد توجه خاص اقوام و ملل بوده و اغلب در امور ایزدی و نیک، و گاه در امور اهریمنی و شرّ به کار رفته است ( تحلیل هفت پیکر : ۳ به بعد). قدیمترین قومی که به عدد هفت توجه کرده، قوم سومر است که برای اولین بار متوجه سیّارات شدند و آنها را به صورت ارباب انواع پرستیدند. از قدیم وجود بعضی عوامل طبیعی، مانند تعداد سیّاره های مکشوف جهان باستان و همچنین رنگهای اصلی، مؤید رجحان و جنبهٔ ماوراءالطبیعی عدد هفت شده است. عدد هفت در مذاهب و تاریخ جهان و در تصوف و سنن و آداب اهمیت زیاد داشته و شمارهٔ بسیاری از امور و موضوعها «هفت» بوده است. عدد مخصوص آپولون\* خداوند درمان و شعر و موسیقی و غیبگویی است ( یشتها: در میان اقوام هند و ژرمن نیز تقدس عدد هفت آشکار بوده و در یونان قدیم این عدد مخصوص آپولون\* حداوند درمان و شعر و موسیقی و غیبگویی است ( یشتها: هفت در آیین مهر \* سبب شده است مدارج رسیدن به کمال در این آیین، همانند تصوف دورهٔ اسلامی و مذهب اسماعیلی، هفت باشد که بالاترین آنها «پیر» یا «پدر» بوده است. این هفت درجه در «جام جهانبین \*» و ادبیات مُغانهٔ فارسی بازمانده است و «پیر هفت خط» یا «پیر مغان» در دیر مغان \* بالاترین درجه را دارد (محمد مقدم، «مهرابه»، فرهنگ ایران باستان، س اول : ۲۰/۳).

در تاریخ ایران نیز همه جا توجه به عدد هفت مشهود است: دور تا دور قلعهٔ همدان، پایتخت مادها، دارای هفت دیوار بوده که کنگرههایی به رنگهای مختلف داشته اند؛ داریوش با ششتن دیگر از بزرگان ایران، هفت تنی بودند که دست به هم دادند و گئومات مغ (اسمردیس غاصب) را از تخت به زیر آوردند و در بین راه هفت جفت کرکس\* دیدند و آن را به فال نیک گرفتند؛ در دورهٔ هخامنشی هفت قبیلهٔ معروف در فارس بوده اند؛ قبر کورش در دشت مرغاب روی یک صُفّه قرار گرفته و آن صفّه بر هفت سنگ مرمر استوار و دارای هفت پله است؛ در نقوش نقش رستم، بالای گور داریوش، در دو طرف، شش نفر هستند که با خود مجسمه، هفت نقش را تشکیل داده اند؛ اشک اول را هفت تن از بزرگان بالای تخت نشاندند؛ و در دورهٔ ساسانی نیز هفت طایفه از بزرگان ایران محور مملکت داری بوده اند.

جاحظ در المحاسن و الاضداد نوشته است در نوروز <sup>\*</sup> روی خوانچهای هفت شاخه از درختهای مقدس، مثل زیتون <sup>\*</sup> و بید و انار <sup>\*</sup> و ...، می گذاشته اند و در هفت پیاله، سکهٔ سفید و نو می انداختند. هفت سین در سفرهٔ نوروز بازماندهٔ این رسم کهن است. هفت پیکر که افسانهٔ هفتزن بهرام گور است در فرهنگ ایران معروف است و نظامی آن را به رشتهٔ نظم کشیده است.

در مسیحیتِ قرون وسطا «هفت گناه بزرگ» و «هفت هنر آزاد» هر کدام در دورهای مطرح بودهاند و نیز «هفت گنج» در چین و ژاپن نشانهٔ یک امپراتور جهانی در افسانه های هندی بوده که سلطنت او تا کرانه های چهار اقیانوس ادامه داشته است.

به نظر میرسد بسیاری از فرهنگها و ادیان و ملل عدد هفت را کاملترین اعداد دانستهاند و به خصوص، به دلیل ارتباط عدد هفت با آفرینش\* و اینکه مطابق تورات (سفر پیدایش، باب اول، آیات ۱ تا ۳۱) آفرینش عالم در شش روز (مرحله) تمام شد و روز هفتم را خداوند به آرامش و استراحت گذراند و در بسیاری از فرهنگها نظراتیی مشابه این، در مورد آفرینش ابراز شدهاست و به خصوص اطلاع بشر از هفت سیّارهٔ معروف (آباء سبعه) که قدما تأثیر آن را بر چهار عنصر (امّهات اربعه) آب<sup>\*</sup> و باد<sup>\*</sup> و خاک و آتش<sup>\*</sup> موجب پیدایش کل موجودات عالم می دانستند سبب شده است این عدد در نظر بسیاری از اقوام و ملل تقدس یابد و در اجزا و ابعاد زندگی مادی و معنوی آنان تأثیر بگذارد. جست و جو در ابعاد این تأثیرگذاری، حتی در فرهنگ ایران، چنان گسترده و درازدامن است که از حوصلهٔ این مختصر بیرون است و برای آگاهی بیشتر می توان به منابع مربوط به این موضوع (از جمله تحلیل هفت پیکر، هفت در قلمرو فرهنگ جهان، فرهنگ جهانگیری: ۲۰/۲۷، لغتنامه: هفت، و منابع هفت در همین فرهنگ) مراجعه کرد.

در اینجا پارهای از شواهد شعری مربوط به عدد هفت کـه در پـهنهٔ ادب پـارسی پراکندهاند دسته بندی میشوند:

هفت آب ( هفت دریا ): هفت دریا را زکوة از بحر چشم من گشاد لاجرم هر هفت را هفتاد کشور یافتم (عطار: ۳۶۶) نه به هفت آب که رنگش به صد آتش نرود آنچه با خرقهٔ زاهند می انگوری کرد (حافظ: ۹۶) رو سینه را چون سینه ها هفت آب شوی از کینه ها آنگه شراب عشق را پسیانه شو پسیانه شو

(شمس: ١٠/٥)

چنان که ملاحظه میشود هفت آب یا هفت بار شست و شو برای تطهیر مطلق و شرعی در مورد نجاسات، به ویژه چیزهایی مانند شراب\* یا آلوده شدن با سگ\* به کار میرفته است (فروزانفر، کلیات شمس: ۴۶۱/۷ حاشیه). به این نوع تطهیر در شعر معاصر هم اشاره شده است:

**هفت آسمان** ( هفت ایوان، هفت بام، هفت بنا، هفت پرگار، هفت پیکر، هفت چتر، هفت

خضرا، هفت سقف، هفت فلک، هفت گردون، هفت گنبد و غیره): هر یک از سیّارات هفتگانه که از قدیم باز شناخته شده بودند، در آسمانی ( فلکی ) مخصوص به خود قرار دارند و بنابراین، طبقات آسمان\* (افلاک) نیز هفت تاست، چنان که طبقات زمین هم هفت تا دانسته شده است: در توصيف ميدان نبرد: زمین شد شش و آسهان گشت هشت ز سميم ستوران در آن پهندشت (شاهنامه) درّةالتاج عقل و تاج سخن نوبر باغ هفت چىرخ كىھن (خمسه: ۶۰۳) گرد بالای **هفت گر دون ک**ر د بر سرش ناگهان شبيخون کرد (خمسه: ۶۷۷) نسعره و فسرياد از هفت آسهان بسرداشستند جمله رویاروی و پشتاپشت و همدرد آمدند (عطار: ۲۲۱) از روی خود زکات به هفت آسان دهد. چون دید آفتاب کے آن ماہ ہشت خیلد (عطار: ٢٥٩) **هفت اختر** ( هفت آینه، هفت اجرام، هفت اژدها، هفت بانو، هفت پدر، هفت سالار، هفت سياره، هفت ستاره): شامل ماه\*، عُطارد\*، زهره\*، خورشيد\*، مرّيخ\*، مشترى\* و زحل \* که هر کدام در یک طبقهٔ آسمان قرار دارند: تا برین هفت پدیدار کند هفت اختر محجنین هفت پدیدار بود هفت اورنگ (فرخي: ۲۰۶) شد آفریده به ترتیب از این چهار گـهر نهادِ عالم و ترکیبِ چرخ و هفت اخـتر (ناصرخسرو: ۱۸۵) خوالیگران نُه فلک و هـفت اخـترند روزیدهانِ بنج حواس و چهار طبع (ناصرخسرو: ۲۴۳) یک دو سه از سه حرفش چار اصل و پنج شعبه شش روز و هفت اختر، نه قصر و هشت مـنظر (خاقانی: ۱۸۹) دست قدرت نگر و منصب صاحبجاهی خشت زير سر و بر تارکِ هفت اختر ياي ( حافظ: ۳۴۷)

هفت اختر نام منظومه ای از عبدی بیک شیرازی نیز هست بر وزن هفت پیکر نظامی.

هفت اقلیم (هفت بوم، هفت کشور): در گاتها (یسنا ۳۲، بند ۳) از هفت بوم و در بخشهای دیگر اوستااز هفت کشور سخن رفته است و بنا بر مندرجات بندهشن روزی که تشتر \* بارندگی کرد نصف گیتی را آب گرفت و زمین به هفت کشور تقسیم شد که هر کدام نام خاصی دارند. این تقسیمبندی با تقسیمات عالم در کتابهای دینی بر همنان هند مشابهت دارد. مهمترین این اقالیم که در مرکز عالم نیز قرار دارند خورینس (xvarinas) نامیده شده که سرزمین ایرانیها در آن است (یشتها: ۲۳۲/۱):

با مجال سخات هفت اقلیم تنگمیدان به سان هفت اورنگ (سنایی: ۲۳۹) به هفت کشور حشمت رسید و نظم آری جدا که دید خود از هفت کشور آتش و آب (سنایی: ۶۴) نه چون قدرش به بالا. هفت گردون نه چون جاهش به پهنا هفت کشور (مسعود سعد: ۱۹۵) گویی اندر کشور ما بر نمیخیزد وفا یا خود اندر هفت کشور هیچ جایی برنخاست (خاقانی: ۲۴۶)

(سعدی: ۶۳۷)

هفت انوشه: یا هفت جاوید ورجاوند، اشاره است به سرگذشت کیخسرو \* که بنا بر شاهنامه ( ۴۱۵/۵) پس از ناپدید شدن به همراه پنج پهلوان یاور خود (طوس \*، بیژن \*، فریبرز \*، گیو \* و گستهم \*) دربرف و باران به جاودانان پیوست. ظاهراً اخوان ثالث «سام \* گرد» را هم بر این شش تن افزوده و از آنان به «هفت انوشه» یاد کرده است: مگر دیگر فروغ ایزدی آذر مقدس نیست مگر آن هفت انوشه خوابشان بس نیست (از این اوستا: ۲۴)

دشوار بتوان پذیرفت که اخوان به خواب اصحاب کهف\*، که آنان نیز هفت تن بودند. نظر داشته باشد. کمی جلوتر در همین کتاب ( ۲۰ ) شاعر از آنها به «هفت تن جاوید ورجاوند» یاد کرده است:

> نه جوید زال زر را تا بسوزاند پر سیمرغ و پرسد چاره و ترفند نه دارد انتظار هفت تن جاوید ورجاوند.

هفت اورنگ (هفتورنگ، هفت داوران، دبّ اکبر، بنات النّعش، هفت برادران، هفت خواهران، خرس بزرگ): صورتی فلکی، مرکّب از هفت ستاره به شکل خرس است که چهارتای آنها به صورت مربع مستطیل و روشن هستند و سه ستاره در دنبالهٔ آن به شکل دُم (ذنب) قرار دارند. بنا بر اوستانود و نه هزار و نهصد و نود و نه فَروَهَر \* نگهبان ستارهٔ هفت اورنگ هستند. این مجموعهٔ ستاره، با همین نام و به خصوص با نام بنات النّعش در ادب فارسی مورد توجه شاعران قرار گرفته است (ابوالفضل مصفّی، «هفتورنگ»، ن.د.۱۰، تابستان ۱۳۵۳: ۱۳۷۲):

با مجال سخات هفت اقلیم تنگمیدان به سان هفت اورنگ (سنایی: ۳۳۹) دست جودِ تو چو جان ساخته با هفت اقلیم پای قدرِ تو چو دل باخته با هفت اورنگ (سنایی: ۳۴۲) بر بارهٔ چون گردون رانده همه شب چون ممه کرده چو بنات النّعش آن لشکر چون پروین (مسعود سعد: ۲۳۶)

خزینههای پر از بس درم چو پـروین پُـر همی پراکند از بس عطا چو هفت اورنگ (فرخی: ۲۱۲) بانوی توست رابعهٔ دخـتران نـعش وز رابعه به زهد فزونتر هـزار بـار (خاقانی: ۱۷۷)

عبدالرحمن جامی هم مثنویهای هفتگانهٔ خود را که به تقلید از خمسهٔ نظامی سروده، هفت اورنگ نام نهاده است. **هفت خط جا**م:

(اديب: ۷۴۱)

هفت رنگ :

چون پرند نیلگون بر روی پوشد مـرغزار پرنیان هفت رنگ اندر سر آرد کـوهسار (فرخی: ۱۷۵)

| / w                                                          |                                                                                          |
|--------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------|
| ن هفت دوزخ هم نامیده شده است، در برابر                       | هفت سَقَر (طبقات هفتگانهٔ جهنّم*) که گاه<br>هشت بهشت*:                                   |
| که عدو رخت سوی هـفت سـقر مـیآرد<br>(عطار: ۷۰۴)               | تو فرو گیر به کام دل خـود هشت بهشت                                                       |
|                                                              | هفت عضو :                                                                                |
| گفتا که پهلوی است و دوپا و دو دست و سر<br>( ناصرخسرو : ۱۸۹ ) | گفتم کـه هـفت عـضو کـدام است تـنت را                                                     |
| بر هفت عضو مُلک نشان چون گذاشتی<br>( خاقانی: ۵۳۱)            | خط بر جهان زدی و ز خال سپید ظلم                                                          |
|                                                              | <b>هفت قلم آرایش</b> : «هفت وند» یا «هر هفت:<br>معمولاً در جعبهٔ آرایش بانوان نگهداری می |

A A Y

- . A.

(Fatema Soudavar Farmanfarmaian, "Haft Qalam Äräyish: Cosmetics in the Iranian World", Iranian Studies, vol33, No.3\_4, Summer/ Fall 2000: 285)

خاقانی در وصف کعبه گفته است: عشق برکرده به مکّه آتشی کز شرق و غرب کعبه را هر هفت کردهٔ هفت مردان دیـدهانـد خـاقانیا عـروس صـفا را بـه دست فـقر هر هفت کن کـه هـفت تـنان در رسـیدهانـد ( خاقانی: ۸۷۰)

هفت گناه بزرگ (Seven Deadly Sins) در مسیحیت عبارت اند از: غرور، حرص، شهوت، رشک، خشم، شکمبارگی و تنبلی که هر کدام در صورت یک یا چند حیوان مشخص می شده اند ( فرهنگ نگاره ای نماده : ۴۰۲ ). هفت موضع: در سجدهٔ نماز «هفت موضع» را، دو انگشت شست پا، دو سر زانو، دو کف دست و پیشانی دانسته اند. از میان شاعران ایران خاقانی علاقهٔ خاصی به عدد هفت نشان داده و تعبیرات زیر را در شعر خویش به کار برده است: هفت آب نیاز، هفت آسمان، هفت آینه، هفت اجرام، هفت اختر، هفت اختر مکرمت، هفت اژدها، هفت اقلیم، هفت اندام، هفت بانو، هفت بانو، هفت هفت اوراق، هفت ایوان، هفت ایوان اخضر، هفت بام، هفت بام آسیا، هفت بانو، هفت هفت آب

بحر، هفت بنه، هفت بنيان، هفت بيابان، هفت بيدق، هفت بيضة زمى، هفت برده، هفت پردهٔ ازرق، هفت پردهٔ خرد، هفت پیک رایگان، هفت تابخانه، هفت تسکین، هفت تن، هفت تنان، هفت جوش آيينه، هفت چتر آبگون، هفت چرخ، هفت چشم چرخ، هفت چشمه گردون، هفت حال، هفت حجله نور، هفت حرّاثٍ فلک، هفت خاتون، هفت خانهٔ زرّین، هفت خسرو، هفت خطرگه، هفت خوان، هفت خوان برآوردن، هفت خوان گزيدن، هفت خيمهٔ فيروزه، هفت دار حرب، هفت دختر، هفت دخمهٔ خضرا، هفت در، هفت در بستن، هفت درگشادن، هفت دریا، هفت دستنبوی زیبا، هفت دکان، هفت دوران، هفت دوزخ، هفت ده، هفت ده آيت، هفت دِه خاكدان، هـفت ده زير، هـفت رخشان، هفت رصد، هفت رقعه، هفت رقعهٔ ادکن، هفت رقعهٔ باستان، هفت رنگ پوشیدن، هفت زمین، هفت سپهر، هفت سرای، هفت سفلی، هفت سلطان، هفت شادروان ادکن، هفت شمع بی دخان، هفت طارم، هفت طاق، هفت طفل جان شکر، هفت طواف كعبه، هفت طوف چار اركان، هفت طوق، هفت عضو، هفت عضو صدف، هفت عضو مُلك، هفت علف خانة فلك، هفت غيرا، هفت فلك، هفت قرّا، هفت قرّا، هفت قلعة مينا، هفت كشور، هفت كواكب، هفت گردون، هفت گنبد خضرا، هفت گیسودار، هفت محیط، هفت مردان، هفت مردان کهف، هفت مرکبان فلک، هفت زمین، هفت مسكن، هفت مهرة زرّين، هفت نرّاد فلك، هفت نقطه، هفت نوبتي چرخ، هفت نهانخانهٔ چرخ، هفت نیمخانهٔ مینا، هفت هارون، هفت هزار، هفت هشت حیل، هفت هيكل، هفت هيكلوار.

شواهد تمام این ترکیبها را می توان در فرهنگ لغات و تعبیرات خاقانی یافت.

منابع: قاموس: ۹۲۱؛ اساطیر ایران: ۱۱ و ۳۶؛ مجمل التواریخ والقصص: ۴۷۸؛ مینوی خرد: ۱۱۲ و ۳۲۷ التفهیم: ۱۹۶؛ عجایب [فارسی]: ۱۵۲؛ فرهنگ نامهای اوستا: ۱۴۲۸/۲ به بعد؛ یشتها: ۲۳۱/۱ و ۳۲۷ به بعد؛ ارداویرافنامه: ۱۶۰؛ ری باستان: ۹۱/۱؛ اسرارنامه: ۳۴۸؛ جهان فروری: ۵۸؛ واژه نامک: به بعد؛ ارداویرافنامه: ۱۶۰؛ ری باستان: ۱۰/۱۹؛ اسرارنامه: ۳۴۸؛ جهان فروری: ۵۸؛ واژه نامک: ۳۴۵؛ جلال ستاری، «رموز قصه از دیدگاه روان شناسی»، هنر و مردم، آذر ۱۳۵۱: ۲۷/۱۲۲؛ محمد معین، «شمارة هفت و هفت پیکر نظامی»، پشوتن، س اول: ۳۲/۲۰ به بعد؛ فرهنگ ایران باستان، دورهٔ اول: ۳/۰۸؛ منوچهر ستوده، «هفت اقلیم»، سخن: ۱۳۳/۹ به بعد؛ تحلیل هفت پیکر؛ هفت در قلمرو فرهنگ ایران؛ هفت در قلمرو تمدن و فرهنگ بشری؛ فرهنگ نگارهای نمادها: ۲۰۲؛ فرهنگ لغات و تعبیرات خاقانی: ۱۶/۱۳ و ۱۶۲۱ به استانه؛

**ھفت** آسمان ← ھفت **ھفت آينه** → ھفت (ھفت اختر) **هفت اجرام →** هفت (هفت اختر) **هفت اختر ← هفت هفت اژدها** → هفت (هفت اختر) **هفت اقلیم ب هفت هفت انوشه ب هفت ہفت اور نگ** جھفت **هفت ایوان** ← هفت (هفت آسمان) **هفت بام → هفت (هفت آسمان) هفت بانو** ~ هفت (هفت اختر) **هفت برادران** ← هفت (هفت اورنگ) هفت بنا ← هفت (هفت آسمان) **هفت بوم →** هفت (هفت اقليم) **ھفت بدر** ← ھفت (ھفت اختر) **هفت يرگار** → هفت (هفت آسمان) هفت ييكر ← هفت (هفت آسمان) **ھفت تنان** ب اصحاب کھف **هفت جتر ←** هفت (هفت آسمان)

هفت خان (مرکّب از هفت + خان = خانه، مرحله، منزل) یا هفت خوان، هفت موضع یا هفت مرحله است میان ایران و توران \* که رستم \* و اسفندیار \* در آن مواضع به مخاطرات بزرگ دچار شدند. هفت خان را در فارسی اغلب «هفت خوان» می نویسند. برخی وجه تسمیه این کلمه را آن دانستهاند که رستم و اسفندیار بعد از هر کامیابی خوانی از اغذیهٔ لذیذ میگستردند که این وجه تسمیه صحیح نمی نماید. هفت خان اصلاً به سرگذشت رستم مربوط می شود. هنگامی که جهان پهلوان ایرانی برای نجات کاووس \* به مازندران شتافت، وی را هفت آفت بزرگ پیش آمد که همه را به نیروی مردی و توکل بر یزدان از پیش برداشت: در خان اول رخش \* شیر درنده ای را کشت؛ در خان دوم تشنگی بر او غلبه کرد که به هدایت میشی به آب \* راه یافت؛ در خان سوم اژدهایی \* را کشت؛ در خان چهارم زنی ساحر به دست رستم کشته شد؛ در خان پنجم «اولاد» با لشکر خود به جنگ رستم آمد که به دست او گرفتار شد؛ در خان ششم رستم با ارژنگ دیو \* به جنگ پرداخت و بالأخره در خان هفتم با دیو سپید \* پیکار کرد و او را از میان برداشت و شاه ایران را نجات داد.

هفت خان رستم که صحنهٔ پیکارهای گوناگون او را نشان میدهد، با دوازده شاهکار هر کول که در میتولوژی یونان آمده، مشابه است (عبدالعلی دست غیب، «تجزیه و تحلیل آثار ادبی کلاسیک»، پیام نوین، سال ششم: ۲۸/۱).

اگر حماسه با عرفان قابل مقایسه باشد که هست می توان هفت خان را بر هفت وادی (طلب، عشق، معرفت، استغنا، توحید، حیرت و فنا) که عرفا در سیرو سلوک خویش باید پشت سر بگذارند تطبیق نمود و با همهٔ تفاوتهای محسوسی که میان آنـها هست وجوه اشتراکی نیز جست.

چون ارجاسپ<sup>\*</sup> پادشاه توران زمین، خواهران اسفندیار را در رویین دژ<sup>\*</sup> به بند کشید اسفندیار به جنگ ارجاسپ شتافت و هفت مخافت را با دلیری پشت سرگذاشت: در پنج خان اول، پس از کشتن دو گرگ و شیران و اژدها و زن جادو و سیمرغ<sup>\*</sup>، در خان ششم از برف و باران و باد<sup>\*</sup>گذشت و در خان هفتم پس از عبور از رود، گرگسار را به قتل رسانید. در ادبیات فارسی از هفت خان رستم و اسفندیار بسیار یاد شده است:

گو به آهنگ دژ رویین گذشت اسفندیار بیگزند از هفت خان در راه بلخ بامیان (معزی: ۵۷۸)

> هست سلطان را کنون چـون رسـتم و اسـفندیار در ولایت صــد ســپهسالار و ســیصد پـهلوان هر یکی آورده صد دز، چون دز رویین به چنگ هر یکی بگذشته از هفتاد همـچون هـفت خـان

(معزی: ۵۷۸)

|                                                                                                                                 | هفت خضرا                               |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------|
| وآنچه افزون است از ده هفت خان هم اژدها                                                                                          | آنچه بیرون است از هـندوستان هـم کـرگدن |
| (سنایی: ۴۱)<br>گَهی بشـد ز ره هـفت خـان بـه مـازندر                                                                             | به شاهنامه چنین خواندهام که رسـتم زال  |
| (عنصری: ۳۱۳)<br>هفت خان بود با دوازده رخ                                                                                        | گر کیان را بـه طـالع فـرخ              |
| (خمسه: ۶۱۶)<br>گرچه از اقلیم رومش هفت خان بر ساختند<br>( ماتانس مید)                                                            | سہو شد بر عقل کاؤل رستم ثانیش خوانـد   |
| ( خاقانی: ۱۱۴)<br>نـــام ســفندیار کـــه مـــاما بـــرافکــند<br>( راتان متر)                                                   | هر شیرخواره را نرساند به هفت خــان     |
| ( خاقانی: ۱۳۹)<br>از دژ رویین به سعی هفت خان آوردمام<br>( خاقانی: ۲۵۷)                                                          | یا مگر اسفندیارم کان عروسان را همه     |
| رستم دین قدر توست هفت فلک هفت خان<br>( خاقانی: ۳۳۳)                                                                             | کعبهٔ جان صدر توست چار ملک چار رکن     |
| وز سر دریا غـبار هـفت خـان انگـیخته<br>(خاقانی: ۳۹۷)                                                                            | هر یکی اسفندیاری در دژ رویـین ز دِرع   |
| هر هفته هفت خانش به تنها بـرآورم<br>(خاقانی: ۲۴۳)                                                                               | اسفندیار این دژ رویین منم بـه شرط      |
| مهچو رویینتن ز راه هفت خان می آورد<br>(قاآنی: ۱۴۵)                                                                              | خواهران لاله و گل را ز هفت اندام خاک   |
| منابع: شاهنامه: ۲۶۷/۲ به بعد؛ داستان داستانها: ۲۸۵؛ تحلیل هفت پیکر: ۴۴؛ هـفت در قـلمرو<br>نــــــــــــــــــــــــــــــــــــ |                                        |

**منابع**: شاهنامه: ۲۶۷/۲ به بعد؛ داستان داستانها: ۲۸۵؛ تحلیل هفت پیکر: ۴۴؛ هـفت در قـلمرو فرهنگ ایران: ۹۳؛ عبدالعلی دست غیب، «تجزیه و تحلیلآثار ادبی کـلاسیک»، پیام نـوین، ۱۳۴۳: ۱۱/۱/۶ به بعد؛ نهادینهها: ۲۳۲؛ لغتنامه.

هفت سالار ← هفت (هفت اختر) هفت ستاره ← هفت (هفت اختر) هفت سقر ← جهنّم؛ هفت هفت سقف ← هفت (هفت آسمان) هفت عضو ← هفت (هفت اختر) هفت قلک ← هفت (هفت آسمان) هفت قلم آرایش ← هفت هفت کشور ← هفت (هفت اقلیم)

هفت کفش آهنین /haft kafš-e-āhanin/ در قصههای عامیانه معمولاً برای یافتن معشوقی که در دوردستهاست جوینده باید هفت کفش آهنین داشته باشد تا بتواند پس از گشتن بسیار، مطلوب خود را بیابد. بنابرایـن هفت کفش آهنی پوشیدن، در مورد جست و جوی مجدّانه و پیگیرانه به کار میرود:

همین شاعر جای دیگر از «کفشهای گران» برای جستن مطلوب که عشق است یاد میکند:

و پاهای آبلهگون با کفشهای گران در جست و جوی عشق شها میکند عبور بر راههای دور. (احمد شاملو، هوای تازه: ۱۲۴)

شاملو به دلیل استغراق در فرهنگ کوچه و پرداختن به فرهنگ مردم، به این تعبیر توجه کرده و آن را در شعر خویش به طور طبیعی به کار برده است.

هفت گناہ بزرگ ← هفت هفت گنبد ← هفت (هفت آسمان) هفت گنج ← هفت هفت مردان ← اصحاب کهف هفت موضع ← هفت هفت وند ← هفت (هفت اورنگ) هفت هنر آزاد ← هفت

هما / homā/

مرغی افسانه ای همانند سیمرغ<sup>\*</sup> است که فرخنده فال و پیک سعادت پنداشته می شده و به همین دلیل به «مرغ سعادت» نیز معروف است. قدما معتقد بو دند که مرغی است استخوان خوار که جانوری نیازارد و هرگاه بر سر کسی بنشیند، او را پادشاه کنند. پس از روزگاری دراز این هما ناپدید شد (عجایب [طوسی]: ۵۱۶). در بهرام یَشت (بند ۳۶) دربارهٔ این مرغ آمده است: ... آنکه استخوان یا پری از این مرغ دلیر با خود داشته باشد هیچ مرد توانایی او را از پای در نتواند آورد، چه آن مرغکانِ مرغ، بزرگواری و فَرِّ بسیار به آن کس خواهد بخشید.

این خصوصیات، در واقع، به عنوان پیشینهٔ هما، به نحو وسیعی در ایران معروف بوده، تا آنجا که به موجب این افسانه ها، برای رسیدن به پادشاهی کافی بوده است سایهٔ هما بر سر کسی بیفتد. به نظر میرسد لغت «همایون» در فارسی با نام این پرنده ارتباط داشته باشد. همچنین به نظر برخی (مؤخرهٔ دیار شهریاران: ۱۰۳۴/۲) نام این پرنده یادآور گیاه معروف «هوم»\* یا «هوما» است، به ویژه که در ریگوداگیاه شوم (هوم) غالباً به پرندهای تشبیه می شود و یا به نام پرنده ای موسوم است.

به روایت نوروزنامه (۶۵) در روزگار حکمرانی شمیران (از بستگان جمشید\*)، او این پرنده را از چنگال مار\* میرهاند و سال بعد به پاس آن نیکمردی، هـما بـرای او دانهای میآورد که وقتی آن را میکارند انگور\* سبز میشود و از آن راه، به کشف شراب نایل میآیند ( ← انگور؛ مِی).

در داستان تمثیلی منطق الطیر، هما نمونهٔ مردان جاه طلبی است که برای جلب حکام

| باب مُلک و سیاست را به خود جلب نمایند.              | دنيوي، از زهد و عبادت دم ميزنند تا نظر ار |
|-----------------------------------------------------|-------------------------------------------|
| فَرّ و شکوه و سعادت میدانند و به فال نیک            | در ادبیات فارسی، به طور عام، هما را مظهر  |
|                                                     | مىگىرند:                                  |
| 1                                                   |                                           |
| تو تاج کیانی و پشت ســپاه<br>(شاهنامه: ۸۵/۳)        | تو فَرّ همایی و زیـبای گـاه               |
| چابکتر از تذروی فرّختر از همایی                     | خرمتر از بهاری زیباتر از نگاری            |
| چاپمار از ندروی فرخار از مهایی<br>(فرخی: ۳۶۱)       | حرمار بهاری ریبار از تعاری                |
|                                                     | هما و جــغد را آخــر چـه عـلت بـود        |
| چنان مشئوم و چون شد این چنین میمون                  | ~                                         |
| پیدن مسلوم و پیون میں یک پینی میلون<br>(سنایی: ۵۳۷) |                                           |
| فَرّش چون سایهٔ همای همایون                         | ذکرش چون نام کردگار مبارک                 |
| (مسعود سعد: ۳۹۶)                                    |                                           |
| کے فَرَ ہے آپر از استخوان                           | همای استخوان خورد و هرگز کمه دیمد         |
| (مسعود سعد: ۲۰۵)                                    |                                           |
| راس، ۱۳۳، ۵۰۴، ۳۰۵، ۸۱۵، ۵۲۶، ۳۳۲.                  | نیز ← مسعود سعد: 10، ۳۰، ۴۸، ۱۸۳، ۲۲۹، ۸  |
| ریــزه و اســـتخوان نمــییابم                       | زاغ حـرص و همـای همت را                   |
| ریسره و ایستون مسی به ۲۰<br>( خاقانی: ۲۹۲)          | رې مشرس و کښای کمک را                     |
| نوحة جـغد كـنيد ارچــه همـاييد همـه                 | چون مرا طوطی جان از قفس کام پرید          |
| ر خاقانی: ۴۰۸)                                      |                                           |
| چترش همایی زیر پیر عـرش مـعلاً داشـته               | خوانده به چتر شاه بر چرخ آیةالکرسی زبر    |
| ( خاقانی : ۲۸۵)                                     |                                           |
| کــز پَـرّ غـراب آمـده در فـرّ همــایی              | ای پرچم رایاتِ مُلک چشم بـدت دور          |
| ( خاقانی : ۴۳۷ )                                    |                                           |
| هـر نـواله اسـتخوان مـيآيدم                         | تا همـایم خواندهای در کامِ دل             |
| ( خاقانی : ۶۳۴)                                     |                                           |
| همای قـدر تـو را روزگـار زيـرپرست                   | پر از خدنگ نوایب همی بریزد از آنک         |
| (انوری: ۱/۵۹)                                       | <b>~</b>                                  |
| بر سر او همای جود تو پَـر                           | هست هنگام آنکه باز کشد                    |
| (انوری: ۱۹۹۱)                                       |                                           |

| ٨٩                                                                                                                                                         | همای                                   |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------|
| هرچـند چـون همـای همـایون نـیامدم<br>(عطار: ۳۸۱)                                                                                                           | <b>همچون مگس به ریزهٔ کس ن</b> نگریستم |
| که استخوان خورد و جانور نـیازارد                                                                                                                           | همای بر سر مرغان از آن شرف دارد        |
| (سعدی)<br>ور همای از جهان شود معدوم<br>( مدر ۲۰                                                                                                            | کس نیاید به زیـر سـایهٔ بـوم           |
| (سعدی: ۴۰)<br>ای هدی چون کوه قاف و تو همای                                                                                                                 | وقت خىلوت نىيست انىدر جمىع آي          |
| (مثنوی: ۱۴۶۳/۴)<br>اگر تو را گذری بر مقام ما افــتد                                                                                                        | همای اوج سعادت به دام ما افتد          |
| ( حافظ: ۷۷)<br>یک مشت استخوان نبود چون هما مـرا                                                                                                            | از سایدام اگرچه به دولت رسید خـلق      |
| (صائب: ۴)<br>از سعادت زیر بال یک هما بودیم مـا                                                                                                             | اختر ما سعد بود و روزگار ما سعید       |
| (صائب: ۱۰۷)<br>نیز ← صائب: ۴، ۹، ۳۷، ۶۲، ۶۸، ۷۳، ۱۰۰، ۱۰۵، ۱۱۷، ۱۲۱، ۱۵۲، ۱۷۸، ۲۰۵، ۲۰۶، ۲۱۰،<br>۵۸۷، ۲۸۴، ۲۸۴، ۵۵۶، ۵۶۰، ۵۸۷.                             |                                        |
| یقین کم کن گرفتار شکـی بـاش<br>(اقبال: ۱۹۸)                                                                                                                | هسای عـلم تـا افـتد بـه دامت           |
| گاهی در شعر حافظ، از هما، به نام «مرغ همایون» یاد شده است:                                                                                                 |                                        |
| زان که با زاغ و زغن شهیر دولت نــبود<br>( حافظ: ۱۴۱)                                                                                                       | دولت از مرغ همایون طلب و سایهٔ او      |
| <b>منابع:</b> عجایب [طوسی]: ۵۱۶؛ نوروزنامه: ۶۵ به بعد؛ آیینها و افسانهها: ۴۳؛ نـیرنگستان: ۹۷؛<br>منطقالطیر: ۳۱۷؛ آیین شاهنشاهی ایران: ۱۵۵؛ لغتنامه؛ برهان. |                                        |
|                                                                                                                                                            | /homāy/ مای /homāy/                    |
| ممای و بهآفرید (بهآفرین ) سخن رفته است<br>، اسیر و در روییندژ* محبوس شدند و                                                                                | -44                                    |
| زاد کرد. در یشتها نام دختر گشتاسپ، هومیه<br>ازا                                                                                                            |                                        |

(Humaya) آمده و در منظومهٔ یادگار زریران، یک بار از او به نام هماک یاد شده است که از زیباترین دختران ایران بود و گشتاسپ هنگامی که از قـتل زریـر\* آگـهی یـافت و بـه کینخواهی کمر بست، به لشکریان آواز داد و گفت: کیست که کین زریر را بگیرد تا من هماک، دختر خود، به او دهم؟ به قول فردوسی ( شاهنامه: ۱۰۸/۶):

> به لشکر بگفتا کدام است شیر که بـاز آورد کـینِ فـرّخزریر که هر کز میانه نهد پیش پای مر او را دهم دخترم را همـای

نام او به عنوان یکی از بانوان نامور ایران زمین در شعر فارسی آمده است:

از فرنگیس و کتایون و همای بساستان را نسام و آوا دیـدهام

( خاقانی: ۲۷۴)

علاوه بر این، دختر بهمن بن اسفندیار \* نیز به هما موسوم بود و او را «چهرآزاد» و «همایآزاد» نیز گفتهاند. همدان را او بنا کرد و بنا به روایت بلعمی ( ۶۸۲/۲) بهمن با دختر خود همای ازدواج کرد، چنانکه در آیین مجوس رسم بود.

منابع: یشتها: ۲۹۹/۱ و ۲۸۴/۲؛ کیانیان: ۲۱۳؛ مجملالتواریخ والقصص: ۳۰ و ۵۴؛ پیامبران و شاهان: ۳۸؛ آفرینش و تاریخ: ۱۲۹/۳؛ دینوری: ۳۰؛ حبیبالسیر: ۲۰۶/۱؛ حماسهسرایی: ۵۴۲؛ زنان در شاهنامه: ۲۰۸ به بعد؛ فرهنگ نامهای شاهنامه: ۱۱۰۹/۲؛ دانشنامهٔ مَزدیَسنا: ۴۹۵.

همزاد /hamzād/ موجودی است که گویند با شخص در یک زمان متولد می شود و در تمام حیات با او همراه است. عامه معتقدند همزاد گاهی ممکن است به انسان همزاد خویش صدمه بزند و باعث زحمت او بشود و گاه هم ممکن است او را به سعادت و ثروت برساند. برخی از مردم، مخصوصاً جنّ گیران و غشیها، با همزاد خویش رابطهٔ دوستانه یا خصمانه برقرار سیکنند و گاه به مدد آنها کارهای شگرف انجام می دهند.

اعتقاد به همزاد آسمانی از زمانهای بسیار کهن نزد بسیاری از ملتها وجود داشته است. این عقیده، به اعتقاد برخی (بهرام فرهوشی، جهان فروری: ۹) با عقیدهٔ کهن ایرانی به فَروَهَر \*ها بستگی دارد و تصور نیمتنهٔ بالدار انسان که اغلب به فَروَهَر نسبت میدهند می بایستی تصویر همزاد آسمانی باشد و چون این همزاد یا مثال، فروغی از خود اهورامزدا\* و تجلّی\* اوست، دارای نیروی مافوق انسانی خواهد بود ( جهان فروری: ۱۲).

هميستكان

در دینکرت آمده است که بچهٔ نوزاد را باید از چشمزخم<sup>\*</sup> مردم ناپاک حفظ نمود. **منابع:** نیرنگستان: ۳۲؛ فرهنگ فارسی.

**ہمیستکان ب** اعراف

هند جگرخوار /hend-e jegar xār/ دختر عُتبة بن ربیعه، همسر ابوسفیان و مادر معاویه و از زنان سسرشناس قـریش و از شاعرههای عصر جاهلیت است که به تدبیر و گشادهسخنی معروف بود. وی در فتح مکّه اسلام آورد و از بت پرستی دست کشید و به سال ۱۴ هجری درگذشت.

هند، پیش از آنکه اسلام بیاورد، برادرش شیبه، در جنگ بدر، به دست حمزه عموی پیامبر کشته شد و هند تصمیم گرفت انتقام برادر را از حمزه بگیرد. وی را غلامی حبشی بود که دل در گرو زیبایی او داشت. هند به او وعده داد اگر از حمزه، محمد و علی یکی را بکشد، وی را از وصل خویش سیراب کند. هند پس از آن، جنگ احد را به راه انداخت و در این جنگ غلام وی، حمزه را به ضرب تیری از پای درآورد و هند با زنان دیگر از کفار، در میان کشتگان میگردیدند و آنها را مثله میکردند و از گوش و بینی آنان خلخالها و گردن بندها می ساختند، تا اینکه به کشتهٔ حمزه عموی پیامبر افتادند و وی را نیز مثله کردند. هند شکم حمزه را شکافت و جگر وی بیرون آورد و پاره ای از آن در دهان نهاد و جوید اما نتوانست فرو دهد. آنگاه بر بالایی رفت و این رجز را خواند:

نَـــحنُ جَـزيناكُـم بـيَوْمَ بَـذرِ وَ الحَرْبُ بَعْدَ الحَرْبِ ذات سُـغر

تا أنجاكه:

## شَفَيْتُ مِنْ حَمْزَةَ نَـفْسِي بِـأُحُد حين بَـقَرْتُ بَـطْنَهُ عَـنِ الكَـبدُ (سيرت رسول الله: ۶۷۶/۲ و ۶۷۷)

و به همین مناسبت، به آکلةالاکباد (جگرخوار ) نامبردار شد. هند جگرخوار، در فرهنگ عامه، کنایه از کسی است که دایم موجب آزار واذیت باشد و در شعر فارسی، به ویژه، در مقام نارضایی از سرزمین هند، به صورت ایهام به کار رفته است:

عاجزم از چنگ این هند جگرخوارم برآر یـا رسـولالله مسـلمانی ز کـافر مـیخرد (نظیری. لغتنامه)

هود /hud/ پسر عم عادیان (ب عاد) و از فرزندان سام بن نوح " است که به موجب قرآن (اعراف: ۶۵، و هود: ۵۰) خداوند او را برادر ایشان خواند. هود پنجاه سال ایشان را به خدای تعالی خواند و آنها نمی شنیدند و جز اندکی که آنها نیز مذهب خود را پنهان می داشتند، به او نگرویدند. هود گفت: مکنید که عذاب آید شما را. گفتند: چه عذاب آید ما را به این نیر ومندی، و از او معجزه خواستند. هود معجزه بنمود، باز هم گردن ننهادند و چون هلاک ایشان نزدیک شد آنگاه قصد هود کردند، به جفا کردن و آزردن. هود دعا کرد و اجابت شد و قحط و خشکسالی بر آنها فرود آمد. چون اثر عذاب بدیدند، به دشت بیرون شدند و باد \* بر ایشان غلبه کرد و هفت شب و هشت روز متوالی می وزید (حاقه: ۷) و پنجاهسال (بلعمی و طبری) و به روایتی بیست و هفت سال (نیشابودی) بزیست و آنگاه بمرد. هود به عنوان یکی از پیامبران الهی که از قوم خویش رنجها کشید، در ادبیات فارسی مورد توجه بوده است:

چنان دان که هود اندر آن روزگار پــــيمبر بُـــد از داور کــردگار (اسدی، لغتنامه) کجاست ناقه و کو صالح و کجا شد هود که ز آتش اجـل انـدر امـل زدنـد شرر (ناصرخسرو، چاپ قدیم: ۱۸۷) هیشه تـا ز نُبی مـقریان هـی خـوانـند حدیث صالح و هود و حدیث عاد و ثمود همیشه تـا ز نُبی مـقریان هـی خـوانـند حدیث صالح و هود و حدیث عاد و ثمود عدوت بـاد چـو عـاد و ثمـود جفت بـلا ولیت جفت سلامت به سان صالح و هـود (معزی: ۱۳۶) او هود ملت آمد و بر عادیان فتنه الا سپاه هیبت او صَرصَری نـدارم (خاقانی: ۲۸۰)

|                                                           | هورقليا                                     |
|-----------------------------------------------------------|---------------------------------------------|
| صَرصَر از خزران و طوفان از الان انگیخته<br>( خاقانی: ۳۹۶) | هودهمتْ شهریاری، نـوحدعوتْ خـسروی           |
| صَرصَر رسـتخیز دان قـوّت رای شـاه را<br>( خاقانی: ۴۶۴ )   | هود هدایت است شاه اهل سریر عـادیان          |
| بــر عــادیان جـهل بـه عـادت بـزیدهام<br>( خاقانی: ۶۴۸)   | هود هُدیٰ تویی و من از تو چو ص <i>ر</i> صری |
| نرم میشد باد کانجا مسیرسید                                | هود گرد مؤمنان خطی کشــید                   |

(مثنوی: ۸۵۴/۱)

منابع: بلعمی: ۱۵۲/۱ به بعد؛ تفسیر طبری: ۱۱۷۸/۵ به بعد؛ مجمل التواریخ والقصص: ۱۸۷؛ قصص [نیشابوری]: ۴۰ به بعد؛ قصص [نجار]: ۴۷؛ تحقیق در تفسیر ابوالفتوح: ۳۴/۳ به بعد؛ فصوص: ۲۵۵؛ روضةالصفا: ۲۲/۱؛ حبیب السیر: ۲۳/۱؛ دینوری: ۵؛ مآخذ قصص و تمثیلات: ۱۰ و ۲۰۹؛ معجم الالفاظ: ۲۹۷/۲؛ لغتنامه؛

هورقلیا / havarqelyā, hurqelyā هورقلیا (یا اقلیم هشتم) کلمه ای است که برخی (فرهنگ فارسی) آن را مأخوذ از «هبَل قَرنَئیم» (habal qarna'im) ( هبل به معنی هوای گرم و بخار، و قرنئیم به معنی درخشش و شعاع، و روی هم یعنی تشعشع بخار) عبری دانسته اند و برخی ( لغتنامه) مأخوذ از نام «هراقلیطس» فیلسوف یونانی که وجود را صیرورت می شمارد و منکر وجود ثابت است. هورقلیا را عالمی دانسته اند از عوالم که خداوند خلق فرموده و مراد از آن اجمالاً عالم امثال است، یعنی عالم صُوَر. اگرچه در مقام تفصیل سماوات، آن عالم را هورقلیا و زمین آن را جابلقا و جابلسا \* گویند ولی گاه در کلام حکما کلّ آن عالم را با جمیع مراتب، عالم هورقلیا و گاهی هم اقلیم هشتم گویند (زیرا عالم هورقلیا فوق اقالیم سبعه است).

نخستین کسی که پس از اسلام این کلمه را به کار برد، شیخ اشراق، سهروردی ( ۵۴۹–۵۸۷ق) است که در حکمةالاشراق (به تصحیح هنری کربن : ۲۵۴) جابلق و جابلص ( = جابلقا و جابلسا ) و هورقلیا را که دارای عجایب است، از اقلیم هشتم دانسته است. شهرزوری و قطبالدین شیرازی نیز در شرح حکمةالاشراق کلمهٔ هورقلیا را توضیح دادهاند و بعد از آنان شیخ احمد احسائی ( ۱۱۶۴–۱۲۴۱ ق) در تألیفات خود، بارها این کلمه را به کار برده است و حاج محمد کریم خان، و حاج ملاهادی اسرار و فرقهٔ شیخیه

به کار بردهاند. احسائی معتقد است (شرحالزیاد،: ۳۶۵ و ۳۶۶): انسان دارای دو جسد است: جسد اول از عناصر زمانیهٔ مرکّب و مانند جامه ای است که می پوشد و از تن بیرون مي آورد و آن را نه لذتي است نه المي، نه طاعتي و نه معصيتي؛ اما جسد دوم، جسد باقي است و آن طینتی است که انسان از آن آفریده شده و در گور او باقی میماند و چون اسرافیل\* در صور بدمد، روانها به سوی جسد خویش در گور بشتابند و در آن داخل شوند و اين جسد باقي كه از زمين هورقلياست، به أن حشر كنند و داخل بـهشت \* و دوزخ\* شوند. به نظر میرسد احسائی در توضیح این کلمه به شیخ اشراق نظر داشته و در جواب ملا حسين اناري گفته است: كلمه هورقليا به معنى عالم ديگر است كه در اقليم هشتم است، بر فوق فلک اطلس\*. او جای دیگر هورقلیا را بر افلاک و آنچه در آن است اطلاق كرده است. همچنين برخي (محمد معين، «هورقليا»، م.د. بت.: ١٠٥/٢/١) ميان هورقلیا و اعتقاد به فَروَهَر \*ها در آیین زردشتی رابطهای یافته و جهان فَرَهوَشی را همان عالم هورقليا و كالبد فَرَهوَشي را همان جسد هورقليايي دانستهاند.

منابع: مصنفات: ٣٢٣؛ فرهنگ فارسی؛ لغتنامه؛ محمد معین، «هو رقلیا»، م.د.ا.ت.: ٧٨/٣/١ تا ١٠٥.

## **ہورمزد** ب اہورامزدا

اهو شنگ / hušang/ پادشاه پیشدادی است که حمزهٔ اصفهانی نسبت او را چنین بیان کرده است: او شهنج بن فروال ( در بندجشن: فرواک ) بن سیامک بن مشی بن گیومرٹ، بنا بر روایات ملّی، دومین پادشاه ایران است پس از گیومرث\* که به خواست اهورامزدا\* و امشاسیندان\* بر پهنای هفت کشور سلطنت یافت و نه تنها بر آدمیان فرمانروایی یافت بلکه دیوان\* را منکوب و مقهور خویش کرد و برای اهورامزدا و فرشتگان\* بر قلهٔ کوه مقدس البرز\* قربانیها کرد (کلمهٔ هوشنگ را به معنی «بخشندهٔ جایگاههای خوب» دانستهاند و چنان که میدانیم پهلوانان و مشاهیر اوستایی هر یک نامی از این قبیل دارند که معمولاً نشانهٔ فرهنگ و تمدن و گاه زندگانی مبتنی بر کشاورزی است). پدرش، سیامک\*، در جنگ با دیـوان کشته شد و هوشنگ انتقام خون پدر را از دیوان گرفت و حدود چهل سال پادشاهی کرد. وی ناهید\* را به یاری خواست و یکصدهزار اسب\* و هزار گاو\* و دههزار بره قربانی\*

کرد و به این طریق صاحب فَرَ \* کیانی شد. دوران شهریاری وی دوران آسایش و امنیت بود، چراکه او، به روایت فردوسی ( شاهنامه: ۳۳/۱ به بعد ) نخستین کسی بود که فلزات را بیرون آورد، آهنگری را بیاموخت، آتش \* را کشف کرد، جشن سده \* را بنیان نهاد، جویباران روان ساخت و کشاورزی و تمهیهٔ پوشیدنی به مردم آموخت. بیرونی ( آثارالباقیه: ۲۹۵) ایجاد جشن «خرّمروز» \* یا «نودروز» راکه جشن اولین روز دی ماه در سال بود، به او منسوب داشته است که بنا بر روایت پارسیان، در آن روز میان هوشنگ و ویکرد ( برادر هوشنگ ) وفاق افتاد.

در اوسنا هوشنگ پهلوان بزرگ و پارسای مقدسی است که به لقب پیشداد (به معنی نخستین قانونگذار یا نخستین آفریده) ملقب گشته است. مورخین اسلامی (از جمله بلعمی: ۲۲۸/۱) او را بر دین مسلمانی معرفی کردهاند که مسجدها بنا کرد و نماز کردن فرمود و شهر بابل\* و سوس (=شوش) او بناکرد.

نام هوشنگ به عنوان پادشاهی مقتدر و صاحبنام، چنان که از روایات ایرانی بر میآیا ، در ادبیات فارسی نیز آمده و به خصوص رای و هوش او مورد توجه خاص قرار گرفته است:

ای به لشکرشکنی بیشتر از صد رستم ای به هُشیاردلی بیشتر از صد هوشنگ (فرخي: ۲۰۶) هماره بر در او کهتران چـون هـوشنگ همیشه بـر در او دلبران چـون شـیرین (فرخی: ۲۱۰) خجسته بادت عيد ای خجسته پی ملکی که با سیاست سامی و بـا هُش هـوشنگ (فرخي: ٢١٣) هوش و سنگت بَرَد به گردون سر که بدین یافت سروری هوشنگ (ناصر خسرو: ۳۶۹) پيش گفتارش جهل آمده هوش هوشنگ نزد دیدارش کِهٔ بوده بهای بهمن (سنایی: ۳۴۱) درصدر چو خاقانی و در قدر چو هـوشنگ در عدل چو نوشروان در جنگ چـو نـوذر (مسعود سعد: ۲۴۳) ای تسو را فَسرّ فریدون و نهساد جمشید وی تو را سیرت کیخسرو و رای هوشنگ

(مسعود سُعد: ۳۰۷) سام نریمان چاکرش، رستم نـقیبِ لشکـرش هوشنگ هارونِ درش، جم حاجبِ بار آمده (خاقانی: ۳۹۱) جه هوشنگ گرانفرهنگ و چه تهمورث دانا ... چه جمشید سپهراورنگ و چه ضحّاک علوانی . (قاآنی: ۷۹۱)

منابع: یشتها: ۱۷۸۱؛ غررالسیر: ۵؛ مجمل التواریخ والقصص: ۲۴؛ بلعمی: ۱۲۸۱؛ مینوی خرد: ۱۱۷؛ پسیامبران و شاهان: ۳۰؛ روضة الصفا: ۲۰۰۱؛ اساطیر ایرانی: ۵۹؛ مزداپرستی: ۸۶؛ حماسه سرایی: ۴۱۱؛ فرهنگ و تمدن ایران: ۲۹۵ و ۲۹۹؛ فرهنگ نامهای اوستا: ۱۳۸۹/۳ به بعد؛ مصنفات: ۱۹۷؛ رحیم عفیفی، «ائوگمدئچا»، م.د.۱.م.، ۱۳۴۴: ۲۲۸/۱؛ علی اصغر حریری، «تحقیقی دربارهٔ نام و هنگام جشن سده»، وحید: ۲۵۶/۵؛ فرهنگ نامهای شاهنامه: ۱۱۱۵۱؛ دانشنامه: ۵۰۱؛ نهادینه ها: ۱۴۳؛ لغتنامه.

هوشيدر /hušidar/

نام نخستین موعود زردشتی است که بنا بر روایات مَزدیَسنان، سی سال مانده به پایان سدهٔ دهم از هزارهٔ زردشت ظهور خواهد کرد؛ به این ترتیب که دوشیزهای پاکدامن از تخمهٔ زردشت که در دریاچهٔ کیانسه (هامون\*) باقی مانده، بی آنکه به شوی رفته باشد بار میگیرد و کودکی به نام هوشیدر از او متولد می شود. در سی سالگی او خورشید\* ده شبانه روز در اوج آسمان\* در همان جایی که اول خلقت بود می ایستد و مؤمنان می فهمند که هزارهٔ زردشت به پایان رسیده است و در پایان این هزاره هوشیدر به پیامبری برانگیخته می شود.

در دورهٔ هوشیدر سه سال گیاهانی که به کار نیایند خشک نمی شوند یا به تعبیر دینکرت، سه سال همیشه بهار خواهد بود. در سدهٔ پنجم، هوشیدر «مزن» (mazan)ها را سرکوب میکند و در زمان او افراط، ضعیف و اعتدال، قوی می شود. همچنین دیو<sup>\*</sup> ملکوس، جادوگر هفتساله، در زمان او می آید که به نفرین مَزدیَسنان می میرد و اهریمن<sup>\*</sup> در زمان او به هراس می افتد. در عهد هوشیدر پادشاهی به نام بهرام ورجاوند<sup>\*</sup> ایران را نجات خواهد داد.

منابع: یشتها: ۱۰۰/۲ و ۳۰۰؛ جهان فروری: ۳۰؛ اساطیر ایران: ۱۹۷؛ مینوی خرد: ۸۸ به بعد؛ روایات داراب هرمزدیار: ۴۸/۲ و ۴۴۱؛ دیار شهریاران: ۹۹۷/۲؛ سوگ: ۲۴ به بعد؛ سوشیانت: ۱۴ و۴۳ به بعد؛ رحیم عفیفی، «هوشیدران»، م.د.ا.م.، ۱۳۴۵: ۱۴۸/۲ به بعد.

**هوشیدرماه** /hušidar māh/ هوشیدرماه یا اوخشیَت نمه (به معنی پرورانندهٔ نماز و نیایش) نام موعودی از موعودهای زردشتی است که در پایان هزارهٔ هوشیدر\* از دوشیزهای از خاندان بهروز که در دریاچهٔ هامون\* تن شسته و به نطفهٔ زردشت باردار شده است متولد می شود. وقتی سی ساله شد خورشید\* ده شبانه روز در اوج آسمان\* می ایستد و زردشتیان می دانند که هزارهٔ هوشیدر به پایان آمده است.

در زمان او سهسال گیاهانی که به کار نیایند خشک نمی شوند و شیر گوسفندان به حداکثر می رسد. شیر یک گاو\* در آن زمان برای هزار نفر کافی خواهد بود و پیری، کم و زندگی بیشتر خواهد شد. در عهد سلطنت روحانی هوشیدرماه، ضحّاک\* از کوه دماوند\* زنجیر می گسلد و دست به ستم و کینه می گشاید که به فرمان اهورامزدا\* گرشاسپ\* نریمان از دشت زابلستان برخواهد خاست و آن ناپاک را هلاک خواهد کرد. **منابع:** یشتها: ۱۰۱/۲؛ اساطیر ایران: ۱۹۷؛ مینوی خرد: ۹۱؛ سوشیانت: ۱۴ و ۲۳؛ رحیم عفیفی، «هوشیدران»، م.د.ا.م.، ۱۳۴۵: ۱۲۸/۲ به بعد؛ دانشنامه مزدیسیا: ۱۳۷.

**هوم / hum**/ در اوستا هنومه (haoma) و در سنسکریت، سومَه (soma) اسم گیاه مقدسی است که از آن شربتی سکرآور به نام «هوم» ساخته و به عنوان فدیه به خدایان عرضه می شد. «سُوم» در هند اسم یکی از خدایان مورد احترام بود اما در اوستا اسم فرشته ای\* است موکّل و نگهبان این گیاه که یَشت بیستم به او اختصاص داشته و به «هومیَشت» موسوم بوده است.

این گیاه کوهستانی، ساقهای نرم و پُرالیاف و شیرهای سفید به رنگ شیر دارد و در کتابهای طبی آن را «هومالمجوس» خواندهاند. استفاده از عصارهٔ این گیاه که به ترتیب خاصی گرفته می شد (یشتها: ۲۷۳/۱) در مراسم قربانی\*، یکی از کهنترین رسمهای عبادت آریایی بوده است. ویوَنگهان (پدر جمشید) برای نخستین بار هوم را فشرد و در عوض، به او پسری به نام جمشید\* داده شد. پس از او آتبین\* (آبتین) دومین ستایندهٔ هوم است که فریدون\* در عوض به او داده شد.

نوشیدن شربت این گیاهِ رازآمیز از زمان زردشت ممنوع شد و از دورهٔ ساسانیان به بعد گیاه دیگری به نام «هوم» توسط پیشوایان دینی رواج یافت که سکرآور نبود و آنچه امروز میان پارسیان به نام هوم معروف است هوم اصلی نیست. ایـن گیاه در ادبیات زردشتی شناخته و مورد توجه بوده است: ز وَرس و هوم و هوم پالا و از زور بلورین بـرگها تـابنده چـون هـور (بهرام پژدو: ۲۸)

در بسیاری از اساطیر ملل جهان گیاهانی ایزدی و مقدس همانند هوم وجود داشتهاند ( فرهنگ نامهای اوستا: ۱۴۲۳/۳ به بعد ).

منابع: اساطیر ایران: بیست و شش و چهل و یک و ۷۳؛ اساطیر ایرانی: ۱۸ و ۳۶؛ مینوی خرد: ۱۴۳؛ آیین میترا: ۲۹؛ تفسیر اوستا: ۱۵۸؛ روایات داراب هرمزدیار: ۲۳/۲؛ فرهنگ نامهای اوستا: ۱۱۱۱/۳ و ۱۴۰۵ به بعد؛ دیانت: ۱۶۰؛ سوگ: ۱۶۰ به بعد؛ یشتها: ۱۷۱/۱ و ۲۵۷۲ و ۳۵۲؛ دین قدیم ایرانی: ۱۲۷ به بعد؛ مَزدیَسنا: ۴۹؛ آیینها و افسانه ها: ۴۶؛ ایران باستان [موله]: ۶۸؛ قوانین زردشت: ۱۳۹ و ۲۷۰؛ احسان یارشاطر، «ایندرا»، یغما: ۴۳۵/۴؛ آناهیتا در اسطور،های ایرانی: ۱۳۴؛ دانشنامهٔ مَزدیَسنا: ۴۸۹؛

هومان /humān/ نام یکی از پهلوانان تورانی شاهنامه و برادر پیران ویسه \* و از سران لشکر افراسیاب \* است که در جنگ به دست بیژن \*، پسر گیو \*، کشته شد. همو بود که به اتفاق «بارمان» سردار دیگر تورانی، از جانب افراسیاب با هدایای بسیار نزد سهراب \* آمد و مأموریت داشت کاری کند که پدر و پسر یکدیگر را نشناسند و در این مأموریت، پیروزمند از کار درآمد.

جنین گفت هومان که امروز جنگ بسسازید و دل را مــداریـد تـنگ (شاهنامه: ۱۲۷/۴)

به واقعهٔ قتل او به دست بیژن، به ندرت، در ادب فارسی اشاره شده است: بیژن خیورشید در کنا بَدِ گیتی پَهلُوِ شب را فکند خوار چو هومان (قاآنی: ۶۶۰)

**منابع:** شاهنامه: ۹۴/۴ به بعد و ۱۲۷ به بعد؛ فرهنگ نامهای شاهنامه: ۱۱۲۱/۲؛ لغتنامه.

هوم عابد /hum-e ābed/ هوم یا هَئومه (haoma) در اوستا، هم نام گیاهی است ایزدی و درمانبخش (←هوم)، و هم نام مردی است پارسا و حکیم؛ چنان که سَئنه\*، هم نام مرغی است معروف که او را سیمرغ\* خوانند و هم نام حکیمی است خردمند. بنا بر اوستا، هوم پارسا، برای «درواسپه» (Drvāspa) بر قلهٔ کوه البرز \* قربانی \* میکند و درخواستش آن است که بر افراسیاب \* تورانی پیروز شود و او را به زنجیر نزد کیخسرو \* برد تا وی را رو به روی دریاچهٔ چیچست (ارومیه \*) به انتقام خون سیاووش \* بکشد. اجمال این روایت اوستا در شاهنامه با شرح و بسط بیشتری بیان شده است؛ به این ترتیب که افراسیاب پس از شکست از کیخسرو، به دنبال جنگهای طولانی، فرار میکند و به کوهی میگریزد و در غاری بر فراز این کوه که جایگاه هوم عابد بود پنهان می شود. هوم که در شاهنامه ( ۳۶۶/۵) از تخم فریدون \* آموزگار معرفی شده، به محض اینکه از و جود افراسیاب آگاه می شود چونان یک پهلوان رزمنده:

بسیامد بسه کردار شیر ژیان ز پشسمینه بگشاد گردی میان کمندی که بر جای زنّار داشت کسجا در پسناه جسهاندار داشت به هنگ اندرون شد گرفت آن به دست چو نودیک شد بازوی او ببست

اما افراسیاب با حیله ترحم هوم را برانگیخت و چون هوم بند را بر پای او سست کرد از فرصتی کوتاه استفاده کرد و به دریا گریخت. گودرز \* و گیو \* که از آنجا میگذشتند، به محض اینکه بر ماجرا وقوف یافتند قضیه را به کاووس \* که در آتشکدهٔ آذرگشسپ \* بود گفتند و کاووس با تأسّف، به همراه سران، نزد هوم آمد:

> چنین گفت با هوم کاووس شـاه به یزدان سـپاس و بـدویم پـناه که دیدم رخ مرد یـزدان پـرست تــوانـا و بـا دانش و زوردست

هوم قضیه را به کاووس میگوید و میافزاید که اکنون افراسیاب در دریاست و آنگاه چارهای میاندیشند که برای دست یافتن بر او گرسیوز\*، برادر افراسیاب، را بیاورند. افراسیاب فریاد برادر را که بشنود از پناه بیرون خواهد آمد و به این ترتیب بر او دست مییابند و هر دو برادر را میکشند.

در تاریخها و فرهنگهای فارسی شرح حال مختصری از هوم نگاشتهاند که اغلب مأخذشان شاهنامه بوده است.

**منابع:** یشتها: ۲۱۲/۱ به بعد و ۲۵۷/۲ و ۲۵۹؛ شاهنامه: ۳۶۶/۵ به بعد؛ فرهنگ نـامهای اوسـتا: ۱۳۹۸/۳ به بعد؛ فرهنگ نامهای شاهنامه: ۱۱۱۹/۲؛ لغتنامه.

**هیرمند** /hirmand/ هیرمند ( هلمند، هیلمند، هرمند ) که در اوستا چندبار از آن سخن رفته، نام رودخانهای است پرآب که از کوههای نزدیک کابل سرچشمه میگیرد و به دریاچهٔ هامون\* (کیانسه، زره) میریزد.

این رود در زامیادیَشت ( فقرات ۶۷ تا ۶۹) با شکوه و فَرّ، با امواج سفید برانگیزنده و طغیانکننده معرفی شده که نیروی اسبی و شیری و مردی دلیر در آن است. هیرمند به اندازهای دارای فَرّ \* کیانی است که میتواند ممالک غیر ایران را غرقه سازد و دشمنان را نابود و دچار سرگشتگی و گرسنگی کند. این رود در قدیم موجب برکت سرزمین سیستان بوده و آب هامون که مقدس و ایزدی تلقی می شده، از همین رود تأمین می شده است. در کتاب مقدس اصلاً سرزمین سیستان به نام این رود «هیرمند» خوانده شده است.

**منابع:** یشتها: ۲۹۶/۲ به بعد؛ آناهیتا: ۲۳۵؛ فرهنگ نامهای اوستا: ۱۳۸۱/۲؛ داستان داستانها: ۳۱۶؛ دانشنامهٔ مَزدیّسنا: ۴۸۴.

**ھیمیا**← کیمیا

## ى

## **یاران غار** ب اصحاب کھف

**یأجوج و مأجوج** /ya'juj va ma'juj ر Gog and Magog) نام دو قبیلهٔ ترک از نسل یافٹ بن یأجوج و مأجوج یا جوج و مأجوج (Gog and Magog) نام دو قبیلهٔ ترک از نسل یافٹ بن نوحاند که گوشهای دراز دارند، بر آن گونه که چون شب فراز آید، یکی در زیر افکنند و یکی به عنوان لحاف بر روی کشند. این قوم در دنیا فساد میکردند و چون ذوالقرنین \* به دیار آنها رسید مردم از ظلم یأجوج و مأجوج به او پناه بردند و از او یاری خواستند که اینان دیار ما را منهدم میکنند و کِشِت ما را میخورند و چارپایان ما را میدرند.

ذوالقرنین تعداد و مشخصات آنها را پرسید. گفتند تـعدادشـان بـی شـمار است و موجوداتی کوتاهاندام و پهنصورتاند که نیشهای آنان مانند درندگان است وبه جـای ناخن منقار دارند و بر پشت آنها موست و دو دُم بزرگ دارند و مثل کبوتر یکدیگر را فرا میخوانند و همانند سگ\* عوعو میکنند ( آثارالبلاد: ۶۱۸).

فردوسی در توصیف خصال و کردار این قوم چنین سروده، کـه بـه روایت فـوق نزدیک است:

همه رویماشان چو روی هیون زبانها سیه دیده ها پر ز خون سیه روی و دندانها چون گراز که یارد شدن نزد ایشان فراز همه تن پر از موی و مو همچو نیل سر و سینه و گوش هاشان چو پیل
 همه تن پر از موی و مو همچو نیل سر و سینه و گوش هاشان چو پیل
 بخسپند یکی گوش بستر کنند دگر بر تن خویش چادر کنند ز هر ماده ای بچه زاید هزار کم و بیش ایشان که داند شهار
 چو سرما بود سخت لاغر شوند بیم آواز برسان که تر شوند برگری
 بران برینی به کردار گرگی بیمزند بیرسان پیل سترگ
 (شاهنامه: ۲/۲۸)

يأجوج و مأجوج

بنا به روایت قرآن (کهف : ۹۴) مردمان از ذوالقرنین خواستند که میان آنان و قوم یأجوج و مأجوج سدّی استوار کند و ذوالقرنین به فرمان خداوند از پاره های آهن میان دو کوه استوار ببست و سدّی احداث کرد که یأجوج و مأجوج از آن نتوانند گذشت و از آن روز که ذوالقرنین این سد کرده است، این قوم بر آنند که آن را سوراخ کنند. هر روز تا شب در کار ایستند و به روایتی آن را می لیسند و چون شب در آید اندکی مانده باشد و گویند فردا بیاییم و تمام سوراخ کنیم و چون اینان کافرند هیچ گاه نام خدای تعالی بر زبان نرانند و گونه روز به شب آورند. پیامبر (ع) گفت: آن شب که جبرئیل \* علیهالسلام مرا به آسمان \* برد، از مزگت (مسجد) بیتالمقدس مرا سوی یأجوج و مأجوج برد. من ایشان را به خدای خواندم که مرا اجابت نکردند. سرانجام چون خدای تعالی خواهد که ایشان نام خدای تعالی بر زبان آورند و آن سد گشته باشد. این قوم تا نزدیک رستاخیز \* به همین را به خدای خواندم که مرا اجابت نکردند. سرانجام چون خواهند سد را سوراخ کنند، او بیرون آیند یکی از فرزندان ایشان مسلمان شود و چون خواهند سد را سوراخ کنند، او بیرون آیند یکی از فرزندان ایشان مسلمان شود و جون خواهند سد را سوراخ کنند، او بیرون آیند و همهٔ جهان را سوی یأجوج و مأجوج برد. من ایشان در مخدای تعالی در زبان آورد و آن سد گشاده شود و جون خواهند سد را سوراخ کنند، او را مخدای تعالی در زبان آورد و آن سد گشاده شود و جون خدای تعالی خواهد که ایشان و مأجوج را در در یا ریزند و جمله هلاک شوند. مکاشفهٔ یو حنّا (باب ۲۰، آیهٔ ۸) یأجوج و مأجوج را دشمنان مسیحیت در آخرالزمان معرفی کرده است.

بسیاری در ماهیت تاریخی این قوم بحث کردهاند. طنطاوی جوهری با ذکر ادابه تاریخی ثابت کرده که قوم یأجوج و مأجوج همان تتر (تاتار) و مغول است (ارمغان: ۶۲۵/۱۴ به بعد). گاهی هم سدّ یأجوج و مأجوج را همان دیوار چین، و خود آنان را قبایلی از مغول دانستهاند (اعلام قرآن: ۶۴۲). روایات مسیحی چیزی مشابه آنچه که در مورد ذوالقرنین آمده، به اسکندر \* نسبت داده و قوم وحشی مورد نظر را هم از اقوام وحشی «هون» دانستهاند ( ) اعلام قرآن: ۶۲۳). در کتاب حزقیال (باب ۲۸ و ۳۹) از یأجوج و مأجوج به عنوان علامت ظهور عیسی مسیح \* یاد شده است.

مورخین یهود محل ایشان را قفقاز نشان دادهاند. آنها که معتقد به انطباق کورش بر ذوالقرنین هستند استدلال میکنند که قراین لفظی و تاریخی نشان میدهند که این قوم قبیلهای از سکاها بودند که کورش برای متوقف ساختن آنان در معبر داریال سندی ساخت. همین قوم بودند که هوانکس، پادشاه چین، جلو آنها دیوار چین، و انوشیروان دیوار خزر یا دربند را در برابرشان بناکرد (اعلام قرآن: ۳۰۱).

عزيزالدين نُسَفى ( الانسان: ۶۶) هنگام انطباق جهان اصغر بر عالم اكبر، قوم يأجوج و

يأجوج و مأجوج 9.4 مأجوج را شهوت و غضب، و قومي را كه از آنان شكايت كردند صفات روحاني و قوّتهای عقلی دانسته و شیخ اشراق (قصة الغربةالغربیه: ۲۸۶) یأجوج و مأجوج را به «اندیشه های فاسد» تعبیر کرده و بالأخره همهٔ جنبه های این موضوع مورد توجه شاعران فارسی زبان نیز قرار گرفته است. جو سدّ یأجوج بایذی دل من کهباشدی غرگانش را سیرا (شهيد بلخي، اشعار يراكنده: ٢٣/٢) راست گفتی سپاہ یأجـوجانـد که نه اندازه شان پدید و نه مَر (فرخي: ١٢٥) سوراخ شدست سد يأجوج یک چند حذر کن ای برادر (ناصرخسرو: ۹۴) ز یأجوج و مأجوجمان باک نیست کمہ ما بے سر سے اسکندریم (ناصرخسرو: ٥٠٥) مهدی چو بیاید بشود آفت یأجوج عيسي چو بيايد برود فــتنهٔ دجّــال (معزى: ۴۴۵) همچو يأجـوج اهـل آتش را از بر خویش هین زمارم کن (سنایی: ۵۰۰) آن رفته چون سکندر و از تیغ سَـدگشای بر بسته پیش لشکر یأجوج رهگذار (مختاري: ۸۹) بر کَند از خاک بیخ سد سکندر بَأس تو آن صَرَصَری است کو به وزیدن (مختارى: ١٥٢) نعوذبالله اگر ياد او برد يأجوج بریده گردد صد جای سد اسکندر (مختاري: ۲۰۲) خواجه به تدبیر و رای سدّی دیگر کشید رخنهٔ یأجوج بست سدّ سکندر شکست (انوری: ۹۳/۱) چــشم بــد دور از تــو كـز بس بَأس تـو فتنه اکنون همچو يأجوج از پس سد مىرود (انوری: ۱۵۱/۱) يأجوج ستم گم شد کز پيش چو اسکندر هم زآهن تيغ او ديوار كشد عدلش ( خاقاني : ۵۰۲) سدٌ خون پيش دو يأجـوج بـصر بـربنديم جون سکندر پس ظلمات جه ماندیم کنون ( خاقاني : ۵۴۲)

| عیسی رسید و نوبت دجّال در گـذشت        | اسکندر آمـد و درِ يأجـوج در گـرفت                                |
|----------------------------------------|------------------------------------------------------------------|
| ( خاقانی : ۸۴۶ )                       |                                                                  |
| هر در صریر                             | لشکر عادند و کلک من چو صَرَصَ                                    |
| جند و نطق من چو صور اندر صدا           |                                                                  |
| (خاقانی: ۱۹)                           |                                                                  |
| هفت کشـور ديـو بسـتد اي سـليان الامـان | شش جهت يأجوج بگرفت اي سكندر الغياث                               |
|                                        | متش جهت ياجوج بالرك الى شكلار الميات                             |
| ا خاقانی : ۳۲۵)                        | <b>#</b> 1 <b>/</b>                                              |
| بکرد از جمهان راه یأجوج تمنگ           | سکندر به دیـوار رویـین و سـنگ<br>تو را سدّ یأجوجِ کـفر از زر است |
| نه رويين چو ديوار اسکـندر است          | تو را سد ياجوج كـفر از زر است                                    |
| ( سعدی: ۲۰۷ )                          | ,                                                                |
| چو یأجوج بگذشتم از سدّ سـنگی           | جهان زیر پی چون سکندر بـریدم                                     |
| ( سعدی: ۷۵۵ )                          |                                                                  |
| در جهان از پشت دارای جهان اسکندری      | دفسع یأجموج بملا و فمتنه را آممد پمدید                           |
| ( سلمان ساوجی: ۶۰۵)                    |                                                                  |
| پیش یأجوج بلا سدّی کشد اسکمندری        | مملکت وقتی شود ایمن که از پولاد تمیغ                             |
| ( سلمان ساوجی: ۶۲۰)                    |                                                                  |
| رخنه بر یأجوج بستن خـاصهٔ اسکـندر است  | چاره در دفع خواطر صحبت پیر است و بس                              |
| ( جامی: ۲۳ )                           |                                                                  |
| از ایسن قبصیدهٔ ستوار سدّ اسکندر       | به پیش دشمن یأجوج خـود کشـیدستم                                  |
| (قاآنی: ۲۵۹)                           |                                                                  |

منابع: تفسیر طبری: ۱۹۵/۱؛ مجمل التواریخ والقصص: ۴۹۰؛ گردیزی: ۲۵۶ و ۴۶۹ و ۲۸۲؛ بلعمی: ۱۸/۱ و ۲۰۴/۲؛ غررالسیر: ۴۴۰؛ تفسیر کمبریج: ۱۳۲/۱؛ تفسیر ابوالفتوح: ۴۴۰/۶؛ حیاةالحیوان: ۲۰۵/۲؛ المستطرف: ۲۲۶؛ مـرصاد: ۵۵۱؛ آث ارالبلاد: ۹۹۶ و ۶۱۸ بـ مبعد؛ دینوری: ۴۰؛ الروضة من الکافی: ۲۲۰؛ روضة الصفا: ۹۲/۱؛ شرح شطحیات: ۷۱۷؛ قاموس: ۲۹۷ و ۷۷۵؛ اعلام قرآن: ۳۰۱ و ۶۴۲ به بعد؛ نیرنگستان: ۱۲۸؛ کاو،، شـ عبان ۱۳۳۹: ۲/۴/۲ – ۱۳؛ مـحمدعلی مهتدی، «کوروش ذوالقرنین»، ماهنامهٔ آموزش و پرورش: ۱۶/۴۱؛ دانشنامهٔ قرآن و قرآن پژوهی: ۲۲۰۰۲؛ لغتنامه؛

**یَحموم / yahmum/** نام چند اسب معروف، از جمله اسب حضرت حسین بن علی (ع) و اسب هشام بن عبدالملک و نعمان بن منذر است که در ادبیات فارسی به خوش خرامی و تیزگامی معروفاند. در توصيف اسب ممدوح: رخش با او لاغر و شبديز با او کُندرو وَرد با او اَرجَل و يحموم با او اَرَگَهَن (منوچهری: ۷۶) آفسرين زان مسرکب شبيديزرنگ رخشروی اعوجی مادرش وان مادرش را يحموم شسوی (منوچهری: ۱۳۶) آباد بسر آن بسارهٔ مسیمون و هسايون خوشگام چو يحموم و رهانجام چسو دُلدُل (بجلی: ۱۳۴/۱) چرخ نعمان دوم خواندت و گفت نسعل يحسموم تسوام تساج سرست (خاقانی: ۸۴۵)

> یحموم نام پرندهای خوش رنگ نیز بوده است. منابع: حیاةالحیوان: ۴۳۵/۲؛ لغتنامه.

**یحیی بن زکریا** / yahyâ-ebne zakariyya/ زکریا<sup>\*</sup> مدتها در آرزوی فرزند بود و هر چند دعا کرد، او را فرزند نیامد و نومید شد. اما همین که پیش مریم<sup>\*</sup> در زمستان میوهٔ تابستانی دید گفت: آن خدای که قادر است در زمستان میوهٔ تابستانی بیاورد، قادر است مرا نیز فرزند دهد. پس دیگر باره دعا کرد تا اینکه خدای تعالی دعای او اجابت کرد و او را به یحیی، که وی را سیّد و حصور خواند ( آل عمران: ۳۹)، بشارت داد و نشانهٔ بشارت، سه روز روزهٔ صمت بود. مولانا در مننوی ( ۲۳۸/۲) به این موضوع اشاره دارد:

زان نشسان با والد یحیی بگفت کی نیایی تا سه روز اصلاً به گفت تا سه شب خاموش کن از نیک و بد این نشان باشد که یحیی آیدت

یحیی، خالهزادهٔ عیسی بن مریم و با او همزمان بود. مسیحیان معتقدند که یحیی، عیسی\* را تعمید داد و چون عیسی اظهار نبوت کرد، به او ایمان آورد و به همین جهت، به یحیی تعمیددهنده معروف شده است. کرامات و خصال نیک او در کتابهای سیّر مسطور است ( ← قصص [نیشابوری]: ۳۱۶ به بعد ).

در اخبار آمده است: آن شب که عیسی را به آسمان\* خواستند برد، یحیی را بخواند و گفت: تو خلق را دعوت میکن که من در زمین نخواهم بود. «هیرودیس» پادشاه زمانهٔ او که به یحیی نیز ارادت داشت خواست با نوهٔ خود «هیرودیا» مزاوجت کند و یحیی او را منع کرد. هیرودیا دختر خود «سلومه» را برای هیرودیس فرستاد تا هنگام اظهار علاقه، از او سر یحیی را بخواهد. سلومه نیز از هیردویس همین درخواست را کرد و او دستور داد که در زندان سریحیی را جدا کردند و در طشت طلا پیش وی گذاشتند. چنین گویند که خون یحیی نیارامید و همچنان می جوشید تا اینکه هفتادهزار، و به روایتی یکصدوشصت هزار، از اسرائیلیان را سربریدند و کشندهٔ یحیی را نیز بکشتند و آنگاه خون یحیی از جو شش باز ایستاد.

صابئین موحّد که موطن آنها اغلب بینالنهرین بود و بقایای آنان تا امروز نیز وجود دارند، پیروان حضرت یحیی تعمیددهنده هستند.

از شهادت یحیی در ادب فارسی نیز یاد شده است:

زادِ ره و ذخــــیرهٔ ایــن وادی مــهیب در طشت سر بریده چو یحیی نهادهانـد (عطار : ۲۱۳)

(خاقانی: ۱۳۱)

منابع: قصص [نیشابوری]: ۳۱۳ به بعد؛ مجمل التواریخ والقصص: ۲۱۹ و ۴۳۶؛ بلعمی: ۷۴۰/۲ و ۷۶۵ و ۷۸۶؛ قصص [نجار]: ۳۶۹؛ آفرینش و تاریخ: ۹۸/۳؛ تحقیق در تفسیر ابوالفتوح: ۳۸۹/۳ فصوص: ۱۷۵ و ۳۵۵؛ معجم الالفاظ: ۱۵۵؛ روضة الصفا: ۲۱۴/۱؛ حبیب السیر: ۲۱۴/۱؛ تفسیر طبری: ۱۷۷ به بعد؛ مآخذ قصص و تمثیلات: ۸۲؛ منطق الطیر: ۲۶۸؛ قاموس: ۹۴۵؛ اعلام قرآن: ۶۴۵ به بعد؛

یَدِ بِیضا /yad-e beyzā/ چنانکه از آیات متعدد قرآن کریم بر می آید (اعراف: ۱۰۸، طه: ۲۲، شعراء: ۳۳، نمل: ۱۲، قصص: ۳۲) از جمله کرامات و معجزات حضرت موسی\* (ع) این بود که چون دست را در زیر بغل می بُرد و بیرون می آورد، نوری از آن ظاهر می گشت و به آسمان\* تُتُق می کشید و عالم را روشن می کرد و چون به بغل می برد، آن نور بر طرف می شد. این سپیدی، آیت نبوت و نشان خدای تعالی بود (بلعمی: ۳۸۵/۱). بعضی گویند: در کف دست او نوری بود که چون آیینه \* می درخشید و به جانب هر کس می داشت، بی هوش می شد و چون دست به بغل می برد، به هوش می آمد. این معجزه بعدها در سرگذشت حضرت موسی به یَدِ بیضا (دست سفید و روشن) معروف شده و با جوهر افسانه ای و خیال انگیزی خاصی که دارد مورد توجه و استفادهٔ شاعران و نویسندگان فارسی زبان واقع شده است:

کجا خورشید رخشان را بپوشد زیر دامندر به آن ماند که اهرین همی پـوشد یَـدِ بـیضا (معزی: ۲۹)

یغ و کلک دل دشمنان تو بشکستی نه چوب جانورت بود و نـه یَـدِ بـیضا (معزی: ۱۹) بان باشد اندر رزم با سهم و نهـیب تو چو موسی و کف تو چون یَدِ بـیضا بـود

(معزی: ۱۵۴) کجا داند غـود از جـیب هـرگز یـدّ بـیضایی (سنایی: ۶۰۱)

از آن که هست چو موسیش صد یَدِ بیضا (عطار: ۶۶۲)

به قطع تیغ تو را دیدهام یَدِ بیضا (عطار : ۶۶۳)

تُسعبان اَسـوَد و یَـدِ بـیضا بـرافکـند ( خاقانی: ۱۳۹)

خصم را ضیقالنّفس زان خیزران انگیخته ( خاقانی : ۳۹۶)

او شـــاهنصرت از یَـدِ بـیضای مـوسوی ( خاقانی: ۹۳۵)

که صیقل یَدِ بیضا سیاهیاش نـزدود (سعدی: ۷۹۲)

به کیدوسحر چه ماند که ساحران سازند (سعدی: ۷۱۷)

سامری پیښ عصا و یَدِ بـیضا مـیکرد (حافظ: ۱۶)

که برگ از یَدِ بیضاست نخـل ایمـن را (صائب: ۱۵۵)

به تيغ و كلک دل دشمنان تو بشکستی او چو تُعبان باشد اندر رزم با سهم و نهــيب کسی کو دامن از عالم کشید ای دوست نتواند به شعر خاطر عطار را دم عیسی است خدایگانا امروز در سواد جهان آري بناي جادوي فرعوني از جهان در يَدِ بيضاش تُعبان از كمندِ خيزران نه چرخ هشت بیدق شطرنج ملک اوست نه زنگ عاریتی بود بر دل فرعون بلاغت يَدِ بيضاي موسى عمران این همه شعبدهٔ خویش که میکرد اینجا

زبسان پساک بُوَد لازم دل روشن

| يَسَع        | ٩٠٩                        |                                           |
|--------------|----------------------------|-------------------------------------------|
|              |                            | نیز ← صائب: ۳، ۱۲۲، ۲۳۶، ۲۶۷.             |
|              | آن يَدِ بيضا برآر از آستين | ای امین دولت تهذیب و دیـن                 |
| (اقبال: ۴۱۱) | یَدِ بیضاست اندر آسـتینش   | به دست او اگر دادی هنر را                 |
| (اقبال: ۴۶۸) |                            |                                           |
|              |                            | نیز ← اقبال: ۳۲، ۴۹، ۸۶، ۱۱۷، ۱۸۷، ۱۹۱، ۳ |

«و در حُبّ و بغض و حلّ و عقد و افسون و نیرنج، یَدِ بیضا و دَم عیسی دارد.» (سندبادنامه: ۲۴۲)

یَدِ بیضاکه در تداول، «ید و بیضا» هم گفته می شود مجازاً به معنی کرامات و خوارق عادات و مهارت در کاری داشتن نیز به کار می رود:

خود کمترین نیثار جماییست عید را بیضا و عسکر از یَدِ بیضای عسکرش ( خاقاني: ۲۲۵)

يَدِ بيضا كردن، به مفهوم كاري بس دشوار را با قدرتي شبيه به اعجاز، از پيش بردن نيز آمده است:

کهسار چـو مـوسی بـنماید يَـدِ بـيضا گلزار شود همچو جمهودان عبايوش (معزى: ٢٢) در عـلاجش يَـدِ بـيضا بـنماييد مگـر كآتش خسن بدان سنزشجر باز دهيد ( خاقانی: ۱۶۳ )

**منابع:** تفسير كبير: ۶۰۱/۶؛ انوارالتنزيل (تفسير بيضاوي): ۲۱۵/۲؛ بلعمي: ۳۸۵/۱؛ منطقالطير: ۲۹۲؛ لغتنامه: يَد؛ منابع موسى در همين فرهنگ.

**يز دان** ← ايز د (ان)؛ اهو رامز دا

يَسَع / yasa'/ يَسَع بن اخلوب، پيامبري است كه بنا بر قرآن در كنار اسماعيل\* و ذوالكفل\* از نيكان شمرده شده است (ص: ۴۸). این نام، با اینکه، به قول اصحاب لغت، اعجمی است اغلب با «ال» به صورت «اليسع» آمده است. در تاريخها آوردهاند الياس\* پيامبر به خانهٔ پیرزنی فرود آمد که فرزندی زمینگیر به نام «الیسع» داشت و به دعای او سلامت یافت. الیاس جُبّهٔ خویش به او بخشید و وی را جانشین خود کرد و به این جهت در برخی منابع، یسع را «ابنالعجوز» خواندهاند.

در تورات هست که یسع از خدا خواست تا دو برابر الیاس قدرت و قوّت داشته باشد و این تقاضا پذیرفته شد. نوشتهاند ( قصص [نیشابوری]: ۳۴۲) همهٔ علمای بنی اسرائیل به او گرویدند و دیگران را هر چند پند داد نپذیرفتند تا اینکه خدای تعالی مَلِکی بیدادگر بر ایشان فرستاد و چهارصد سال برآمد و ایشان در آن بلا و عذاب می بودند و سرانجام حق تعالی «اشمویل بن یارا» را بر ایشان فرستاد.

نام يسع، به عنوان يكي از پيامبران معروف، به ندرت، در ادبيات فارسي آمده است:

پند لقــان و سرگـذشت یسـع دین و دل در وَرَع بَری ز طمع (حدیقه: ۲۲۲)

**منابع:** مجملالتواريخ والقصص: ۲۰۶؛ آفرينش و تاريخ: ۸۳/۳؛ روضةالصفا: ۲۳۳۲/۱؛ اعلام قرآن: ۲۰۷؛ لغتنامه.

**یَعفور** /ya'fur/ یَعفور که اصل آن عُفیر (به صیغهٔ مصغَر) است نام الاغ مخصوص حضرت رسول (ص) بود که آن را هنگام مرگ به امیرالمؤمنین علی (ع) بخشید اما چون حضرت وفات یافت یعفور خود را هلاک کرد ( آنندراج). کُنیهٔ این حیوان را «ابوزیاد» نوشته اند ( تفسیر سور آبادی: ۲۳۴).

یعفور، در تداول عامیانهٔ ایران، به معنی خر<sup>\*</sup> است و در ادب فارسی گاهی به همان مفهوم بالا به کار رفته است:

از خداونـد دُلدُل و قــنبر وز خداوند ناقه و يـعفور

(سوزنی: ۲۰۷)

**منابع:** تفسیر سورآبادی: ۲۳۴؛ لغتنامه.

**یعقوب بن اسحاق** /ya'qub-ebne eshāq/ یعقوب (Jacob) جدًّ عبرانیان و فرزند اسحاق<sup>\*</sup> است که بنا بر روایات اسلامی \_که بخشی يعقوب بن اسحاق

911

از آن با تورات موافق است \_با عیسو (عیص Esau) تو أمان بودند و چون عیسو نخست از مادر متولد شد و یعقوب به دنبال او بود، به این نام خوانده شد. بنا بر تورات چون هنگام تولد پاشنهٔ برادر خود را گرفته بود یعقوب (به معنی: پاشنه را می گیرد) نامیده شد.

اسحاق عیسو را بیشتر دوست میداشت و مادرش یعقوب را. عیسو صیاد بود و یعقوب شبان، و از همان آغاز خصومتی میان آنها پیدا شد که در کتابهای تفسیر و سیّر، به آن اشاره شده است. یک بار یعقوب خود را به صورت برادر درآورد و به نزد پدر کور خویش رفت تا از او برکت گیرد. پس از مرگ پدر، یعقوب از بیم عیسو برخاست و به شب از آن دیار برفت و به این جهت اسرائیل \* خوانده شد (لِأَنَّهُ يَسری بِاللَّیل). چون یعقوب به شام رسید خالش را بدید که خواستهٔ بسیار داشت با دو دختر: «لیا» که مهتر بود و «راحیل» که کهتر بود. یعقوب «راحیل» را از خال خویش به زنی خواست و هفت سال جهت کابین دختر شبانی کرد. بعد از هفت سال، دختر مهتر، یعنی لیا، را به او دادند و چون راحیل را بخواست گفتند: هفت سال دیگر شبانی کن. یعقوب پس از چهارده سال دو خواهر به کابین داشت: لیا زشت و زایا بود و راحیل زیبا و سترون که در آخر، بنیامین و یوسف از او بزادند. خدای تعالی یعقوب را پیامبری داد و خلقی بسیار به او گرویدند. یعقوب دو از هم بینار به او گرویدند.

یموب دوراد، پسر دست که تو پخترین ۲۰۱۰، یوست از از است بیسر دوس میداشت. برادران بر یوسف حسد بردند و وی را در چاه انداختند و پیراهن خون آلودش را برای پدر آوردند. یعقوب در فراق فرزند آن قدر گریست که چشمانش نابینا شد و پس از سالها که برادران، یوسف را در مصر یافتند و پیراهن او را برای یعقوب آوردند، بوی فرزند را از پیراهن بشناخت و بینایی خویش را بازیافت. پس از آن یعقوب نیز به مصر آمد و همان جا هم وفات یافت.

بنا بر روایات (قصصالانبیاء: ۶۵ و ۸۲) یعقوب، هنگام دوری از یوسف، برای خود خانهای گزیده بود که در آن مینشست و در فراق یوسف میگریست. ایـن خـانه را بیتالحزن یا بیتالاحزان (غمخانه، خانهٔ غمها) نام نهادند، همان کـه حـافظ از آن با عنوان «کلبهٔ احزان» یادکرده است:

یوسف گمگشته بازآید به کنعان غم مخبور کلبهٔ احزان شود روزی گلستان غم مخبور ( حافظ: ۱۷۲ )

در اساطیر ملل دیگر و به ویژه در فرهنگ مغرب زمین روایتهای داستانی دیگری در مورد یعقوب دیده می شوند ( ← 121 : Dictionary of Symbols).

| ند خویش، در ادبیات فارسی مورد توجه<br>در باب آن پرداخته شده است: | حدیث فراق یعقوب در قبال فرزند دلب<br>شاعران قرار گرفته و مضامین بدیع و بکری |
|------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------|
|                                                                  | به چهره یوسف دیگر ولیکـن                                                    |

بو به کنعان رسیده زی یـعقوب بود در مصر مانده یوسف خوب (حديقه: ١٧٥) دیدهٔ یعقوب را دیدار یوسف توتیاست 👘 سینهٔ فرهاد باید تا غـم شـبرین کشـد (سنايي: ١٣٨)

عشق یعقوب از نداری صبر ایّدوبیت کو صدر بدر از نیستت باری کم از قدر هلال (سنایی: ۳۴۷) کی سید از آن گرک دہ فرزند سے کہ ای روشن گھر سے خے دمند

(مثنوی: ۹۳/۱)

یــعقوبوار وا اســفاها همــی کـنم دیدار خوب یوسف کـنعانم آرزوست (شمس: ٢٥٥/١) کرد یعقوب صفت جامهٔ نظّاره سفید جشم نرگس به تماشای تو احسرام گرفت (صائب: ۱۷۱) غبار خاطر يعقوب سدّ راه شدهست وكرنه يوسف كمكشته در سراغ من است (صائب: ۱۹۸)

پیراهنی کجاست کــه بــر اهــل روزگـار 🦳 روشن شود که دیدهٔ یعقوب کور نیست (صائب: ۲۰۷)

نيز ← صائب: ٣٢، ١٠٨، ١٤٧، ٢١٠، ٢١٨، ٢٥٢، ٢٥٨ و...

نه از گریهٔ پیر کـنعان تـپید نه از درد ایّوب آهی کشـید

(اقال: ۲۳۷) نصيب خـود ز بـوي يـيرهن گـير 🦳 به کنعان نکهت از مصر و يمن گير (اقبال: ۱۶۴)

منابع: تفسیر طبری: ۷۵۹/۳ به بعد؛ بلعمی: ۲۶۵/۱ به بعد و ۳۲۰؛ قصص [نیشابوری]: ۸۱ به بعد؛ مجمل التواریخ والقصص: ۱۹۴؛ تحقیق در تفسیر ابوالفتوح: ۱۰۲/۲ به بعد؛ مروج: ۲۰/۱؛ آفرینش و تاریخ: ۵۴/۳؛ قصص [نـجار]: ۱۱۹؛ فصوص: ۲۵۵؛ منطق الطیر: ۲۶۶؛ روضة الصفا: ۲۱۹/۱؛ حبیب السیر: ۵۸/۱؛ شرح شطحیات: ۷۱۷؛ قاموس: ۹۵۳؛ شرح احوال و نقد و تحلیل آثار عطار: ۸۵ فهرست؛ لغتنامه؛ اقبال یغمایی، «داستان پیغمبران، یعقوب علیه السلام»، یغما، اسفند ۱۳۵۳: S.E.I.: 640; Dictionary of Symbols: 121; Brewer's: 627.

**یلدا (شب) /**yaldä/ یلدا، چنان که اغلب فرهنگها آوردهاند، مأخوذ از سریانی، به معنی میلاد عربی است و چون شب یلدا را با میلاد مسیح<sup>\*</sup> تطبیق میکردهاند، از این رو، به این نام خوانده شده است. چون ایرانیان این شب را شب تولد میترا (مهر<sup>\*</sup>) می دانستند، آن را با تلفظ سریانی اش پذیرفتند و در واقع، یلدا با نوئل (Noel) اروپایی که در ۲۵ دسامبر تثبیت شده، معادل است. بنابراین، نوئل اروپایی همان شب یلدا یا شب چلهٔ ایرانی است.

مراسم تولد میترا، به عنوان یک روز مقدس، با آیین مهر به اروپا رفت. تا آن زمان جشن تولد و تعمید\* مسیح روز ششم ژانویه گرفته می شد. پس از آنکه مسیحیت نفوذ یافت و بسیاری از آداب و رسوم مهری در آن جذب شدند میلاد مهر که به اعتقاد مهرپرستان، نجات دهندهٔ بشریت در آخرالزمان خواهد بود، به مسیح منتسب گشت و با گسترش مسیحیت در شرق مجدداً به ایران بازگشت و شب یلدا نامیده شد. شب یلدا یا شب چله در آغاز زمستان و پیشانی چلهٔ بزرگ برای گاه شماری ایران قدیم پدید آمده و در کتابهای نجوم، از جمله آثار بیرونی از آن سخن رفته است.

یلدا طولانی ترین شبهای سال و آغاز انقلاب شَتَوی است که پس از آن آفتاب از برج قوس به برج جَدی تحویل می شود و روزها اندک اندک بلندتر می شوند. این طولانی ترین شب سال، در نظر ایرانیان نحس بود زیرا علاوه بر سرمای سخت زمستانی، در این شب دیرنده، حملهٔ اهریمن \* تاریکی ادامه می یافت. برای دفع این نحوست ایرانیان تا بازآمدن خورشید \*، به دور آتش \* شادی می کردند و خوان می گستردند و میکزد \* نثار می کردند که بازماندهٔ این رسم هنوز برجای است.

کرمانیها معتقد بودند قارون\* به شکل هیزمشکنی شب به در خانهها میآید و هیزم به آنها میدهد که این هیزمها به شمش طلا تبدیل می شوند و بنابراین تا صبح بیدار میماندند. این مراسم یادآور بابانوئل در کریسمس است و میرساند

که پلدای ایرانی و کریسمس از یک مایه سرچشمه گرفتهاند. در ادبیات فارسی شعرا زلف یار و همچنین روز هجران را، از حیث سیاهی و درازي، به شب يلدا تشبيه ميكنند و از اشعار برخي از آنها، مانند ابيات زير از معزّي و سنایی نیز رابطهٔ بین مسیح و یلدا درک می شود: ایزد دادار سهر و کن تو گویے از شب قدر آفرید و از شب پیلدا زان که به کینت بود تے فاخر تے سا زان که به مهرت بود تقرّب مــؤمن (معزى: ۴۱) به صاحب دولتي ييوند اگر نامي همي جويي که از یک چاکری عیسی چنان معروف شد یلدا (سنايى: ٥٥) شاید بر اساس این بیت بوده که صاحب برهان قاطع پنداشته که یلدا نام یکی از ملازمان حضرت عيسي (ع) بوده است. شواهد دیگر: نـور رایش تـــــــــــر ا روز نــوراني كــند دود خشمش روز روشن را شب یلدا کند (منوچهري: ۲۵) مسجد شده چون روز و دلت چون شب یلدا قیندیل فیروزی بیه شب قیدر بیه مسجد (ناصرخسرو: ۵) روز همیه دشمینان شب پیلدا کردہ خورشید صبح مُلک تو (مسعود سعد: ۱۴) ت\_\_\_\_ابندەروز را شب ي\_لدا ك\_ند هممي شاهی که هول و کینهٔ او بر عدوی مُملک (مسعود سعد: ۵۰۷) **هم**ه شبهای غم آبستن روز طرب است میوسفِ روز بـه چـاه شب یـلدا بـینند (خاقاني: ۹۷) هست چون صبح آشکارا کاین صبوحی چـند را بم صبح رستخیز است از شب یلدای من (خاقانی: ۳۲۱) «و در شبهای یلدای ظلم که افتاب مُلک من به مغرب زوال افول نـماید چـراغ فـراغ چگونه افروزند.» (سندبادنامه: ۴۰)

گفتی از روز قیامت شب یلدا برخاست روز رویش چو برانداخت نـقاب شب زلف (سعدی: ۷۰۷) شب فراق تو هر شب که هست یلدایی ست نظر بـه روی تـو هـر بـامداد نـوروزیست (سعدی: ۴۵۲) صبح صادق ندمد تا شب يـلدا نـرود باد آسایش گیتی نزند بر دل ریش (سعدی: ۵۰۶) صحبت حكام ظلمتِ شبٍ يلداست نور ز خورشید جوی بو که بر آیـد ( حافظ: ١٥٧) در پرده است چشم تو را طُرفه خوابها بیدار شوکه در شب پلدای نیستی (صائب: ۱۳۱) خویش را امروز بر فردا زنـد روز یمهلوی شب یملدا زند (اقيال: ٥٢) با شب یسلدا در آویسزم چسو شمع اشک خود بر خویش میریزم چو شمع (اقال: ٥۶) چشم جان را سرمهاش اعمی کند روز روشــن را شب یــلدا کــند (اقال: ۶۴) همره هـزارهـا شب يـلدا را من در دام هزار شب قبطی است (اخوان ثالث، تو را ای کهن بوم و بر ...: ۳۴۴)

منابع: آثارالباقیه: ۳۳۱ به بعد؛ جهان فروری: ۱۱۳ به بعد؛ لغتنامه و منابع آن؛ Anna Kerasnovolska, "šab-e-čelle", *Folia Orientalia*, vol. 35, (1999): 55.

> **يم، ييم ←** جمشيد **يمليخا ←** اصحاب كهف؛ دقيانوس **يو تو پيا** ← آرمانشهر

**یوسف** /yusof/ یوسف پسر یعقوب\* از راحیل، زن محبوب او، و برادرتنی بنیامین بود. یعقوب دوازده پسر داشت که از آن میان یوسف از همه نیکورویتر بود و گرامیتر و پدر او را سخت دوست میداشت و برای او ردای مخصوص ساخته بود. مادر یوسف مرده بود و عمهاش ایلیا او را بزرگ میکرد. قرآن مجید داستان حضرت یوسف را احسن القصص (یوسف: ۳) خوانده و آن را نسبتاً با تفصیل تمام در دوازدهمین سوره که به نام او (یوسف) نامیده شده، بیان داشته است. از آن پس مفسّرین و قصه پردازان، با تفصیل بیشتر و دادن شاخ و برگهای فراوان، داستان حضرت یوسف را تا به آنجا بسط داده اند که سر به چندین مجلد زده است و به خصوص ماجرای یوسف و زلیخا\* نیز در کتابهای مستقل توسط شعرای فارسی زبان، به نظم در آمده است.

اجمال واقعه حدوداً بر اساس تفاسیر قرآن از این قرار است که یوسف شبی یازده ستاره و ماه\* و خورشید\* را به خواب دید که او را سجده می کردند. یعقوب خواب وی را تعبیر کرد و از او خواست که برای برادران نقل نکند. اما برادران سرانجام بر وی و محبت پدر به او حسد بردند و به حیله او را به صحراکشاندند و در چاه افکندند و پیراهن خون آلود او را برای پدر آوردند و گفتند یوسف را گرگ دریده است. کاروانی که عازم مصر بود و از آن حوالی می گذشت، یوسف را از چاه برکشید و به مصر برد و به معرض فروش گذاشت. عزیز مصر که مردی عِنّین (نماتوان جنسی) بود، به اصرار همسر نیکورویش زلیخا، او را به نَمّن بَخس خرید و زن را گفت: او را گرامی دار تا چون بزرگ شود، به فرزندی گیریمش. یوسف در دربار عزیز مصر بالید و خداوند او را علم تعبیر خواب آموخت. در این میان زلیخا بر او دل باخت و وی را به خویشتن فرا خواند. یوسف امتناع کرد و از پیش او بگریخت و زن از پس او دوان، جامه او بگرفت و از پشت بدرید که ناگاه شویش از راه رسید و هر دو خجل شدند.

زلیخا یوسف را به سوءِنظر متهم کرد و از شوی خواست وی را به زندان افکند. زنان شهر زلیخا را بر عشق این غلام ملامت کردند. زلیخا آنان را به خانه فرا خواند و چون ایشان پس از غذا هر یک ترنجی و کاردی به دست گرفتند یوسف از در درآمد. زنها که کارد بر ترنج نهاده بودند چنان در یوسف خیره بماندند که دست خویش ببریدند. زلیخا گفت: این همان است که مرا ملامت کردید از بهر وی، و زنان به زیبایی یوسف مُقرّ آمدند.

یوسف در زندان خواب میگزارد. خوانسالار و شرابدار عزیز مصر که در زندان بودند خواب خود بر یوسف نقل کردند. شرابدار گفت: در خواب دیـدم کـه انگـور فشاردم و شیره کردم. خوانسالار گفت: من دیدم که طبق نان بر سر نهادم و مرغان هوا آن را میخوردند. یوسف تأویل کرد که شرابدار زنده میماند و به سر کار خود باز میرود و خوانسالار را بردار کنند و مرغان هوا گوشت وی بخورند. یوسف در این میان از یاد

يوسف

يوسف

917

خدا رفت و شرابدار را گفت: پیش خداوندت (عزیز مصر) از من یاد کن. شیطان شرابدار را فراموشی داد تا یوسف هفت سال در زندان بماند.

در سال هفتم، عزیز مصر به خواب دید که هفت گاو \* چاق بیامدند و هفت گاو لاغر را بخوردند. هیچ کس نتوانست تأویل آن باز گوید که ناگاه شراب دار را از یوسف یاد آمد و خواست از او تأویلش را بپرسند. خواب عزیز پیش او بردند. یوسف گفت: هفت \* سال بگذرد با فراخی و نعمت و پس از آن هفت سال بیاید که قحطی و خشکسالی باشد. عزیز این تأویل را بپسندید و گفت غلات و نعمت و ارزاق در این هفت سال نخست گرد کنند تا در قحط و خشکسالی آنان را رنجی نرسد و به پاس حق شناسی زلیخا را به یوسف داد. زلیخا باکره بود زیرا که شوی او مرد نبود و یوسف از زلیخا دو فرزند آورد. از آن پس یوسف خزانه دار مصر بود و گندم در سالهای قحط می فروخت.

یعقوب که از غم دوری یوسف نابینا شده بود، ده پسر خویش را فرستاد تا از مصر گندم بیاورند و بنیامین را به یادگار یوسف نزد خویش نگه داشت. برادران، بدون اینکه از یوسف یادشان باشد، به مصر آمدند. یوسف آنان را شناخت و گندم به آن شرط فروخت که بار دیگر با برادر کوچکتر بازآیند. بار دوم که برادران یوسف با بنیامین برای خریدن گندم به مصر آمدند، یوسف هنگام کشیدن گندم، صاع (پیمانه) در جوال بنیامین گذاشت و او را به تهمت ناراستی نزد خود نگه داشت و پیراهن خود به برادران داد که وقتی آن را به یعقوب دادند، بوی یوسف را شناخت و مینایی خود به برادران داد که وقتی آن را پسران به مصر رفت و در آنجا نعمت و عزت یافت.

داستان یوسف، از جمیع جهات و به ویژه از حیث رابطهٔ او با زلیخا، به طور وسیعی مورد توجه شاعران و نویسندگان در ادب فارسی قرار گرفته است و از ایـن رهگـذر مضامین بیشماری پیرامون چاه یوسف، گرگ یوسف، پیراهن یوسف، حُسن یوسف، خواب یوسف و ... پدید آمدهاند که در اینجا به مجملی از شواهد مفصّل اشاره می شود:

نگــارینا شــنیدستم کــه گــاه محــنت و راحت سه پیراهن سَلَب بوده ست یوسف را به عمر انـدر یکی از کید شد پرخون، دوم شد چـاک از تهــمت سوم یعقوب را از بـوش روشـن گشت چـشم تـر (رودکی: ۱۵)

به چهره يوسف ديگر وليکـن به هجرانش منم يعقوب ديگر (دقيقي: ۱۰۱)

| يوسف                                                                    |
|-------------------------------------------------------------------------|
| درد عشق از مرد عاشق پرس از عاقل مپرس                                    |
| ای بسا یوسفرویان که دریـن مـصر بُـدند                                   |
| یوسفت محتاج شلواری است ای یعقوبچشم                                      |
| نه تویی یوسف یـعقوب مکـن قـصه دراز<br>یوسف مصری ده سال ز زن زنـدان دیـد |
| بی جمال یوسف و بی سوز یعقوب از گـزاف                                    |
| نیز ← سنایی: ۴۲، ۹۵، ۱۵۴، ۱۵۹، ۱۶۱، ۱۶۱، ۱۸۰                            |
| واللَّه که چو گرگ يوسفم واللَّـه                                        |
| اگــر تـو داری حسـن و مـلاحت يـوسف                                      |
| به نیکی خلیلی بـه پـاکـی کـلیمی                                         |
| محــمدخصالی و آدمکـــهالی                                               |
| از مدحت تو راحت پیراهن یوسف                                             |
| صورت و معنا کنون کآوازهٔ مدحت شنید                                      |
| وین طرفہتر کہ ہست بر اعدات نیز تنگ                                      |
| خواجهای بود از اینان همه بـرتر ز شرف                                    |
| در شأن نياز آيت احسان و اياديت                                          |
|                                                                         |

| يوسف                             | q                                         | ()9                                                                                  |
|----------------------------------|-------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------|
| <sub>-</sub> درش<br>قانی: ۲۲۱)   | کان صاع عید دیـد بـه بـار سـحر<br>(خا     | مرغ سحر شناعت از آن زد چو مصریان                                                     |
| -                                | صاع خواهندهٔ کـنعان بـه خـراسـا           | ثانی مصری او یوسف مصریست به جود                                                      |
| U                                | یوسفی بر سر بـازار کـجاست                 | گرگ پیرند همه پردهدران                                                               |
| عطار : ۲۰)<br>ناد<br>لطار : ۱۰۹) | تا يوسف گمگشته درآمد به چَه افت           | از عـمد سر چـاه زنخـدان بـنپوشيد                                                     |
|                                  |                                           | نیز ب عطّار: ۲۱، ۱۲۱، ۳۲۵، ۳۵۳، ۶۹۹، ۷۰۳.                                            |
| ن میرسد<br>مس: ۵/۲)              | کان يوسف خوبان من از شهر کنعا<br>(کليات ش | امروز تىوبە بشكـنم پىرھيز را بىر ھـم زنم                                             |
| Ū                                | کهای روشــنگهر پــیر خــردمند             | یکی پرسید از آن گمکرده فرزند                                                         |
|                                  | چـرا در چـاه کـنعانش نـدیدی<br>(م         | ز مصرش بوی پیراهن شـنیدی                                                             |
| افظ: ۱۳۳)                        | ترسم برادران غيورش قـبا كــنند            | پیراهنی که آید ازو بوی یـوسفم                                                        |
|                                  | کلبهٔ احزان شود روزی گـلستان غ            | یوسف گمگشته باز آید به کنعان غـم مخـور                                               |
| (5)                              | تو سیم سیاہ خویش بگذار                    | ما يوسف خود نمىفروشىم                                                                |
|                                  | ندارد ورنه جنسی غیر یوسف کارو<br>(ص       | عزیز قدردانی نیست در مصر سخنسنجی                                                     |
| •                                | یوسف پاکیزہدامان را به زندان کے           | از حدیث دلگشا صائب دهـن را دوخـتن                                                    |
|                                  | يوسف دکان ز جوشِ خريدار بست               | در پرده ځسن از نگه شوخچشم ماست                                                       |
| ، ۵۷، ۸۷،                        |                                           | نیز ے صائب: ۵، ۶، ۱۶، ۲۱، ۲۶، ۳۱، ۳۳، ۳۷،<br>۹۸، ۱۰۰، ۱۰۸، ۱۲۲، ۱۲۶، ۱۴۱، ۱۴۶، ۱۴۸ و |

دگر از يوسف گمگشته سخن نتوان گفت تپشِ خون زليخا نه تو داری و نه مـن (اقبال: ۲۵۲) یوسف ما را اگر گرگی بَرَد به که مردی ناکسی او را خَرَد (اقبال: ۳۸۹)

نیز ← اقبال: ۶، ۳۸، ۱۰۶، ۱۳۸، ۱۵۳، ۱۵۵، ۲۳۷، ۲۶۰، ۲۹۱. حافظ با اشاره به لوازم داستان یوسف مضمونی بدیع آفریده است: منابع منابع اسابی استان می استان می منابع آمامی استان

عزیز مصر به رغم بـرادران غـیور ز قعر چاه برآمد به اوج ماه رسید ( حافظ: ۱۶۳)

شاعر معاصر هم با ظرافت تمام، در بیتی، به داستان درآویختن زلیخا به یوسف اشاره کرده است:

هزاران بار برگرداندهام روی از تو یوسفوار زلیخاگونه دست از پشت در پیراهنم هستی (اخوان بار برگرداندهام روی از تو یوسفوار (اخوان ثالث، تو را ای کهن و بوم و بر ...: ۴۶۶)

منابع: بلعمی: ۲۶۷/۱ به بعد؛ تفسیر طبری: ۷۶۵/۳؛ مجمل التواریخ والقصص: ۱۹۵؛ قصص [نیشابوری]: ۸۴ تا ۱۵۰؛ تحقیق در تفسیر ابوالفتوح: ۱۰۲/۳ به بعد؛ قصص [نجار]: ۱۲۰؛ مروج: ۲۰/۱؛ آفرینش و تاریخ: ۵۴/۳؛ طبری: ۲۴۸/۱؛ فصوص: ۹۹ و ۵۵۵؛ روضة الصفا: ۱۵۵/۱؛ ثمارالقلوب: ۳۲؛ قاموس: ۹۶۸؛ شرح شطحیات: ۱۸۷؛ ظرایف: ۵۶۱؛ عبدالرسول خیام پور، «یوسف و زلیخا»، ن. د.ا.ت.: ۲۲۱/۱۰ و ۲۲۸؛ مهدی پرتوی، «ریشه های تاریخی امثال وحکم»، هنر و مردم، بهمن و اسفند ۱۳۵۱: ۱۲۴ و ۲۲۸۸؛ لغتنامه؛

**یوشع بن نون** / yuša'-ebne nun/ خواهرزاده و جانشین و مصاحب حضرت موسی<sup>\*</sup> (ع) بود که با وی به همراه بنی اسرائیل به تیه<sup>\*</sup> رفت و قوم او را، پس از چهل سال، از سرگردانی نجات داد. وقتی موسی به طلب خضر<sup>\*</sup> برآمد یوشع نیز به همراه او بود. موسی یوشع را گفت: من نیاسایم تا به میان دو دریا (مجمعالبحرین) نرسم (کهف: ۶۰) پس طعام برگیر. یوشع ماهی<sup>\*</sup> بزرگ برگرفت و بریان کرد و موسی به آن مجمعالبحرین رسید. آنجا چشمهٔ حیوان<sup>\*</sup> بود و موسی از آب حیوان قطرهای بر لب ماهی بریان چکانید و آن ماهی به فرمان خدای تعالی زنده شد وخویشتن به دریا افکند. آب<sup>\*</sup> از دو طرف باز شد و زمین پدیدار کرد و ماهی به زمین میان دو آب بنشست (کهف: ۶۱) و آن دو، دنبال ماهی برفتند و خضر را بیافتند.

پس از موسی، خدای تعالی یوشع را پیغمبری داد تا بنیاسرائیل را از تیه بیرون بَرَد و

يومفزعاكبر

با جباران بلقا<sup>\*</sup> حرب کند. یوشع آنجا را در محاصره گرفت و پادشاه جبار شهر را به همراه بلعام باعور <sup>\*</sup>که در این شهر بود بگرفت و بکشت. او برای اینکه جنگ را بتواند به پایان برد، به خورشید<sup>\*</sup> امر توقف داد (ردّ شمس). قلقشندی (صبحالاعشی: ۳۹/۱) به نقل از تواریخ آورده است که هارون بن عمران<sup>\*</sup> و یوشع بن نون برای حضرت موسی نویسندگی میکردند.

جزئیات داستان یوشع، به عنوان یکی از اعاظم پیامبران، در ادبیات فارسی مورد توجه شاعران قرار گرفته است:

یوشع بن نون اگر چه نیز وصی بود همبر هارون نبود یوشع بن نون (ناصرخسرو: ۴۹۱) تأویل کن طلب کـه جـهودان را این قول پند یوشع بن نون است (ناصرخسرو: ۲۵۷) هول و خشم یوشعی باید درین ره بدرقه فقه و فضل یوسنی باید درین ره غمگسار (سنایی: ۲۱۹) حال الیاس و یوشع و ذوالکِفل یافته هـر یک از کـفایت کِفل (حدیقه: ۴۲۱)

منابع: بلعمی: ۲۶۷/۱ به بعد و ۵۰۶؛ تفسیر طبری: ۹۵۱/۴؛ قصص [نیشابوری]: ۲۴۰ به بـعد؛ مجملالتواریخ والقصص: ۲۰۴؛ آفرینش و تاریخ: ۸۰/۳؛ روضةالصفا: ۳۱۷/۱؛ حبیبالسیر: ۱۰۳/۱ قاموس: ۹۷۰؛ لغتنامه.

**يونس** / yunos/ يونس بن متّى كه در قرآن (انبياء: ٨٧) ذوالنون (= صاحب ماهى) نيز خوانده شده، از فرزندان هود\* پيغامبر بود و مادرش از بني اسرائيل كه بر اهل نينوا به رسالت برگزيده شد و بیست سال آنان را به خدای تعالی دعوت کرد. آن قوم فرمان نبردند و او را برنجانیدند و یونس هر چند صبر کرد سود نداشت. سرانجام از خدای خویش بر ایشان عـذاب خواست و خود با عیال و کودکان از میان ایشان بیرون شد. آنگاه خدای تعالی ابری سرخ بفرستاد که از آن زبانهٔ آتش\* بیرون می آمد. مردم نینوا چون ابر بدیدند یونس را طلب کردند و همین که نیافتند دانستند که عذاب آمده است. وقتی قوم یونس را عذاب احاطه کرد، با خدای عتاب کرد و خشمگین برفت (انبیاء: ۸۷) و به کشتی نشست وطوفان به آن رسید. گفتند: از گناه یکی از کشتی نشینان است و یونس بدانست که گناهکار است. سهبار قرعه زدند و هر بار به نام او در آمد. چون این بدید، خود را به دریا افکند و این هنگام شب بود و یک ماهی\* او را بلعید. به روایتی دیگر ماهی بزرگی بـر کشـتی راه گرفت. درکشتی ملاحی پیر بود و گفت: در میان شما کسی گناهکار است، طلب کنید و بدين ماهي دهيد تا باز گردد. يونس گفت: من گناهكارم كه نپذيرفتند و اهل كشتي يكان یکان خود را بر ماهی عرضه کردند، کس را نپذیرفت. یونس را، به اصرار خود او، به دریا انداختند و ماهی دهان باز کرد و او را فرو برد (صافات: ۱۴۲) و در تاریکی مضاعف شکم ماهی قرار گرفت.

یونس که گناه خویش دانسته بود خدای را تسبیح گفت. قرآن دربارهٔ او میگوید: اگر تسبیح خدای نمیگفت تا قیامت در شکم ماهی میماند (صافات: ۱۴۴). ماهی با او به سخن درآمد و گفت: مرا فرمودهاند تا تو را هلاک نکنم؛ هر کجا که خواهی فرود آی. چون با تنی نزار به ساحل افکنده شد خداوند درخت کدویی بر او برویانید که بر او شیر افشاند تا نیروی وی باز گردد. آنگاه خدا او را از گمراهی و تاریکی برهانید و در صفِ پارسایان قرار داد. نوشتهاند (طبری: ۵۸/۲) چون فرشتگان\* تسبیح یونس در شکم ماهی بشنیدند، از او شفاعت کردند و خدا بفرمود تا ماهی او را به ساحل افکند.

چون قوم یونس خبر رفتن او بشنیدند همه به سجده افتادند و زاری کردند. حق تعالی عذاب از ایشان بگردانید و توبهٔ ایشان بپذیرفت و یونس را به میان قوم خویش بازگردانید. چون یونس بازآمد، به استقبال او آمدند و شادیها کردند و آن روز به فال نیک گرفتند و سی و یک سال یونس در میان ایشان بماند تا آنگاه که فرمان بیرون رفتن او از این دنیا آمد.

داستان حضرت یونس (ذوالنون) و به ویژه قضیهٔ شگفتانگیز رفتن او در دهان

| ، و به خصوص این ماهی که همچون عصای       | ماهي، در ادبيات فارسي تأثير وسيعي يافت |
|------------------------------------------|----------------------------------------|
| اند بود، مضامین بدیعی بر قلم شاعران جاری | موسى* مظهر بلعندگي و گرسنهچشمي تو      |
|                                          | کردہ است:                              |
| یادی نکرد وکرد ز عصمت جهان به خود        | يونان كه بوذ مادر يـونس زبـطن حـوت     |
| (دقیقی: ۹۸)                              |                                        |
| یوسفان دینت را در چاه و در زندان مکن     | یونسان تنت را خلعت نمی بخشی مبخش       |
| (سنایی: ۵۰۷)                             |                                        |
| ه چون نمرود                              | یکی خود را به طمع آن به گردون برد      |
| را ز بیم آن به آب افکنده چون ذوالنـون    | ک کی خود                               |
| (سنایی: ۵۳۸)                             |                                        |
| بــا بـلا و عَـنا و حـسرت و هَـمّ        | من ز بلخ آنچنان شدم به سرخس            |
| بسه سموی نینوا ز سماحل یسم               | کے گینہ کے ار یونس بن متی              |
| (سنایی: ۳۸۲)                             |                                        |
| موسی میان تیه و محمد میان غار            | یونس به بطن ماهی و یوسف میان چاه       |
| (معزی: ۷۴۱)                              |                                        |
| از غم نجاتیافته چون یونس از نهـنگ        | مستغرق نعیم ویاند اهل هنگ و هوش        |
| (سوزنی: ۶۱)                              |                                        |
| ماهی ندیدهام که ز یونس بلا کشـید         | یونس شنیدهام که ز ماهی بلا کشـید       |
| (مختاری: ۵۹۱)                            |                                        |
| بزم عـيسى و بـاغ ابـراهـيم               | مشعل يونس و چراغ كـليم                 |
| ( خمسه: ۶۸۵ )                            |                                        |
| بر حوت یونسی به تماشا بـرافکـند          | از دلو یوسنی بجهد آفتاب و چــشم        |
| ( خاقانی: ۱۳۶)                           |                                        |
| دل در تو یونسی است زباندان صبحگاه        | چون مـاهی ار بـريدهزبانی دلت بجـاست    |
| ( خاقانی : ۳۷۵)                          |                                        |
| چون يـونسش از دهـان بـرافكـند            | ماهی چو صدف گرش فرو خورد               |
| ( خاقانی : ۵۰۹ )                         |                                        |
| يونس شـده                                | چون يوسف از دلو آمده در حوت چون        |
| ، دنــدان بســتده بـر خـاک غـبرا ريخـته  | از حــوت                               |
| ( خاقانی: ۲۷۹)                           |                                        |

|                                         | 111 | يهبون |
|-----------------------------------------|-----|-------|
| *************************************** |     |       |
|                                         |     |       |
|                                         |     |       |

قرص خورشید در سیاهی شد یونس اندر دهان ماهی شد (سعدی: ۴۸) وقتی است خوش آن را که بود ذکر تو مونس ور خود بود اندر شکم صوت چلو یونس (سعدی: ۱۸۷) یوسف ار بر رشتهٔ مهرش نکردی اعتصام یونس ار بر درگه قربش نجستی اقتراب تا ابد آن یک نمی آمد برون از بطن حوت تا قیامت آن یکی بودی به زندان عـذاب (قاآنی: ۵۷)

منابع: طبری: ۵۵/۲۲ به بعد؛ تفسیر برعشر: ۲۰۹؛ تفسیر طبری: ۶۸۴/۳؛ مجمل التواریخ والقصص: ۲۲۱؛ قصص [نیشابوری]: ۲۴۶؛ قصص [نجار]: ۳۵۳؛ تحقیق در تفسیر ابوالفتوح: ۳۷۱/۳؛ بلعمی: ۸۴۴/۲ افرینش و تاریخ: ۳۲/۳؛ فصوص: ۱۶۷ و ۳۵۵؛ منطق الطیر: ۳۰۴؛ معجم الالفاظ: ۲۸/۳۹؛ روضة الصفا: ۱۹۷۱؛ اسرارنامه: ۲۰۹؛ ثمار القلوب: ۴۳؛ مآخذ قصص و تمثیلات مثنوی: ۱۷۱؛ اعلام قرآن: ۶۶۶؛ قاموس: ۹۷۶؛ جلال ستاری، «رموز قصه از دیدگاه روان شناسی»، هنر و مردم، آبان ۱۳۵۰: ۱۳۵۹؛ عبدالرسول خیام پور، «یوسف و زلیخا»، ن.د.۱۰ تا: ۲۲/۱۲ و ۴۱۸؛ لغتنامه.

**يهموث،** نام گاوي که ماهي زمين بر پشت يا سر شاخ او قرار دارد ← ماهي؛ گاو

یکهوَه با یَهووَه (yahoa) به زبان عبری در تورات برای اسم بزرگ خدای یکتا به کار رفته و یکهوَه یا یَهووَه (yahoa) به زبان عبری در تورات برای اسم بزرگ خدای یکتا به کار رفته و به اعتقاد برخی ( فروغ مزدیسَنا: ۳۱ ) از کلمهٔ «اهورا»ی ایرانی گرفته شده است. این کلمه از آغاز نام خدای مطلق نبود بلکه پیش از زمان حضرت موسی<sup>\*</sup> بنی اسرائیل او را در برأس سه گروه نیمه خدایان (کروبیون، صرافیون و الوهیون ) می دانستند. برای این کلمه معانی متعدد، از قبیل «منم که منم»، «هستم آن که هستم» و ... آوردهاند که اغلب بر سَرمَدیّت و ابدیّت دلالت میکند. در شعر معاصر فارسی، به ندرت، به نام یهوه ( خدای یهودیان ) اشاره شده است: ماید که چشم ستارهای به شهادت که در گذرگاو رؤیای ابلیس به خلاءِ جاودانه پیوستهاند که در گذرگاو رؤیای ابلیس به خلاءِ جاودانه پیوستهاند ( شاملو، آیدا در آینه: ۲۵) به میراث برده باشد.

| يبم                                 | 970                                                    |
|-------------------------------------|--------------------------------------------------------|
|                                     | یهوه مشرق را به رودخانه داد                            |
|                                     | و شنبه را به بیکاران                                   |
| (طاهر، صفارزاده، حرکت و دیروز: ۱۰۵) | هر هفت روز هفته حراج است.                              |
|                                     | <b>منابع:</b> قاموس: ۹۸۶؛ لغتنامه؛ فرهنگ فارسی: اعلام. |
|                                     | <b>ییم، یم</b> ← جمشید                                 |

## فهرست الفبايي منابع و مراجع

آتشکدهٔ آذرگشسب؛ حسن انوری، تهران، ۱۳۴۱. آثارالباقیه<sup>1</sup> : ابوریحان بیرونی، الآثارالباقیه عنالقوون الخالیه، ترجمهٔ اکبر داناسرشت، تهران، ابن مینا، ۱۳۵۲. آثارالبلاد: زکریا بن محمد بن محمود القزوینی، آثارالبلاد و اخبارالعباد، بیروت، ۱۳۸۰ ق. / ۱۹۶۰ م. آثارالبلاد: زکریا بن محمد بن محمود القزوینی، آثارالبلاد و اخبارالعباد، بیروت، ۱۳۸۰ ق. / ۱۹۶۰ م. آثارالبلاد: زکریا بن محمد بن محمود القزوینی، آثارالبلاد و اخبارالعباد، بیروت، ۱۳۸۰ ق. / ۱۹۶۰ م. آثارالبلاد: زکریا بن محمد بن محمود القزوینی، آثارالبلاد و اخبارالعباد، بیروت، ۱۳۸۰ ق. / ۱۹۶۰ م. آثارالبلاد: زکریا بن محمد بن محمود القزوینی، آثارالبلاد و اخبارالعباد، بیروت، ۱۳۸۰ ق. / ۱۹۶۰ م. ۱۳۶۶. آفرینش زیانکار: آرتور کریستن من، ترجمهٔ احمد طباطبایی، تبریز، مؤسسهٔ تاریخ و فرهنگ ایران، ۱۳۵۵. ۱۳۵۹. آفرینش و تاریخ: محمد بن طاهر مقدسی، ترجمهٔ محمدرضا شفیعی کدکنی، تهران، بنیاد فرهنگ ایران، ۱۳۹۹. آناهیتا: ابراهیم پورداورد، به کوشش مرتضی گرجی، تهران، امیرکبیر، ۱۳۲۳. آناهیتا: ابراهیم پورداورد، به کوشش مرتضی گرجی، تهران، امیرکبیر، ۱۳۲۳. آناهیتا در اسطور دهای ایرانی: سوزان گویری، تهران، جمال الحق، ۱۳۷۵. اتندراج (فرهنگ جامع فارسی): محمد بادشاه (متخلص به شاد)، زیر نظر محمد دبیرسیاقی، تهران، خیام، ۷ج، ۱۳۵۵. زیبن اساطیری «وَر» (پیشینهٔ سوگند در ایران و جهان): جواد رسولی، تهران، سروش، ۱۳۷۷.

۱. در این فرهنگ، برای رعایت اختصار، گاه عنوان بعضی کتابها و مراجع، در داخل متن و نیز در منابع انتهای هر مدخل، به صورت «کو تهنوشت» آمدهاند. مثلاً عنوان کتاب: الآثار الباقیه عن القرون الخالیه از ابوریحان بیرونی، به صورت آثار الباقیه آمده است. بنابراین، برای آسان یابی منابع، در این فهرست ابتدا عنوان «کو تهنوشت» این گروه از منابع، سپس نام مؤلف و آنگاه عنوان کتاب و دیگر مشخصات آن، از جمله نام مترجم، مصحح، محل نشر، نام ناشر منابع، سپس نام مؤلف و آنگاه عنوان کتاب و دیگر مشخصات آن، از جمله نام مترجم، مصحح، محل نشر، نام ناشر و تاریخ نشر آمده است. بنابراین که عنوان کامل کتاب و دیگر مشخصات آن، از جمله نام مترجم، مصحح، محل نشر، نام ناشر و تاریخ نشر آمده است و دیگر مشخصات آن، از جمله نام مترجم، مصحح، محل نشر، نام ناشر و تاریخ نشر آمده است و دیگر مشخصات آن، از جمله نام مترجم، مصحح، محل نشر، نام ناشر و تاریخ نشر آمده است و دیگر مشخصات آن، از معله نام مترجم، مصحح، محل نشر، نام ناشر و تاریخ نشر آمده است و دیگر مشخصات آن، از جمله نام مترجم، مصحح، محل نشر، نام ناشر و تاریخ نشر آمده اند. در مورد کتابهایی که عنوان کامل کتاب و دیگر مشخصات آن، از جمله نام مترجم، مصحح، محل نشر، نام ناشر و تاریخ نشر آمده اند. در مورد کتابهایی که عنوان کامل آنها در داخل متن و نیز در منابع انتهای هر مدخل آمده اند، از این قاعده پیروی نشده است و ابتدا عنوان کتاب، سپس نام مؤلف و آنگاه نام مترجم و دیگر مشخصات کتاب شناسی آمده اند. در مورد دیوان شرا، چون نام شاعر عنوان قرار گرفته است، از تکرار نام او صرفنظر شده است.

| اساس اشتقاق: پاول هرن (و) هاینریش هوبشمان، اساس اشتقاق فارسی، ترجمه و تنظیم بـا نـقل          |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------|
| شواهد فارسي و پهلوي، از جلال خالقي مطلق، تهران، بنياد فرهنگ ايران، ١٣٥۶.                      |
| اساطیر ایران: مهرداد بهار، تهران، بنیاد فرهنگ ایران، ۱۳۵۲.                                    |
| اساطیر ایرانی: ا.جی. کارنوی، ترجمهٔ احمد طباطبایی، تبریز، اپیکور، ۱۳۴۱.                       |
| اساطیر یونان و روم: سعید فاطمی، تهران، دانشگاه تهران، ۱۳۴۷.                                   |
| اسرارنامه: فریدالدین عطار نیشابوری، تصحیح صادق گوهرین، تهران ۱۳۳۸.                            |
| اسطورهٔ زال: محمد مختاری، تهران، آگه، ۱۳۶۹.                                                   |
| اسکندر نامهٔ منثور: روایت کالیستنس دروغین، به کوشش ایرج افشار، تهران، بنگاه ترجمه و نشر کتاب، |
| .1848                                                                                         |
| اسکندرنامهٔ نظامی: به کوشش حسین پژمان بختیاری، تهران، پگاه، ۱۳۷۰.                             |
| اسلام در ایران: پطروشفسکی، ترجمهٔ کریم کشاورز، تهران، پیام، ۱۳۵۴.                             |
| اشعار پراکنده: اشعار پراکنده قدیمترین شعرای فارسیزبان (از حنظلهٔ بادغیسی تا دقیقی، به غیر از  |
| رودکی)، با تصحیح، مقابله، ترجمه و مقدمه به زبان فرانسه، به کوشش ژیلبر لازار، تهران، انستیتو   |
| ایران و فرانسه، ۲ج، ۱۳۳۲.                                                                     |
| اصحاب كهف: محمد توفيق الحكيم، ترجمة ابوالفضل طباطبايي، چاپ دوم، تهران، ١٣٥۶.                  |
| اصول کافی: محمد بن یعقوب کلینی، مترجم جواد مصطفوی، تهران، علمیهٔ اسلامیه، ۱۳۴۴.               |
| الاعلام: خیرالدین زرکلی، بیروت، دارالعلم، ۱۹۸۶.                                               |
| اعلام قرآن: محمد خزایلی، تهران، امبرکپیر، ۱۳۴۱.                                               |
| اغانی: ابوالفرج اصفهانی، کتابالاغانی، بیروت.                                                  |
| افريقا: يولى باير، افريقا، افسانه هاي آفرينش، ترجمهٔ ژ.آ. صديقي، تهران، عطايي، ١٣٥٢.          |
| افسانهٔ خدایان (تاریخچهٔ مختصر میتولوژی یونان و تأثیر آن در ادب و هنر جهان): شجاعالدین        |
| شغا، تهران، گوتنبرگ.                                                                          |
| افسانههای تبای: سوفوکلس، ترجمهٔ شاهرخ مسکوب، تهران، خوارزمی، ۱۳۵۲.                            |
| افسانههای دینی در مصر قدیم: موسی جوان، تهران، ۱۳۴۳.                                           |
| اقبال: کلیات اشعار فارسی مولانا اقبال لاهوری، با مقدمه و شرح احوال و تفسیر کامل از احـمد      |
| سروش، تهران، سنایی، ۱۳۴۳.                                                                     |
| الفهرست: ابن نديم، ترجمهٔ محمدرضا تجدد، تهران، ١٣۴۶.                                          |
| الواح بابل: ادوارد شی یرا، ترجمهٔ علیاصغر حکمت، تهران، ۱۳۴۱.                                  |
| الهینامه: عطار نیشابوری، تصحیح فؤاد روحانی، تهران، ۱۳۳۹.                                      |
| امثال و حِکَم: علیاکبر دهخدا، تهران، امیرکبیر، ۲ج، ۱۳۵۲.                                      |

| بروین دیوان پروین اعتصامی، تهران، جاپ چهارم، ۲۳۲۲،<br>پژوهشهایی در شاهنامه: ج.ک. کویاجی، گزارش و ویرایش جلیل درستخواه، اصفهان، زند، درد<br>۱۳۷۱.<br>۱۳۷۱.<br>پیلمبران و شاهان: حمزة بن حسن اصفهانی، تاریخ پیلمبران و شاهان (سنی مىلوک الارض و<br>الانبیا)، ترجمهٔ جعفر شعار، تهران، بنیاد فرهنگ ایران، ۱۳۶۴.<br>الانبیا)، ترجمهٔ جعفر شعار، تهران، بنیاد فرهنگ ایران، ۱۳۶۴.<br>الناج: ابوعثمان عمر و بن بحرالجاحظ، التاج فی اغلاق العلوک، ترجمهٔ حیب اند نوبخت، تهران، ۱۳۲۲<br>الانبیا)، ترجمهٔ جعفر شعار، تهران، بنیاد فرهنگ ایران، ۱۳۶۴.<br>الناج: ابوعثمان عمر و بن بحرالجاحظ، التاج فی اغلاق العلوک، ترجمهٔ حیب اند نوبخت، تهران، ۱۳۲۲<br>الناج: ابوعثمان عمر و بن بحرالجاحظ، التاج فی اغلاق العلوک، ترجمهٔ حیب اند نوبخت، تهران، ۱۳۲۲<br>الناج: ابوعثمان عمر و بن بحرالجاحظ، التاج فی اغلاق العلوک، ترجمهٔ حیب اند نوبخت، تهران، ۱۳۲۲<br>تاریخ بغارا: ابوبرکر جعفر النرشخی، ترجمهٔ علی پاشا صالح، تهران، ۱۳۳۵.<br>رضوی، تهران، اوراد براون، ترجمهٔ علی پاشا صالح، تهران، ۱۳۲۵.<br>رضوی، تهران، اوراد براون، ترجمهٔ علی پاشا صالح، تهران، اندی، سرحسه و نشر کناب<br>رضوی، تهران، توس، ۱۳۶۳.<br>تاریخ بیهیق: ابوالقصل محمد بن حسین بیهی، تصحیح علی اکبر فیاض، مشهد، دانشگاه فردوسی<br>این خینجیهیق: ابوالقصل محمد بن حسین بیهی، تصحیح علی اکبر فیاض، منهد، دانشگاه فردوسی<br>تاریخ بیهیق: ابوالقصل محمد بن حسین بیهیم، تصحیح علی اکبر فیاض، منهد، دانشگاه فردوسی<br>این خینجیهیق: ابوالقصل محمد بن حسین بیهیم، تصحیح علی اکبر فیاض، منهد، دانشگاه فردوسی<br>این خینج بیهیق: ابوالقصل محمد بن حسین بیهای، به کوشش ایرج افشار، تهران، مؤسنه مطالعات و<br>تاریخ محید بیزی دری، تاریخچهٔ بیوق ایران و شیر و خور شید، تهران، مؤان، مؤسنه مطالعات و<br>تاریخ گریده: حمدانه مستونی، به اعتمام عبدالحسین نوای ، تهران، امیرکیر، ۲۳۶<br>تاریخ و فرهنگ ایران، محمد محمدی میاری، تاریخ و فر هنگ ایران در دوران انتقال، تهران<br>تاریخ و فرهنگ، ایران، محمد محمدی ملابری، تاریخ و فر هنگ ایوان در دوران انتقال، تهران<br>تاریخ و فرهنگ، ایران، محمد محمدی ملابری، تاریخ و فر هنگ ایران در دوران انتقال، تهران<br>معطفوی، ۱۳۲۱.<br>۱۳۲۸ معلومی یا محمد محمدی ملابری، تاین های، نهران، دانشگاه تهران، در دوران انتقال، تهران،<br>معطفوی، در تفسیر ابوالفتوح رازی، محمکر حقوقی، تهران، دانشگاه تهران، تاج، ۱۳۸۸.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | بهمن ناهه: ایرانشاه بن ابیالخیر، ویراستهٔ رحیم عفیفی، تهران، علمی و فرهنگی، ۱۳۷۰.           |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------|
| پتوهشهایی در شاهنامه: ج.ک. کویاجی، گزارش و ویرایش جلیل دوستخواه، اصفهان، زنده رود.<br>۱۳۷۱.<br>۱۳۷۱.<br>پیوهشی در اساطیر ایران: مهرداد بهار، تهران، توس، ۱۳۶۲.<br>الانبیا)، ترجمهٔ جعفر شعار، تهران، بنیاد فرهنگ ایران، ۱۳۶۴.<br>پیوند عشق میان شرق و غرب: جلال متاری، تهران، ۱۳۵۴.<br>التاج : ابوعثمان عمر وین بحرالجاحظ، التاج فی اخلاق العلوک، ترجمهٔ حبیبانه نوبخت، تهران، ۱۳۳۲.<br>۱۳۷۷.<br>۱۳۷۷.<br>۱۳۷۷.<br>۱۳۷۷.<br>۱۳۷۷.<br>۱۳۷۷.<br>۱۳۷۷.<br>۱۳۷۷.<br>۱۳۷۷.<br>۱۳۷۷.<br>۱۳۷۷.<br>۱۳۷۸.<br>۱۳۷۶.<br>۱۳۷۶.<br>۱۳۵۶.<br>۱۳۵۶.<br>۱۳۵۶.<br>۱۳۵۶.<br>۱۳۵۶.<br>۱۳۵۶.<br>۱۳۵۶.<br>۱۳۵۶.<br>۱۳۵۶.<br>۱۳۵۶.<br>۱۳۵۶.<br>۱۳۵۶.<br>۱۳۵۶.<br>۱۳۵۶.<br>۱۳۵۶.<br>۱۳۵۶.<br>۱۳۵۶.<br>۱۳۵۶.<br>۱۳۵۶.<br>۱۳۵۶.<br>۱۳۵۶.<br>۱۳۵۶.<br>۱۳۵۶.<br>۱۳۵۶.<br>۱۳۵۶.<br>۱۳۵۶.<br>۱۳۵۶.<br>۱۳۵۶.<br>۱۳۵۶.<br>۱۳۵۶.<br>۱۳۵۶.<br>۱۳۵۶.<br>۱۳۵۶.<br>۱۳۵۶.<br>۱۳۵۶.<br>۱۳۵۶.<br>۱۳۵۶.<br>۱۳۵۶.<br>۱۳۵۶.<br>۱۳۵۶.<br>۱۳۵۶.<br>۱۳۵۶.<br>۱۳۵۶.<br>۱۳۵۶.<br>۱۳۵۶.<br>۱۳۵۶.<br>۱۳۵۶.<br>۱۳۵۶.<br>۱۳۵۶.<br>۱۳۵۶.<br>۱۳۵۶.<br>۱۳۵۶.<br>۱۳۵۶.<br>۱۳۵۶.<br>۱۳۵۶.<br>۱۳۵۶.<br>۱۳۵۶.<br>۱۳۵۶.<br>۱۳۵۶.<br>۱۳۵۶.<br>۱۳۵۶.<br>۱۳۵۶.<br>۱۳۵۶.<br>۱۳۵۲.<br>۱۳۵۲.<br>۱۳۵۲.<br>۱۳۵۲.<br>۱۳۵۲.<br>۱۳۵۲.<br>۱۳۵۲.<br>۱۳۵۲.<br>۱۳۵۲.<br>۱۳۵۲.<br>۱۳۵۲.<br>۱۳۵۲.<br>۱۳۵۲.<br>۱۳۵۲.<br>۱۳۵۲.<br>۱۳۵۲.<br>۱۳۵۲.<br>۱۳۵۲.<br>۱۳۵۲.<br>۱۳۵۲.<br>۱۳۵۲.<br>۱۳۵۲.<br>۱۳۵۲.<br>۱۳۵۲.<br>۱۳۵۲.<br>۱۳۵۲.<br>۱۳۵۲.<br>۱۳۵۲.<br>۱۳۵۲.<br>۱۳۵۲.<br>۱۳۵۲.<br>۱۳۵۲.<br>۱۳۵۲.<br>۱۳۵۲.<br>۱۳۵۲.<br>۱۳۵۲.<br>۱۳۵۲.<br>۱۳۵۲.<br>۱۳۵۲.<br>۱۳۵۲.<br>۱۳۵۲.<br>۱۳۵۲.<br>۱۳۵۲.<br>۱۳۵۲.<br>۱۳۵۲.<br>۱۳۵۲.<br>۱۳۵۲.<br>۱۳۵۲.<br>۱۳۵۲.<br>۱۳۵۲.<br>۱۳۵۲.<br>۱۳۵۲.<br>۱۳۵۲.<br>۱۳۵۲.<br>۱۳۵۲.<br>۱۳۵۲.<br>۱۳۵۲.<br>۱۳۵۲.<br>۱۳۵۲.<br>۱۳۵۲.<br>۱۳۵۲.<br>۱۳۵۲.<br>۱۳۵۲.<br>۱۳۵۲.<br>۱۳۵۲.<br>۱۳۵۲.<br>۱۳۵۲.<br>۱۳۵۲.<br>۱۳۵۲.<br>۱۳۵۲.<br>۱۳۵۲.<br>۱۳۵۲.<br>۱۳۵۲.<br>۱۳۵۲.<br>۱۳۵۲.<br>۱۳۵۲.<br>۱۳۵۲.<br>۱۳۵۲.<br>۱۳۵۲.<br>۱۳۵۲.<br>۱۳۵۲.<br>۱۳۵۲.<br>۱۳۵۲.<br>۱۳۵۲.<br>۱۳۵۲.<br>۱۳۵۲.<br>۱۳۵۲.<br>۱۳۵۲.<br>۱۳۵۲.<br>۱۳۵۲.<br>۱۳۵۲.<br>۱۳۵۲.<br>۱۳۵۲.<br>۱۳۵۲.<br>۱۳۵۲.<br>۱۳۵۲.<br>۱۳۵۲.<br>۱۳۵۲.<br>۱۳۵۲.<br>۱۳۵۲.<br>۱۳۵۲.<br>۱۳۵۲.<br>۱۳۵۲.<br>۱۳۵۲.<br>۱۳۵۲.<br>۱۳۵۲.<br>۱۳۵۲.<br>۱۳۵۲.<br>۱۳۵۲.<br>۱۳۵۲.<br>۱۳۵۲.<br>۱۳۵۲.<br>۱۳۵۲.<br>۱۳۵۲.<br>۱۳۵۲.<br>۱۳۵۲.<br>۱۳۵۲.<br>۱۳۵۲.<br>۱۳۵۲.<br>۱۳۵۲.<br>۱۳۵۲.<br>۱۳۵۲.<br>۱۳۵۲.<br>۱۳۵۲.<br>۱۳۵۲.<br>۱۳۵۲.<br>۱۳۵۲.<br>۱۳۵۲.<br>۱۳۵۲.<br>۱۳۵۲.<br>۱۳۵۲.<br>۱۳۵۲.<br>۱۳۵۲.<br>۱۳۵۲.<br>۱۳۵۲.<br>۱۳۵۲.<br>۱۳۵۲.<br>۱۳۵۲.<br>۱۳۵۲.<br>۱۳۵۲.<br>۱۳۵۲.<br>۱۳۵۲.<br>۱۳۵۲.<br>۱۳۵۲.<br>۱۳۵۲.<br>۱۳۵۲.<br>۱۳۵۲.<br>۱۳۵۲.<br>۱۳۵۲.<br>۱۳۵۲.<br>۱۳۵۲.<br>۱۳۵۲.<br>۱۳۵۲.<br>۱۳۵۲.<br>۱۳۵۲.<br>۱۳۵۲.<br>۱۳۵۲.<br>۱۳۵۲.<br>۱۳۵۰.<br>۱۳۵۰.<br>۱۳۵۰.<br>۱۳۵۰.<br>۱۳۵۰.<br>۱۳۰                                     |                                                                                             |
| ۱۳۷۱.<br>پیامبران و شاهان: حمزة بن حسن اصفهانی، تاریخ پیامبران و شاهان (سنی ملوکالارض و<br>الانبیا)، ترجمهٔ جعفر شعار، تهران، بنیاد فرهنگ ایران، ۱۳۶۴.<br>بیوند عشق میان شرق و غرب: جلال ستاری، تهران، ۱۳۶۴.<br>التاج : ابوعثمان عمر و بن بحرالجاحظ، التاج فی اخلاق العلوک، ترجمهٔ حبب الله نوبخت، تهران، ۱۳۲۲.<br>التاج : ابوعثمان عمر و بن بحرالجاحظ، التاج فی اخلاق العلوک، ترجمهٔ حبب الله نوبخت، تهران، ۱۳۳۲.<br>۱۳۷۲.<br>۱۳۷۷.<br>۱۳۷۷.<br>۱۳۷۷.<br>۱۳۷۷.<br>۱۳۷۷.<br>۱۳۷۷.<br>۱۳۷۶.<br>۱۳۷۶.<br>۱۳۵۶.<br>۱۳۵۶.<br>۱۳۵۶.<br>۱۳۵۶.<br>۱۳۵۶.<br>۱۳۵۶.<br>۱۳۵۶.<br>۱۳۵۶.<br>۱۳۵۶.<br>۱۳۵۶.<br>۱۳۵۶.<br>۱۳۵۶.<br>۱۳۵۶.<br>۱۳۵۶.<br>۱۳۵۶.<br>۱۳۵۶.<br>۱۳۵۶.<br>۱۳۵۶.<br>۱۳۵۶.<br>۱۳۵۶.<br>۱۳۵۶.<br>۱۳۵۶.<br>۱۳۵۶.<br>۱۳۵۶.<br>۱۳۵۶.<br>۱۳۵۶.<br>۱۳۵۶.<br>۱۳۵۶.<br>۱۳۵۶.<br>۱۳۵۶.<br>۱۳۵۶.<br>۱۳۵۶.<br>۱۳۵۶.<br>۱۳۵۶.<br>۱۳۵۰.<br>۱۳۵۶.<br>۱۳۵۶.<br>۱۳۵۶.<br>۱۳۵۶.<br>۱۳۵۰.<br>۱۳۵۶.<br>۱۳۵۰.<br>۱۳۵۰.<br>۱۳۵۰.<br>۱۳۵۰.<br>۱۳۵۰.<br>۱۳۵۰.<br>۱۳۵۰.<br>۱۳۵۰.<br>۱۳۵۰.<br>۱۳۵۰.<br>۱۳۵۰.<br>۱۳۵۰.<br>۱۳۵۰.<br>۱۳۵۰.<br>۱۳۵۰.<br>۱۳۵۰.<br>۱۳۵۰.<br>۱۳۵۰.<br>۱۳۵۰.<br>۱۳۵۰.<br>۱۳۵۰.<br>۱۳۵۰.<br>۱۳۵۰.<br>۱۳۵۰.<br>۱۳۵۰.<br>۱۳۵۰.<br>۱۳۵۰.<br>۱۳۵۰.<br>۱۳۵۰.<br>۱۳۵۰.<br>۱۳۵۰.<br>۱۳۵۰.<br>۱۳۵۰.<br>۱۳۵۰.<br>۱۳۵۰.<br>۱۳۵۰.<br>۱۳۵۰.<br>۱۳۵۰.<br>۱۳۵۰.<br>۱۳۵۰.<br>۱۳۵۰.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |                                                                                             |
| الانبیا)، ترجمهٔ جعفر شعار، تهران، بنیاد فرهنگ ایران، پیامبران و شاهان (سنی معلوکالارض و<br>الانبیا)، ترجمهٔ جعفر شعار، تهران، بنیاد فرهنگ ایران، ۱۳۴۶.<br>پیوند عشق هیان شرق و غرب: جلال متاری، تهران، ۱۳۶۴.<br>التاج : ابوعثمان عمر وین بحرالجاحظ، التاج فی اخلاق العلوک، نرجمهٔ حبببالله نوبخت، تهران، ۱۳۳۲.<br>۱۳۳۷.<br>۱۳۳۷.<br>۱۳۳۷.<br>۱۳۳۷.<br>۱۳۷۶.<br>۱۳۷۶.<br>تاریخ بغارا: ابویکر جعفر النرشخی، ترجمهٔ علی پاشا صالح، تهران، تهران، بنگاه ترجمه و نشر کتاب<br>تاریخ بغارا: ابویکر جعفر النرشخی، ترجمهٔ علی پاشا صالح، تهران، تهران، بنگاه ترجمه و نشر کتاب<br>رضوی، تهران، توراد براون، ترجمهٔ علی پاشا صالح، تهران، تهران، بنگاه ترجمه و نشر کتاب<br>اریخ بغوارا: ابویکر جعفر النرشخی، ترجمهٔ ابونصر قباوی، تصحیح و تحشیهٔ محمدتفی مدرس<br>رضوی، تهران، توس، ۱۳۶۳.<br>تاریخ بیهق: ابواللحسن علی بن زید بیهقی، تصحیح احمد بهمنیار، تهران، ۱۳۱۷.<br>۱۳۵۶.<br>۱۳۵۶.<br>۱۳۵۶.<br>تاریخ جدید یزد: احمد بن حسین بیهقی، تصحیح علیاکبر فیاض، مشهد، دانشگاه فردوسی<br>تاریخ جدید یزد: احمد بن حسین بیهقی، تصحیح علیاکبر فیاض، مشهد، دانشگاه فردوسی<br>تاریخ بیهقی: ابواللحس علی بن زید بیهقی، تصحیح علیاکبر فیاض، مشهد، دانشگاه فردوسی<br>تاریخ بیهقی: ابواللحس علی بن زید بیهقی، تصحیح علیاکبر فیاض، مشهد، دانشگاه فردوسی<br>تاریخ بیهقی: ابواللحس علی بن زید بیهقی، تصحیح علیاکبر فیاض، مشهد، دانشگاه فردوسی<br>تاریخ و فیقی: ابواللحس علی بن نامی کاتب، به کوشش ایرج افشار، تهران، مؤران، مؤسسهٔ مطالعات و<br>تاریخ میستان: به تصحیح محمدتفی بهاره، تهران، زؤار، ۱۳۱۴.<br>تاریخ و فرهنگ، ایران: محمد محمدی ملابری، تاریخ و فرهنگ ایران در دوران انتقال، تهران<br>تاریخ و فرهنگ ایران: محمد محمدی ملابری، تاریخ و فرهنگ ایران در دوران انتقال، تهران<br>مطفی یهران ایر توران ایرانی، محمد مزمن حسینی طبیب، با مقدمهٔ محمود نجم آبادی، تهران<br>مصطفی، ۱۳۲۸.<br>۲۰ معفی در تقسیر ابوالفتی و رازی، تحکی حفوقی، تهران، دانشگاه تهران، ۳چ، ۱۳۲۸.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |                                                                                             |
| الانبیا)، ترجمهٔ جعفر شعار، تهران، بنیاد فرهنگ ایران، پیامبران و شاهان (سنی معلوکالارض و<br>الانبیا)، ترجمهٔ جعفر شعار، تهران، بنیاد فرهنگ ایران، ۱۳۴۶.<br>پیوند عشق هیان شرق و غرب: جلال متاری، تهران، ۱۳۶۴.<br>التاج : ابوعثمان عمر وین بحرالجاحظ، التاج فی اخلاق العلوک، نرجمهٔ حبببالله نوبخت، تهران، ۱۳۳۲.<br>۱۳۳۷.<br>۱۳۳۷.<br>۱۳۳۷.<br>۱۳۳۷.<br>۱۳۷۶.<br>۱۳۷۶.<br>تاریخ بغارا: ابویکر جعفر النرشخی، ترجمهٔ علی پاشا صالح، تهران، تهران، بنگاه ترجمه و نشر کتاب<br>تاریخ بغارا: ابویکر جعفر النرشخی، ترجمهٔ علی پاشا صالح، تهران، تهران، بنگاه ترجمه و نشر کتاب<br>رضوی، تهران، توراد براون، ترجمهٔ علی پاشا صالح، تهران، تهران، بنگاه ترجمه و نشر کتاب<br>اریخ بغوارا: ابویکر جعفر النرشخی، ترجمهٔ ابونصر قباوی، تصحیح و تحشیهٔ محمدتفی مدرس<br>رضوی، تهران، توس، ۱۳۶۳.<br>تاریخ بیهق: ابواللحسن علی بن زید بیهقی، تصحیح احمد بهمنیار، تهران، ۱۳۱۷.<br>۱۳۵۶.<br>۱۳۵۶.<br>۱۳۵۶.<br>تاریخ جدید یزد: احمد بن حسین بیهقی، تصحیح علیاکبر فیاض، مشهد، دانشگاه فردوسی<br>تاریخ جدید یزد: احمد بن حسین بیهقی، تصحیح علیاکبر فیاض، مشهد، دانشگاه فردوسی<br>تاریخ بیهقی: ابواللحس علی بن زید بیهقی، تصحیح علیاکبر فیاض، مشهد، دانشگاه فردوسی<br>تاریخ بیهقی: ابواللحس علی بن زید بیهقی، تصحیح علیاکبر فیاض، مشهد، دانشگاه فردوسی<br>تاریخ بیهقی: ابواللحس علی بن زید بیهقی، تصحیح علیاکبر فیاض، مشهد، دانشگاه فردوسی<br>تاریخ و فیقی: ابواللحس علی بن نامی کاتب، به کوشش ایرج افشار، تهران، مؤران، مؤسسهٔ مطالعات و<br>تاریخ میستان: به تصحیح محمدتفی بهاره، تهران، زؤار، ۱۳۱۴.<br>تاریخ و فرهنگ، ایران: محمد محمدی ملابری، تاریخ و فرهنگ ایران در دوران انتقال، تهران<br>تاریخ و فرهنگ ایران: محمد محمدی ملابری، تاریخ و فرهنگ ایران در دوران انتقال، تهران<br>مطفی یهران ایر توران ایرانی، محمد مزمن حسینی طبیب، با مقدمهٔ محمود نجم آبادی، تهران<br>مصطفی، ۱۳۲۸.<br>۲۰ معفی در تقسیر ابوالفتی و رازی، تحکی حفوقی، تهران، دانشگاه تهران، ۳چ، ۱۳۲۸.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | پژوهشی در اساطیر ایران: مهرداد بهار، تهران، توس، ۱۳۶۲.                                      |
| الانبيا)، ترجمهٔ جعفر شعار، تهران، بنیاد فرهنگ ایران، ۱۳۲۴.<br>پیوند عشق میان شرق و غرب: جلال ستاری، تهران، ۱۳۵۴.<br>التاج: ابوعثمان عمر و بن بحرالجاحظ، التاج فی انحلاق العلوک، ترجمهٔ حبب الله نوبخت، تهران، ۱۳۲۳.<br>۱۳۳۷.<br>۱۳۳۷.<br>۱۳۳۷.<br>۱۳۳۷.<br>۲۰ من<br>۲۰ من<br>۲ |                                                                                             |
| یبوند عشق میان شرق و غرب: جلال ستاری، تهران، ۱۳۵۴.<br>التاج: ابوعثمان عمر و بن بحرالجاحظ، التاج فی اخلاق العلوک، ترجمهٔ حبیب الله نوبنحت، تهران، ۱۳۳۲.<br>۲۷۷۰.<br>۱۳۳۷.<br>۱۳۳۷.<br>تاریخ اذبی ایوان: ادوارد براون، ترجمهٔ علی پاشا صالح، تهران، بنگاه ترجمه و نشسر کتاب<br>رضوی، تهران، توس، ۱۳۶۴.<br>۲رضوی، تهران، توس، ۱۳۶۳.<br>۲رضوی، تهران، توس، ۱۳۶۳.<br>۲رضوی، تهران، توس، ۱۳۶۳.<br>۲رضوی، تهران، موسن دانشگاه محمد بن حمين بيهتی، تصحيح حلی کمر فیان، ۱۳۱۷.<br>۲رضوی، تهران، توس، ۱۳۶۳.<br>۲رضوی، تهران، توس، ۱۳۶۳.<br>۲رضوی، تهران، توس، ۱۳۶۳.<br>۲رضوی، تهران، دانشگاه فردوسی<br>۲رزیخ بيهتی: ابوالفضل محمد بن حمين بيهتی، تصحيح احمد بهمنيار، تهران، ۱۳۱۷.<br>۲رضوی، تهران، توس، ۱۳۶۳.<br>۲رضوی بیهتی: ابوالفضل محمد بن حمين بيهتی، تصحيح علی اکبر فیاض، مشهد، دانشگاه فردوسی<br>۲رزیخ بيهتی: ابوالفضل محمد بن حمين بر علی کاتب، به کوشش ايرج افشار، تهران، ۱۳۵۷.<br>۲رزیخ جدید یزد: احمد بن حمين بن علی کاتب، به کوشش ايرج افشار، تهران، مؤسسهٔ مطالعات و<br>تاريخ جديد يزد: محمد نيز نوری، تاريخچهٔ بيرق ايران و شير و خودشيد، تهران، مؤسسهٔ مطالعات و<br>تاريخ ميستان: به تصحيح محمدتقی بهار، تهران، زورا، ۱۳۱۴.<br>۲رزيخ و فر هنگ: مجتبی مينوی، تهران، خوارزمی، ۱۳۵۴.<br>۲رزيخ و فر هنگ: ايران: محمد محمدتمی بهار، توران، نوران، ایران، اميرکيبر، ۱۳۶۴.<br>۲رزيخ و فر هنگ ايران: محمد محمدتمی بهران، خوارزمی، ۱۳۵۶.<br>۲. تاريخ و فر هنگ ايران: محمد محمدی ملايری، تاريخ و فر هنگ ايران در دوران انتقال، تهران،<br>تاريخ و فر هنگ: مجتبی مينوی، تهران، خوارزمی، ۱۳۵۶.<br>۲. معلوی، ۲۰۲۱–۲۲۱.<br>۲. تاريخ و فر هنگ ايران: محمد محمدی ملايری، تاريخ و فر هنگ ايران در دوران انتقال، تهران،<br>۲. مصافوی، ۲۰۲۱.<br>۲. ايران محمد محمدی ملايری، تاريخ و فر هنگ ايران در دوران انتقال، تهران، معران محمود نجم آبادی، تهران، تعران<br>معطفی در تاریز در ايران محمد محمدی ملايری، تاريخ و فر هنگ ايران در دوران انتقال، تهران، معران محمود نجم آبادی، تهران، معلوی، محمود نجم آبادی، تهران، دانشگاه تهران، دوران انتقال، تهران، تعران محمد محمدی، تحليل هفت يكر نظامی، تهران، دانشگاه تهران، تام ۲۰۰.<br>۲۲۲۸.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |                                                                                             |
| التاج : ابوعثمان عمر و بن بحرالجاحظ، التاج فی اخلاق العلوک، ترجمه حبب اند نوبخت، تهران، ۲۳۲۲.<br>تاریخ ادبیات فارسی: عرمان انه، ترجمهٔ صادق رضازادهٔ شفق، تهران، بنگاه ترجمه و نشر کتاب<br>۱۳۳۷.<br>۱۳۳۷.<br>تاریخ بخارا: ابوبکر جعفر النرشخی، ترجمهٔ ابونصر قباوی، تصحیح و تحشیهٔ محمدتقی مدرس<br>رضوی، تهران، توس، ۱۳۶۳.<br>۲۰ رضوی، تهران، توس، ۱۳۶۳.<br>۱۳۵۶.<br>۱۳۵۶.<br>۱۳۵۶.<br>۱۳۵۶.<br>۱۳۵۶.<br>۱۳۵۶.<br>۱۳۵۶.<br>۱۳۵۶.<br>۱۳۵۸.<br>۱۳۵۵.<br>۱۳۵۸.<br>تاریخ جدید یزد: احمد بن حسین بیهتی، تصحیح علیاکبر فیان، تهران، ۱۳۵۷.<br>۱۳۵۶.<br>۱۳۵۶.<br>۱۳۵۶.<br>۱۳۵۶.<br>۱۳۵۸.<br>تاریخ جدید یزد: احمد بن حسین بی علی کاتب، به کوشش ایرج افشار، تهران، مؤسسهٔ مطالعات و<br>تاریخ جدید یزد: احمد بن حسین بیهتی، تصحیح علیاکبر فیاض، مشهد، دانشگاه فردوسی.<br>۱۳۵۶.<br>۱۳۵۶.<br>۱۳۵۶.<br>۱۳۵۶.<br>۱۳۵۶.<br>۱۳۵۶.<br>۱۳۵۶.<br>۱۳۵۶.<br>۱۳۵۶.<br>۱۳۵۶.<br>۱۳۵۶.<br>۱۳۵۶.<br>۱۳۵۶.<br>۱۳۵۶.<br>۱۳۵۶.<br>۱۳۵۶.<br>۱۳۵۶.<br>۱۳۵۶.<br>۱۳۵۶.<br>۱۳۵۶.<br>۱۳۵۶.<br>۱۳۵۶.<br>۱۳۵۶.<br>۱۳۵۶.<br>۱۳۵۶.<br>۱۳۵۶.<br>۱۳۵۶.<br>۱۳۵۶.<br>۱۳۵۶.<br>۱۳۵۶.<br>۱۳۵۶.<br>۱۳۵۶.<br>۱۳۵۶.<br>۱۳۵۸.<br>۱۳۵۸.<br>۱۳۵۸.<br>۱۳۵۸.<br>۱۳۵۸.<br>۱۳۵۸.<br>۱۳۵۸.<br>۱۳۵۸.<br>۱۳۵۸.<br>۱۳۵۸.<br>۱۳۵۸.<br>۱۳۵۸.<br>۱۳۵۸.<br>۱۳۵۸.<br>۱۳۵۸.<br>۱۳۵۸.<br>۱۳۵۸.<br>۱۳۵۸.<br>۱۳۵۸.<br>۱۳۵۸.<br>۱۳۵۸.<br>۱۳۵۸.<br>۱۳۵۸.<br>۱۳۵۸.<br>۱۳۵۸.<br>۱۳۵۸.<br>۱۳۵۸.<br>۱۳۵۸.<br>۱۳۵۸.<br>۱۳۵۸.<br>۱۳۵۸.<br>۱۳۵۸.<br>۱۳۵۸.<br>۱۳۵۸.<br>۱۳۵۸.<br>۱۳۵۸.<br>۱۳۵۸.<br>۱۳۵۸.<br>۱۳۵۸.<br>۱۳۵۸.<br>۱۳۵۸.<br>۱۳۵۸.<br>۱۳۵۸.<br>۱۳۵۸.<br>۱۳۵۸.<br>۱۳۵۸.<br>۱۳۵۸.<br>۱۳۵۸.<br>۱۳۵۸.<br>۱۳۵۸.<br>۱۳۵۸.<br>۱۳۵۸.<br>۱۳۵۸.<br>۱۳۵۸.<br>۱۳۵۸.<br>۱۳۵۸.<br>۱۳۵۸.<br>۱۳۵۸.<br>۱۳۵۸.<br>۱۳۵۸.<br>۱۳۵۸.<br>۱۳۵۸.<br>۱۳۵۸.<br>۱۳۵۸.<br>۱۳۵۸.<br>۱۳۵۸.<br>۱۳۵۸.<br>۱۳۵۸.<br>۱۳۵۸.<br>۱۳۵۸.<br>۱۳۵۸.<br>۱۳۵۸.<br>۱۳۵۸.<br>۱۳۵۸.<br>۱۳۵۸.<br>۱۳۵۸.<br>۱۳۵۸.<br>۱۳۵۸.<br>۱۳۵۸.<br>۱۳۵۸.<br>۱۳۵۸.<br>۱۳۵۸.<br>۱۳۵۸.<br>۱۳۵۸.<br>۱۳۵۸.<br>۱۳۵۸.<br>۱۳۵۸.<br>۱۳۵۸.<br>۱۳۵۰.<br>۱۳۵۸.<br>۱۳۵۸.<br>۱۳۵۸.<br>۱۳۵۸.<br>۱۳۵۸.<br>۱۳۵۸.<br>۱۳۵۸.<br>۱۳۵۸.<br>۱۳۵۸.<br>۱۳۵۸.<br>۱۳۵۸.<br>۱۳۵۸.<br>۱۳۵۸.<br>۱۳۵۸.<br>۱۳۵۸.<br>۱۳۵۸.<br>۱۳۵۸.<br>۱۳۵۸.<br>۱۳۵۸.<br>۱۳۵۸.<br>۱۳۵۸.<br>۱۳۵۸.<br>۱۳۵۸.<br>۱۳۵۸.<br>۱۳۵۸.<br>۱۳۵۸.<br>۱۳۵۸.<br>۱۳۵۸.<br>۱۳۵۸.<br>۱۳۵۸.<br>۱۳۵۸.<br>۱۳۵۸.<br>۱۳۵۸.<br>۱۳۵۸.<br>۱۳۵۸.<br>۱۳۵۸.<br>۱۳۵۸.<br>۱۳۵۸.<br>۱۳۵۸.<br>۱۳۵۸.<br>۱۳۵۸.<br>۱۳۵۸.<br>۱۳۵۸.<br>۱۳۵۸.<br>۱۳۵۸.<br>۱۳۵۸.<br>۱۳۵۸.<br>۱۳۵۸.<br>۱۳۵۸.<br>۱۳۵۸.<br>۱۳۵۰.<br>۱۳۵۸.<br>۱۳۵۰.<br>۱۳۵۰.<br>۱۳۵۰.<br>۱۳۵۰.<br>۱۳۵۰.<br>۱۳۵۰.<br>۱۳۵۰.<br>۱۳۵۰.<br>۱۳۵۰.<br>۱۳۵۰.<br>۱۳۵۰.<br>۱۳۵۰.<br>۱۳۵۰.<br>۱۳۵۰.<br>۱۳۵۰.<br>۱۳۵۰.<br>۱۳۵۰.<br>۱۳۵۰.<br>۱۳۵۰.<br>۱۳۵۰.<br>۱۳۵۰.                                                                                           |                                                                                             |
| تاريخ ادبيات فارسي: هرمان اته، ترجمهٔ صادق رضازادهٔ شفق، تهران، بنگاه ترجمه و نشر كتاب<br>١٣٢٧.<br>١٢٦ تاريخ ادبي ايران: ادوارد براون، ترجمهٔ على پاشا صالح، تهران، ١٣٣٥.<br>رضوى، تهران، توس، ١٣۶٣.<br>٢ رضوى، تهران، توس، ١٣٤٣.<br>٢ رضوى، تهران، ١٣٥٣.<br>١٣٤٣.<br>١٢٥ تاريخ بيهق: ابوالعسن على بن زيد بيهقى، تصحيح احمد بهمنيار، تهران، ١٣١٧.<br>١٣٥٩.<br>١٢٥ تاريخ بيهق: ابوالفضل محمد بن حسين بيهقى، تصحيح على اكبر فياض، مشهد، دانشگاه فردوسى<br>١٢٥ تاريخ جديد يزد: احمد بن حسين بيهقى، تصحيح على اكبر فياض، مشهد، دانشگاه فردوسى<br>١٢٥ تاريخ جديد يزد: احمد بن حسين بيهقى، تصحيح على اكبر فياض، مشهد، دانشگاه فردوسى<br>١٢٥ تاريخ جديد يزد: احمد بن حسين بيهقى، تصحيح على اكبر فياض، مشهد، دانشگاه فردوسى<br>١٢٥ تاريخ جديد يزد: احمد بن حسين بن على كاتب، به كوشش ايرج افشار، تهران، ١٣٥٧.<br>١٢٥ تاريخ ميستان: به تصحيح محمدتنى بهار، تهران و ثوار، ١٣١٢<br>تاريخ ميستان: به تصحيح محمدتنى بهار، نهران و ثوار، ١٣٩٣.<br>تاريخ و فرهنگ ايران، متولن، الاته ميران، نوايم، تهران، اميرين، موان، موسد مطالعات و<br>تاريخ و فرهنگ در بن مين ميران، خوارزمى، ١٣٥٤.<br>١٢٥ تاريخ و فرهنگ ايران: محمد محمدتنى بهارى، توايم، تهران، اميرين، موسد، موان،<br>تاريخ و فرهنگ ايران: محمد محمدتنى بهار، تهران، زوايم، توايم، ايران اميركير، ١٣٦٢.<br>١٢٢٠ تاريخ و فرهنگ ايران، موران، خوارزمى، ١٣٥٦.<br>١٢٢٠ تاريخ و فرهنگ ايران در محمد محمدى ملايرى، تاريخ و فرهنگ ايران در دوران انتقال، تهران<br>تاريخ و فرهنگ ايران. محمد محمدى ملايرى، تاريخ و فرهنگ ايران در دوران انتقال، تهران<br>تاريخ و فرهنگ ايران. محمد محمدى ملايرى، تاريخ و فرهنگ ايران در دوران انتقال، تهران<br>مصطفى محمون يا تحفةالمومنين: محمد مومن حسينى طبيب، با مقدمة محمود نجم آبادى، تهران.<br>مصطفى، ١٣٢٨.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |                                                                                             |
| ۱۳۳۷.<br>تاریخ ادبی ایوان: ادوارد براون، ترجمهٔ علی پاشا صالح، تهران، ۱۳۳۵.<br>تاریخ بخارا: ابوبکر جعفر النرشخی، ترجمهٔ ابونصر قباوی، تصحیح و تحشیهٔ محمدتقی مدرس<br>رضوی، تهران، توس، ۱۳۶۳.<br>تاریخ بیهقی: ابوالعصن علی بن زید بیهقی، تصحیح احمد بهمنیار، تهران، ۱۳۱۷.<br>تاریخ بیهقی: ابوالعصل علی بن زید بیهقی، تصحیح احمد بهمنیار، تهران، ۱۳۱۷.<br>۱۳۵۶.<br>تاریخ جدید یز د: احمد بن حسین بیهقی، تصحیح علیاکبر فیاض، مشهد، دانشگاه فردوسی<br>۱۳۵۶.<br>۱۳۵۶.<br>تاریخ جدید یز د: احمد بن حسین بن علی کاتب، به کوشش ایرج افشار، تهران، مؤسسهٔ مطالعات و<br>تاریخ میستان: به تصحیح محمدتقی بهار، تهران، زوّار، ۱۳۱۴.<br>تاریخ گزیده: حمدالله مستوفی، به اعتمام عبدالحسین نوایی، تهران، امیرکبیر، ۱۳۶۲.<br>تاریخ و فر هنگ، مجتبی مینوی، تهران، خوارزمی، ۱۳۵۶.<br>تاریخ و فر هنگ ایران: محمد محمدی ملایری، تاریخ و فر هنگ ایران در دوران انتقال، تهران،<br>تاریخ و فر هنگ ایران: محمد محمدی ملایری، تاریخ و فر هنگ ایران در دوران انتقال، تهران<br>تاریخ و فر هنگ ایران. محمد محمدی ملایری، تاریخ و فر هنگ ایران در دوران انتقال، تهران،<br>تاریخ و فر هنگ ایران. محمد محمدی ملایری، تاریخ و فر هنگ ایران در دوران انتقال، تهران<br>تاریخ و فر هنگ ایران. محمد محمدی ملایری، تاریخ و فر هنگ ایران در دوران انتقال، تهران<br>تاریخ و فر هنگ ایران. محمد محمدی ملایری، تاریخ و فر هنگ ایران در دوران انتقال، تهران<br>توین و محمون یا تحقةالهومنین: محمد مومن حسینی طبیب، با مقدم محمود نجم آبادی، تهران<br>مصطفوی، ۱۳۲۸.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | · · · · · ·                                                                                 |
| تاریخ بخارا؛ ابوبکر جعفر النرشخی، ترجمهٔ ابونصر قباوی، تصحیح و تحشیهٔ محمدتقی مدرس<br>رضوی، تهران، توس، ۱۳۶۳.<br>تاریخ بیهقی: ابوالفضل محمد بن زید بیهقی، تصحیح احمد بهمنیار، تهران، ۱۳۱۷.<br>اتاریخ جدید یزد: احمد بن حسین بیهقی، تصحیح علیاکبر فیاض، مشهد، دانشگاه فردوسی.<br>۱۳۵۶.<br>تاریخچهٔ بیرق: حمید نیرنوری، تاریخچهٔ بیرق ایران و شیر و خورشید، تهران، مؤسسهٔ مطالعات و<br>تاریخچهٔ بیرق: حمید نیرنوری، تاریخچهٔ بیرق ایران و شیر و خورشید، تهران، مؤسسهٔ مطالعات و<br>تاریخ میستان: به تصحیح محمدتقی بهار، تهران، زوّار، ۱۳۱۴.<br>تاریخ و فرهنگ، مجتمی مینوی، تهران، تواره، اترابا.<br>تاریخ و فرهنگ، مجتمی مینوی، تهران، خوارزمی، ۱۳۵۶.<br>تاریخ و فرهنگ ایران: محمد محمدتقی بهار، توران، تاریخ و فرهنگ ایران در دوران انتقال، تهران،<br>تاریخ و فرهنگ ایران، محمد محمدی ملایری، تاریخ و فرهنگ ایران در دوران انتقال، تهران<br>تاریخ و فرهنگ ایران، محمد محمدی ملایری، تاریخ و فرهنگ ایران در دوران انتقال، تهران<br>مصطفوی، ۱۳۷۸.<br>مصطفوی، ۱۳۷۸.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |                                                                                             |
| تاریخ بخارا؛ ابوبکر جعفر النرشخی، ترجمهٔ ابونصر قباوی، تصحیح و تحشیهٔ محمدتقی مدرس<br>رضوی، تهران، توس، ۱۳۶۳.<br>تاریخ بیهقی: ابوالفضل محمد بن زید بیهقی، تصحیح احمد بهمنیار، تهران، ۱۳۱۷.<br>اتاریخ جدید یزد: احمد بن حسین بیهقی، تصحیح علیاکبر فیاض، مشهد، دانشگاه فردوسی.<br>۱۳۵۶.<br>تاریخچهٔ بیرق: حمید نیرنوری، تاریخچهٔ بیرق ایران و شیر و خورشید، تهران، مؤسسهٔ مطالعات و<br>تاریخچهٔ بیرق: حمید نیرنوری، تاریخچهٔ بیرق ایران و شیر و خورشید، تهران، مؤسسهٔ مطالعات و<br>تاریخ میستان: به تصحیح محمدتقی بهار، تهران، زوّار، ۱۳۱۴.<br>تاریخ و فرهنگ، مجتمی مینوی، تهران، تواره، اترابا.<br>تاریخ و فرهنگ، مجتمی مینوی، تهران، خوارزمی، ۱۳۵۶.<br>تاریخ و فرهنگ ایران: محمد محمدتقی بهار، توران، تاریخ و فرهنگ ایران در دوران انتقال، تهران،<br>تاریخ و فرهنگ ایران، محمد محمدی ملایری، تاریخ و فرهنگ ایران در دوران انتقال، تهران<br>تاریخ و فرهنگ ایران، محمد محمدی ملایری، تاریخ و فرهنگ ایران در دوران انتقال، تهران<br>مصطفوی، ۱۳۷۸.<br>مصطفوی، ۱۳۷۸.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | تاريخ ادبي ايران: ادوارد براون، ترجمة على پاشا صالح، تهران، ١٣٣٥.                           |
| رضوی، تهران، توس، ۱۳۶۳.<br>تاریخ بیهتی: ابوالعصن علی بن زید بیهتی، تصحیح احمد بهمنیار، تهران، ۱۳۱۷.<br>تاریخ بیهتی: ابوالفضل محمد بن حسین بیهتی، تصحیح علیاکبر فیاض، مشهد، دانشگاه فردوسی.<br>۱۳۵۶.<br>۱۳۵۶<br>تاریخ جدید یزد: احمد بن حسین بن علی کاتب، به کوشش ایرج افشار، تهران، ۱۳۵۷.<br>تاریخچهٔ بیرق: حمید نیّرنوری، تاریخچهٔ بیرق ایران و شیر و خورشید، تهران، مؤسسهٔ مطالعات و<br>تاریخ میستان: به تصحیح محمدتقی بهار، تهران، زوّار، ۱۳۱۴.<br>تاریخ و فرهنگ: مجتبی مینوی، تهران، خوارزمی، ۱۳۵۶.<br>تاریخ و فرهنگ ایران: محمد محمدی میاری، خوارزمی، ۱۳۵۶.<br>تاریخ و فرهنگ ایران در دوران انتقال، تهران، تهران، انتقال، تهران،<br>تاریخ و فرهنگ ایران: محمد محمدی ملایری، تاریخ و فرهنگ ایران در دوران انتقال، تهران<br>تاریخ و فرهنگ ایران. محمد محمدی ملایری، تاریخ و فرهنگ ایران در دوران انتقال، تهران<br>مصطفوی، ۱۳۲۸.<br>مصطفوی، ۱۳۲۸.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |                                                                                             |
| تاریخ بیهتی: ابوالحسن علی بن زید بیهتی، تصحیح احمد بهمنیار، تهران، ۱۳۱۷.<br>تاریخ بیهتی: ابوالفضل محمد بن حسین بیهتی، تصحیح علیاکبر فیاض، مشهد، دانشگاه فردوسی.<br>۱۳۵۶.<br>تاریخ جدید یزد: احمد بن حسین بن علی کاتب، به کوشش ایرج افشار، تهران، تهران، ۱۳۵۷.<br>تاریخچه بیرق: حمید نیرنوری، تاریخچه بیرق ایران و شیر و خودشید، تهران، مؤسسه مطالعات و<br>تحقیقات اجتماعی دانشگاه تهران، ۱۳۴۴.<br>تاریخ و فرهنگ: محتیح محمدتقی بهار، تهران، زوّار، ۱۳۱۴.<br>تاریخ و فرهنگ: محتی مینوی، تهران، خوارزمی، ۱۳۵۶.<br>تاریخ و فرهنگ: محتی مینوی، تهران، خوارزمی، ۱۳۵۶.<br>تاریخ و فرهنگ ایران: محمد محمدی ملایری، تاریخ و فرهنگ ایران در دوران انتقال، تهران،<br>تاریخ و فرهنگ ایران: محمد محمدی ملایری، تاریخ و فرهنگ ایران در دوران انتقال، تهران<br>معطفوی، ۱۳۲۲.<br>مصطفوی، ۱۳۲۸.<br>تحقیق در تفسیر ابوالفتوح رازی: عسکر حقوقی، تهران، دانشگاه تهران، ۳ج، ۱۳۴۸.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |                                                                                             |
| تاریخ بیهقی: ابوالفضل محمد بن حسین بیهقی، تصحیح علیاکبر فیاض، مشهد، دانشگاه فردوسی.<br>۱۳۵۶.<br>تاریخ جدید یزد: احمد بن حسین بن علی کاتب، به کوشش ایرج افشار، تهران، مؤسسهٔ مطالعات و<br>تاریخچهٔ بیوق: حمید نیّرنوری، تاریخچهٔ بیوق ایوان و شیر و خورشید، تهران، مؤسسهٔ مطالعات و<br>تحقیقات اجتماعی دانشگاه تهران، ۱۳۴۴.<br>تاریخ میستان: به تصحیح محمدتقی بهار، تهران، زوّار، ۱۳۱۴.<br>تاریخ و فرهنگ: مجتبی مینوی، تهران، خوارزمی، ۱۳۵۶.<br>تاریخ و فرهنگ ایوان: محمد محمدی ملایری، تاریخ و فرهنگ ایوان در دوران انتقال، تهران،<br>تاریخ و فرهنگ ایران: محمد محمدی ملایری، تاریخ و فرهنگ ایوان در دوران انتقال، تهران،<br>تویفهٔ حکیم مؤمن یا تحفةالموهنین: محمد مؤمن حسینی طبیب، با مقدمهٔ محمود نجمآبادی، تهران،<br>مصطفوی، ۱۳۲۸.<br>تحقیق در تفسیر ابوالفتوح رازی: عسکر حقوقی، تهران، دانشگاه تهران، ۳ج، ۱۳۴۸.<br>تحقیق در تفسیر ابوالفتوح رازی: عسکر حقوقی، تهران، دانشگاه تهران، ۳ج، ۱۳۲۸.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |                                                                                             |
| ۱۳۵۶.<br>تاریخ جدید یزد: احمد بن حسین بن علی کاتب، به کوشش ایرج افشار، تهران، مؤسسهٔ مطالعات و<br>تاریخچهٔ بیرق: حمید نیّرنوری، تاریخچهٔ بیرق ایران و شیر و خورشید، تهران، مؤسسهٔ مطالعات و<br>تحقیقات اجتماعی دانشگاه تهران، ۱۳۴۴.<br>تاریخ میستان: به تصحیح محمدتقی بهار، تهران، زوّار، ۱۳۱۴.<br>تاریخ گزیده: حمدالله مستوفی، به اهتمام عبدالحسین نوایی، تهران، امیرکبیر، ۱۳۶۲.<br>تاریخ و فرهنگ: مجتبی مینوی، تهران، خوارزمی، ۱۳۵۶.<br>تاریخ و فرهنگ ایران: محمد محمدی ملایری، تاریخ و فرهنگ ایران در دوران انتقال، تهران،<br>تاریخ و مؤمن یا تحفقالعومنین: محمد مؤمن حسینی طبیب، با مقدمهٔ محمود نجم آبادی، تهران،<br>مصطفوی، ۱۳۲۸.<br>تحقیق در تفسیر ابوالفتوح رازی: عسکر حقوقی، تهران، دانشگاه تهران، ۳ج، ۱۳۴۸.<br>تحلیل هفت پیکر: محمد معین، تحلیل هفت پیکر نظامی، تهران، دانشگاه تهران، ۳ج، ۱۳۴۸.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | -                                                                                           |
| تاریخچهٔ بیرق: حمید نیّرنوری، تاریخچهٔ بیرق ایران و شیر و خورشید، تهران، مؤسسهٔ مطالعات و<br>تحقیقات اجتماعی دانشگاه تهران، ۱۳۴۴.<br>تاریخ میستان: به تصحیح محمدتقی بهار، تهران، زوّار، ۱۳۱۴.<br>تاریخ گزیده: حمدالله مستوفی، به اهتمام عبدالحسین نوایی، تهران، امیرکبیر، ۱۳۶۲.<br>تاریخ و فرهنگ: مجتبی مینوی، تهران، خوارزمی، ۱۳۵۶.<br>تاریخ و فرهنگ ایران: محمد محمدی ملایری، تاریخ و فرهنگ ایران در دوران انتقال، تهران،<br>توفهٔ حکیم مؤمن یا تحفقالمومنین: محمد مؤمن حسینی طبیب، با مقدمهٔ محمود نجم آبادی، تهران،<br>مصطفوی، ۱۳۲۸.<br>تحقیق در تفسیر ابوالفتوح رازی: عسکر حقوقی، تهران، دانشگاه تهران، ۳ج، ۱۳۴۸.<br>تحلیل هفت پیکر: محمد معین، تحلیل هفت پیکر نظامی، تهران، دانشگاه تهران، ۳ج، ۱۳۲۸.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |                                                                                             |
| تاریخچهٔ بیرق: حمید نیّرنوری، تاریخچهٔ بیرق ایران و شیر و خورشید، تهران، مؤسسهٔ مطالعات و<br>تحقیقات اجتماعی دانشگاه تهران، ۱۳۴۴.<br>تاریخ میستان: به تصحیح محمدتقی بهار، تهران، زوّار، ۱۳۱۴.<br>تاریخ گزیده: حمدالله مستوفی، به اهتمام عبدالحسین نوایی، تهران، امیرکبیر، ۱۳۶۲.<br>تاریخ و فرهنگ: مجتبی مینوی، تهران، خوارزمی، ۱۳۵۶.<br>تاریخ و فرهنگ ایران: محمد محمدی ملایری، تاریخ و فرهنگ ایران در دوران انتقال، تهران،<br>توفهٔ حکیم مؤمن یا تحفقالمومنین: محمد مؤمن حسینی طبیب، با مقدمهٔ محمود نجم آبادی، تهران،<br>مصطفوی، ۱۳۲۸.<br>تحقیق در تفسیر ابوالفتوح رازی: عسکر حقوقی، تهران، دانشگاه تهران، ۳ج، ۱۳۴۸.<br>تحلیل هفت پیکر: محمد معین، تحلیل هفت پیکر نظامی، تهران، دانشگاه تهران، ۳ج، ۱۳۲۸.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | تاريخ جديد يزد: احمد بن حسين بن على كاتب، به كوشش ايرج افشار، تهران، ١٣٥٧.                  |
| تحقیقات اجتماعی دانشگاه تهران، ۱۳۴۴.<br>تاریخ میستان: به تصحیح محمدتقی بهار، تهران، زوّار، ۱۳۱۴.<br>تاریخ گزیده: حمدالله مستوفی، به اهتمام عبدالحسین نوایی، تهران، امیرکبیر، ۱۳۶۲.<br>تاریخ و فرهنگ: مجتبی مینوی، تهران، خوارزمی، ۱۳۵۶.<br>تاریخ و فرهنگ ایران: محمد محمدی ملایری، تاریخ و فرهنگ ایران در دوران انتقال، تهران،<br>۲ج، توس، ۱۳۷۲_۱۳۷۹.<br>تحفهٔ حکیم مؤمن یا تحفةالمومنین: محمد مؤمن حسینی طبیب، با مقدمهٔ محمود نجم آبادی، تهران،<br>مصطفوی، ۱۳۲۸.<br>تحقیق در تفسیر ابوالفتوح رازی: عسکر حقوقی، تهران، دانشگاه تهران، ۳ج، ۱۳۴۸.<br>تحلیل هفت پیکر: محمد معین، تحلیل هفت پیکر نظامی، تهران، دانشگاه تهران، تهران، ۱۳۲۸.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |                                                                                             |
| تاریخ گزیده: حمدالله مستوفی، به اهتمام عبدالحسین نوایی، تهران، امیرکبیر، ۱۳۶۲.<br>تاریخ و فرهنگ: مجتبی مینوی، تهران، خوارزمی، ۱۳۵۶.<br>تاریخ و فرهنگ ایران: محمد محمدی ملایری، تاریخ و فرهنگ ایران در دوران انتقال، تهران<br>۴ج، توس، ۱۳۷۲_۱۳۷۹.<br>تحفة حکیم مؤمن یا تحفةالمومنین: محمد مؤمن حسینی طبیب، با مقدمۀ محمود نجم آبادی، تهران،<br>مصطفوی، ۱۳۳۸.<br>تحقیق در تفسیر ابوالفتوح رازی: عسکر حقوقی، تهران، دانشگاه تهران، تهران، ۳ج، ۱۳۴۸.<br>تحلیل هفت پیکر: محمد معین، تحلیل هفت پیکر نظامی، تهران، دانشگاه تهران، تهران، ۱۳۸                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |                                                                                             |
| تاریخ گزیده: حمدالله مستوفی، به اهتمام عبدالحسین نوایی، تهران، امیرکبیر، ۱۳۶۲.<br>تاریخ و فرهنگ: مجتبی مینوی، تهران، خوارزمی، ۱۳۵۶.<br>تاریخ و فرهنگ ایران: محمد محمدی ملایری، تاریخ و فرهنگ ایران در دوران انتقال، تهران<br>۴ج، توس، ۱۳۷۲_۱۳۷۹.<br>تحفة حکیم مؤمن یا تحفةالمومنین: محمد مؤمن حسینی طبیب، با مقدمۀ محمود نجم آبادی، تهران،<br>مصطفوی، ۱۳۳۸.<br>تحقیق در تفسیر ابوالفتوح رازی: عسکر حقوقی، تهران، دانشگاه تهران، تهران، ۳ج، ۱۳۴۸.<br>تحلیل هفت پیکر: محمد معین، تحلیل هفت پیکر نظامی، تهران، دانشگاه تهران، تهران، ۱۳۸                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | تاريخ سيستان: به تصحيح محمدتقي بهار، تهران، زوّار، ١٣١۴.                                    |
| تاریخ و فرهنگ: مجتبی مینوی، تهران، خوارزمی، ۱۳۵۶.<br>تاریخ و فرهنگ ایران: محمد محمدی ملایری، تاریخ و فرهنگ ایران در دوران انتقال، تهران<br>۲ج، توس، ۱۳۷۲_۱۳۷۹.<br>تحفة حکیم مؤمن یا تحفةالمومنین: محمد مؤمن حسینی طبیب، با مقدمۀ محمود نجمآبادی، تهران<br>مصطفوی، ۱۳۳۸.<br>تحقیق در تفسیر ابوالفتوح رازی: عسکر حقوقی، تهران، دانشگاه تهران، ۳ج، ۱۳۴۸.<br>تحلیل هفت پیکر: محمد معین، تحلیل هفت پیکر نظامی، تهران، دانشگاه تهران، تهران، ۱۳۳۸.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |                                                                                             |
| ۲ج، توس، ۱۳۷۲_۱۳۷۹.<br>تحفۀ حکیم مؤمن یا تحفةالمومنین: محمد مؤمن حسینی طبیب، با مقدمۀ محمود نجمآبادی، تهران:<br>مصطفوی، ۱۳۳۸.<br>تحقیق در تفسیر ابوالفتوح رازی: عسکر حقوقی، تهران، دانشگاه تهران، ۳ج، ۱۳۴۸.<br>تحلیل هفتپیکر: محمد معین، تحلیل هفتپیکر نظامی، تهران، دانشگاه تهران، اهران، ۱۳۳۸.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | -                                                                                           |
| ۲ج، توس، ۱۳۷۲_۱۳۷۹.<br>تحفۀ حکیم مؤمن یا تحفةالمومنین: محمد مؤمن حسینی طبیب، با مقدمۀ محمود نجمآبادی، تهران:<br>مصطفوی، ۱۳۳۸.<br>تحقیق در تفسیر ابوالفتوح رازی: عسکر حقوقی، تهران، دانشگاه تهران، ۳ج، ۱۳۴۸.<br>تحلیل هفتپیکر: محمد معین، تحلیل هفتپیکر نظامی، تهران، دانشگاه تهران، اهران، ۱۳۳۸.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | تاریخ و فرهنگ ایران: محمد محمدی ملایری، تاریخ و فرهنگ ایران در دوران انتقال، تهران،         |
| مصطفوی، ۱۳۳۸.<br>تحقیق در تفسیر ابوالفتوح رازی: عسکر حقوقی، تهران، دانشگاه تهران، ۳ج، ۱۳۴۸.<br>تحلیل هفت پیکر: محمد معین، تحلیل هفت پیکر نظامی، تهران، دانشگاه تهران، ۱۳۳۸.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |                                                                                             |
| مصطفوی، ۱۳۳۸.<br>تحقیق در تفسیر ابوالفتوح رازی: عسکر حقوقی، تهران، دانشگاه تهران، ۳ج، ۱۳۴۸.<br>تحلیل هفت پیکر: محمد معین، تحلیل هفت پیکر نظامی، تهران، دانشگاه تهران، ۱۳۳۸.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | ۔<br>تحفة حكيم مؤمن يا تحفةالمومنين: محمد مؤمن حسيني طبيب، با مقدمة محمود نجمآبادي، تهران،  |
| تحلیل هفت پیکر: محمد معین، تحلیل هفت پیکر نظامی، تهران، دانشگاه تهران، ۱۳۳۸.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |                                                                                             |
| تحلیل هفت پیکر: محمد معین، تحلیل هفت پیکر نظامی، تهران، دانشگاه تهران، ۱۳۳۸.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |                                                                                             |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | -                                                                                           |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | تذكرةالاوليا: فريدالدين عطار نيشابوري، به سعى و اهتمام و تصحيح رنولد آلن نيكلسون، ليدن، ٢ج، |

۱۹۰۵م. تذكرة شعراي كشمير: حسامالدين رائىدى، كراچي، ١٣۴۶. التصفيه: قطب الدين ابوالمظفر منصور بن اردشير العبادي، التصفيه في احوال المتصوفه (صوفي نامه)، به تصحيح غلامحسين يوسفي، تهران، بنياد فرهنگ ايران، ١٣٤٧. التعريفات: سيد شريف على بن محمد الجرجاني، كتاب التعريفات، به ضميمة رسالة اصطلاحات رئيس الصوفيه وارد. در فتوحات مكيه. مصر، ١٣٠۶ ق. تعليقات ديوان خاقاني 🔶 خاقاني. تفسير ابوالفتوح رازي: به تصحيح و حواشي مهدي الهي قمشهاي، تهران، علمي، ١٠ج، ١٣٢٥. تفسير امام فخر رازی (مفاتيحالغيب، معروف به تفسير كبير): فخرالدين رازی، تهران. تفسير اوستا: جيمز دارمستتر، تفسير اوستا و ترجمهٔ گاتاها، ترجمه و تحشيهٔ موسى جوان، تهران، 1341 تفسیر بر عُشر: تفسیر بر عُشری از قرآن مجید، به تصحیح جلال متینی، تهران، بنیاد فرهنگ ایران، .ITOY تفسير حدايقالحقايق: معينالدين فراهي هروي، به كوشش جعفر سجّادي، تهران، دانشگاه تهران، ١٣۴۶. تفسير سور آبادي: ابوبكر عتيق نيشابوري، به كوشش على اكبر سعيدي سيرجاني، تهران، نشر نو، ١٣٨١. تفسير سورة يوسف: احمد بن محمد بن زيد طوسي، تصحيح محمد روشن، تهران، ١٣٢٥. تفسير شريف لاهيجي: بهاءالدين محمد بن شيخ على شريف لاهيجي، تهران، علمي، ١٣٢٠. تفسير صافى: ملا محسن فيض كاشاني، تهران، چاپ سنگي. تفسير طبري: محمد بن جرير طبري، ترجمهٔ تفسير طبري، به تصحيح و اهتمام حبيب يغمايي، تهران، دانشگاه تهران، ۷ج، ۱۳۳۹\_۱۳۴۴. تفسير قرآن پاک: به اهتمام علی رواقی، تهران، بنياد فرهنگ ايران، ١٣۴٨. تفسير كبير ← تفسير امام فخر رازي. تفسير كمبريج: تفسير قرآن مجيد (بر اساس نسخهٔ كتابخانهٔ دانشگاه كمبريج)، به نصحيح جلال متيني، تهران، بنياد فرهنگ ايران، ۲ج، ۱۳۴۹. تفسير گازر (جلاءالاذهان و جلاءالاحزان): ابوالمحاسن الحسين بن الحسن الجرجاني، به تصحيح و تعليق ميرجلال الدين حسيني ارموي (محدث)، تهران، ١٠ج، ١٣٣٧. التفهيم: ابوريحان محمد بن احمد بيروني، التفهيم لاوايل صناعة التنجيم. به تصحيح و مقدمه و شرح حواشي جلال همايي، تهران، ١٣١٨. تقويمالبلدان: ابوالفداء، ترجمه عبدالمحمد آيتي، تهران، بنياد فرهنگ ايران، ١٣٢٩. تقویم و تاریخ در ایران: ذبیح بهروز، تهران، ۱۳۳۱.

حماسة داد: ف. م. جوانشير، تهران، ١٣٥٩. حماسه سرایی: ذبیحالله صفا، حماسه سرایی در ایران، تهران، چاپ دوم، ۱۳۳۳. حماسة كيل كمش: ن. ك. ساندرز، ترجمة اسماعيل فلزي، تهران، هيرمند، ١٣٧۶. حماسهٔ ملَّى ايران: تئودور نولدكه، ترجمهٔ بزرگ علوى، تهران، دانشگاه تهران، ١٣٢٧. حياةالحيوان: كمال الدين دميري، حياة الحيوان الكبري، تهران، ٢ج، ١٣۶٨. حياة القلوب (در قصص و احوالات پيغمبران عظام و اوصيا): محمد باقر مجلسی، تهران، اسلاميه، .5 ITVI الحيوان: ابوعثمان عمروبن بحرالجاحظ، كتاب الحيوان، ١٣٢٥ ق. خاتون هفت قلعه: محمدابراهيم باستاني پاريزي، تهران، ١٣٥٧. خاقاني: ديوان خاقاني شرواني، تصحيح ضياءالدين سجادي، تهران، زوّار، ١٣٣٨. خُرده اوستا: گزارش ابراهیم پورداوود، بمبئی، ۱۳۱۰. خط سوم: ناصرالدين صاحب الزماني، تهران، عطايي، ١٣٥١. خمسه: كليات خمسة نظامي گنجهاي، تهران، اميركبير، چاپ سوم، ١٣٥١. خواجو: ديوان اشعار خواجوى كرماني، تصحيح احمد سهيلي خوانساري، تهران، ١٣٣٤. خياو يا مشكين شهر: غلامحسين ساعدي، تهران، اميركبير، ١٣٥٧. دارابنامه طرطوسي: ابوطاهر محمد بن حسن بن موسى الطرطوسي، به كوشش ذبيحالله صفا، تهران، بنگاه ترجمه و نشر کتاب، ۲ج، ۱۳۵۶. داستان داستانها: محمدعلي اسلامي ندوشن، تهران، انجمن آثار ملي، ١٣٥١. داستانهای ایران باستان: احسان پارشاطر، تهران، ۱۳۳۷. داستانهای شاهنامه: احسان یارشاطر، تهران، بنگاه ترجمه و نشر کتاب، ۱۳۳۷. داستان یک روح (شرح و متن بوف کور صادق هدایت): سیروس شمیسا، نهران، فردوس، ۱۳۷۱. دا.فا.: دایرةالمعارف فارسی، به سرپرستی غلامحسین مصاحب، تهران، فسرانکلین ـ جیبی، ۳ج، 1174-1740 دانشنامهٔ ایران و اسلام: احسان یارشاطر، تهران، بنگاه ترجمه و نشر کتاب، ۱۰ج، ۱۳۵۴\_۱۳۵۷. دانشنامهٔ قرآن و قرآن پژوهی: به کوشش بهاءالدین خرمشاهی، تهران، دوستان (و) ناهید، ۱۳۷۷. دانشنامهٔ مَزدیَسنا (واژ،نامهٔ توضیحی آیین زرتشت): جهانگیر اوشیدری، تهران، نشر مرکز، ۲ ج، ITTI داير ةالمعارف بستاني: بطرس البستاني، بيروت، ١١ جزو، ١٨٧٤-١٩٠٠م. درختان و درختچه های ایران: حبیب الله ثابتی، تهران، دانشگاه تهران، ۱۳۴۴.

درخت شاهنامه: مهدخت يورخالقي، مشهد، بهنشر، ۱۳۸۱.

در کوچه باغهای نشابور: محمدرضا شفیعی کدکنی، تهران، رَز، چاب اول، ۱۳۵۱. درّة نادره (تاريخ عصر نادرشاه): ميرزامهدي استرآبادي، به اهتمام جعفر شهيدي، تـهران، عـلمي و فرهنگی، ۱۳۶۶. دو گفتار دربارهٔ خنیاگری و موسیقی ایران: مری بویس (و) هنری جورج فارمر، ترجمهٔ بهزادباشی، تهران، آگاه، ۱۳۶۸. ده هزار مَثَّل فارسي: ابراهيم شكورزاده، مشهد، آستان قدس، ١٣٧٢. ديار شهرياران: احمد اقتداري، تهران، انجمن آثار ملي، ٢ج، ١٣٥٣-١٣٥٤. ديانت: كار باي (و) ج.ب. اسموسن (و) مرى بويس، ديانت زردشتي، ترجمهٔ فريدون وهمن، تهران، بنیاد فرهنگ ایران، ۱۳۴۸. ديدار با سيمرغ: تقى پورنامداريان، نهران، پژوهشگاه علوم انسانى، ١٣٧۴. دین قدیم ایرانی: هاشم رضی، تهران، ج۱، ۱۳۴۳. دينوري ب اخبارالطوال ديوان عثمان مختاري - مختاري ديوان قدسي مشهدي 🔶 قدسي مشهدي ديوان كليم همداني ٢ كليم همداني ديوان منوچهري (تعليقات) ، منوچهري. ذوالقرنين يا كورش كبير: ابوالكلام آزاد، ترجمهٔ محمدابراهيم باستاني پاريزي. رسایل حروفیه: فضل الله حروفی، مجموعة رسایل حروفیه، به تصحیح و اعتنای کلمنت هوار، با دیلی در بیان عقاید حروفیه، از قلم رضا توفیق، مشهور به فیلسوف رضا، لیدن، بریل، ۱۳۲۷ق. رمزهای زندهجان: مونیک دو بوکور، ترجمهٔ جلال ستاری، تهران، نشر مرکز، ۱۳۷۶. روان کاوی آتش: گاستون باشلار، ترجمهٔ جلال ستاری، تهران، توس، ۱۳۶۴. روان کاوی و ادبیات، دو متن، دو انسان: حورا یاوری، تهران، نقش تاریخ ایران، ۱۳۷۴. روايات داراب هرمزديار: رستم اون وآلا، بمبئي، ١٣١٨. روض الجنان: حسين بن على بن محمد بن احمد الخزاعي النيشابوري، روض الجِنان و روح الجَنان في تفسيرالقرآن، مشهور به تفسير شيخ ابوالفتوح رازي، به كوشش و تصحيح محمدجعفر ياحقي و محمدمهدی ناصح، مشهد، آستان قدس رضوی، چاپ دوم، ۲۰ج، ۱۳۷۸. روضةالتسليم: خراجه نصيرالدين طوسي، تصورات يا روضةالتسليم، تـصحيح ولاديـمير ايـوانـف، تهران، جامي، ١٣۶٣. روضةالصفا: ميرخواند، روضةالصفا في سيرةالانبياء و الملوك و الخلفاء، تهران، ١٣٣٨. الروضة من الكافي: محمد بن يعقوب كليني، تصحيح على اكبر غفاري، تهران، ١٣۴٨.

رى باستان: حسين كريمان، تهران، انجمن آثار ملى، ٢ج، ١٣٤٥ ـ ١٣٤٩. ريحانةالادب: محمدعلى مدرس تبريزي، تهران، طبع كتاب، ١٣٣٥. زادالمعاد: محمدباقر مجلسي، تهران، اسلاميه، ١٣۶١. زرتشت و جهان غرب: ژ. دوشن گیمن، ترجمهٔ مسعود رجبنیا، تهران، ۱۳۵۰. زروان، سنجش زمان در ایران باستان: فریدون جنیدی، تهران، بنیاد نیشابور، ۱۳۵۸. زنان در شاهنامه: طلعت بصاری، تهران، دانش سرای عالی، ۱۳۵۰. زندگی و مرگ یهلوانان: محمدعلی اسلامی ندوشن، زندگی و مرگ یهلوانان در شاهنامه، تهران، انجمن آثار ملي، ١٣٤٨. زند و هومن يَسن (بهمن يَشت، مسئلة رجعت و ظهور در آيـين زرتشت): بـه كـوشش صـادق هدایت، تهران، امیرکبیر، ۱۳۴۲. سبک خراسانی در شعر فارسی: محمدجعفر محجوب. سبکشناسی: محمدتقی بهار، تهران، کتابهای پرستو، ۱۳۴۹. سخني چند دربارهٔ شاهنامه: عبدالحسين نوشين، تهران، گوتنبرگ. سرچشمهٔ يبدايش چليبا: ۱. نيهارت، ترجمهٔ سيروس ايزدي، تهران، ١٣٥٥. سرزمین هند: علی اصغر حکمت، تهران، دانشگاه تهران، ۱۳۳۷. سرگذشت منصور حلّاج: عباس گلجان، تهران، ١٣٥٤. سر و ته یک کرباس: محمدعلی جمالزاده، تهران، ۱۳۲۳. سروش: ديوان شمس الشعرا سروش اصفهاني، با مقدمه جلال الدين همايي، به اهتمام جعفر محجوب، تهران، ۲ج، ۱۳۴۰. سعدي: كليات سعدي، به اهتمام محمدعلي فروغي، تهران، اميركبير، ١٣۶٣. سعدىنامه: محمد قزويني (ضميمة مجلة تعليم و تربيت)، ١٣١۶. سفرنامة ابن بطوطه: ترجمة محمدعلي موحد، تهران، أكاه، ٢ج، ١٣٤١. سفينةالبحار: عباس قمى، سفينةالبحار و مدينةالحكمة والاثار، تهران، عابدى، ٢ج. سلمان ساوجي: ديوان سلمان ساوجي، با مقدمة تقي تفضلي، به اهتمام منصور مشفق، تهران، ١٣٣۶. سمبولها (کتاب اول، جانوران): گرترود جابز، ترجمه و تأليف محمدرضا بقاپور، تهران، ١٣٧٠. سنایی: دیوان سنایی غزنوی، به سعی و اهتمام محمدتقی مدرس رضوی، تهران، ابنسینا، ۱۳۴۱. سوزنی: دیوان سوزنی سمرقندی، تصحیح ناصرالدین شاهحسینی، تهران، امیرکبیر، ۱۳۳۸. سوشیانت: م. اورنگ، تهران، ۱۳۴۲. سوگ: شاهرخ مسکوب، سوگ سياوش، تهران، خوارزمي، ١٣٥١. سوگند در زبان و ادب فارسی: حسین کیانی، تهران، دانشگاه تهران، ۱۳۷۱.

| سیرت رسولالله: ترجمه و انشای رفیعالدین اسحق بن محمد همدانی، به تصحیح اصغر مهدوی،               |
|------------------------------------------------------------------------------------------------|
| تهران، بنیاد فرهنگ ایران، ۲ج.                                                                  |
| سیر حکمت در اروپا: محمدعلی فروغی، تهران، زوّار، ۱۳۳۴.                                          |
| سیمرغ در قلمرو فرهنگ ایران: علی سلطانی گرد فرامرزی، تهران، مبتکران، ۱۳۷۲.                      |
| سیمرغ و سیمرغ: علینقی منزوی، تهران، سحر، ۱۳۵۹.                                                 |
| شاهنامه: شاهنامهٔ فردوسی (سلسله آثار ادبی ملل خاور)، تـحت نـظر ا. بـرتلس و، مسکـو، ۹ج.         |
| .1981_1988                                                                                     |
| شاهنامهٔ بخ: شاهنامهٔ فردوسی، به تصحیح عباس اقبال آشتیانی، تهران، بروخیم، ۵ج، ۱۳۱۳_۱۳۱۵.       |
| شاهنامه شناسی (مجموعهٔ گفتارهای نخستین مجمع علمی بحث دربارهٔ شاهنامه در استان                  |
| هر مزگان): تهران، بنیاد شاهنامهٔ فردوسی، ۱۳۵۷.                                                 |
| شاهنامهٔ فردوسی و فلسفهٔ تاریخ ایران: مرتضی ثاقب فر، تهران، قطره، ۱۳۷۷.                        |
| شرح احوال و نقد و تحلیل آثار عطار: بدیعالزمان فروزانفر، تهران. ۱۳۴۰.                           |
| شرح بر ترکیببند جمال الدین (محمدبن عبدالرزاق در ستایش پیامبر): محمد دامادی، تهران،             |
| دانشگاه تهران، ۱۳۶۹.                                                                           |
| شرح بیست باب (منسوبات کواکب): ملا مظفر گنابادی (بدون تاریخ چاپ و شمارهٔ صفحه).                 |
| شرح سودی بر بوستان: ترجمه و تحشیهٔ اکبر بهروز، تبریز، ۱۳۵۲.                                    |
| می<br>شرح شطحیات: روزبهان بقلی شیرازی، به تصحیح و مقدمهٔ فرانسوی از هنری کربین، تهران، انستیتو |
| ايران و فرانسه، ۱۳۴۴ ش. /۱۹۶۶ م.                                                               |
| شرح قصيدة ترساييه: ولاديمير مينورسكي، ترجمة عبدالحسين زرينكوب، تبريز، ١٣۴٨.                    |
| شرح گلشن راز: محمد لاهیجی، مفاتیح الاعجاز فی شرح گلشن راز، با مقدمهٔ کیوان سمیعی، تهران،       |
| محمودی، ۱۳۳۷.                                                                                  |
| شرح مثنوی شریف: بدیعالزمان فروزانفر، تهران، دانشگاه تهران.                                     |
| شرح مشکلات انوری: شرح لغات و مشکلات دیوان انوری ابیوردی، جعفر شهیدی، تهران، انجمن              |
| آثار ملی، ۱۳۵۷.                                                                                |
| شعر من: نيما يوشيج، تهران، جوانه.                                                              |
| شعوري: حسن زنده شعار، فرهنگ شعوري يا لسان العجم، استانبول، ۱۲۷۶.                               |
| شمس: جلالالدين محمد بلخي (مولوي)، كليات شمس يا ديوان كبير، با تصحيحات و حواشي                  |
| بديع الزمان فروزانفر، تهران، دانشگاه تهران، ۹ج، ١٣٣۶_١٣٢۶.                                     |
| شناخت و تاریخ ادیان: علی شریعتی، تهران، دیبا، ۱۳۵۶.                                            |
| شهادت: على شريعتي، تهران، حسينية ارشاد، ١٣٥٠.                                                  |
|                                                                                                |

شيطان در ادبيات و اديان: محمدرسول فرهنگخواه، تهران، ١٣٥٥. صائب: کلیات صائب تبریزی، با مقدمه و شرح حال به قلم امیری فیروزکوهی، تهران، خیام، ۱۳۳۶. صحاح الفرس: محمد بن هندوشاه نخجواني، به اهتمام عبدالعلي طاعتي، تهران، بنگاه ترجـمه و نشـر کتاب، ۱۳۵۵. طبري: محمد بن جرير طبري، ترجمهٔ تاريخ طبري، ترجمهٔ ابوالقاسم پاينده، تهران، بنياد فرهنگ ايران، .ITOT ظرایف: محمد آبادی باریل، ظرایف و طرایف یا مضاف و منسوبهای شهرهای اسلامی و پیرامون، تبريز، انجمن استادان زبان و ادبيات فارسي، ١٣٥٧. ظهیر: دیوان ظهیرالدین فاریابی، تصحیح و تحقیق و توضیح امیرحسن یزدگردی، تهران، نشر قطره، ۱۳۸۱. ظهير: ديوان ظهير فاريابي، به كوشش تقى بينش، مشهد، باستان، ١٣٣٧. عجايب [طوسى]: محمد بن محمود بن احمد طوسي، عجايبالمخلوقات، به اهتمام منوجهر ستوده، تهران، بنگاه ترجمه و نشر کتاب، ۱۳۴۵. عجايب [فارسي]: زكريا محمد بن محمود قرويني، عجايب المخلوقات و غرايب الموجودات، به تصحيح و مقابلة نصرالله سبوحي، تهران. عجايب [قزويني]: عجايب المخلوقات، مصر، چاپ سوم، ١٣٧۶ ق. / ١٩٥٤ م. عراقي: كليات عراقي، به اهتمام سعيد نفيسي، تهران، ١٣٣٨. عطار: ديوان غزليات و قصايد عطار، به اهتمام و تصحيح تقى تفضلى، تهران، انجمن آثار ملى، ١٣٤١. عقاید و آداب و رسوم و فرهنگ عامهٔ مردم خراسان: ابراهیم شکورزاده، تهران، بنیاد فرهنگ ایران. عنصري: ديوان عنصري، به اهتمام يحيى قريب، تهران، ١٣٢٣. غررالسير: ئعالبى نيشابورى، تاريخ غررالسير، المعروف به كتاب غرر اخبار مـلوكالفـرس و سير هم، تهران، افست، ۱۹۶۳ م. غياث اللغات: غياث الدين محمدبن جلال الدين بن شرف الدين رامپوري، كانپور، مطبعة مجيدي. فرخنامه: ابوبكر مطهري جمالي يزدي، فرخنامة جمالي، بـه تـصحيح ايـرج افشار، تـهران، فـرهنگ ايرانزمين، ١٣٢۶. فرخی: دیوان فرخی سیستانی، به اهتمام محمد دبیرسیاقی، تهران، ۱۳۳۵. فرخى سيستانى: غلامحسين يوسفى، مشهد، باستان، ١٣۴١. فرخی یزدی: دیوان فرخی یزدی، با تصحیح و مقدمهٔ حسین مکی، تهران، امیرکبیر، ۱۳۵۷. فرّ در شاهنامه: علیقلی اعتمادمقدم، تهران، وزارت فرهنگ و هنر، ۱۳۵۰. فردوسالمرشديه: محمد بن عثمان، فردوسالمرشديه في اسرارالصمديه، به كـرشش ايـرج افشـار، تهران، ۱۳۳۳.

فروغ مزديَّسنا: كيخسرو شاهرخ كرماني، تهران، چاپ سوم، ١٣۴٠. فرهنگ اساطیر یونان: ف. ژیران، ترجمهٔ ابوالقاسم اسماعیل پور، تهران، فکر روز، ۱۳۷۵. فرهنگ اساطیر یونان و روم: پیر گریمال، ترجمهٔ احمد بهمنش، تهران، دانشگاه تهران، ۲ج، ۱۳۴۱. فرهنگ اشعار حافظ: احمد علی رجایی، تهران، ۱۳۴۰. فرهنگ اصطلاحات ادبی: سیماداد، تهران، مروارید، چاپ اول، ۱۳۷۱. فرهنگ اصطلاحات نجومي: ابوالفضل مصفّى، تهران، مؤسسة مطالعات و تحقيقات فرهنگي، ١٣۶۶. فرهنگ انجمن آرا: رضاقلی هدایت طبرستانی، فرهنگ انجمن آرای ناصری، به اهتمام عبدالله منشى طبرى، تهران، ١٢٨٨ ق. فرهنگ ایران باستان: ابراهیم پورداوود، تهران، دانشگاه تهران، بخش نخست، ۱۳۵۵. فرهنگ تلمیحات: محمدحسین محمدی، فرهنگ تلمیحات شعر معاصر، تهران، میترا، ۱۳۴۷. فرهنگ علوم عقلی: جعفر سجادی، تهران، ابن سینا، ۱۳۴۱. فرهنگ فارسی: محمد معین، تهران، امیرکبیر، ۶ج، ۱۳۵۶. فرهنگ لغات عامیانه: محمدعلی جمالزاده، تهران، ۱۳۴۱. فرهنگ لغات و تعبیرات خاقانی (با شرح اعلام و مشکلات دیوان): ضیاءالدین سجادی، تهران، زوار، ۲ج، ۱۳۴۷. فزهنگ لغات و تعبيرات مثنوي: صادق كوهرين، تهران، دانشگاه تهران. فرهنگ نامهای اوستا (فرهنگ اعلام اوستا): هاشم رضی، تهران، فروهر، ۲ج، ۱۳۴۶. فرهنگ نامهای شاهنامه: منصور رستگار فسایی، تهران، پژوهشگاه علوم انسانی، ۲ج، ۱۳۶۹. فرهنگنامهٔ ادبی: فرهنگنامهٔ ادبی فارسی، به سرپرستی حسن انوشه، تهران، سازمان چاپ و انتشارات وزارت فرهنگ و ارشاد اسلامی، ۱۳۷۶. فرهنگنامهٔ جانوران: منیزهٔ عبداللهی، فرهنگنامهٔ جانوران در ادب فارسی، تهران، پیزوهنده، ۲ج، .1771 فر هنگنامهٔ قرآنی: محمدجعفر یاحقی، مشهد، بنیاد پژوهشهای اسلامی، ۵ج، ۱۳۷۲. فرهنگ نفيسي: علىاكبر نفيسي (ناظمالاطبًاء)، با مقدمهٔ محمدعلي فروغي، تهران، خيام، ٥ج. فرهنگ نگار ای نمادها (در هنر شرق و غرب): جیمز هال، ترجمهٔ رقیه بهزادی، تهران، فرهنگ معاصر، ۱۳۸۰. فرهنگ نمادها: ژان شوالیه (و) آلن گربران، ترجمه و تحقیق سودابه فضایلی، تهران، جیحون، ۱۳۷۸. فرهنگ و تمدن ایران: علیقلی محمودی بختیاری، زمینهٔ فرهنگ و تمدن ایران (نگاهی به اساطير)، تهران، دفتر يكم، چاپ دوم، ١٣٥٧. فريدالدين عطار نيشابوري وكتابه منطق الطير: احمد ناجي القيسي، بغداد، ١٣٨٨ق. فصوص: محيالدين ابنعربي، فصوص الحكم، و التعليقات عليه بقلم ابوالعلاء عفيفي، مصر، ١٣۶٥ ق. فهرست مقالات فارسى: ايرج افشار، تهران، دانشگاه تهران (و) علمي فرهنگي، ۵ج، ۱۳۴۰\_۱۳۷۲. فهرست نسخههای خطی فارسی: احمد منزوی، تهران، مؤسسهٔ فرهنگی منطقهای شرق، ۶ج، ۱۳۴۹. في ظلالالقرآن: محمدقطب، ببروت، چاپ پنجم، ١٣٨۶ق. قاآنی: دیوان حکیم قاآنی شیرازی، با تصحیح و مقدمهٔ محمدجعفر محجوب، تهران، امیرکبیر، ۱۳۳۶. قابوس نامه: عنصرالمعالي كيكاووس بن اسكندر بن قابوس بن وشمگير بن زيار، به اهتمام و تصحيح غلامحسین یوسفی، تهران، بنگاه ترجمه و نشر کتاب، ۱۳۴۵. قاموس: جيمز هاكس، قاموس كتاب مقدس، تهران، طهوري. قدسی مشهدی: دیوان قدسی مشهدی، تصحیح محمد قهرمان، مشهد، دانشگاه مشهد، ۱۳۷۵. قرآن كريم: با ترجمهٔ نوبت اول از كشف الاسرار ميبدي، با پيش گفتار حسن سادات ناصري، تـهران، ابن سينا، ١٣٥١. قصران (كوهسران): حسين كريمان، تهران، انجمن آثار ملي، ١٣٥۶. القصص: عبدالكريم خطيب، القصصالقرآني في مـنطوقه و مـفهومه، قـاهره، الطـبعةالاولي، ١٣٨٤ ق. / ۱۹۶۴ م. قصص [سورآبادی]: یحیی مهدوی، قصص قرآن مجید (برگرفته از تفسیر سورآبادی)، تـهران، دانشگاه تهران، ۱۳۴۷. قصص [نجار]: عبدالوهاب نجار، قصص الانبيا، بيروت، الطبعة الثالثه، ١٣٥٣ ق. / ١٩٣۴ م. قصص [نيشابوري]: ابواسحاق خلف نيشابوري، قصصالانبيا، به اهتمام حبيب يغمايي، تهران، بـنگاه ترجمه و نشر کتاب، ۱۳۴۰. قصه های کتاب کوچه: احمد شاملو، تهران، مازیار، ۱۳۷۹. قطران: دیوان حکیم قطران تبریزی، به سعی و اهتمام محمد نخجوانی، تبریز، ۱۳۳۳. قوامي رازي: ديوان بدرالدين قوامي رازي، به تصحيح و اهتمام جلال الدين حسيني ارموي (محدث)، تهران، ۱۳۷۴ ق. / ۱۳۲۴ ش. قوانين زردشت: جيمز دارمستتر، مجموعهٔ قوانين زردشت يا ونديداد اوستا، ترجمهٔ موسى جوان، تهران، ١٣٢٢. قوس زندگي منصور حلاج: لويي ماسينيون، ترجمهٔ عبدالغفور روان فرهادي، تهران، بنياد فرهنگ ايران. قهرمانان خسرو و شیرین: لیلی ریاحی، تهران، امیرکبیر، ۱۳۵۸. کاروند کسروي: احمد کسروي، به کوشش يحيي ذکاء، تهران، جيبي فرانکلين، ١٣٥٢. الكامل: عزالدين ابنالاثير، الكامل في التاريخ، تحقيق على شيري، بيروت ١٤٠٨ ق. / ١٩٨٩ م. كتاب دانيال: واترسى كامبرا، ترجمة معصومه نورمحمدي روستايي، تهران، هونام، ١٣٧٩.

| کتابشناسی فردوسی: ایرج افشار، تهران، انجمن آثار ملی، ۱۳۴۷.                                          |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------|
| کتابشناسی فرهنگ عامه و مردمشناسی ایران: علی بلوکباشی (و) محمود زمانی، تهران، مؤسسهٔ                 |
| فرهنگی منطقهای، ۱۳۵۰.                                                                               |
| کتاب کوچه: احمد شاملو، تهران، مازیار، ۱۳۵۷.                                                         |
| كشّاف: محمداعلى بن على النهانوي، كشّاف اصطلاحات الفنون، به تصحيح مولوى محمد وجيه (و)                |
| مولوی عبدالحق (و) مولوی غلام قادر، تهران، ۲ج، ۱۳۴۶.                                                 |
| كشفالابيات شاهنامة فردوسي: محمد دبيرسياقي، تهران، انجمن آثار ملي، ٢ج، ١٣٢٨ ـ ١٣٥٠.                  |
| کشفالاسرار: رشیدالدین میبدی، کشفالاسرار و عدةالابرار، به اهتمام علی اصغر حکمت، تهران،               |
| دانشگاه تهران، ۱۰ج، ۱۳۳۱_۱۳۳۹.                                                                      |
| کلیله و دهنه: انشای ابوالمعالی نصرالله منشی، تصحیح و توضیح مجتبی مینوی، تهران. دانشگاه تهران، ۱۳۴۳. |
| کلیم همدانی: دیوان کلیم همدانی، مقدمه، تصحیح و تعلیقات محمد قهرمان، مشهد، آستان قـدس                |
| رضوی، ۱۳۶۹.                                                                                         |
| كمال اسماعيل: ديوان خلاقالمعاني كمالالدين اسماعيل اصفهاني، به اهتمام حسين بحرالعلومي،               |
| تهران، ۱۳۴۸.                                                                                        |
| کیانیان: آرتور کریستنسن، ترجمهٔ ذبیحالله صفا، تهران، بنگاه ترجمه و نشر کتاب، ۱۳۴۳.                  |
| گاتها: ابراهيم پورداوود، بمبئي، انجمن ايران ليگ، ١٩٢٧ م.                                            |
| گاثاها: ابراهیم پورداوود، تهران، دانشگاه تهران، ۱۳۵۴.                                               |
| گاهشماری: حسن تقیزاده، گاهشماری در ایران قدیم، تهران، ۱۳۱۶.                                         |
| گاهشماری و جشنهای ایران باستان: هاشم رضی، نهران، بهجت، ۱۳۷۱.                                        |
| گردیزدی: ابوسعید بن محمود گردیزی، زینالاخبار یا تاریخ گردیزی، به مقابله و تصحیح و تحشیه و           |
| تعليق عبدالحي حبيبي، تهران، بنياد فرهنگ ايران، ١٣٤٧.                                                |
| گرشاسپنامه: اسدی طوسی، به اهتمام حبیب یغمایی، تهران، طهوری، ۱۳۵۴.                                   |
| گزیدهٔ او پانیشادها: ترجمهٔ صادق رضازادهٔ شفق، تهران، بنگاه ترجمه و نشر کتاب، ۱۳۴۵.                 |
| گزیدهٔ خاقانی: گزیدهٔ اشعار خاقانی شروانی. با مقدمه و شرح لغات و ترکیبات و معنی ابیات.              |
| ضياءالدين سجادي، تهران، جيبي، ١٣٥١.                                                                 |
| گزیدهٔ شمس: گزیدهٔ غزلیات شمس، محمدرضا شفیعی کدکنی، تهران، جیبی، ۱۳۵۲.                              |
| گفتو گو در باغ: شاهرخ مسکوب، تهران، باغ آیینه، ۱۳۷۲.                                                |
| گلستان سعدی: تصحیح و توضیح غلامحسین یوسفی، تهران، خوارزمی، ۱۳۶۸.                                    |
| گل و گیاه (در ادبیات منظوم فارسی تا ابتدای دورهٔ مغول): غلامحسین رنگچی، تهران، مؤسسهٔ               |
| مطالعات و تحقیقات فرهنگی، ۱۳۷۳.                                                                     |

گوسان پارتی و سنّت نوازندگی ایران: مری بویس، ترجمة مسعود رجبنیا، بررسی و تحقیق (مجموعة مقالات)، به كوشش محسن باقرزاده، تهران، توس، ۱۳۶۹. لامعي: ديوان لامعي گرگاني، به تصحيح سعيد نفيسي، به اهتمام كوهي كرماني، تهران، ١٣١٩. لسان العرب: للعلامةابن منظور، قم، نشر ادب الحوزه، ١٤٠٥ ق. لطايفالحكمه: سراجالدين محمود ارموي، به تصحيح غلامحسين يوسفي، تهران، بنياد فرهنگ ايران، 1001 لغت فُرس: اسدى طوسى، به كوشش محمد دبيرسياقي، تهران، چاپ دوم، ١٣٥۶. لغت نامه: على اكبر دهخدا، تهران، چايخانه مجلس و دانشگاه تهران، ١٣٢٥ ـ ١٣۶٢. مآخذ قصص و تمثيلات: بديمالزمان فروزانفر، مآخذ قصص و تمثيلات مثنوي، تـهران، دانشگـاه تهران، ۱۳۳۳. ماني و دين او: دو خطابة حسن تقيزاده، فراهم آوردهٔ احمد افشار شيرازي، تهرا، انجمن ايرانشناسي، .1770 ماه در ایران (از قدیمترین ایام تا ظهور اسلام): مهرانگیز صمدی، تهران: علمی و فرهنگی، ۱۳۶۷. مبانی فلسفی اساطیر یونان و روم (زئوس و خانوادهٔ المپ): سعید فاطمی، تهران، دانشگاه تهران، .1770 مثنوی: رینولد الین نیکلسون، مثنوی معنوی، (از روی نسخهٔ طبع ۱۹۲۵\_۱۹۲۳ م. در لیدن)، تهران، امیرکبیر، ۱۳۴۱. مجانى الحديثه: فؤاد افرام بستاني، الاب شيخو، الطبعة الثانيه، بيروت، ١٩۴۶. مجمل التواريخ و القصص: به تصحبح ملك الشعراى بهار، تهران، كلالة خاور، ١٣١٨. مجموعة آثار افلاطون: ترجمة رضا كاوياني و محمدحسن لطفي، تهران، ابن سينا، ١٣٢٩. مجموعهٔ آثار فارسی شیخ اشراق: به تصحیح هنری کربن و سیدحسین نصر، تهران، انستیتو ایران و فرانسه، ۱۳۴۸. مجموعة اشعار نيما يوشيج: به كوشش سيروس طاهباز، تهران، نشر ناشر، ١٣۶۴. مجموعة مقالات: هادي حسن، حيدرآباد دكن، ١٩٥۶. مجموعة مقالات راجع به زردشت: موسى جوان، تهران، ١٣٢٣. مجموعهٔ مقالات عباس اقبال آشتیانی: گردآوری و تدوین محمد دبیرسیاقی، تهران، دنیای کـتاب، 1489 مجير: ديوان مجير بيلقاني، تصحيح و تعليق محمدآبادي باويل، تبريز، مؤسسة تاريخ و فرهنگ ايران، .1401

المحاسن والاضداد: جاحظ بصرى، مصر، ١٣٥٠ق.

| محیط زندگی و احوال و اشعار رودکی: سعید نفیسی، تهران، امیرکبیر، ۱۳۵۵.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| مختاری: دیوان عثمان مختاری، به اهتمام جلالالدین همایی، تهران، بنگاه ترجمه و نشر کتاب، ۱۳۴۱.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| مختصرالبلدان: ابن فقيه، ليدن، ١٣٠٢.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| مردم و فردوسی: ابوالقاسم انجوی شیرازی، تهران، سروش ۱۳۵۵.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| مودم و فردوسی، بورساسم «بوی شیراری، بهران، طروس مینا».<br>مرزباننامه: تحریر سعدالدین وراوینی، تصحیح محمد روشن، تهران، بنیاد فرهنگ ایران، ۱۳۵۵.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| مرصاد: عبدالله بن محمد نجم رازی (نجم دایه)، مرصادالعباد، به اهتمام محمدامین ریاحی، تهران،<br>بال محمد نبست ۱۳۵۸                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| بنگاه ترجمه و نشر کتاب، ۱۳۵۲.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| مرموزات: عبدالله بن محمد نجم رازی (نجم دایه)، مرموزات اسدی در مزمورات داوودی، به اهتمام                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| محمدرضا شفیعی کدکنی، تهران، دانشگاه مکگیل (کانادا) و دانشگاه تهران، ۱۳۵۲.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| مرُوج: ابوالحسن على بن حسين مسعودي، مُروج الذهب و معادن الجوهر، ترجمة ابوالقاسم پاينده،                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| تهران، بنگاه ترجمه و نشر کتاب، ۱۳۴۴.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| مزداپرستی: آرتور کریستنسن، مزداپرستی در ایران قدیم، ترجمهٔ ذبیحالله صفا، تـهران، دانشگـاه                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| تهران، ۱۳۴۵.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| مزدیسنا: محمد معین، مزدیسنا و تأثیر آن در ادبیات پارسی، تهران، دانشگاه تهران، چـاپ اول،                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| .1775                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| مَزديَسنا: محمد معين، مَزديَسنا و ادب پارسي، تهران، دانشگاه تهران، چاپ سوم، ١٣٥٥.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| مسالک و ممالک: ابواسحاق ابراهیم اصطخری، به اهتمام ایرج افشار، تهران، علمی و فرهنگی، ۱۳۶۸.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| المستطرف: شهاب الدين محمد بن احمد ابي الفتح الاشبيهي، المستطرف في كلّ فن مستظرف،                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| بيروت، دارالفكر، ۲ج.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| مسعود سعد: ديوان مسعود سعد سلمان، به تصحيح غلامرضا رشيد ياسمي، تهران، پيروز، ١٣٣٩.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| مسعود سعد: دیوان مسعود سعد سلمان، به تصحیح غلامرضا رشید یاسمی، تهران، پیروز، ۱۳۳۹.<br>مصطلحات: جعفر سجادی، فرهنگ مصطلحات عرفا و شعرا، تهران، ۱۳۳۹.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| مصطلحات: جعفر سجادی، فرهنگ مصطلحات عرفا و شعرا، تهران، ۱۳۳۹.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| مصطلحات: جعفر سجادی، فرهنگ مصطلحات عوفا و شعرا، تهران، ۱۳۳۹.<br>مصنّفات: شهابالدین یحیی سهروردی، مجموعهٔ دوم مصنفات شیخ اشراق، با تصحیح و مقدمهٔ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| مصطلحات: جعفر سجادی، فرهنگ مصطلحات عرفا و شعرا، تهران، ۱۳۳۹.<br>مصنّفات: شهابالدین یحیی سهروردی، مجموعهٔ دوم مصنفات شیخ اشراق، با تصحیح و مقدمهٔ<br>فرانسوی هنری کربین، تهران، انستیتو ایران و فرانسه، ۱۳۳۱ ش. /۱۹۲۵م.                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| مصطلحات: جعفر سجادی، فرهنگ مصطلحات عوفا و شعرا، تهران، ۱۳۳۹.<br>مصنّفات: شهابالدین یحیی سهروردی، مجموعهٔ دوم مصنفات شیخ اشراق، با تصحیح و مقدمهٔ<br>فرانسوی هنری کربین، تهران، انستیتو ایران و فرانسه، ۱۳۳۱ ش. /۱۹۲۵م.<br>مصنّفات عینالقضات همدانی: با مقدمه و تصحیح و تحشیه و تعلیق عفیف عُسّیران، تهران، دانشگاه                                                                                                                                                                                                            |
| مصطلحات: جعفر سجادی، فرهنگ مصطلحات عوفا و شعرا، تهران، ۱۳۳۹.<br>مصنّفات: شهاب الدین یحیی سهروردی، مجموعهٔ دوم مصنفات شیخ اشراق، با تصحیح و مقدمهٔ<br>فرانسوی هنری کربین، تهران، انستیتو ایران و فرانسه، ۱۳۳۱ ش. /۱۹۲۵م.<br>مصنّفات عین القضات همدانی: با مقدمه و تصحیح و تحشیه و تعلیق عفیف عُسّیران، تهران، دانشگاه<br>تهران، ۱۳۴۱.                                                                                                                                                                                          |
| مصطلحات: جعفر سجادی، فرهنگ مصطلحات عوفا و شعرا، تهران، ۱۳۳۹.<br>مصنّفات: شهاب الدین یحیی سهروردی، مجموعهٔ دوم مصنفات شیخ اشراق، با تصحیح و مقدمهٔ<br>فرانسوی هنری کربین، تهران، انستیتو ایران و فرانسه، ۱۳۳۱ ش. /۱۹۲۵م.<br>مصنّفات عین القضات همدانی: با مقدمه و تصحیح و تحشیه و تعلیق عفیف عُسّیران، تهران، دانشگاه<br>تهران، ۱۳۴۱.<br>مصیبت نامه: فریدالدین عطار نیشابوری، به اهتمام عبدالوهاب نورانی وصال، تهران، زوّار، ۱۳۵۶.                                                                                             |
| مصطلحات: جعفر سجادی، فرهنگ مصطلحات عوفا و شعرا، تهران، ۱۳۳۹.<br>مصنفات: شهاب الدین یحیی سهروردی، مجموعهٔ دوم مصنفات شیخ اشراق، با تصحیح و مقدمهٔ<br>فرانسوی هنری کربین، تهران، انستیتو ایران و فرانسه، ۱۳۳۱ ش. /۱۹۲۵م.<br>مصنفات عین القضات همدانی: با مقدمه و تصحیح و تحشیه و تعلیق عفیف عُسّیران، تهران، دانشگاه<br>تهران، ۱۳۴۱.<br>مصیبت نامه: فریدالدین عطار نیشابوری، به اهتمام عبدالوهاب نورانی وصال، تهران، زوّار، ۱۳۵۶.<br>معارف بهاهِ ولد: محمد بن حسین خطیبی بلخی، به تصحیح بدیع الزمان فروزانفر، تهران، طهوری، ۲ج، |
| مصطلحات: جعفر سجادی، فرهنگ مصطلحات عوفا و شعرا، تهران، ۱۳۳۹.<br>مصنّفات: شهاب الدین یحیی سهروردی، مجموعهٔ دوم مصنفات شیخ اشراق، با تصحیح و مقدمهٔ<br>فرانسوی هنری کربین، تهران، انستیتو ایران و فرانسه، ۱۳۳۱ ش. /۱۹۲۵م.<br>مصنّفات عین القضات همدانی: با مقدمه و تصحیح و تحشیه و تعلیق عفیف عُسّیران، تهران، دانشگاه<br>تهران، ۱۳۴۱.<br>مصیبت نامه: فریدالدین عطار نیشابوری، به اهتمام عبدالوهاب نورانی وصال، تهران، زوّار، ۱۳۵۶.                                                                                             |

معجم البلدان: شهاب الدين ابو عبدالله ياقوت الحموى، بيروت، دار احياءِالتراث العربي، ١٣٩٩ ق. /١٩٧٩م.

المعجمالمفهرس لالفاظ القرآن الكريم: محمدفؤاد عبدالباقي، قاهره، ١٣۴۶ ق. معجم ما استعجم: ابي عبيد عبدالله بن عبدالعزيز البكري الاندلسي، معجم ما استعجم من اسماءِ البلاد و المواضع، بتصحيح مصطفى السقا، مصر، ١٣٧١ ق. / ١٩٥١ م. معزى: ديوان اميرالشعرا معزى، به سعى و اهتمام عباس اقبال، تهران، اسلاميه، ١٣١٨. مفاتيح الجنان: شيخ عباس قمي، با ترجمة كامل فارسي، تهران، محمدحسن علمي. مقالات تقىزاده (تحقيقات و نوشته هاى تاريخي): زير نظر ايرج افشار، تهران، افست، ١٣٢٩. مقالات شمس: تصحيح محمدعلي موحد، تهران، خوارزمي، ١٣۶٩. مقدمهٔ ابن خلدون: ترجمهٔ محمد پروین گنابادی، تهران، علمی و فرهنگی، ۱۳۶۱. مقدمهای بر ادبیات فارسی در تبعید: ملیحه تیرهگل، تگزاس، ۱۹۹۸م. منتخب جواهرالاسرار: حمزة بن حسن آذري طوسي. منتهى الآمال: عباس قمى، تهران، علمية اسلامي، ١٣٣١. منتهى الارب (في لغة العرب): عبد الرحيم بن عبد الكريم صفى بور، تهران: اسلاميه، ١٣٧٧ ق. منشآت خلقانی: افضل الدین بدیل بن علی نجار خاقانی، به تصحیح و تحشیهٔ محمد روشن، تـهران، دانشگاه تهران، ۱۳۴۹. منطق الطير (مقامات الطيور): فريدالدين محمد عطار نيشابوري، به اهتمام صادق گوهرين، تهران، بنگاه ترجمه و نشر کتاب، ۱۳۴۲. منظومهٔ سرزمين بي حاصل: تي. اس. اليوت، ترجمه و نقد و تفسير حسن شهباز، تهران، بنگاه ترجمه و نشر کتاب، ۱۳۵۷. منوچهري: ديوان منوچهري دامغاني، به كوشش محمد دبيرسياقي، تهران، زوّار، ١٣٤٧. منهج: فتحالله كاشاني، منهج الصادقين في الزام المخالفين، تهران، علمي، ١٣٣٠. مواهب عليَّه (تفسير حسيني): حسين واعظ كاشفي، تصحيح جلالي ناييني، تهران، ١٣٢٩. الموسوعةالعربيةالميسره: باشراف محمدشفيع غربال، قاهره، دارالشعب، ١٩٥٩. مهدی: جیمز دارمستتر، مهدی از صدر اسلام تا قرن سیزدهم هجری. ترجمهٔ محسن جهانسوز، تهران، ١٣١٧. مهر پرستی در ایران، هند و روم: سالومه رستم پور، تهران، خورشیدآفرین، ۱۳۸۲. مهر نيمروز: اسدالله غالب، لكهنو، ١٣٣٣. مینوی خرد: ترجمهٔ احمد تفضلی، تهران، بنیاد فرهنگ ایران، ۱۳۵۴. ناصرخسرو (چاپ قدیم): دیوان ناصرخسرو، به اهتمام و تصحیح مجتبی مینوی، تـهران، کـتابخانهٔ تهران، ۱۳۰۴\_۱۳۰۷. ناصرخسرو: دیوان ناصرخسرو، به تصحیح مجتبی مینوی و مهدی محقق، تهران، دانشگاه تهران، ۱۳۵۳.

نامة اهل خراسان: غلامحسين يوسفي، تهران، ١٣٤٧. نخبةالدهر: شمس الدين ابي عبدالله محمد بن ابي طالب الانصاري الدمشقي، نخبة الدهر في عجايب البَرّ و البحر، به تصحيح ا.اف. مهرن، ليبزيك، ١٩٢٣. نزهةالقلوب: حمدالله مستوفى، به اهتمام محمد دبيرسياقي، تهران، طهوري، ١٣٣٤. نظام البريد في الدولة الاسلاميه: حسان سعداوي، مصر، ١٩٥٣. نفايسالفنون: شمسالدين محمد أملي، نفايسالفنون في عرايس العيون، به كموشش ابموالحسن شعراني، تهران، ١٣٧٩ ق. نفئة المصدور: شهاب الدين نسوى، تصحيح امير حسن يزدكردي، تهران، ١٣٢٣. نقد شعر سهراب سپهری: سیروس شمیسا، تهران، مروارید، ۱۳۷۰. نگاهی تازه به سهراب سیهری: سیروس شمیسا، تهران، مروارید، ۱۳۷۰. نمایش در ایران: بهرام بیضایی، تهران، ۱۳۴۴. نوروز، تاریخچه و مرجع شناسی: پرویز اذکایی، تهران، مرکز مردم شناسی ایران، ۱۳۵۳. نوروزنامه: منسوب به عمر خیام نیشابوری، به اهتمام مجتبی مینوی، تهران، کاوه، ۱۳۱۲. نهادینه ها: مهوش واحددوست، نهادینه های اساطیری در شاهنامهٔ فردوسی، تهران، سروش، ۱۳۷۹. نه شرقي، نه غربي، انساني: عبدالحسين زرينكوب، تهران، اميركبير، ١٣٥٣. نيرنگستان: صادق هدايت، تهران، اميركبير، ١٣٣٢. نيرنگستان: صادق هدايت، تهران، جاويدان، ١٣٥۶. نيما: مجموعة كامل اشعار نيما يوشيج، فارسي و طبري، تدوين سيروس طاهباز، تهران، نگاه، چاپ سوم، ۱۳۷۳. واژ انامک: عبدالحسین نوشین، به کوشش سعیدی سیرجانی، تهران، بنیاد فرهنگ ایران، ۱۳۵۳. وضع کنونی تفکر در ایران: رضا داوری، تهران، ۱۳۵۷. وضوى خون: ميشل فريد غريب، ترجمه بهمن رازاني، تهران، ١٣۶٠. ویس و رامین: فخرالدین اسعد گرگانی، با مقدمه و تصحیح و تحشیهٔ محمد روشن، تهران، صدای معاصر، ۱۳۷۷. وپس و رامین: فخرالدین اسعد گرگانی، به اهتمام محمد جعفر محجوب، تهران، ۱۳۳۷. هاملت: ويليام شكسبير، ترجمهٔ مسعود فرزاد، تهران، بنگاه ترجمه و نشر كتاب، ١٣۴٨. هداية المتعلمين (في الطب): ربيع بن احمد اخويني، به اهتمام جلال متيني، مشهد، دانشگاه فردوسي، 1111 هرمزدناهه: ابراهيم يورداوود، تهران، نشريهٔ انجمن ايرانشناسي، ١٣٣١. هفت پیکر: نظامی گنجوی، به کوشش حسن وحید دستگردی، تهران، ۱۳۴۳.

Brewer's, Dictionary of Phrase and Fable, Millennium Edition, Revised by Adrian Room, Cassell and Co, London, 2001.

Dictionary of Symbols in Art, Duncan Barid Publisher's, London, 1995. H.A.R. cidde and H.Kramers, Shorter Encyclopedia of Islam, Leiden, 1953. Vesta Sarkhosh Curtis. Persian Myths, The British Museum Press, London, 2000.

فهرست الفبايي نشريات

اران، امرىكا. بررسیهای تاریخی: مدیر مسئول: جهانگیر قائممقامی (و) محمد کشمیری، ستاد بزرگ ارتشتاران، تهران. يشوتن: صاحب امتياز: كيخسرو كشاورز، تهران. پیام نوین: صاحب امتیاز: مهدی بیانی، مدیر مسئول: روحالله خالقی، انجمن روابط فرهنگی ایران و شوروي، تهران. تعليم و تربيت: مدير مسئول: على اصغر حكمت و نصرالله فلسفى، وزارت معارف، تهران. جلوه: مدير مسئول: م. ن. شريعتزاده، جامعة ليسانسيه هاي دانشكدة معقول و منقول، تهران. جُنگ اصفهان: مدير مسئول: احمد ميرعلايي (و) هوشك گلشيري، اصفهان. چیستا: صاحب امتیاز: پرویز ملکپور، سردبیر: پرویز شهریاری، تهران. دانشکده: مدیر مسئول: قاسم صافی، گروه تحقیقات و انتشارات امور فرهنگی دانشگاه تهران، تهران. دانشنامه: سردبير: غلامرضا سميعي، مؤسسة تجارتي و مطبوعاتي يايدار، تهران. راهنمای کتاب: صاحب امتیاز: احسان یارشاطر، مدیر مسئول: ایرج افشار، انجمن کتاب، تهران. ر، آورد: ناشر و سردبير: حسن شهباز، لس أنجلس. سيمرغ: بنياد شاهنامهٔ فردوسي، وزارت فرهنگ و هنر، تهران. صدف: صاحب امتياز: احمد عظيمي زوارهاي، زير نظر هيئت تحريريه، تهران. فردوسي: صاحب امتياز و مدير مسئول: نعمتالله جهانبانويي، تهران. فرهنگ ایران باستان: انجمن فرهنگ ایران باستان، تهران. فرهنگ ایرانزمین: صاحب امتیاز و مدیر مسئول: ایرج افشار، تهران. فرهنگ و زندگی: مدیر مسئول: ناصر نیّرمحمدی، دبیرخانهٔ شورای عالی فرهنگ و هنر، تهران. کاوش: صاحب امتیاز و مدیر مسئول: امیرعباس هویدا، سردبیر علی رضا حیدری، تهران. كتاب جمعه: سردبير: احمد شاملو، تهران. كلك: سردبير: على دهباشي، تهران. م.د.ا.ت.: مجلهٔ دانشکدهٔ ادبیات و علوم انسانی دانشگاه تهران، تهران. م.د.ا.م.: مجلهٔ دانشکدهٔ ادبیات و علوم انسانی دانشگاه مشهد (فردوسی)، مشهد. هردمشناسي: مدير مسئول: على هانيبال، ادارهٔ كل هنرهاي زيباي كشور، تهران. مكتب اسلام: صاحب امتياز: ناصر مكارم شيرازي، دارالتبليغ، قم. موسيقي: ادارة موسيقي كشور، تهران. ههر؛ صاحب امتياز: مجيد موقر، تهران. نبرد زندگی: صاحب امتیاز: محمود افشار، زیر نظر خلیل ملکی، تهران.



