





Lat Manney Company of the grant of the

This is a reproduction of a book from the McGill University Library collection.

Title: Bīst guftār dar mabāḥis-i 'ilmī va falsafī va kalāmī va firaq-i Islāmī

Author: Muḥaqqiq, Mahdī

Series: Silsilah-'i dānish-i Īrānī ; 17.

Publisher, year: Tihrān: Dānishgāh-i MakGīll, Mūntri'āl, Mu'assasah-'i Muṭāli'āt-i Islāmī, Shu'bah-'i Tihrān,

1976

The pages were digitized as they were. The original book may have contained pages with poor print. Marks, notations, and other marginalia present in the original volume may also appear. For wider or heavier books, a slight curvature to the text on the inside of pages may be noticeable.

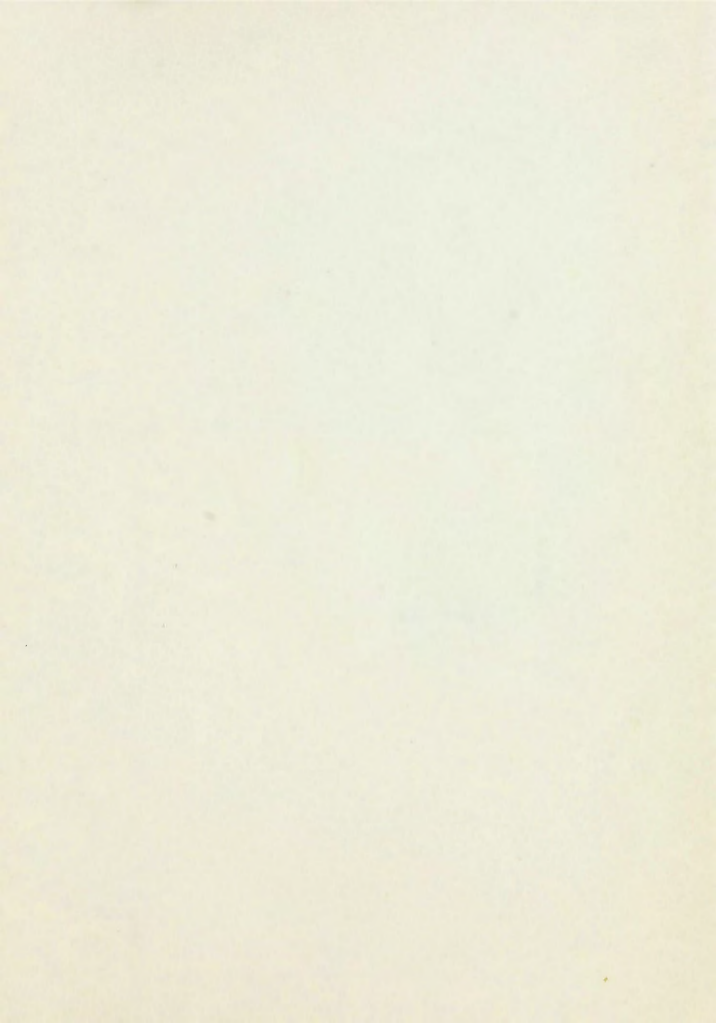
ISBN of reproduction: 978-1-77096-185-2

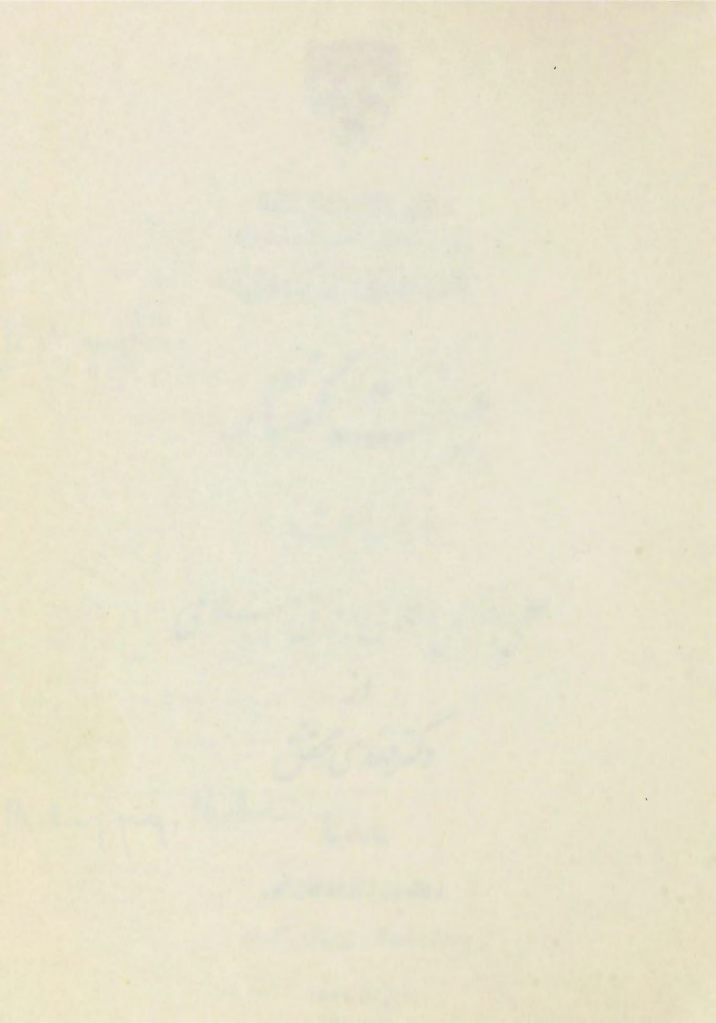
This reproduction is intended for personal use only, and may not be reproduced, republished, or re-distributed commercially. For further information on permission regarding the use of this reproduction contact McGill University Library.

McGill University Library www.mcgill.ca/library

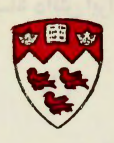
#### DATE DUE

| DUE                | RETURNED |
|--------------------|----------|
| DEC 15 1087        | - A      |
| AUG 22 1985, Deste | \        |
| UC 3 6 1988        |          |
| UXW 31,            | ZPA      |
|                    |          |
|                    |          |
|                    |          |
|                    |          |
|                    |          |
|                    |          |
|                    |          |
|                    |          |
|                    |          |
|                    |          |
|                    |          |









Bist gufter

مار میاحث ورمیاحث علمی فلیفی و کلامی و فیرق سائے لامی از از وکترجهاری محقق

Mahagging, Mahdi

با مقدمة

پروفسور ژوزف فاناس

استاد دانشگاه توبینگن آلمان

تهران ۲۵۳۵

14

زير نظر

چارلز آداهز استاد داننگاه مك گيل مدىر مؤسسهٔ مطالعات اسلامي

مهدی محقق استاد دانشگاه تهران وابستهٔ تحقیقاتی دانشگاه مكالیل

> B 741 M 74 1976

مؤسسة مطالعات اسلامی دانشگاه مك گیل شعبهٔ تهران صندوق پستی ۱۴/۱۱۳۳

86775

I shamin

تعداد ۲۰۰۰ نسخه از این کتاب در چاپخانهٔ نقش جهان چاپ شد چاپ مجدد و ترجمه و اقتباس از این کتاب منوط به اجازهٔ ناظران این سلسله است شمارهٔ ثبت در دفتر مخصوص کتابخانهٔ ملی

> 44x 7070/4/77

قیمت ه و و ریال مرکز فروش انتشارات توس و کتابفروشی طهوری خیابان شاهرضا مقابل دانشگاه

# سلسلهٔ دانش ایرانی

# انتشارات مؤسسة مطالعات اسلامی دانشگاه مك گیل کانادا ـ مونترال شعبه تهران

زیر نظر : مهدی محقق و چارلز آدامز

۱ - شرح غررالفرائد معروف به شرح منظومهٔ حکمت سبزواری، قسمت امور عامه وجوهرو عرض بامقدمهٔ فارسی و انگلیسی و فرهنگ اصطلاحات فلسفی، به اهتمام پروفسور ایزوتسو و دکتر مهدی محقق. (چاپ شده ۱۳۴۸)

۲- تعلیقهٔ میرزا مهدی آشتیانی برشرح منظومهٔ حکمت سبزواری، بهاهتمام
 دکتر عبدالجواد فلاطوری و دکترمهدی محقق ومقدمهٔ انگلیسی پروفسور ایزوتسو
 (جلد اول، چاپ شده ۱۳۵۲)

۳ تعلیقهٔ میرزا مهدی آشتیانی برشر حمنظومهٔ حکمت سبزواری، مقدمهٔ فارسی و فهرست تفصیلی مطالب و تعلیقات، به اهتمام دکتر عبدالجواد فلاطوری و دکترمهدی محقق (جلد دوم، زیر چاپ).

۴\_ مجموعهٔ سخنرانیها و مقاله ها در فلسفه وعرفان اسلامی به اهتمام دکتر
 مهدی محقق و دکتر هرمان لندلت. (چاپ شده ۱۳۵۰).

۵ کاشف الاسرار نورالدین اسفراینی ، باترجمه ومقدمه به زبان فرانسه، به اهتمام دکتر هرمان لندلت (نزدیك به انتشار)

۶\_ مرموزات اسدی در مزمورات داودی، نجمالدین رازی ، به اهتمام دکتر
 محمدرضا شفیعی کدکنی ومقدمهٔ انگلیسی دکتر لندلت (چاپ شده ۱۳۵۲)

۷\_ قبسات میرداماد، به اهتمام دکتر مهدی محقق ودکترموسوی بهبهانی و ابراهیم دیباجی و پروفسور ایزوتسو (جلد اول، متن، نزدیك به انتشار)

۸\_مجموعهٔ رسائل ومقالات دربارهٔ منطق ومباحث الفاظ به اهتمام پروفسور ایزوتسو و دکتر مهدی محقق (چاپ شده ۱۳۵۳)

۹ مجموعهٔ مقالات به زبانهای فارسی و عربی و انگلیسی و فرانسه و آلمانی به افتخار پروفسور هانری کربن، زیرنظر دکتر سید حسین نصر (نزدیك به انتشار)

۱۰ ترجمهٔ انگلیسی شرح غررالفرائد معروف به شرح منظومهٔ حکمت، قسمت امور عامه وجوهر وعرض، به وسیلهٔ پروفسور ابزوتسو و دکتر مهدی محقق (نزدیك به انتشار)

۱۱ ـ طرح کلی متافیزیك اسلامی براساس تعلیقهٔ میرزامهدی آشتیانی برشرح منظومهٔ حکمت بهزبان انگلیسی، تألیف پروفسور ایزوتسو (آمادهٔ چاپ)

۱۲ قبسات میرداماد (جلددوم)، مقدمهٔ فارسی وانگلیسی وفهرست تفصیلی مطالب وتعلیقات واختلاف نسخ، بهاهتمام پروفسور ایزوتسو و دکتر مهدی محقق و ابراهیم دیباجی و دکتر موسوی بهبهانی (آمادهٔ چاپ)

۱۳\_ افلاطون فی الاسلام، مجموعهٔ متون و تحقیقات، باهتمام دکتر عبدالرحمن بدوی (چاپ شده ۱۳۵۳)

۱۴ فیلسوف ری محمدبن زکریای رازی، تألیف دکتر مهدی محقق (چاپ شده ۱۳۵۲)

۱۵ جام جهان نما، ترجمهٔ فارسی کتاب التحصیل بهمنیاربن مرزبان، باهتمام
 عبدالله نورانی و محمد تقی دانش پژوه (آمادهٔ چاپ)

۱۶- جاویدان خردابن مسکویه ، ترجمهٔ تقی الدین محمد شوشتری ، باهتمام دکتر بهروز ثروتیان بامقدمه بزبان فرانسه از پروفسور محمد ارکون (چاپشده ۲۵۳۵) ۱۷- بیست مقاله درمباحث علمی و فلسفی و کلامی و فرق اسلامی از دکترمهدی محقق ، بامقدمه انگلیسی پروفسور ژوزف فان اس (چاپ شده ۲۵۳۵)

۱۸- انوار جلیه، عبدالله زنوزی، باهتمام سید جلال الدین آشتیانی، بامقدمهٔ اتگلیسی از دکتر سیدحسین نصر (چاپ شده ۱۳۵۴)

۱۹ ـ الدرةالفاخرة، عبدالرحمن جامى، باهتمام دكترنيكولاهير ودكتر موسوى بهبهاني (زير چاپ)

°۲- دیـوان اسیری لاهیجی شارح گلشن راز، باهتمام دکتر برات زنجانی با مقدمهٔ پروفسور هرمان لندلت (زیر چاپ)

## فهرست مطالب

هفت هشت؛ پیشگفتار

نه \_ بیستوشش، مقدمهٔ پروفسورفاناس

۱-۲۲ سهم ایرانیان در تحولکلام اسلامی (گوشهای ازسیمای تاریخ علوم در ایران)، انتشارات وزارت علوم وآموزش عالی، تهران ه ۱۳۵

۴۳ـ ۶۲ سعدی و قضا وقدر (مجموعهٔ مقالات در بارهٔ زندگی وشعر سعدی) انتشارات دانشگاه شیراز ۱۳۵۲

۷۶- ۷۶ مقدمهای برتلخیصالشافی شیخ طوسی (مجلهٔ دانشکدهٔ ادبیات تهران) شماره ۳و۶ سال ۱۳۴۹

۷۵ - ۷۶ رشیدالدین دردفاع از غزالی (مجموعهٔ خطابههای تحقیقی دربارهٔ رشیدالدین فضل الله همدانی) انتشارات دانشگاه تهران ۱۳۵۰

**۹۳– ۱۱۲** رازی درآثار بیرونی (مجموعهٔ سخنرانیهایکنگرهٔ جهانی ابوریحان بیرونی) انتشارات دانشگاه تهران ۱۳۵۳

۱۲۲-۱۱۳ رسالهٔ ابوریحان درفهرست کتابهای رازی (بررسیهائی دربارهٔ ابوریحان بیرونی) انتشارات شورای عالی فرهنگ وهنر، تهران ۱۳۵۲

۱۳۴ – ۱۳۴ ابوعبدالله تبریــزی وبیست وپنج مقدمهٔ ابن میمون (عامری نامهـ هیجده مقاله تحقیقی وتاریخی) انتشارات مجلهٔ یغما، تهران ۱۳۵۳

۱۳۵ - ۱۵۶ مفاتیح الغیب ملاصدرا (مقالات و بررسیها) نشریهٔ دانشکدهٔ الهیات تهران

۱۵۷ – ۱۷۲ تاریخ پزشکان و فیاسـوفان اسحق بنحنین (مجلهٔ دانشکده ادبیات تهران) شمارهٔ ۳سال ۱۳۴۴

۱۸۸ – ۱۸۸ تجدیدنظر درنام یکی ازکتابهای رازی (مجلهٔ دانشکده ادبیات وعلومانسانی مشهد) تابستان ۱۳۵۲

۱۸۹– ۲۱۰ این راونــدی (مجلهٔ یغما) سال ۱۱ شمارهٔ ۱۱و۱۲ بهمن واسفند ۱۳۳۷ و سال ۲۱شمارهٔ ۱فروردین ۱۳۳۸

۲۲۸-۲۱۱ منابع تازه دربارهٔ ابنراوندی (مجلهٔ دانشکده ادبیات تهران) شمارهٔ ۱ سال ۱۳۴۵

۲۷۹ و ۲۷۶ اسماعیلیه (مجلهٔ یغما) سال ۱۱ شمارهٔ ۱ تا ۷فروردین تامهر ۱۳۳۷ ۲۷۷ و ۲۷۷ و مذهبی ناصر خسرو در دیوان (مجموعهٔ سخنرانیهای کنگرهٔ جهانی ناصرخسرو درمشهد)، زیرچاپ

۰ ۳۰۸ مقام فلسفی محمدبن زکریای رازی (مجموعهٔ سخنرانیهای دانشکدهادبیاتو علوم انسانی دانشگاه تهران) انتشارات کتابفروشی دهخدا ۱۳۴۸

۳۲۹ رسالهٔ ابن السمح در غایت فلسفه (یادنامه هانری کربن) انتشارات مـؤسسه مطالعات اسلامی دانشگاه مك گیل، شعبهٔ تهران، زیرچاپ

۳۳۳- ۳۴۴ اشارهای به تأثیر فارابی دردیگران (مجموعهٔ سخنرانیهای کنگرهجهانی فارابی دانشگاه تهران) زیرچاپ

۳۵۶-۳۴۵ تلخیص نوامـیس افلاطون از ابونصر فارابی (مجموعهٔ سخنرانیهای کنگره جهانی فارابی دانشگاه جندی شاپور اهواز)، زیر چاپ

۳۵۷-۳۵۷ نسبت روحاًنی ناصر خسرو (مجلهٔ وحید) شمارهٔ ۱سال ششم ۱۳۴۷ ۱۳۵۸ ۱۳۶۵ ۱۳۶۵ معارف اسلامی) شمارهٔ ۲ ۱ فروردین ۱۳۵۰ ۱۳۵۰ فروردین ۱۳۵۰

۴۱۷ ـ ۴۳۶ فهرست نامهای اشخاص ۴۲۷ فهرست نامهای کتابها ۴۲۷ فهرست نامهای کتابها ۴۴۵ ـ ۴۶۵ فهرست نامهای گروهها و فرقهها ۴۶۶ فهرست منابع و هاخذ

## پیشگفتار

بنام آنکه جان رافکرت آموخت چراغ دل بنــور جان برافروخت از چند سال پیش که درس « سیر عقائداسلامی» در دورهٔ فوق لیسانس و دکتری زبان وادبيات فارسى باين بنده واگذارشد هرساله عادت براين بودكه يكي دو جلسه بهذكر مقدماتي در بارهٔ سیر دانش کلام و شرح حال وآثار و افکار متکلمان و همچنین اصول و مبانی مكتبهاى گوناگون كلامي پر داخته مي شد سپس يكي از متون مهم كلامي اسلامي مانند «شرح باب حادى عشر علامهٔ حلى ازفاضل مقداد» ويا «شرح عقائد نسفيهٔ ابو حفص نسفى از سعد الدين تفتاز اني »ويا «الاقتصادفي الاعتقادغز الي » در مجلس در سخو انده و تفسير مي گرديد. مطالبي كهبعنوان مقدمه براىعلم كلامومعرفي اجمالي مكتبهاى كلامي وشرحال مختصر متکلمان بزرگ فراهم شده بود درمقالهای گرد آمد ودر ضمن مجموعهای که وزارتعلوم و آموزش عالى منتشر ساخت تحت عنوان «سهم ايرانيان درتحولكلام اسلامي» ا چاپ شد و هر ساله نسخی از آن برای دانشجویان درخواست می گردید ووزارت علوم هم برایگاندراختیار آنان قرار می دادتا آنکه آن مجموعه نایاب شد و دانشجویان ازنگارنده خواستندکه آنمقاله وهمچنین مقالات دیگریکه درزمینهٔاندیشه وعقائد اسلامی ومعرفی فیلسوفان و متکلمان بزرگ و عقائد و آراء آنان درطی سالهای مختلف نوشتهام منتشر سازم ناچار مسؤول آنان اجابت وبيست مقاله چنانكه ديد، مىشود از مجلات ونشريات مختلف گردآوری و در مجموعه و احدی چاپ گردید.

دراین مجموعه هیچ گونه ترتیبی اعم ازترتیبتاریخ نگارش ویا ترتیب تاریخی

۱\_ این مقاله توسط آقای پول اسپر اگمن Paul Spragman بزبان انگلیسی ترجمه و در مجله فلسفی پاکستان، جلد ۸ شمار ۲۵، اکتبر ۱۹۷۵، ص۲۶ ـ ۱ تحت عنوان زیر چاپ شده است:

The Role of Iranians in the Development of Kalam, Pakistan Philosophical Journal, oct.1975, V.XIII, N.3

مطالب مربوط ویاترتیب موضوعات رعایت نگردیده تاخواننده را تفننی بوده باشد و نیز نگارنده مصمم بودکه فصلی تحت عنوان «توضیحات واستدراکات» براین مقالات بیفزاید ومطالبی را که درطی سالهای دراز در بارهٔ موضوع هریك ازاین مقالات فراهم کرده و همچنین اطلاعات علمی دیگری که بدست آورده و نیز اشتباهاتی راکه مرتکب شده درآن فصل بگنجاند متاسفانه سفری که درپیش داشت اورا ازاین عمل باز داشت وامیدوار است که در چاپ دوم آن فصل الحاقی ضمیمهٔ کتاب گردد.

از میان کسانی که برخی از این مقالات را خوانده و در آثار خودبان ارجاع داده بودند استاد عالی مقام آقای پروفسور ژوزف فان اس استاد دانشگاه توبینگن آلمان هستند و بهمین مناسبت حاضر شدند مقدمه ای بزبان انگلیسی براین مجموعه بنویسند. مقدمه ایشان در حقیقت نشان دهنده دریافت و برداشتی است که از این سلسلهٔ مقالات کرده اند و در ضمن آگاهیهای سودمند و مفیدی هم درهمین مقاله کوتاه بما می دهند که معرف شخصیت علمی و علاقه ایشان به اندیشه و تفکر اسلامی ایرانی است و از این جهت برخود لازم می داند که از ایشان تشکر کند و توفیق را برایشان آرزو نماید.

وهمچنین ازدانشمند بزرگوارآقای احمد آرامکه باعلاقه خاص علمیکه مخصوص خود ایشاناست مقدمهٔ پروفسور فاناس را به فارسی ترجمه کردند و فهمیدن آن را برای فارسی زبانان خاصه دانشجویان میسر ساختند شاکر است.

و نیز از خانم ناهید کاشانیان دانشجوی فلسفهٔ دانشکدهٔ ادبیات و علوم انسانی دانشگاه تهرانکهباشوق وعلاقهٔ وافرفهرست نامهای اشخاص وفرقهها وکتابها وهمچنین فهرست منابع و ماخذ را استخراج ومنظم ومرتب ساختند سپاسگزاری می نماید.

در پایان از خوانندگان ارجمند خواستار است که اگر باشتباهی برخوردند از آن چشم پوشی نکنند وبااطلاع بهنویسنده براو منت نهند تادر چاپ دوم آن اشتباه ها اصلاح گردد.

مهدی محقق تهران، چهاردهم مردادماه ۲۵۳۵

۱- آقای ایرج افشار شرح حالی کوتاه از آقای پروفسور فاناس با اشاره بهمقام علمی ایشان درمجلهٔ یغما، دیماه ۱۳۵۳،ص ۹۶ آورده اند.

## مقدمهٔ بیست گفتار از پروفسور ژوزف فاناس استاد دانشگاه توبینگن آلمان ترجمه احمد آرام

مدتی دراز مطالعات اسلامی در مغربزمین بیشتر متوجه سرزمینهای نزدیك به اروپا، همچون مصر وشام و مغرب بود. و این طرز تحقیق، مخصوصاً از لحاظ شناسایی و ارزشیابی اسلام به عنوان یك دین نتایج نامطلوبی داشت. اكثریت منابعی كه مورد تحقیق و تفحص قرار گرفته، نمایندهٔ طرز نگرش سنی واشعری بوده است ؛ بدین ترتیب مذهب شیعه به عنوان یك انجراف و بد دینی، ویانهضت غیرعقلانی كه مورد توجه اقلیتی بوده در نظر گرفته می شده است. فلسفهٔ ایر انی دورهٔ صفویه كه توسط متفكر ان بزرگ مكتب اصفهان تكامل یافته است، عملاً ناشناخته مانده بود، درجناح غیر اشعری، مكتبهای فكری از قبیل ماتریدی كه قرنها در ماوراءالنهر، پیش از آنكه به تصرف تركان درآید، شكوفان شده بود، كاملا مورد غفلت قرار گرفته بود. ایران به عنوان سرزمین شعر و هنر، و نه سرزمین طرز تفكر عقلی، شهرت داشت. كسانی بودند كه ایران رابه همین جهت دوست می داشتند، ولی این امر به هیچوجه سبب آن نبود كه این سرزمین به صورت شایسته در معرض ارزیابی قرار گیرد.

هدف مقالات دكتر محقق كه دراين مجموعه گردآمده، آن است كه دراين طرزتصور

۱- رك. كتاب «ماجراى اسلام»، نگاشتهٔ هوجسن (چاپ دانشگاه شيكاگو، ۱۹۷۴)،

یکجانبه اصلاحاتی صورت بگیرد. سهم ایران در پیدایش وتکامل طرز تفکراسلامی به صورت شایسته تری مورد بحث قرار گرفته است. (رك. فصل اول، صفحهٔ ۴ به بعد). این که همهٔ آثار متکلمان مسلمان تا نیمهٔ دوم قرن چهارم هجری، و بیشتر کتابهای پساز این زمان، به زبان عربی نوشته شده، نباید این امررا از نظر دور دارد که جمع کثیری از نویسندگان آن آثار در محدودهٔ امپر اطوری قدیم ساسانی می زیسته و غالباً از سنت عقلی آن بهره مند شده بوده اند. معتزلیان از بصره بر خاستند، که شهری تأسیس شدهٔ در دوران اسلامی توسط اشراف عرب بود، ولی افکار ایرانی ایرانیانی که درآن می زیستند و به عنوان موالی به اعراب پیوسته بودند، سخت دراعراب ساکن این شهر نفوذ داشت.

کوفه که پایگاه دیگر استقر از یافتهٔ درعر اق توسط خداوندگاران جدید ایس سرزمین بود، در نتیجهٔ وجود ساکنان یمنی متمدن آن ونیز مجاورت با بادیه، رنگ عربی خود را حفظ کرد، درصورتی که بصره، از آن جهت که مسکن قبایسل مضری شمال جزیرة العرب بود که جندان تمدن پیشر فته ای نداشتند، وارث وابستگیهای قدیمی این ناحیه باخر اسان و شبه قارهٔ هند شد. قسمتی از ثروتمندی این شهر بسته به وضع بر جستهٔ آن به عنوان یك دریا بندر برسر راه بازرگانی هند بود؛ این شهر مرکز اداری نفوذ و تسلط برخر اسان شد. عده ای از روشنفکر آن آن، خواه از متکلمان و خواه از زهاد، ریشه در اساوره داشتند که سواره نظام دورهٔ ساسانسی بودند، و هر چند از نژاد ایر انسی ۳ نبودند، سخت تحت نفوذ ایرانی قرار گرفته بودند و به زبان فارسی تکلم می کردند. ۴ موسی بن سیار اسواری، که یکی از نخستین متکلمان بصره بود و با معتز له ارتباط نزدیك داشت، در مجالس درس یکی از نخستین متکلمان بود و با معتز له ارتباط نزدیك داشت، در مجالس درس برای موالی ۵ ظاهراً دانستن زبان فارسی میان متکلمان رواج داشته است، چه نظام می توانست معنی اسامی خاص فارسی را بفهمد و عمو و استادش، ابوالهذیل علاف، می توهین و تحقیر یکی از همکارانش، ابوبکر اصم، که چندان از لحاظ افکار و عقایدش برای توهین و تحقیر یکی از همکارانش، ابوبکر اصم، که چندان از لحاظ افکار و عقایدش با اومیانهٔ خوشی نداشت، او را به لقب «خربان» خوانده بود. ۷

۲- از میان منابع متعدد، مثلا، رك. به «الصلةبین التصوف والتشیع» كمال مصطفی الشیبی، (بغداد ۱۹۳/۱۳۸۲)، جلد اول، ۳۰۷ بهبعد.

۳- و این خود بکی از دلایل آن است که اساوره، پیش از سقوط قطعی شاهنشاهی ساسانی،
 به اعراب پیوستند.

٤- رك. «محيط بصرى وپرورش جاحظ» تأليف پلا (پاريس ١٩٥٣)، ص٣٥ بهبعد.

Ch. pellat, Le Milieu basrien et la formation de Gahiz

٥- رك. «فضل الاعتزال» قاضى عبدالجبار (چاپ فؤادسيد، تونس ١٩٧٤)، ص٧١.

٣- رك. «حيوان» جاحظ، جلد سوم، ص ٢٥١ بهبعد.

۷- رك. «التنبيه والرد على اهل الاهواء والبدع» ملطى (چاب ددرينگكS,Dedering)
 ص ۳۱/، (چاپ محمد زاهد الكوثرى)؛ ص ۳۹.

مثالهای دیگری درخارج بصره نیزمی تو آن یافت. ابوموسی عیسی بن صبیح (متوفی در ۱۲۲۶)، که افکار معتزلی را درمیان مردم بغداد تبلیغ می کرد، بهلقب فارسی «مردار» مخوانده می شد. یك قرن بعد، دانشمند خراسانی، آبوالقاسم عبداللهبن احمد کعبی (متوفی در ۱۳۱/۳۱۹) که دربغداد نزد خیاط درس خوانده بود، همچون پادشاه بی تاج متکلمان شناخته می شد. ۹ پدرش با عبدالله بن طاهر ارتباط شخصی داشت، واین عبدالله فرماندار مقتدر عباسيان بودكه تقريباً بالاستقلال بر خراسان فرمان مي راند١٠ ابوالقاسم در جوانی دبیر محمدبن زید علوی خداوندگار زیدی طبرستان ( متوفی در ۱۱ (۹۰۰/۲۸۷ بود. بیست سال بعد بهوزارت احمد بن سهل بن هشام مروزی حاکم خراسان رسید که از طرف نصر بن احمد سامانی، که خود در بلخ سکونت داشت ۱۲ بر خراسان حکومت می کرد. دراین شهرتنها معاصر ودوستش، ابوزیدبلخی (متوفی در ۱۳(۹۳۴/۹۳۲ مقامی برابر بااوداشت. هنگامی کـه کعبی به نسف رفت، بزرگان شهر با احترام مقدم او راپذیره شدند و از اوخواستند تامجلس درسی داشته باشد۱۴. وی یکی از گروه اندكشمارنخستین معتزلیانی است که همهٔ آثار آنان از دست نرفته است: «کتاب الاخباد» او در نسخهٔ قابل اعتمادی در دارالکتب قاهره موجود است۱۵ و جزئی از « مقالات الاسلامیین » او که نویسندگان کتابهای فرق متأخرتر، همچون اشعریوقاضی عبدالجبار وعبدالقاهر بغدادی وشهرستانی ونشوان حمیری و ابن ابی الحدید وغیره از آن فراوان نقل کرده اند، به تازگی توسط فؤاد سید در تونس به چاپ رسیده است. ۱۶ آثار دیگر او به صورت منتخباتی که برای رد نوشتن برآنها فراهم آمده، بهدست ما رسیده است. بدبختانه از «کتاب فضائل

۸\_ رك. گولد تسهير در «مجلهٔ آلمانی انجمن شرق ۲۱۲/۱۹۱۱/۲۵ ۱. Goldziher in ZDMG

۹\_ «امام اهلالارض». رك. «كتاب التوحيد» ماتريدى (چاپ فتحالله خليف، بيروت ١٩٧٠)، ص۴٩.

١٠ - رك. «تاريخ بغداد»، جلد دوازدهم، ص٠٣٠

١١- رك. «اهام القاسم بن ابراهيم» نگارش مادلونگ (برلين ١٩٦٥)، ص ١٥٩.

W. Madelung, Der Imam al - Qasim ibn Ibrahim الماد الاردب» یاقوت (چاپ مرگولیوث D. S. Margoliouth)، جلد

۱۴۷ مر دو نیوت ۱۴۷ دیب» یافوت (چاپ مر دو نیوت ۱۳۵۱ کا ۱۷ دیب) اجله

١٣ ـ همان منبع.

۱۴ رك. «تاريخ نسف» جعفربن محمد مستغفرى منقول در «انساب» سمعانى،

١٤٨٥ الف.

۱۵- رك. «تاريخ عربي» تأليف سزگين، جلد اول، ٦٢٣

F. Sezgin Geschichte des arahischen Schrifttums

خراسان»و «محاسن الطاهر»۱۷که نمایندهٔ علاقهٔ وی به محیطی است که از آنجا برخاسته است، چیزی جز قسمتهایی که از آن در جاهای دیگر نقل شده، وجود نـدارد.

طرز نگرش «ایرانی» کعبی در تعیین وجههٔ نظر اونسبت به ابن راوندی، بزرگترین چهرهٔ مورد اختلاف درعلم کلام معتزلی، آشکار می شود، ودکتر محقق در دومقالهٔ خود موادی راکه دراین باره دردستر سبوده گردآورده است (رك. فصلهای ۱۹۱، ص ۱۹۱ به بعد).

کعبی، برخلاف استاد بغدادیش خیاط و برخلاف سنت اعتزال بصری که معرف آن معاصروی جبائی وپسربانفوذش ابوهاشم بودند، بهابنراوندی بهصورت کسی نظرنمی کرد که در بددینی بهسرحد کمال رسیده و آهنگئ برانداختن اسلام دارد، بلکه بهچشم یك معتزلی همکار مینگریست که بیش ازخرده گیری متعارف مستحق نکوهشی نیست. وی در خصوصاعتقاد ابن راوندي بهعليت تولدي ونيزدرخصوص مخالفت اوبا اين نظر جاحظكه قرآن خالی از اضافه و نقصان است، به او تاخته ۱۸ و به اصلاح بعضی اشتباهات وی در «کتاب الجدل» پر داخته است، ولی هرگز درصدد ردکردن نوشته های بددینانهی وی، همچون «کتاب التاج» و «کتابالزمرد» و «نعتالحکیم» و «کتابالدامغ»، که معتزلیان عراق تمام توجه خود را به آنها معطوف می داشتند، برنیامده بوده است. می توان چنان تصوركردكه كعبي بهآن كتابها بههمان منظوركه توسط ابن راوندى نوشته شده بودنگاه می کرده است، و آنها را تمرینهای جدلی دربارهٔ موضوعی مورد شك می دانسته است که چونجوان هوسباز متکلم ماوراءالنهری هنگام درآمدن بهبغداد، چنانکه اشتیاق داشت خوشامد گویی ندید، برای متزلزل ساختن حساعتماد به نفس متکلمان عراقی به تألیف آنها پرداخت. باچنین نظری، کعبی پیش از شریف مرتضی در کتابش «الشافی فی الاهامة»، قضاوتی همچون قضاوت وی را دراین بارهترجیح نهاده بود (درکتاب حاضر بهصفحهٔ ۲۰ به بعد رجوع شود).

حتی می توان این سؤال را مطرح کرد که آیا برداشت مخالفان عراقی بریك سوء فهم عمدی متکی نبوده است؟ این گمان باطرز برخوردی تأیید می شود که ماتریدی، متکلم دیگر ایرانی، که کمتر ازیك نسل از کعبی جوانتر بود، نسبت به او رواداشت. ماتریدی درسمر قند می زیست، و چنانکه به خوبی دانسته است، در محفل حنفیان ماوراءالنهر که خود به آن تعلق داشت پرورش یافت ؛ در اینجا عکس العمل نسبت به طرز تفکر معتزلی

۱۷- رك. «كشف الظنون» حاجى خليفه (استانبول ۱۹۷۱)، ص ۱۶۰۸، و «فهرست» ابن النديم (در: «بعضى از متنهاى تاكنون چاپ نشده...) به اهتمام فوك در «اهدانامه محمد شفيع، لاهور ۱۹۵۱)، ص ۷۲

J. Fuek in Mohammad Shafi Presentation Volume

۱۸ - رك. به نقلهایی در «تثبیت دلائل النبوة»قاضی عبدالجبار (چاپ عبدالكريمعثمان،
بیروت، بدون تاریح) ص ۱۲ و ۵۴۸

همان گونهٔ بودکهٔ اشعری نسبت به معتزلیان عراق داشت. حتی به صورتی صریحتراز کعبی، و به صورتی صریحتراز کعبی، و به صورتی مثبت از ابن راوندی همچون کسی نقل کردکه ابوعیسی و راق، یکی دیگر از آن گروه بددینان مشهورراکه بدون دلیل کافی مورد لعنت اهل تسنن متأخر تر قرار گرفته، رد کرده است.

معتزلهٔ عراق میان ابنراوندی وابوعیسی وراق به چندان تفاوتی قائل نبودند ، وبدتر ازآن اینکه، برخلاف آنچهاکنون برمامکشوف است، میان مناظرات وراق و رد پای ابن راوندی فرق نمی گذاشتند. بر اهینی که از «کتاب التوحید» ما تریدی به دست می آید، كاملا برماناآشنانيست، چهازآنها، لااقل ازطريق قطعاتي كه ابن راوندي در «كتاب الزمرد» خود نقل کرده، ودر رساله ای ازداعی اسماعیلی المؤید فی الدین (متوفی در ۲۰۷۸/۴۷۰) بر جایمانده، و پاول کر اوس آن را در مقاله ای عالمانه در «مجله مطالعات شرقی» ۱۹۳۶ را ۱۹۳۶ منتشر کردهاست، آگاهی داریم. ولی آنچه درآنجا به صورت افکار بددینانهٔ ابن راوندی معرفی شده، از برکت نظایر آنهاکه در مأتریدی نقل شده، معلوم می شود که ساخته وپرداختهٔ ابوعیسی وراق بوده است. به نظر نمی رسدکه مؤید متن اصلی را دیده باشد، بلکه اطلاع وی از طریق رویه ای بوده است که در آن گزارش ابن راوندی از براهین ابوعیسی به عنوان نظر خود وی تلقی شده، و آشکارا از آوردن ضدبرها نهای وی خودداری شده است. این امر لااقل توضیحی ممکن \_ وشایدبسیار محتمل \_ از معمای ابن راوندی است . «کتاب التوحید» ما تریدی آشکارا نشان می دهد که ابن راوندی نمی خواسته است خود را بهجای ابوعیسی بگذارد؛ حتی دریك جا (ص۱۹۷؛ دركتاب حاضر رك. ص۲۱۷) وی را مانوی خوانده است.ولی البته نباید این اتهام را چندان جدی بگیریم؛ این نیز سخنی جدلی بوده است، نه اینکه باآن بیان وصفی شده باشد. ابوعیسی ازمذهب مانوی اطلاع كامل داشت، وبيشتر آنچه نويسندگان فرق دربارهٔ اين مذهب نوشته اند ، مأخوذ ازگز آرشهای او است ۱۹. ولی این بدان معنی نیست که وی مانوی بوده است؛ تنها این امر رانشان می دهد که به آسانی می شده است وی را به اندیشه های مانویان منسوب کنند.

علاوه براین، این هردو متفکر از آن جهت سوءظن همکاران عراقی خود را بر انگیختندکه تمایلات شیعی داشتند. دراین مورد نیزباید باپژوهشبیشتروضعروشن ترشود. معتزله همیشه ضد شیعی نبودند، واندکی پس از آن گروه کثیری از هوا خواهان بغدادی نهضت معتزلی از میان متکلمان امامیه برخاستند. ۲۰ شاید پس از پایان یافتن «محنه»، با

۱۹ رك. «تطبيق مانويت براسلام (ابوعيسى الوراق)» در «مجلهٔ آلماني انجمن شرق» ۸۲/۱۹۵۹/۱۰۹ بهبعد، نوشتهٔ كولپه.

C. Colpe, Anpassung des Manichaismus an den Islam (Abu 'Isa al-Warraq) in: ZDMG

۰۷- رك. «كلام امامى و معتزلى» نوشته مادلونگ دركتاب «شيعهٔ اهاهيه» (پاريس ۱۹۷۰)، ص۱۳ به يعد.

تدابیر ضد شبعی متو کل عباسی، دیگر معتزلیان نمی خواستند باداشتن ارتباط باشیعه خود را به خطر بیندازند، وابن راوندی که از سرزمینی دیگر آمده بود به چنین احتیاط کاریها در آنجا ضرورتی نداشت، به این وضع اعتراض می کرد. آیا چنان نبوده است که وی از گونه ای ازمذه به تشیع پیروی می کرده که خصوصیات آن مورد اعتراض عراقیان بوده است؟ خیاط به این مطالب اشاره کرده است که ابن راوندی به گروهی پیوسته بود که منکر مالکیت و تجارت بودند ۲۱، و آنان زهادی بودند که روابط معتزلی خودرا به مردارو جعفر بن حرب قصبی باز می گرداندند. ظاهرا ابن راوندی چیزهایی از آنان فراگرفته بود، ولی بعدها از آنان وهمچنین از محافل دیگر بغداد برید. ۲۲ آنان آشکارا همان کسانند که در منابع دیگر زیر عنوان «صوفیة المعتزلة» ۳۲ ذکر شده اند، و در بارهٔ نبوت اعتقادات خاصی منابع دیگر زیر عنوان «صوفیة المعتزلة» ۳۲ ذکر شده اند، و در بارهٔ نبوت اعتقادات خاصی داشتند که مورد حملهٔ قاضی عبدالجبار در کتابش «تثبیت دلائل النبوه» قرار گرفته بوده است. ۲۲ قاضی چنان دوست داشته است که ابن راوندی و ابو عیسی و راق را، همراه با دو تن از است. ۲۲ قاضی چنان دوست داشته به این گروه، یعنی ابو حفص حداد ۲۵ و ابوسعید حصری ۲۶ در کنار یکدیگر ذکر کند. ولی این کتاب بیطرفانه نوشته نشده، و جزئیات چندان مشوش در کنار یکدیگر ذکر کند. ولی این کتاب بیطرفانه نوشته نشده، و جزئیات چندان مشوش است که برای ما چیزی جزحدس باقی نمی ماند.

\* \* \*

مذهب شیعه در ایران همیشه منحصر بهشیعهٔ امامیه نبوده است. در دیلم و طبرستان امیر نشینهای زیدی وجود داشت که اکنون در نتیجهٔ تحقیقات مهم مادلونگ دربارهٔ آنها اطلاعات بیشتری در اختیار داریم.۲۷ علاوه براین، اسماعیلیان نیز بودند که در فصل

۲۱ - این معنی با اصطلاح «تحریم المکاسب» بیانشده بوده است؛ رك. «كتاب الانتصار» خیاط (چاپ آلبرت نادر، بیروت ۱۹۵۷)، ص ۷۷.

۲۲ - همان منبع، ص ۷۲.

۲۳- رك. «اصول النحل» ناشى اكبر (چاپ فاناس در «فرق نویسى قدیم معتزله»، بیروت ۱۹۷۱) ، ۸۲ §

J. van Ess in, Fruhe mu'toazilitische Haresiographie ۲۴- دك. ص ۲۲، ۱۲۹، ۲۳۲، ۳۷۱، ۳۷۴، ۳۷۱، ۳۷۴، و غيره

۲۵- نام وی عمربن زیاد بود (رك «فهرست» ۲۳۲)؛ بنابراین وی با صوفی معروف نیشابوری، ابوحض حداد، یکی نیست که نامش عمربن سلم یا عمربن سلمه بوده است (رك. «طبقات المصوفیه» سلمی ( چاپ نورالدین شریبة، قاهره ۱۹۵۳/۱۳۷۲، ص ۱۱۵). خیاط ازوی به عنوان استادابن راوندی یاد کرده است (رك «انتصار»، ص۷۳

۲۶ حسنبن علی بصری (رك. «تثبیت»، ۲۳۲)، ابن الندیم وی را صوفی معتزلی هوا خواه علویان توصیف کرده، و نسبت او را حضری نوشته است («فهرست» چاپ فوك، ۷۱).

۲۷- «اهام قاسم بن ابراهیم و اصول و عقاید زیدیه» (برلین ۱۹۶۵)، مخصوصاً صفحهٔ ۱۳۵

Der Imam al - Qasim ibn Ibrahim und die Glaubenslehre der Zaiditen سيزدهم كتاب دكتر محقق (ص (٢٣١ به بعد) به تفصيل ازآنان سخن گفته شده است. مدت درازی، به علت فقدان منابع اصلی، پژوهش دربارهٔ اسماعیلیه باموانعی روبهرو بود. پس از جنگ جهانی دوم عدهٔ زیادی متون دردسترس دانشمندان قرار گرفت، و این در نتیجهٔ چاپ شدن متنهایی توسط کامل حسین (مخصوصاً درسلسلةمخطوطات الفاطمیین، قاهره)و حسین حمدانی وعارف تامر و مصطفی غالب و آصف فیضی و هانری کوربن و دیگران بوده است. سهم فلسفهٔ ایران درطرز تفکر فاطمیان بهتر شناخته شد. درایران بودکه اسماعیلیان اندیشههای نوافلاطونی را فراگرفتند، وبا این کار نظام مذهبی خودرا به قالبی تازه ریختند. ابو عبدالله نسفی، که ظاهراً نخستین کسی بوده که دراین راه گام نهاده است؛ ازهمان شهری بودكه كعبى، يك نسل پيش از وى،درآن مجلس درس وخطابهٔ عمومىداشت؛ باوىبهسال ۲۳۲/۳۳۱ درتر کستان به قتل رسید. بدین ترتیب او معاصری از فارابی می شود که از مشرب فلسفی مشابهی پیروی می کرد، و زادگاه خـود فاراب را درآسیای مرکزی ترك گفت و به بغداد ۲۸ وسپس به حلب و دمشق رفت. «كتاب المحصول» نسفى، كه قديمترين سند ازطرز تفکر نو افلاطونی درچارچوب اسماعیلی است، بهشکل کامل موجود نیست، ولی فقرات متعددی از آن درنوشتههای اسماعیلی متأخرتر موجود است. اینها بهزودی توسط اسماعيل پوناوالا از دانشگاه كاليفرنيا، لوس آنجلس، منتشر خواهد شد، گذشتهاز نسفی، چندین شخصیت دیگر دارای همین زمینهٔ فکری، باتحقیقات جدید درروشنی بیشتر قرار گرفتهاند. اکنون اطلاعات ما دربارهٔ ابوحاتم رازی (متوفی در ۲۹(۹۳۳)۲۲ و ابویعقوب سحبستانی (متوفی پس از ۹۷۱/۳۶۱)۳۰ که هردو شاید تکامل طرز فکری بودندکه بانسفی آغاز شده بود و هریك بهصورتی بهاهمیت او اعتراف کردهاند، بسیار بیشتر شده است. حمیدالدین کرمانی (متوفی پساز ۱۰۲۱/۴۱۱)، که نظام نسفی راتغییر

۲۸ چون منابع دربارهٔ حیات فارابی بسیاراندك است، به حد، می توانیم چنان فرض کنیم که فارابی درسنی زادگاه خود را ترك گفته بود که از سنت کلامی \_ فلسفی آنجا متأثر شدهٔ بود. رك. «احوال و افكار فارابی» (ترجمهٔ رضا داوری)، نوشتهٔ والزر (R. Walzer) ، در «مجموعهٔ بحث تحقیقی در باره ابونصر فارابی» (تهران ۱۹۷۵)؛ نیز «الفارابی عربی الموطن والنقافة» از ناجی معروف (بغداد ۱۹۷۵)، و دیگر نشریات مهرجان الفارابی در بغداد.

۲۹ ـ رك. «تاريخ عربي» سزگين، جلد اول، ص٧٧ه

۰ ۳ ـ رك. همان منبع، ص۷۶ . دوكتاب مهم وى بهتازكى انتشار يافته است: «كتاب البنابيع» (چاپ هانرى كوربن در «سه رساله اسماعيلى»، تهران۱۹۶۱،

Trilogie Ismaelienne

و چاپ مصطفی غالب، بیروت ۱۹۶۵) و «کتاب اثبات النبوة» (چاپ عارف تامر، بیروت ۱۹۶۶)، این هردو کتاب بهصورت وسیع نوسط ناصر خسرو در «وجه دین» اومورد استفاده قرار گرفته بوده است.

داد، وبهجای ثنویت عقل ونفس که معرف جهانشناسی نسفی بود، اندیشهٔ صدور عقلهای دهگانه را قرارداد، شایستهٔ آن است که در رسالهٔ خاصی مورد بحث قرار گیرد. هنگامی که وی به عنوان حجة العراقین یعنی داعی عراق عیرب و عراق عجم در ۵۰۶ به قاهره آمد، باتو قعات مسیحایی روبه روشد که رفتار عجیب و غریب الحاکم خلیفه ( ۱۹۸۶/۱۹۸۹ مدر ۱۳۱۹ مراور ۱۳۱۹ آنها را بر انگیخته بود، و چند سال بعد ناچارشد در بر ابر الوهیت حاکم، قیام حسن بن حیدره ، ملقب به اخرم که از فرغانه برخاسته بود، در بر ابر الوهیت حاکم، قیام کند. ۳۲ قطعاً تصادفی نیست که همه آن کسان که مسئول انفجار ناگهانی این قدرت اساسی مکنون در مذهب اسماعیلی بودند، و چیزی را بنانهادند که بعدها دین تازهٔ طایفهٔ دروز شد، منشأ ایرانی داشته اند، که علاوه بر اخرم، از آن جمله اند: محمد بن اسماعیل درزی که درزیان از وی نام گرفته اند و بخارایی بود، و نسبت او چیزی جزهمان کلمهٔ فارسی درزی به معنی خیاط نیست که مصریان آن را نا درست شنیده بودند؛ و دیگر حمزة بن علی که مؤسس واقعی نهضت بود و در زوزن حرفهٔ نمدمالی داشت ۳۳. کمترین شکی نیست علی که مؤسس واقعی نهضت بود و در زوزن حرفهٔ نمدمالی داشت ۳۳. کمترین شکی نیست که، در آن حال که قبایل بر بر مغرب و سیلهٔ دست یافتن فاطمیان به قدرت بودند، ایر انیان که، در آن حال که قبایل بر بر مغرب و سیلهٔ دست یافتن فاطمیان به قدرت بودند، ایر انیان طرز فکر و اندیشه ورزی (اید ئولوژی) این امپر اطوری را طرح ریزی می کردند

یك نسل بعد، درزمان المستنصر (۱۰۳۵/۴۲۷ - ۱۰۹۴/۴۸۷)، داعیالمؤیدفیالدین که حدود ه ۱۰۹۸ ه ۱۰۰۰ درشیر از به دنیاآمده و پدرش، موسی بن داود داعی الدعاة
فارس بود، بر صحنهٔ عقلی فاطمیان حکومت می کرد. ۳۴ چنان به نظر می رسد که انگیزندهٔ
فتنهٔ بساسیری سردار ترك در عراق، بر ضد طغرل بیك سلجوقی که می خواست جای خالی
آن بویه را در عراق پر کند، همین مؤید فی الدین بوده است؛ پولی را که مستنصر برای
بساسیری فرستاده بود و نیز حکم انتصاب بساسیری را وی باخود آورد و به او رسانید. ۲۵
«مجالس» معرف او که شماره آنها ه ۸۰ و بزر گترین مواعظ اسماعیلی موجوداست، اکنون
دردوچاپ جدا گانه دردست انتشار است ۲۶معاصروی، ناصر خسرو (متوفی در ۲۹۹۴) ه ۱۰۰۰)،

۱۳- رك. كتابش «رسالة مباسم البشارات» چاپ محمدكامل حسهن دركتاب «طائفة الدروز» (قاهر ۱۹۶۲)، ص ۵۵، و چاپ مصطفى غالب دركتابش «الحركات الباطنية فى الاسلام» (بيروت، بى تاريخ)، ص ۲۰۵.

۳۲ رك. « (سالة الواعظة » كرماني ، چاپ محمدكامل حسين در «مجلة كلية الاداب » ، قاهر ه ١٩٥٢/١٥ .

۳۳ رك.، فعلا، بهمقالهٔ براير در «مجلهٔ اسلام» ۶۶/۱۹۷۵/۵۲ D. Bryer,in Der Islam

۳۴ رك. به ترجمهٔ احوال وى به قلم خوش، «سيرة المؤيد في الدين داعي الدعاة»، چاپ كامل حسين، قاهره ١٩٤٩

۳۵ رك. همان منبع، ۱۶ و ۲۲ نيز در فهرست همين كتاب ذيل نام بساسيرى. ۳۶ چاپ مصطفى غالب (جلد اول، بيروت ۱۹۷۵) و چاپ حاتـم حميدالدين (جلد اول، بمبئى ۱۹۷۵، تنها بهصورب چند نسخهٔ مقدماتى).

که مدت درازی دربلخ می زیست، به مصر سفر کرد و، میان سالهای ۱۰۴۵/۴۳۷ و ۴۴۴۹ مانده، به ۱۰۵۲ به دیدار «امام» خود المستنصر شتافت. دیوان بزرگی که ازوی برجای مانده، به عنوان منبع اطلاعی دربارهٔ مذهب اسماعیلی وعلم کلام این مذهب در فصل چهاردهم (ص۲۷۹ به بعد) مورد بحث قرار گرفته است. همان گونه که حمید الدین کرمانی حجة العراقین بود؛ ناصر خسرونیز حجت خراسان بود (ص۲۹۲)؛ ابن عنوان منزلت بزرگ اورا در سلسلهٔ مراتب داعیان اسلامی نشان می دهد. بنابر این وی حق داشته است که از جنبهٔ روحانی خود را «علوی» بخواند؛ وظاهر آیوانوف که اور اسیدی از اخلاف حضرت علی فرض کرده، براشتباه بوده است (فصل ۱۹۸۹) ص۳۵۹).

وی از وضع دینی درمصر و و اید در بغداد کاملا آگاهی داشت. مثلا، در دیوان خود به این مطلب اشاره کرده است که جهودان خیبر، یا به صورت درست تر اخلاف آنان، به سندی تمسك جستند که آنان را از پرداخت جزیه معاف کرده بود (رك.ص ۲۸۰). این یک مطلب جزئی بااهمیتی است که در منابع دیگر نیز به آن اشاره شده است. البته فقهای مسلمان از این مطلب آگاهی داشتند که فرمان خدا برای گرفتن جزیه از اهل کتاب که در سورهٔ «توبه» آیهٔ ۲۹ آمده، درسال ۱۹ هجرت، یعنی پساز فتح خیبر و بستن پیمان بامردم آن در سال ۱۹ هجری ۲۷۰ به پیغمیر (ص) و حی شده بوده است. ظاهراً جهودان از اینجا چنین استناج کرده بودند که ساکنان خیبر نسبت به دیگر همدینان ایشان در جامعهٔ اسلامی باید از مزایای خاص بهره مند باشند. و به همین دلیل بود که حاکم خلیفهٔ فاطمی صریحاً آنان را از زجرو آز ارهایی که می داد معاف کرده بود ۲۸۰. در کتابدان کتابهای مندرس کنیسهٔ قاهره که تاریخ اغلب نسخه های آن به حدود عصر حاکم می رسد، سندی یهودی به انشای عربی و خط عبری موجود است که، چنانکه ادعا می شود ، توسط حضرت علی (ع) نوشته شده وخط عبری موجود است که، چنانکه ادعا می شود ، توسط حضرت علی (ع) نوشته شده

۳۷ ـ رك. «احكام اهل الذهة» ابن قيم الجوزية (چاپ صبحى صالح، دمشق ۱۳۸۱/ ۱۳۸۱)، جلد اول، ص ۶.

۳۸ رك. «وقايعنامه» (Chronicon) يحيىبن سعيد انطاكى (چاپ لوئيس شيخو)در «مجموعهٔ نوشتههاى هسيحيان شرقى، قسمتعربى» جلد سوم، ۷؛ پاريس ۱۹۰۹، ص

L. Cheikho e.a. in: Corpus Scriptorum Christianorum Orientalium, Script Ar.

که در آن بهاخلاف جهودان خیبر بهصورت جمع «الخیبریة» اشاره شده است (رك. «ذیل قواهیس عرب» دوزی، جلد اول، ۴۱۵).

Dozy, Supplement aux dictionnaires arabes

همین صورت را شاید بتوان در «اتعاظ المحنفاء»مقریزی، جلد دوم (چاپ محمد حلمی
محمد احمد، قاهره ۱۹۷۱/۱۳۹۰)، ص ۹۳ نیزخواند.

وسلمان فارسی و عماربن یاسر و دیگران به عنوان گواه آن را امضا کرده اندکی پس از آن جهودان بغداد سند مشابهی ساختند که تنها تفاوت آن بانسخهٔ قاهره در این بود که به جای گواهان شیعه گواهان سنی، واز جمله معاویه، آن را امضاکرده بودند. همین تفصیل اخیر بود که خطیب بغدادی (متوفی در ۱۰۷۱/۴۶۳۳) را بر آن داشت که این سند ساختگی را رسواکند، چه در تاریخ ادعائی سند، هنوز معاویه به اسلام نگرویده بود. ۴۰۰ مقارنات این حادثه نشان می دهد که در زمان خلافت قائم (۲۲۲/ ۱۰۵۱–۴۶۷-۴۷۰)، و در وزارت ابن مسلمه (میان ۴۳۷/۴۳۷) و در وزارت ابن مسلمه (میان ۲۳۵/۴۳۷) و در وزارت ابن مسلمه (میان توجه به این اشتار در هر کوششی که جاری را منعکس می کند، و باید به خاطر داشت که توجه به این اشعار در هر کوششی که برای بازسازی تاریخ اسماعیلیه صورت بگیرد، کمال ضرورت را دارد. متأسفانه هنوز تاریخ خوب وبابروزی از اسماعیلیان دراختیار نداریم ؛ در حال حاضر باید این تاریخ تاریخ خوب وبابروزی از اسماعیلیان دراختیار نداریم ؛ در حال حاضر باید این تاریخ به به بست تحقیقات تفصیلی معدودی کسان، همچون مادلونگ ۴ یااسترن ۴متوفی به دست بیاوریم. هنوز باید منتظر مطالب شگفت انگیز تازه باشیم. مثلا، چه کس انتظار آن داشت که شهرستانی که درنظر همهٔ ما به عنوان نویسندهٔ باهوش و ونه روی هم رفته قابل اعتماد ـ احوالفرق اسلامی ومؤلف خلاصه ای از علم کلام اشعری معرفی شده ۴۳۸،

۹ ۳- رك. مقالة هيرشفلد در «مجلة سه ماهانة يهودى» ۱۶۷/۱۹۰۳/۱۵

H. Hirschfeld in: Jewish Quarterly Review

• 80/1917/19 شرقی ۴۵/1917/19 شرقی ۴۵/۱۹۱۹/۱۹۱۹ شرقی ۴۵/۱۹۱۹/۱۹۹۹ شرقی ۴۵/۱۹۱۹/۱۹۹۹ شرقی ۴۵/۱۹۱۹/۱۹۹۹ شرقی ۴۵/۱۹۱۹

J. Sperber in MSOS.

نيز «مجموعة الوثائق السياسية» محمد حميد الله (قاهره ١٣٧٧)، ص٥٥.

• ۴- رك. ارشاد الاريب، ياقوت، جلد اول، ص ۲۴۷.

۴۱- رك. مقالهٔ وی زیر عنوان «فاطمیان و قـرامطهٔ بحرین» در مجلهٔ «اسلام» ۳۴/۱۰۵۹

W. Madelung: Fatmiden und Bahrainqarmeten, in: Der Islam

و مفالهٔ دیگرش «مسئله امامت در معارف اسماعیلی نخستین» مندرج در «اسلام» ۲۳۷/ ۴۳/۱۹۶۱

Das Imamat in der Fruhen ismailitischen Lehre.

ونیز تحقیق علی وی مندرج در چاپ دوم «۱۵ نوه المارف اسلام» زیرعنوانهای «اسماعیلیه» و «قرامطه».

۲۲- رك. به كتابنامــهٔ او در «مجلهٔ تحقیقات سامــی» (Jsst) ۲۲۶/۱۹۷۰/۱۵. مجموعهای از مقالات چاپ ناشدهٔ استرن دربیت المقدس انتشار خواهد یافت (۱۹۷۶).

۴۳- رك. به «هلل و نحل»وى (بهترين چاپ توسط محمد فتح الله بدران، ۲ جلد، قاهره ۱۹۵۱/۱۳۷۱)، و نيز كتاب ديگرش، «نهاية الاقدام في علم الكلام» (چاپ گيوم A. Guillaume).

علاوه براینها تفسیری باتمایلات اسماعیلی غیر قابل تشکیك نوشته باشد. ۴۴

دراین امرنمی تو ان شك كرد كه تمدن ایران در قرون وسطی همان اندازه خصوصیت فردی خود را داشت كه درزمان حاضر دارد. ولی، بیش از امروز، جزئی از جهان اسلامی تقسیم ناشده با مرزهای سیاسی و زبانی بود كه در آن هنوز كمال مطلوب خلوص ملی اثر خود را برزندگی عقلی برجای نگذاشته بود. بنابر این، سهم ایرانی را درفرهنگ اسلامی به آسانی نمی تو ان معین كرد ۴۵. دریك چیز شك نیست: در علم كلام وفلسفه، و نیز در فقه و علوم، فكر اسلامی به وسیلهٔ زبان عربی بیان می شد؛ به همین جهت اكثریت كتابهایی كه در این زمینه ها در ایران نوشته شده از لحاظ ظاهر تفاوتی با آثار تألیف شدهٔ در عراق و شام و مصر یا مغرب ندارد. هنوز هم این مطلب صحت دارد، ولی استثناهای آن از آنچه اسلام شناسان اروپایی تصور می كنند بیشتر است ۴۶. طرز تفكر ایرانی در علم كلام به لباس زبان فارسی بیشتر در شعر جلوه گرشده است، و حتی آنجاهائی نیز كه اندیشه ها، همچون در متنهای صوفیانه، به صورت نثر فارسی بیان شد، روح شاعر انه ای كه در آن به كار رفته، بروضوح صلب روش عربی و مصطلحات غلبه دار د۲۷.

ناصرخسرو خود مثالی دراین زمینه است، وسعدی که درفصل دوم ( ص۲۵ به بعد) توسط دکتر محقق مورد بحث قراگرفته، نمونهٔ دیگری است. اشارههای وی به ارادهٔ قهار و تقدیسر الاهی در بارهٔ هرچه برروی زمین اتفاق می افتد، جزئی از سنتی طولانی است که بازشناختن عناصر ایرانی و عربی آن از یکدیگر آسان نیست. اعتقاد به سرنوشت و تقدیر جزئی از مفهوم ایرانی قدیمی خدای متعال بود، چه به اعتقاد ایرانیان باستانی، خدای آسمان از طریق دوران ناگزیری و تغییر ناپذیر گنبد فلکی (گردش آسمان یا چرخ

۴۴\_ رك. بهملاحظات محمد رضا جلالی نائینی درمقدمهٔ وی برچاپی که از ترجمهٔ فارسی ملل و نحل توسطافضل الدین ترکهٔ اصفهانی نوشته است (چاپ دوم، تهران ۱۹۵۷/۱۳۳۵)، ص ۱۳. شهرستانی عنوان داعی الدعاة داشته است.

ها و الله و الل

۶۶\_ رك. «مقام آثار فلسفى ايران در سنت فلسفهٔ اسلام» نوشتهٔ سيد حسين نصر، در «مقالاتمي در فلسفه و علم اسلامي»، تدوين حوراني (البني ۱۹۷۵)، ص ۶۷ به بعد.

G. Hourani, Essays on Islamic Philosophy and Science متناسبی درمورد عین القضاة همدانی توسط لندولت در: «تمدن و فرهنگ ایرانی» تدوین ادامز (مونرآل ۱۹۷۲)، ص ۲۹.

H. Landolt in: Iranian Civilization and Culture ed. Ch. J. Adams

فلك شعر فارسی) ۴۸ متجلی می شود. فردوسی این اندیشه را در شاهنامه گرفته وبرای آن درایران مسلمان وزن خاص قائل شده است ۴۹. ولی اندیشه های مشابهی دراشعار دوران جاهلیت عربی نیز دیده می شود ۵۰. بعید نیست که مفهوم «جاهلی» دهر، یعنی سرنوشت در چهرهٔ زمان، منعکس کنندهٔ زروان ایرانی بوده باشد، که مفهوم مرکزی دین زروانی و مدت چندین قرن رقیب جدی ثنوی گری زردشتی بوده است ۵۰. و در خود اسلام مسئله تقدیر و مسئولیت آدمی در برابر گناهانش ، چنانکه دکتر محقق به حق بیان کرده است (صه به بعد)، از نخستین موضوعات مورد بحث در علم کلام بوده است. کهنترین متن کلامی موجود اگر مجاز باشیم که صحت آن را بپذیریم در این باره بحث می کند، و آن کتابی موجود اگر مجاز باشیم که صحت آن را بپذیریم در این باره بحث می کند، و آن کتابی است که یکی از نواده های حضرت علی (ع)، به نام حسن بن محمد بن الحنفیه، در زمان خلافت عبدالملك، اندکی پس از سال ۷۵ هجری در رد قدریه نوشته است ۵۰.

اصالت ایران در فلسفه به صورتی آشکارتر در دوران صفویه و در مکتب اصفهان نمایان شد؛ واطلاع ما براین واقعیت نتیجهٔ تلاشهای فراوان هانری کوربن بوده است بنا براین ملاصدرا (متوفی در ۱۰۵۰/۱۰۶۰)، برجسته ترین چهره در این زمینه، دراین کتاب مورد غفلت قرارنگرفته است ۵۳. مقدمه و فصل اول کتاب «مفاتیح الغیب» ملاصدرا،

۴۸- رك. «اعتقاد بهخدای متعال در ایران باستانی» نــوشتهٔ ویدنگرن (اوپسالا ۱۹۳۸).

G. Widengren, Hochgottglaube im alten Iran

۱۹۵۲ (اوپسالا ۱۹۵۲). «اعتقاد به تقدیر در حماسهٔ ایرانی» نوشتهٔ رینگرن (اوپسالا ۱۹۵۲).

H. Ringgren, Fatalism in Persian Epics

• ۵- رك. «مطالعاتى در اعتقاد بهتقدير عربي» نوشتهٔ رينگرن (اوپسالا١٩٥٥).

H. Ringgern; Studies in Arabian Fatalism ۱۵- رك، از جملهٔ نشریات دیگر موجود، به کتاب زینر به نام «زروان. یك هعمای زردشتی» (آکسفورد ۱۹۵۵).

R. C. Zaehner, Zurvan A Zoroastrian Dilemma

۲ من این کتاب، که به صورت نقلهایی در یك ردیهٔ متأخرتر آمده، توسط محمد
عمارة در کتاب «رسائل العدل والتوحید» او (قاهره، دار الهلال ۱۹۷۱)، جلد دوم، ص۱۱۸ به بعد آمده است، متن جراگانه آن باتر جمهٔ آلمانی توسط من در ۱۹۷۲ آماده شده و بنا است در بیروت به چاپ برسد.

۵۳ در اینجا باید توجه خواننده را بهاین امر جلبکنمکه قدردانی فراوان ما نسبت به فلسفهٔ ملا صدرا ، در دوکتاب از ماکس هورتن سابقه داشته است: یکی «شواهد الربوبیهٔ شیرازی» (بن ۱۹۱۲)، و دیگری «نظام فلسفی شیرازی» (بن ۱۹۱۳).

Max Horten, Die Gottesbeweise des Schirazi and Das philosophische System von Schirazi بهصورت ترجمهٔ فارسی از مترجمی ناشناخته در کتاب حاضر آمده است ( فصل ۱۳۷ به بعد) ؛ محتویات بازماندهٔ این اثر تصرفی نسبة ٔ غامض که نسخه ای به چاپ سنگی قدیمی تهران از آن در دست است ۵۴، با مروری برسرهٔ صلهای آن به خواننده معرفی شده است (ص م ۱۵۵ به بعد).

ولی باید گفت که مکتب اصفهان ازهیچ بر نخاسته بود مقداری از حکمت «مینروا» را عرضه کرده، ولی از سر «زئوس» نجوشیده است. گذشتهٔ در ازوقابل ستایشی داشته است. افکار فارابی به صورتی شگفت انگیز در تحقیقات این متفکر آن زنده مانده بود. و به همین دلیل است که نسخه های آثار فارابی به مقدار زیاد به صورتی بسیار خوب مخصوصاً در کتابخانه های ایر آن باقی مانده است. میرداماد و ملاصدرا از نوبه اندیشه های فارابی و نیز ابن سینا ـ توجه کردند، و به همان صورت که خود فارابی به فضل مکتب اسکندرانی اعتراف کرده بود، اینان نیز به فصل و تقدم فارابی معترف بودند (رك. فصل ۱۷۰؛ صاحت اعتراف کرده بود، اینان نیز به فصل و تقدم فارابی معترف بودند (رك. فصل ۱۷۰؛ سیرون می آید: محسن مهدی به تازگی متنی اساسی از فارابی را منتشر کرده است که در بیرون می آید: محسن مهدی به تازگی متنی اساسی از فارابی را منتشر کرده است که در برابر براهین جدلی یحیی نحوی دفاع می کند که، به عنوان یکی از اعضای مکتب اسکندریه در روزگار پر آشوب یوستینیانوس، مبلخ چشم انداز تازه ای از ارسطو بود که بیشتر با محیط و اعتقادات مسیحی خود او بستگی داشت. ۵۴ اصلاحات او را متکلمان مسلمان با محیط و اعتقادات مسیحی خود او بستگی داشت. ۵۴ اصلاحات او را متکلمان مسلمان با

#### ۵- رك. ترجمه فرانسه «هفاتيح الغيب» زير عنوان

Le Livre des penetrations metaphysiques

(تهران / پاریس ۱۹۵۴)، ص ۳۵، شمارهٔ ۲۱.

۵۵ همانگونه که دانسته است، آنچه بهفارابسی مربوط می شود، نخستن بار دررسالهٔ مفردمایرهوف به نام «۱ز ۱سکندریه تا بغداد» (صورت مجلس آکادمی پروسی معرفت، بخش فلسفه و تاریخ، شمارهٔ ۲۳، سال ۱۹۳۰) آمده

Max Meyerhof in, Von Alexandrien nach Bagdad

(Sitzungsberichte Preuss. Akad. der Wiss., phil. – Hist. Kl. 23, 1930)

و پس ازآن ریچارد والزر(R. Walzer) درنشریاث متمدد آن راگسترده تر کرده است. ۱۹۵۰ رك. متن چاپشده در «تحقیقات قرون وسطایی و شرقی به افتخار عزیز عطیه» (لیدن ۱۹۷۲)، ص ۲۷۱ به بمد

Medieval and middle Eastern Studies in Honor of Aziz S. Atiya

و بالاتر از همه شرح وترجمهٔ آن در «مجلهٔ تحقیقات خاورمیانه» ۲۳۳/۱۹۶۷/۲۷ بهبعد.

مسرت پذیر فتند، ۵۷ ولی چنان می نماید که فارابی سنت اسکندرانی را از راه دیگری دریافته بود که بیشتر به مسیر فکری است اد نحوی، یعنی آمو نیوس، می پیوست. از طرف دیگر فاصلهٔ میان فارابی و میر داماد را اکنون می توان تاحدی باشخصیتهایی همچون به منیاربن مرزبان (متوقی در ۱۹۶۸/۱۹۶۹)، شاگرد ابن سینا، و بالخاصه شاگرد او ابوالعباس فضل بن محمد لو کری پر کرد که شرح او برقصیدهٔ خودش، «اسر ۱۲ (۱۸حکمه»، به تازگی در دسترس دانشمندان قرار گرفته است ۸. دکتر محقق به حتی از اهمیت اثر عمدهٔ لو کری به نام «بیان الحق بضمان الصدق» سخن گفته است (رك. ۱۹۴۳) ۹۸؛ ممکن است که این متن که هرچه زود تر لازم است منتشر شود، اطلاعات ارزنده ای دربارهٔ تکامل علم منطق از زمان فارابی تازمان نجم الدین کاتبی، مؤلف «شمسیهٔ» معروف، به ما بدهد.

همکاران معاصر فارابی درمباحث مربوط به منطق درایر آن متمر کز نبودند، بلکه در بغداد بودند، و تحقیقات دراین موضوع مدتی پسازآن نیز دراین شهر ادامه یافت. حسن بن سهل بن سمح که رسالهٔ وی در بارهٔ غرض فلسفه در فصل ۱۶ (ص ۲۲۳ به بعد) آمده و ترجمه شده، به همین رشتهٔ بغدادی تعلق دارد. وی از شاگردان یحیی بن عدی مسیحی و خود نیز مسیحی بود، و به سال ۲۷۷/۴۱۸ دربغداد از دنیا رفت. در کتابخانهٔ ملی پاریس نسخهٔ معروفی از ترجمهٔ «خطابهٔ» ارسطو موجود است که از روی نسخه ای نوشته شدهٔ به دست این سمح استنساخ شده بوده است (نسخهٔ عربی شمارهٔ ۱۹۳۶ پاریس) این نسخه برای به دست این سمح با متکلم معتزلی محققان در علم کلام اسلامی، ازآن جهت حائز اهمیت است که این سمح با متکلم معتزلی ابوالحسین بصری (متوقی در ۱۹۳۶ ۱۹۰۹). مؤلف «کتاب المعتمد فی اصول الفقه» ۱۱ ارتباط داشته است. وی آن را مقدمهٔ کتاب «طبعیت» ارسطوقر ار داده بود، و ابوالحسین ارتباط داشته است. وی آن را مقدمهٔ کتاب «طبعیت» ارسطوقر ار داده بود، و ابوالحسین

۵۷- رك « يحيى نحوى به عنوان منبعى از دلائل خلقت اسلامى ويهودى » نوشتهٔ ديويدسن در «مجلهٔ انجمن امريكا وشرق» ۲۸/۱۹۶۹ ۱۹۷۸ بهبعد.

H. A. Davidson, John Philoponus as a Source of Medieval Islamic and Jewish Proofs of Creation, in JAOS.

۵۸- رك. «منطق ومباحث الفاظ، «مجموعه متون ومقالات تحقيقى» وبهاهتمام مهدى محقق وايزوتسو (تهران ۱۹۷۴- سلسله دانش ايرانى (Wisdom of Persia)، جلد ۸، ص ۱۰۹ بهبعد از مقدمه . اتفاقاً اين متن نمونه اى از نشرعلمى نسبة قديم فارسى است. گواهى برار تباط نزديك ميان اشخاصى كه نامشان آمده، آن است كه بهمنيار تعليقات فلسفى ابن سينا را جمع آورى كرده بود، واينكه لوكرى فهرستى برآنها افزوده كه درآغاز متن بعضى از نسخه ها موجود است ( رك. چاپ عبدالرحمن بدوى، قاهره ۱۹۷۳).

٥٩- برخلاف كتاب سابق، اينكتاب بهعربي نوشته شده است.

٠٠- رك. صفحة آخر در «الخطابة» ارسطو طاليس، چاپ عبدالرحمن بدوى، قاهره

١٩٥٩، ص ٢٥٤ به بعد

١٦- چاپ محمد حميدالله، ٢ جلد، دمشق ١٩٦٤/١٣٨٥-١٩٦٥.

چندان شادمان شد که همهٔ کتاب را استنساخ کرد. شایستهٔ ذکر است که در محیط عقلی در حال انحطاط بغداد، حسن قسمتی از حیثیت خدود و همدرسانش را به علت خصوصیت مخاطره آمیز تمایلات «یونانی» ابوالحسین از دست داد ۲۰ ممکن است که حسن ، بیش از آنچه گفته شد، شهرت خود را در نتیجهٔ این امر از دست داده باشد که به عنوان یك فیلسوف مسیحی گستاخی کرد و به تحقیق در مسائل کلامی اسلامی، همچون بحث در مسئلهٔ تواتر دریکی از رساله هایش پرداخت. احادیث متواتر، چنانکه ظاهراً ممکن است به نظر برسد، همه در مقابل احادیث آحاد، به صورت قطعی قابل قبول نبوده و آنها که توسط پیروان ادیان دیگر، همچون مسیحیان در موضوع مصلوب شدن حضرت عیسی، روایت می شده، پذیرفته نبوده است. ۶۳

\* \* \*

در دوران یونانی مآبی «هلنیسم» همچون در اسلام، فلسفه غالباً باپزشکی ارتباط نزدیك داشته است. کتاب «طبقات الاطباء» ابن ابی اصیبعه که فرهنگنامه ای ازپزشکان است، در عین حال یکی ازبهترین منابع مابرای تاریخ فلسفهٔ اسلامی است. این هدف دو گانه، در کتاب «تادیخ الاطباء» اسحاق بن حنین (متوفی در ۲۸۹ / ۱-۹۱۹)، که کهنترین نمونه از این نوع در ادبیات عربی است، در فصل ه (ص۱۶۶ بهبعد) ۶۴ به فارسی ترجمه شده، نیز مورد نظر بوده است. به تشخیص بیماری همچون علمی نظر می شد که به پیروی قوانین منطق صورت می گیرد؛ بدین ترتیب فیلسوف و پزشك در شخص و احد با یکدیگر اتحاد بیدا می کرده ابن سینا نمونهٔ قانع کننده ای از این اتحاد است، و جالینوس که اختلاف نظر پیدا می کرده ابن سینا نمونهٔ قانع کننده ای از این اتحاد است، و جالینوس که اختلاف نظر او بامعاصر و همدرسش، اسکندر افرودیسی در مسائل فلسفی و از جمله نظریهٔ حرکت معروف است، در جهان اسلام بیش از جهان غربی لاتینی مورد توجه قرار گرفته است ۶۵. توجه

97 - رك. نوشتهٔ استرن در «مجلهٔ تحقیقات آسیایی» ۱۹۲۵ ۱۹۲۵ ص۳۳ بهبعد.
۳۳ - به نظرمن چنان می رسد که این متن که توسط محمد تقی دانش پژوه درجایی به چاپ رسیده و فعلا در دسترس من نیست (رك. ص ۲۴ از کتاب حاضر)، همان است که توسط برنار بالادی (M. Bernard - Baladi) در «مجلهٔ آسیائی» (JA) ۱۹۲۹، ص ۲۵ و بعد چاپ و ترجمه شده است. در اینجا نام مؤلف به غلط به صورت ابن الشمخ خوانده شده و در نتیجه هویت او درست معلوم نشده است.

۱۶- آخرین تحقیق در بارهٔ این اثر توسط تسیمرمان زیر عنوان «گاهشماری تاریخ الاطباء اسحاق بن حننین» در مجله «آرابیکا» ۲۲۴/۱۹۷۴/۳۱ به بعد صورت گرفته است:

F. W. Zimmermann, The Chronology of Ishaq ibn Hunayn's Tarikh-al-atibba, in Arabica

۱۵- رك. متن انتشار يافته توسط رشر و مارمورا، زيـر عنـوان «رديهٔ اسكندر افروديسي بررسالهٔ نظريهٔ حركت جالينوس» ( اسلام آبـاد ۱۹۲۵)؛ متن اصلى يونانـي آن برجاي نمانده است.

N. Rescher and M. E. Marmura, The Refutation by Alexander of Aphrodisias of Galen's Treatise on the Theory of Motion.

به این امرکه چه اندازه از آثار جالینوس در دسترس حنین بن اسحاق بوده و آن مترجم معروف زبر دست باچه شوقی در صدد یافتن بهترین متنها و ترجمه کردن آنها به بهترین صورت بر می آمده بسیار جالب است (رك. ترجمهٔ فارس «رساله» معروف او که از روی متن چاپ شدهٔ توسط بر گشتر اسر (Bergstrasser) در ۱۹۲۵ صورت گرفته است؛ در فصل ۲۰ ص توسط بر گشتر اسر (علاقهٔ دانشمندان مسلمان به میراث علم یونانی سبب آن شده بود که مرز میان بیزانتیوم و جهانی اسلامی محوشود.

مثال دیگری از گونهٔ خاص تر محمد بن زکریای رازی است. ۶۶ فلسفهٔ او بیشتر غیر سنتی و مشتمل بردسته ای از مسائل خاص است (رك. فصل ۱۵؛ ص۳۰۳ به بعد). ۶۷ برداشتهای طبی او، قدرت تشخیص غیر عادی و هو شمندی تجربی او را آشكار می سازد. وی در بارهٔ داروهایی چیز نوشته است که مخصوص به سرزمین خودش بود. نه اینکه نوشته های او به صورت جزئی از سنت کتابی مأخوذ از یونانیان در آمده باشد. دکتر محقق عنوان یکی از «رسائل» اوراکه مربوط به گل خوردنی نیشابوری است و در آن ناحیه به عنوان محلل غذا به کار می رفته، مورد تحقیق قرار داده است (رك. فصل ۱۰؛ ص۱۷۵ به به بعد) ۶۸ بااین همه، بسیاری از عناوین کتابها و موضوعات بحث رازی مارا به یادجالینوس

۲۶- رك. «فيلسوف رى محمدبن زكرياى دازى» مهدى محقق (تهران ۱۹۷۰)؛ به تازگى نيز نوشتهٔ آلبرت زكى اسكندر، زيرعنوان «كتابشناسى طبى دازى» در «مقالاتى در بارهٔ فلسفهٔ و علم اسلامى » تدوين حورانى (البنى ۱۹۷۵)، ص ۴۱ به بعد.

A. Z. Iskandar, The Medical Bibliography of al - Razi, in Essays on Islamic philosophy and Science, ed. G. Hourani (Albany 1975).

۷۲- آخرین تحقیقات درباردٔ رازی وفلسفهٔ او نوشته گودمن واینهاست: «اخلاق اپیکوروسی محمد بن زکریای رازی» درمجله «مطالعات اسلامی» ۴۲۱/۹۷۱ درمجله «مطالعات اسلامی» ۱۹۷۱/۳۶ درمجله «مطالعات اسلامی» درمجله «مطالعات اسلامی» درمجله درمجله «مطالعات اسلامی» درمجله درمجله «مطالعات اسلامی» درمجله درمجل

L. E. Goodman, The Epicurean Ethic of Muhammad ibn Zakari ya ar-Razi in Stud. Isl.

و دپگر «معوفة الروح (ازی» درنشریهٔ «بازارفلسفی» ۱۹۷۳

Razi's Psychology, in Philosophical Forum

و دیگر اسطورهٔ دازی دربارهٔ هبوط نفس، و عملآن در فلسفهٔ آو» در «مُقالاتی دربارهٔ فلسفه و علم اسلامی»، تدوین حورانی (البنی ۱۹۷۵)، ص ۲۵ بهبعد:

Razi's Myth of the Fall of the Soul, Its Function in His Philosophy, in :Essays on Islamic Philosophy and Science, ed. G. Hourani (Albany 1975)

۲۸- رك. نيز بهمتن خلاصهتر همان مقاله در «صورت مجلسهاى بيست وسومين كنگرهٔ تاريخ پزشكى» (لندن ۱۹۷۲)، ص ۱۰۷۳ و بعد:

Proceedings of the XXIII Congress of the History of Medicine.

می اندازد. این احساس به ما دست می دهد که رازی می خواسته است چیزی در حدود یك «مجموعهٔ جالینوسی» عربی بنویسد. در کیمیااز به کاربر دن اصطلاحات کنایی مورد استعمال در نزدیو نانیان و نیز هر مسی گران عرب دوری می جست ۷۰ ولی مانند بسیاری ازمته کران دیگر قرون وسطی ، معقول و نامعقول را در هم می آمیخت ؛ ملاك عقلانیت در نزد وی با آنچه در نزد مااست تفاوت دارد. بیرونی اورا ستوده است ؛ ازوی در موضوعات مختلف نقل کرده (رك. فصل ۵؛ ص ۹۵ به بعد) ، و فهرستی از آثار او فراهم آورده است (رك. ص ۹۵) نیز فصل ۶؛ ص ۹۱ به بعد). این فهرست دو قرن بعد توسط شخصی به نام ابواسحاق ابراهیم بن محمد غضنفر منجم تبریزی کاملتر شد، که از او جز مختصری که در ترجمهٔ احوال خودش آورده است آگاهی نداریم ۲۱

دراین زمان، در قسمت اخیر قرن هفتم هجری، هنوز یاد روح کنجکاوی بیرونی و رازی درایران زنده بود. ولی بعضی ازمر اکزفرهنگ ایرانی دچارضایعات جبران ناپذیری شد، یاحتی درحوادث رؤیائی همراه باحملهٔ مغول به کلی از بین رفت. نوع روحانیتی که می بایستی از خاکسترها طلوع کند، صورت دیگری داشت: در برابر آن موج بنیان کن، چنان می نمود که تصوف بهتر از ظاهر بینی دربارهای کوچك می تواند بیان کنندهٔ هرج و ومرج باشد، وداروی مناسب تری برضد احساس ناایمنی باشد. دراین میانه حیدر آملی به خاطر می آید که دربارهٔ نشان دادن وجوه مشترك تشیع و تصوف اصرار داشته است؛ وی در آن هنگام که تیمور لنگ برصحنهٔ حوادث ظاهر شد، درپایان قرن هشتم از دنیارفت. ولی پیش از آن، در آغاز همین قرن، ونه چندان پس از روزگار غضنفر، رشیدالدین فضل ولی پیش از آن، در آغاز همین قرن، ونه چندان پس از روزگار غضنفر، رشیدالدین فضل نقی وزیر مشهور غازان خان (۱۳۹۶/۷۰۳ ۱۳۰۹ واولجایتو (۱۳۹۶/۷۰۳) که، همچون غضنفر دلبستگی خاص به تبریز داشت ۲۷ به دفاع از محمد غزالی دربرابر خرده گیریهایی که درمجلس سنجر سلجوقی براو شده بود، برخاست (رك.

۱۲۹ دك. «پزشكى در اسلام» تأليف اولمان (ليدن ۱۹۷۰)، ض ۱۲۹. M. Ullmann, Die Medizin im Islam ۷- دك. «علوم طبيعى و علوم خفيه در اسلام»، تأليف اولمان (ليدن ۱۹۷۲)، ص

<sup>11.</sup> 

M. Ullmann, Die Natur-und Geheimwissenschaften im Islam.

۱۷- در این باره رك. ص۱۲۵ به بعد از کتاب حاضر، وی «کتاب الصیدنة فی الطب» بیرونی را در ۱۲۷۸/۱۷۸ استنساح رد (رك. «پزشکی در اسلام» اولمان،) ص ۲۷۲، شمارهٔ

۷) ، ونزد تبریزی دیگری به نام ابوعبدالله محمدبن ابی بکر درس خواند این محمدابی بکر شرحی بر ۲۵ مقدمه ابن میمون در اثبات خداکه در کتاب «دلالة الحائرین» آورده شده نوشته است (رك. به بخش دوم کتاب دلالة الحائرین)؛ شرح محمدبن ابی بکر توسط محمد زاهد الکوثری، و به عنوان «المقدمات الخمس والعشرین قی اثبات وجود الله و وحدانیته»... در قاهره ۱۳۱۹ انتشار یافت؛ در کتاب حاضر رك. فصل ۷ - ص ۱۲۵ به بعد:

فصلع؛ ص٧٧ به بعد) ٢٢

این یك تفصیل جزئیات است که اهمیت نمادی (سمبولیك) دارد. غازان خان، خداوندگار رشیدالدین، همان کس است که دل از مهرورزی مغولان نسبت به دین بودائی برید و به مذهب تسنن در آمد. اندیشه های معتدل صوفیانه کسانی همچون غزالی ظاهراً تأثیری در مجالس او داشته است. رشیدالدین نه تنها بر اهینی از نوشته های غزالی به دست آورد، بلکه از خود نیز اندیشه هایی داشت؛ ورساله های دیگر وی که در همان «مجموعه» گرد آوری شده و تازمان حاضر درسایهٔ اثر عظیم او، «جامعالتواریخ»، کاملاً از نظر دور مانده بوده است، علاقهٔ فراوان اورا به مسائل تصوفی آشکار می سازد (رك ص۷۷ به بعد).

کمال مطلوب تغییر کرده، و «علم» جای خودرا به «حکمت» و اگذاشته بود. برخلاف مغرب اسلامی، فلسفه در ایر ان به حیات خود ادامه می داد، ولی صورت دیگری پیدا کرده بود، و با ارزشهای دینی غالب و ابستگی نزدیك داشت. هنگامی که فلسفه باردیگر در او ایل دورهٔ صفویه طلوع کرد، فار ابی و ابن سینا ابعاد جدیدی پیدا کرده بودند قابل مقایسه با ابعادی که پیش از آن در او اخر دور ان قدیم تاریخ، یا مبلیخوس و پروکلوس، برای افلاطون و ارسطوقائل بودند.

در زیر ضربهٔ تغییرات اساسی درچشم اندازهای اجتماعی وسیاسی، ایران بهوحدت تفکری رسیدکه سرنوشت آن چنان بودکه تازمان حاضر ادامه یابد.

۷۲ - رك. «وقفناههٔ ربعرشیدی»، چاپ عکسی بهاهتمام مجتبی مینوی و ایرج افشار (تهران ۱۳۵۰ - «سلسله انتشارات انجمن آثار ملی»، شمارهٔ ۸۷).

۷۳ وی از آنها به وسیله یکی از نامههای آگاه شده بودکه درمجموعهٔ فضائل الانام موجود است؛ رك. «رسالهها و گفتارهای ابوحامد محمدغزالی» از کراوولسکی (فرایبورگ ۳۹۷۱)، ص ۱۶ بهبعد:

D. Krawulsky, Briefe und Reden des Abu Hamid Muham-mad al-Gazzali.

سهم ایرانیان در تحول کلام اسلامی



## تعريف علم كلام

دانشمندان اسلامی تعریفهای گوناگونی از برای علم کلام نقل کردهاند . از جملهابونصرفارابی متوفی ۳۳۹میگوید: علم کلام علمی است که آدمی را توانامیگرداند که آراء وافعال معینی را که واضع شریعت بدانها تصریح کرده است یاری کند و آنچه را که با آنها مخالفت دارد رد نماید! . عضدالدین ایجی متوفی ۷۵۲ میگوید: علم کلام علمی است که آدمی را توانامیگرداند براثبات عقائد دینی با ایراد حجتها ودفع شبههها به سعدالدین تفتازانی متوفی ۷۹۲ میگوید : کلام علم به عقائد دینی ازروی ادله یقینی است به میرسید شریف جرجانی متوفی ۸۱۲ میگوید : کلام علمی است که بحث میشود در آن از ذات و صفات خداوند و احوال ممکنات از مبدأ و معاد برطبق قانون اسلام و قید اخیر برای اینست که علم الهی فلسفه را از تعریف خارج کند باین خلدون متوفی ۸۵۸ میگوید : علم کلام علمی است که دربر دارد حتجاج برعقائد ایمانی را با ادلهٔ عقلی و رد بدعت آورانی که در اعتقادات خود از احتجاج برعقائد ایمانی را با ادلهٔ عقلی و رد بدعت آورانی که در اعتقادات خود از مذاهب گذشتگان واهل سنت منحرف گشتهاند ...

از تعریفهای بالا چنین نتیجه گرفته می شود که متکلمان یعنی آنان که عالم به علم کلام اند باید آنچهٔ راکه واضع شریعت یعنی پیغمبر آورده با دلیلهای عقلی اثبات کنند و نیز آنچه را که گذشتگان و اهل سنت در تفسیر و توجیه امور دینی گفته اند

١- فارابي، احصاءالعلوم، ص ١٥٧

٧- ایجی، مواقف، ص ۱۱

٣- تفتازانی، شرح مقاصد، ج ١ ص ٥

ع- جرجاني، التعريفات، ص ١٥٢

۵- ابن خلدون، مقدمه، ص ۳۸۴

تأئید نمایند. گذشته از این آمادگی داشته باشند که اگر مخالفان دین ونو آوران خواسته باشند شبهه ای در دین ایجاد کنند و یا تغییری در آن بدهند آن را رد نمایند.

## نامهای علم کلام

علم کلام به نامهای مختلف خوانده شده است . از جمله ابوحنیفه نعمانبن ثابت پیشوای مذهب حنفیان متوفی ۱۵۰ آنرا بنام «الفقهالاکبر» خوانده و کتابی نیز بهمین عنوان درعلم کلام نوشته است به عبیر فقه اکبر دربرابر فقه اصغر است که آن علم به احکام شرعیه فرعی است که عالم بآنرا «فقیه» خوانند . تفتازانی آنرا بنام «علم التوحید والصفات» خوانده و آنرا مقابل علم شرایع واحکام قرار داده و در این باب چنین گفته است : برخی از احکام شرعی به کیفیت عمل تعلق دارند وبرخی دیگر باعتقاد . اولی را علم شرایع واحکام خوانند و فرع بشمار میرود و دومی که اصل است علم توحید وصفات است زیرا مشهور ترین مباحث و شریف ترین مقاصد آن همین موضوع است به .

## وجه تسمية علم كلام

دروجه تسمیه علم اصول دین به کلام وجوه مختلف ذکر شده از جمله:

۱- عنوان مباحث این علم بدین گونه است: «الکلام فی کذا و کذا»

٧\_ مسألة كلام مشهورترين مباحث اين علم است .

۳ـ درتحقیق شرعیات والزام دشمنان موجب قدرت برکلام میگردد همچون
 منطق وفلسفه .

۴ نخستین علم واجبی است که تعلیم و تعلم آن بوسیلهٔ کـلام صورت میپذیرد .

۵\_ این علم با مباحثه و تکلم از دوطرف تحقق مییابد .

۶\_ این کتاب که بوسیله ابومنصور ماتریدی شرح شدهٔ درسال ۱۹۴۸درحیدرآباد چاپ شده است.

٧- تفتازاني، شرح العقائد النسفيه، ص ١٥

٦- نزاع و خلاف در این علم بیشتر از سایر علوم است لذا نیاز به کلام با
 مخالفان ورد آنان بیشتر است .

٧\_ بجهت قوت ادله این علم گوئی این کلام است نه علوم دیگر .

۸ چون مبتنی برادلهٔ قطعیه است که بیشتر آن ادله با دلیلهای سمعی تأثید میشود از هرعلمی دیگر بیشتر تأثیربرقلب داردپسکلام نامیده شد که مشتق از کلم به معنی جرح است<sup>۸</sup>.

# اختلاف مسلمانان بعد از پیغمبر (ص)

شهرستانی در کتاب ملل و نحل خود به تفصیل اشاره به اختلافاتی که میان مسلمانان هنگام بیماری پیغمبر و پس از وفاتش رخ داده کرده است که در این جا بنحو اختصار یاد میگردد:

۱\_ هنگام بیماری که منجر به وفات او گردیدگفت دوات و کاغذی برای من بیاورید تا نوشتهای برای شما بنویسم که پس از من گمراه نشوید . عمر گفت : درد بررسول خدا غالب آمده مارا کتاب خداوند کافی است پیغمبر فرمود : از پیش من برخیزید که سزاوار نیست نزد من نزاع کنید .

۲\_ درهمان بیماری فرمود: سپاه اسامه را مجهز بسازید خداوند لعنت کند کسی را که از آن تخلف کند. برخی گفتند اسامه ازمدینه بیرون رفته امتثال فرمان رسول خدا برما واجب است برخی دیگر گفتندبیماری رسول خدا شدت یافته دل ما یارای جدائی اورا در این حال ندارد صبر کنیم تا بهبینیم چه میشود.

۳\_ هنگام وفات او عمر گفت: هر که بگوید محمد مرده با این شمشیر اورا میکشم ، اورا همچون عیسی بن مریم بآسمان برده اند . ابوبکر گفت: هر که محمدرا عبادت میکند محمد مرده است و هر که خدای محمد را می پرستد خدای او زنده است و نمی میرد سپس این آیه را خواند: «وما محمد الارسول قدخلت من قبله الرسل افان مات او قتل انقلبتم علی اعقابکم» .

ع۔ دربارہ جای دفن او اہل مکہ یعنی مہاجران می گفتند باید به مکہ بردہ

۸\_ مآخذ پیشین ، ص ۱۵ ۹\_ آل عمران ، ۱۴۴/۳

شود که زادگاه او وجای خویشان اوست واهل مدینه یعنی انصار میگفتند درمدینه باید مدفون گردد که جای هجرت ونصرت اوست وبرخی دیگر معتقد بودند که باید به بیتالمقدس نقل گردد که جای دفن پیغمبران است و معراج او باسمان از آنجا صورت پذیرفته، تاسرانجام متفق گردیدند که درمدینه مدفون گردد، باستناد روایتی که میگوید: پیغمبران آنجاکه می میرند بخاك سپرده می شوند.

۵ـ دربارهٔ خلافت که مهمترین اختلاف میان مسلمانان بشمار میرود. پس از وفات پیغمبر مهاجران وانصاردربارهٔ جانشین اواختلاف کردند. انصارگفتند مارا امیری و شمارا امیری باید و بررئیس خود سعدبن عباده اتفاق کردند ولی ابوبکر و عمر با گروهی دیگر در سقیفه بنیساعده گرد آمدند عمر پیش از آنکه انصار سخن خودرا بگویند با ابوبکر بیعت کرد وسپس به مسجد آمدند و گروهی در آنجا بیعت کردند و علی در آن وقت بنابفرمان پیغمبر به تجهیز ودفن و ملازمت قبر او اشتغال داشت.

۶ـ دربارهٔ فدك و اینكه آیا پیغمبر ارثی برای فاطمه (ع) تعیین كرده است یا
 نه نیزاختلاف وجود داشت .

۷ ـ درباره کشتن کسانی که از پـرداخت زکـوة سر باز میزنند . برخـی میگفتند آنان را باید همچون کافران کشت و برخی دیگر میگفتند که آنان نباید کشته شوند .

۸- درجانشین ساختن ابوبکر عمررا پیش از وفاتش . برخی از مردم میگفتند که مردی تندخوی و سخت دلرا برما امیر گردانیدی . ابوبکر گفت اگر پروردگارم از من در این باره در روز قیامت سئوال کند میگویم بهترین آنان را برآنان امیر گردانیدم.

۹ در بارهٔ شورائی که عثمان را به خلافت تعیین کرد و عمالی که او از طرف خود به نواحی مختلف فرستاد و رفتاری که با برخی از صحابه نمود نیز اختلاف داشتند .

۱۰ در زمان حضرت علی (ع) پساز اینکه اتفاق بربیعت کردند اختلافاتی بوجود آمد . نخستین خروج ورفتن طلحه وزبیر به مکه بود سپس آوردن عایشه به بصره وبوجود آوردن جنگ جملرا با علی وهمچنین مخالفت معاویهٔ با او وساختن

جنگ صفین ومخالفت خوارج بااو وپدید آوردن تحکیم (= حکمیت) وفریبدادن عمروعاص ابوموسی اشعری را و نیز مخالفت خوارج نهروان با او و از طرفی دیگر پدید آمدن غلاة همچون عبدالله بن سبا وگروه او ۱۰۰ .

# اختلاف مسلمانان بعد از حضرت على (ع)

پس از حضرت علی دو گونه اختلاف میان مردم پدید آمد یکی اختلاف در امامت و دیگر اختلاف دراصول . گروهی امامترا باتفاق واختیار مردم میدانستند وگروهی دیگر به نص و تعیین . آنانکه به نص و تعیین میدانستند برخی گفتند علی فرزند خود محمدبن حنفیه را بجانشینی تعیین کرده است اینان را کیسانیه گویند . وبرخی دیگر گفتند که حسن وحسین علیهماالسلام را معین نموده است وپس از آن برخی امامترا برای اولاد حسن وبرخی دیگر برای علیبن الحسین زین العابدین می ـ دانند و پس از علیبن الحسین گروهی زید فرزند اورا امام میدانند واینانرا زیدیه خوانند ومعتقدند که هرکه از اولاد فاطمه خروج کند وعالم و زاهد و شجاع وسخی باشد او پیشوااست و فرمان برداری او واجب است . ولی امامیه امامترا اختصاص به محمدبن على ملقب بهالباقر وپسازاوجعفربن محمد ملقب بهالصادق عليهماالسلام مى دهند . پس ازامام صادق نيز اختلاف است . عماريه محمدبن جعفررا واسماعيليه اسماعيل بن جعفررا وفطحيه عبداللهبن جعفر ملقب به افطح را واثناعشريه امام موسى بن جعفر را امام میدانند . اختلاف در اصول در آخر ایام صحابه پدیدار گشت که معبد جهنى وغيلان دمشقى و يونس اسوارى قائل به قدر شدند وسپس واصل بن عطا شاگرد حسن بصری همین عقیده را اظهار نمود . این مسأله قدر از مهمترین مباحث علم کلام بشمار میرود . درقرآن آیاتی وجود دارد که قدر خیر وقدر شررا به خدا نسبت می دهد و بنده را ازافعال بری می داند ۱۱ در برابر آبات دیگری وجود دارد مشعر

١٥ - شهرستاني ، ملل و نحل ، ج١ص٢٤-١٣

۱۱ مانند این آیات: اناکلشی خلقناه بقدر. قدر ۴۹/۵۴، وکلشی عنده بعقدار. رعد ۱۱ مانند این آیات: اناکلشی خلقناه بقدر. و ۱۷ ماره من مصیبة فی الارض ولافی کتاب من قبل ان نبر اهاان ذلك على الله یسیر. حدید ۲۲/۵۷.

براینکه آدمی خو دسازنده و بوجو د آورنده افعال خو داست ۱۲ . از همین کلمه قدرنام قدریه گرفته شده که به معتزله اطلاق می شو دزیر ا آنان قدر شرر ابه خدانسبت نمی دهند ۱۳. دربارهٔ كلمة معتزله نوشته اندكه واصلبن عطا رئيس قدريان ازمجلس استادخو دحسن بصري كناره جست و تقریر نمو د که مر تکب کبیره نه مو من است و نه کافر بلکه در منز لتی بین منز لتین قرار دارد.حسن باوگفت: «اعتزل عنا»سپس آنان معتزله نامیده شدند و خود خودرا اصحاب عدل وتوحید میخوانند زیرا پاداش فرمان بردار وکیفرگناهکاررا برخدا واجب می دانند . دربرابر معتزله اشاعره قرار گرفتهاند که قدرخیروشررا بخدا نسبت میدهند واختياررا ازآدمي سلب مينمايند مؤسس اين فرقه ابوالحسن اشعرى است . اوروزي به استاد خود ابوعلی جبائی گفت رأی تو چیست درباره سه برادری که مردهاند یکی مطیع و دیگری عاصی وسه دیگر خردسال . او گفت اولی را در بهشت پاداش میدهند ودومی را در دوزخ کیفر وسومی را نه ثوابی است ونه عقابی . اشعری گفت اگرسومی بگوید که ای خدا چرا مرا درخردی میراندی و مرا باقی نگذاشتی که بزرگ شوم و بتو ایمان آورم و داخل بهشت گردم . جبائی گفت پروردگار میگوید من می دانستم که اگر بزرگ شوی نافرمان می گردی و بدوزخ وارد می شوی و مناسب تر برای تو آن بود که درخردی بمیری . اشعری گفت اگر دومی بگوید ای خدا چرا مرا درخردسالی نمیرانیدی تا گناه نکنم ووارد دوزخ نگردم پروردگار چه میگوید . جبائی مبهوت

۱۲ مانند این آیات: ومااصابکممن مصیبة فبماکسبت ایدیکم. شوری ۴۲ هم، هام کسبت وعلیهامااکتسبت. بقره ۲ / ۲۸۶، واما ثمود فهدینا هم فاستحبو االعمی علی الهدی. فصلت ۱۷/۴۲

۱۳ این لقب بوسیله مخالفان برآنان نهاده شده و خود خود را از آن برکنار میدارند تامشمول گفته منسوب به پیغمبر: «القدریةمجوسدنهالامة» نشوند. رجوع شودبه شهرستانی ملل و نحل ج ۱ ص ۵۷. مخالفان معتزله وجه تشابه به قدریه رابامجوس چنین توجیه می کنند که همچنانکه مجوس در برابر خالق و مبدء خیر که یزدان باشد به خالق و مبدء شریعنی اهر من معتقدند قدریه اعمال بدانسانی را ازدادره خلق خدابیرون می آورند و تحت اراده مستقل آدمی قرار میدهند. شیخ محمود شبستری در گلشن راز بهمین موضوع اشاره کرده است:

هرآنکس را که مذهب غیر جبراست نبی فرموده کـو مانند گبراست چنان کان گبر یـزدان اهرمن گفت رجوع شود بهشرح شیخ محمود لاهیجی برگلشن راز ص ۴۳۰ و ۴۳۱

گردید و درماند و سپس اشعری ترك آن مذهب گفت و او و پیروانش بابطال مذهب معتزله و اثبات آنچه سنت وجماعت برآنست مشغول گشتند لذا آنان را اهل سنت و وجماعت گویند . اهل سنت وجماعت خراسان وشام و عراق پیرو ابوالحسن اشعری متوفى ٣٢٤ هستند وباشاعره اشتهار دارند ولى درماورا عالنهر تابع ابومنصور ماتريدى متوفی ۳۳۳ هستند که به ماتریدیه معروف میباشند ۱۴ . اشاعره وماتریدیه درپارهای از مسائل باهم اختلاف دارند ولى اين اختلافات بسيار جزئي است . شيعه در انديشه های کلامی خود متمایل به معتزله است وحتی دانشمندان اهل سنت تصریح کردهاند براينكه شيعه دربيشتر ازمسائل اصولي موافق بامعتزله است وفقط دربرخي ازمسائل باآن مکتب اختلاف دارد و آن هم مربوط به مسأله امامت است واین مسأله به فروع بیشتر نزدیك است تاباصول۱۵ . این نکته را باید یاد آورشد که در همین مساله امامت برخی از اهل اعتزال خاصه بغدادیان علی را مقدم برابوبکر می دانستند ۱۶. همداستانی شیعه ومعتزله درباره امیر وسلطان وشرایط معنوی وروحانی که باید دارا باشد کاملاً مخالف با آنچه بود که اشعریان بدان معتقد بودند وبهمین مناسبت حکام و سلاطین از مکتب اشعری حمایت میکردند واهل اعتزال درشمار زندیقان و اهل بدعت بشمار می آمدند . برای روشن شدن این مطلب بی مناسبت نیست داستانی را از کتاب اصول الدین بزودی نقل کنیم. اومی گوید در او اخرعهد سامانیان قدریان ومعتزلیان در بخار ا قوت یافتند ووزیرهم بآنان متمایل بود واهل سنت وجماعت مقهور آنان بودند . امیررا آموزگاریسنی بود روزی بامیر گفت این قدریان تورا امیر وسلطان نمی دانند ولى اهلسنت وجماعت تورا اميروسلطان ميدانند . سلطان پرسيد اين چگونه باشد؟ آموزگارگفت فردا ترامعلومخواهد شد. او اهل سنت وجماعت را در دارالخلافه گرد آورد وامیررا پس پرده نشانید و سپس بآنان گفت : اگر امیر زنا کند و بمردم ستم نماید وباده نوشد وغلام بارگی کند با علم باینکه این امور حـرام است آیا از مقام

۹۱- ابوطاهر سمرقندی درکتاب سمریه ص ۸۰ میگوید: اکثر بلاداعظم مثل روم و بخارا و بلخ و خوارزم و سمرقند و فرغانه و مجموع هندوستان و ترکستان و کاشغر همه ماتریدیه اند.

۱۵ جلال الدین دوانی، شرح عقائد عضدیه، ص ۷ ۱۶ رجوع شود بهمقدمه العثمانیه جاحظ، ص ۱۲که در آنجا از شرح نهح البلاغه ابن ابی الحدید نقل کرده است.

خود منعزل می گردد؟ آنان گفتند نه بلکه براوست که از این گناهان توبه کند. سپس پیشوایان قدریه و معتزله را خواند وبآنان گفت یکی ازامرا اموال مردم را بستم گرفته و زنا کرده و خمر نوشیده و غلام بارگی کرده آیا منعزل می گردد؟ آنان همگی گفتند که منعزل می گردد سپس او رو بامیر کرده گفت اینان ترا معزول می دانند و از امارت ترا اخراج می کنند زیرا تو این قبایح را انجام می دهی ۱۷.

## فرقههاى كلامي اسلامي

اختلافاتی که درمسأله جانشینی پس از پیغمبر وعلی وهمچنین اختلافاتی که دراصول عقائد درمیان مسلمانان پیدا شد موجب گردیدکه آنان برفرقههای مختلفی تقسیم شوند این فرقهها که برخی اصلی وبرخی فرعیاند حدو حصر ندارند . برخی خواستهاند که این فرقههارا تحت شماره معینی درآورند تا با حدیثی که منسوب به پیغمبراست منطبق گردد . ازابوهریره روایت شده که پیغمبر فرمود : یمود بههفتادو یك فرقه و نصاری به هفتادو دو فرقه گشته اند و امت من به هفتا دو سه فرقه متفرق می گردند. وسپس فرمود همه این فرقهها بجز یك فرقه دوزخی هستند . سئوال شد كدام است آن یك فرقه پیغمبر فرمود فرقهای كه من واصحاب من برآن هستیم . برخی معتقدند که این حدیث از احادیث مجعول است زیرا آوردن سه عدد متوالی ۷۳،۷۲،۷۱ وهمچنین پیش بینی تعداد قطعی فرقهها واظهار آن از پیغمبر بعید مینماید . ودیگر آنکه این حدیث درآثار قرن دوم وقرن سوم وارد نشده و گذشته از این قسمت آخر آن یعنی «فرقه ناجیه» مورد تمسك هرفرقهای گشته و آن را نام خود ساختهاند ۱۸. دانشمندان اسلامی در آثار خود از فرقههای مختلف اعم از اصلی وفرعی یاد کرده وعقائد وافكار آنانرا مورد تحليل قراردادهاند. ازمهمترين مداركي كه موضوع فرقهها درآن مورد بحث قرار گرفته مقالات الاسلاميين اشعري متوفى ٣٢٤ والفرق بين الفرق بغدادی متوفی ۲۹ و الفصل ابن حزم متوفی ۲۵۶ والملل والنحل شهرستانی متوفی

۱۷- بزدوی، اصول, ص ۱۹۱

۱۸ عبدالرحمن بدوی، مذاهب الاسلاميين، ص ۳۴. گلدزيهر در كتاب العقيدة و الشعريعة في الاسلام، ص ۱۸۷ بحثي درباره اين مطالب كرده است.

۵٤۸ و درباره فرقههای شیعه کتاب فرق الشیعه نوبختی را می توان نام برد ۱۹.

# مخالقت با علم كلام

از آنجا که علم کلام همراه بااستدلالهای منطقی و فلسفی بو ده و متکلمان خاصه اهل اعتزال مسلط به مباحث فلسفه بو ده اند ۲۰ مخالفان فلسفه با کلام هم مخالفت و رزیده اند این مخالفان بیشتر متکی به حدیث و سنت بو دند و می گفتند که با و جود حدیث و سنت نیازی به براهین و حجج متکلمان نیست. مخالفت با علم کلام نخست از جانب حنبلیان صورت گرفت احمد بن حنبل متو فی ۲۶ در مناظره ای که میان او و ابن ابی دواد در حضور معتصم در گرفت گفت من صاحب کلام نیستم و مذهب من حدیث است ۲۰ از شافعی نیز نقل شده که گفته است: علم به کلام جهل و جهل به کلام علم است ۲۰ و حتی برخی از دانشمندان کتابهای مستقلی در د علم کلام نوشته اند از جمله موفق الدین بن قدامه مقدسی متوفی ۲۶ کتابی دارد بنام «تحریم النظر فی کتب اهل الکلام» او در این کتاب که به رد علی بن عقیل پر داخته از قول بسیاری از دانشمندان بر حرمت علم کلام و زندیق بو دن کسانی که در آن ممارست می کنند استشهاد جسته است . از جمله از احمد بن حنبل روایت میکند که گفته است : صاحب کلام هر گز رستگار نمی شود و ابویوسف گفته است : کسی که

۱۹ و عقائد آنان کتاب نوشته اند. از جمله کتاب مقالات ابوالقاسم بلخی کعبی متوفی ۲۲۰ و عقائد آنان کتاب نوشته اند. از جمله کتاب مقالات ابوالقاسم بلخی کعبی متوفی ۲۲۰ که مورد استفاده اشعری و دیگران قرار گرفته است. رجوع شود به فیلسوف ری تألیف نگارند،، ص ۳۳. و همچنین ابو عبدالله ناشی متوفی ۲۹۳ دراین باره تألیفاتی داشته است. اخیرا موسسه آلمانی مطالعات شرقی در بیروت کتابی از ناشی در ایدن موضوع تحت عنوان:

«مسائل الامامة ومقتطفات من الكتاب الاوسط في المقالات» باهتمام پر فسور ژوزف فان اس Josef van Ess چاپ و منتشر كرده است .

ه ۲- اهل اعتزال چنان به فلسفه تسلط داشته اندکه بزدوی در اصول الدین ص ۲۴۰ میگوید «ولایری معتزلی وقدری الایعلم شیئا من الفلسفة»

۲۱ ـ ابن المرتضى، طبقات المعتزله، ص ۱۲۵ ـ ۲۲ ـ ۲۴۲ ص ۲۴۲

علم كلام را بجويد زنديق مى گردد ٢٠ . ابوالحسن اشعرى از نخستين كسانى بود كه دربرابرمخالفان علم كلام ايستادگى كرد وكتابى تحت عنوان : «رسالة فى استحسان الخوض فى علم الكلام» تأليف كرد ٢٠ .

# اير انيان و علم كلام

ایرانیان از دیرزمان به علوم عقلی علاقه مند بوده اند . در اینجا فرصت آن نیست که به تحلیل افکار فلسفی و کلامی ایرانیان پیش از اسلام پرداخته شود آنچه که مسلم است اینست که خرد واندیشه را بسیار ارج مینها دند و در تحلیل مسائل جهان شناسی و جهان بینی اندیشه را بکار میبر دند و به خرد استناد میجستند ۲۵ . پناه یافتن فیلسوفان یونانی بایران در زمان انوشیروان آن گاه که ژوستی نین مدارس آتن را بسست دلیل و جود جو علمی و محیط فلسفی در ایران بوده است . نویسندگان اسلامی تصریح کزده اند باینکه علوم عقلی در ایران و جود داشته ولی دستبرد حوادث آثار آن را از بین برده است . مسعودی میگوید : از ایرانیان باید کسب علم و معارف کرد هر چند آثار شان از میان رفته زیرا آنان در هرقسمتی مقدم و بر تر میباشند ۲۶ . ابن طیفور نقل میکند که از مردی بنام ابو عمرو عتابی که کتابهای فارسی کتابخانه های مرو و نیشابور را استنساخ می کرد پرسیده شد که چرا این کتابهارا رونویسی میکنی او پاسخ داد : «هل المعالی الافی لغة العجم اللغة لنا والمعانی لهم» : معانی و بلاغت

۳۷- برای آگاهی بیشتر ازمخالفت اهل سنت باکلام وفلسفه رجوع شود بهمقاله گلدزیهر تحت عنوان «موقف اهل السنة القدماء بازاءالعلوم الاوائل»کهبوسیله عبدالرحمن بدوی ترجمه ودرکتاب «التراث الیونانی فی الحضارة اسلامیة» چاپ شده است.

۲۴ ازجمله کتاب» «الابانةعناصول الدبانة» که درسال ۱۹۳۸ در حیدرآباد چاپ شده و «اللمع فی الردعلی اهل الزیغ و البدع» که درسال ۱۹۵۸ دربیروت و در ۱۹۵۵ درقاهر هطبع و منتشر شده است.

محققانه پرفسور نیبرگ H.S.Nyberg تحت عنوان : «مسائل مبدا جهان و جهان محققانه پرفسور نیبرگ H.S.Nyberg تحت عنوان : «مسائل مبدا جهان و جهان و شناسی دردین مزدائی» که درمجله آسیائی ژوئیه ـ دسامبر ۱۹۳۱، ص ۱۳۴ ـ ۱ بزبان فرانسه چاپ شده است. و همچنین کتاب فاضلانه پرفسور زینر R.C. Zaehner که بنام «زروان» درسال ۱۹۵۵ در آکسفورد چاپ شده است.

۲۶ مسعودی، التنبیه والاشراف، ص ۲۶

جزدرزبان فارسی نیست زبان ازماست و معانی از ایشان است<sup>۲۷</sup>. در نوشته های زردشتی به نام طبقات مختلف از دانشمندان بر می خوریم از جمله چهار طبقه زیر:

۱\_ استاراشماران (منجمان) ۲\_ زمیك پتمانان (مهندسان) ۳\_ پجشكان (طبیبان) ٤\_ داناكان (حكیمان) ۲۸ طبقه چهارم یعنی داناكان كسانی بودهاند كه مسائل مردمرا با مسائل روحانی و معنوی آشنا میساختهاند وهمین گروه بودند كه مسائل دینی زردشتی را باروش عقلی خاص آن مذهب تحلیل و توجیه میكردهاند ۲۹ . روش تحلیل مسائل كلامی ایرانیان قدیم را میتوان در كتابهائی مانند دینكرت و بندهشن وشكندگمانیك ویچار جستجو كرد ۳۰ . پس از اسلام ایرانیان سهم بزرگی دربوجود آوردن و توسعه بخشیدن به علم كلام دارند چنانكه پس از این یاد آور خواهیم شد بزرگترین پایه گذاران مكتبهای مختلف كلامی اسلامی ایرانی بودهاند. توجه به علم كلام ومسائل مذهبی درایران منحصر بطبقه خاصی نبوده بلكه همه طبقات اعماز عالم

۲۷ ابن طیفور، بغداد، ص۸۷

حورت) و گوهر (= جوهر)) و مانند اینها مواجه میشویم. برای آگاهی بیشتر رجوع شود به کتاب مسائل زردشتی در کتابهای قرن نهر میلادی تألیف سرهارولد بیلی شود به کتاب مسائل زردشتی در کتابهای قرن نهر میلادی تألیف سرهارولد بیلی H. W. Bailey که درسال ۱۹۴۳ در آکسفورد چاپ شده است.

وحمور داشته که زردشتیان در آنجا به ممارست در علوم مختلف میپرداختند ابن حوقل در صورة الارض، ص ۲۴۲ هنگام یاد کردن از اقلیم فارس از دژگچین ( = قلعة الجص) یاد میکند که در آنجا زردشتیان یادگارهای ایران باستان رانگه میداشته و علوم منیع و رفیع خود را تدریس میکرده اند. یاقوت حموی در معجم البلدان ج۲ ص ۸۸۷ نیز در ذیل «ریشهر» که از نواحی ارجان فارس بوده مینویسد که نویسندگان خط جستق که به گشته دفتر آن معروف است آنجا هستند و کتب طب و فلسفه و نجوم را باآن خط مینویسند.

ه ۳ - کتاب شکند گمانیك ویچار از کتابهائی است که در آن روش استدلال کلامی برپایههای استوار عقلی نهاده شده است. یکی از دانشمندان و روحانیان یهودی بنام «حیوی بلخی» که درقرن نهم میلادی میزیسته در نتیجه خواندن این کتاب از دین خود برگشته و تورات و فلسفه و کلام یهود را مورد نقض و انتقاد قرار داده است. سپس متکلم معرف یهودی سعید بنیوسف فیومی صاحب کتاب معروف «الامانات والاعتقادات» دویست ایراد او را بر مدهب یهود پاسخ داده است. برای آگاهی بیشتر رجوع شود به کتاب «نقص سعدیابر حیوی بلخی» بوسیله اسرائیل دیویدسن که درسال ۱۹۱۵ در نیویو و دو چاب شده است.

وعامی همیشه میکوشیده اند که منقولات مذهبی و دینی را بااستدلالات عقلی و فلسفی همراه سازند . ابن حوقل میگوید: عوام خوزستان مثل خواص سایربلاد در بارهٔ کلام وعلم گفتگو میکنند. منخود حمالی را دیدم که باری سنگین برپشت داشت و باحمالی دیگر که بااو همراه بود درباره تأویل و حقایق کلام بحث و نزاع مینمود ۲۰ . ابن خلدون مورخ بزرگئ عرب فصل سی و ششم از مقدمه خود را بدین عنوان آورده است . «دراینکه حاملان علم در اسلام بیشترشان ایرانی اند» و در طی این فصل از علوم مختلف اسلامی یاد میکند که بزرگان آن اهل ایران بوده اند و در این میان گوید : «همچنین است علم کلام» اوسیس گفته پیغمبر را به مناسبت نبوغ ایرانیان در علوم مختلف نقل میکند که فرمود : اگر علم درپیرامون آسمان میبودگروهی از ایرانیان بدان دست می یافتند ۲۲ .

# پیشوایان ایرانی علم کلام

در این فصل نام متکلمان ایرانی برحسب مکتبهائی که آنان بدان وابسته بودهاند آورده میشود . مهمترین مکتبهای کلامی اسلامی عبارتست از :

۱\_ ماتریدیه

٧- اشاءره

٣\_ معتزله

٤\_ شيعهٔ اماميه

۵ - شیعهٔ اسماعیلیه

پیشازاین بطور اجمال درباره هریك ازاین مذاهب بحث شد . اینك به ترتیب نام پیشوایان ورهبران ایرانی این مذاهب باشرح مختصری ازاحوال وافكار وآثارشان یاد میگردد .

٣١- ابن حوقل، صورة الارض، ص ٣٥٠

۳۷ ابن خلدون، مقدمه، ص ۴۸۰. امتیاز ایرانیان براین بوده که بیشتر باروش عقلی و فلسفی به علوم اسلامی میپرداخته اند. سیوطی درطبقات المفسرین، ص ع میگوید علوم تفسیر و حدیث و فقه و معانی و بیان و بدیع را برطریقه عرب و بلغا خواندم نه برطریقه عجم و اهل فلسفه.

#### «ماتريديه»

#### ماتريديه

ابو منصور محمد بن محمود ما تریدی سمر قندی پیشوای مذهب ما تریدیه است. ما تریدی منسوب است به ما ترید که محله ای از سمر قند بوده است ۳۳. او علم فقه را نزد ابوبکر احمد جوزجانی فرا گرفته و درعلم کلام سر آمد اقران گشته و در علوم اسلامی آثار گرانبهائی از خود بیادگار گذاشته است از جمله: کتاب التوحید، کتاب المقالات، او هام المعتزله، رد الاصول الخمسه از ابومحمد باهلی، رد امامت، رد قرامطه، رد تهذیب الجدل کعبی، رد وعید الفساق کعبی، ماخذ الشرایع فی اصول الفقه، الجدل فی اصول الفقه ۴۳. چنانکه از آثار او برمیآید او مخالفتی شدید با بزرگان اهل اعتزال داشته و برخی از آثار ابوالقاسم بلخی کعبی رئیس معتزلیان بغداد را نقض و اصول پنجگانه اهل اعتزال را نیز رد بلخی کعبی رئیس معتزلیان بغداد را نقض و اصول پنجگانه اهل اعتزال را نیز رد

ماتریدی درعلم کلام دارای عقائد و افکار خاصی است و دربسیاری از مسائل بااشعری مخالفت دارد. متکلمان اسلامی هنگام بیان عقائد و آراء دینی اشاره باختلاف مسلك این دو پیشوای اهل سنت کرده اند. مثلا سعد الدین تفتازانی در شرح عقائد نسفیه آنجا که نسفی میگوید: «قرآن کلام خدای تعالی است و مخلوق نیست» میگوید کلام قدیم صفت خدای تعالی است اشعری معتقد است که جایز است که شنیده گردد ولی ابواسحق اسفراینی آن را رد کرده است و همین عقیده را شیخ ابو منصور اختیار نموده است ۳۵. دانشمندان اسلامی در باره مسائلی که میان ماتریدی واشعری اختلاف است بحثهای فراوان کرده اند از جمله حسن بن عبد المحسن مشهور به ابی عذبه کتابی در این باره نوشتهٔ و آن را به «الروضة البهیه فیما بین

۳۳ ابن اثیر در اللباب فی تهذیب الانساب، ج۲ص ۷۶ «ماتریت» ویاقوت «ماتیرب» ضبط کرده است. ونیز رجوع شود به ترکستان بارتولد، ص ۹۰

۳۴ ابن قطلو بغا، تا ج التراجم، ص ۵۹ و اللكنوى، الفوائد البهيه، ص ۱۹۵ و ۲۸ و ۳۸ مسحد الدين تفتازانى، شرح العقائد النسفيه، ص ۹۴. و نيز فخر الدين رازى در كتاب «البراهين البهائيه»، ج۱ ص ۱۷۱ درمسأله رؤيت خدا گويد: «مـذهب ما درين مسأله آنستكه مذهب امام منصور ماتريدى عليه الـرحمة و الغفران است و آن آنستكه اثبات رؤيت بدليل عقلى نكنيم ليكن تمسك بظواهر قرآن و اخبار در اثبات رؤيت كنيم».

الاشاعرة والماتریدیه» موسوم کرده است این کتاب درسال ۱۳۲۲ هجری قمری در حیدر آباد هند چاپ شده است . مؤلف در آغاز کتاب میگوید که آن را درسال ۱۲۲۵ در مکه بخواهش یکی از دوستانش تألیف کرده است . او معتقد است که میان اشعری و ماتریدی اختلاف عمیق نیست زیرا هردو در اصل عقیده اهل سنت و جماعت متفق هستند و اختلاف ظاهری آن دو موجب نمی گردد که یکی از آنان اهل بدعت باشد و برای بیان این منظور بدین بیت از قصیده نونیهٔ سبکی استناد میجوید :

والخلف بینهما قلیل امره سهل بلا بدع و ولاکفران ۱۶ ماتریدی شاگردان بسیاری داشته ازجمله حکیم قاضی اسحق بن محمد سمرقندی وعلی رستغفنی و ابو محمد عبد الکریم بن موسی بزدوی ۲۷ دانشمند اخیر جد پدر ابوالیسر محمد بزدوی صاحب کتاب اصول الدین است که پس از این در باره اوسخن خواهد رفت .

ماتریدی نه تنها پیشوای فقه و کلام بشمار میرود بلکه اورا از زمرهٔ اصحاب کرامات وارباب کشفیاد کردهاند . ابوطاهر خواجه سمرقندی فصلی از کتاب خودرا تحت عنوان «مزارفیض آثار حضرت شیخ ابومنصور ماتریدی» آورده و درضمن بسیاری از داستانها داستان زیررا نقل کرده است : نقل است که روزی شیخ درباغ بود رسول خلیفه بغداد که از برای سؤال یك مسأله از بغداد به سمرقند آمده بود بردر باغ شیخ رفت و حلقه بردر زد شیخ بلباس جریده بیرون آمد . رسول پرسید که مولانا کجاست ؟ شیخ گفت که شیخ کجاست ؟ درجواب گفت که

ع٣- ابى عذبه، الروضة البهيه ص ٥. اين قصيده كه بدين بيت آغاز ميشود: الورد خدك صيغ من انسان ام في الخدود شقائق النعمان

تمامی آن درطبقات الشافعیه سبکی، ج۳ ص ۳۸۹-۳۷۹ نقل شده است. تفتازانی درشرح مقاصد، ج۲ ص ۲۷۱ میگوید میان این دوطایفه اختلاف دربرخی از اصول است ازجمله مسأله تکوین ومسالهٔ استثناء درایمان ومساله ایمان مقلد. زبیدی درشرح احیاءِ العلوم، ج۲ ص ۸ وهمچنین بیاضی دراشارات المرام فی عبارات الامام، ص ۵۳ اشاره به اختلاف این دومکتب کرده اند.

٣٧ لكنوى، الفرائد البهيه، ص ١٩٥

شیخ این پیر است ۳۸.

ماتریدی در سال ۳۳۳ و فات یافت و در گورستان چاکردیزه سمرقند مدفون گردید ۲۹ . از آثار ماتریدی که باقی مانده یکی تفسیر تأویلات السنه در تفسیر است که نسخ متعددی از آن در کتابخانه های ترکیه موجود است و دیگر کتاب التوحید درعلم کلام است که نسخه منحصر بفردی از آن در دانشگاه کمبریج موجود است این نسخه را برای نخستین بار پرفسور ژزف شاخت J. Schacht کشف و در مجله این نسخه را برای نخستین بار پرفسور ژزف شاخت ۱۹۷۰ در بیروت بوسیله دکتر فتح الله خلیف چاپ گردید .

#### بزدوى

از کسانی که بیاری مذهب ماتریدی پرداختند ابوالیسر محمدبن محمد بزدوی است . او درسال ۴۲۱ بدنیا آمد ونخست تحت تعلیم پدرش قرار گرفت . پدر او از تربیت یافتگان جدش عبدالکریم بن موسی بود که او خود ازاصحاب ماتریدی بوده است . او مدتی عهده دار قضاوت سمرقند بود و سرانجام به بخارا آمد و در همانجا در سال ۴۷۸ وفات یافت . بزدوی آثار گرانبهائی ازخود بجا گذاشت که از مهمترین آنها کتاب اصول الدین برای ما باز مانده است این کتاب بوسیله هانز پیترلنس H. petet Linss مورد تصحیح قرار گرفته و بامقدمهای در شرحال او چاپ شده است .

او در آغاز کتاب میگوید برخی از کتب که درعلم توحید تألیف شده ساخته و پرداخته فیلسوفانی مانند اسحاق کندی و اسفزاری ومانند آنهاست که خارج از طریق مستقیم است ، وبرخی دیگر نوشته اهل اعتزال است همچون عبدالجبار رازی و جبائی و کعبی ونظام و دیگران که موجب سستی اعتقاد میگردد ، وبرخی را مجسمه مانند محمدبن هیصم نوشته اند که نظر در آنهاروانیست . ابوالحسن اشعری کتابهائی دراین فن تألیف کرده و در آن مذهب معتزله را تصحیح نموده چون خود در آغاز بر آن مذهب بوده است واصحاب شافعی نیز ازاو پیروی کرده اند ولی اصحاب مادر بسیاری

۳۸ ابوطاهر سمرقندی، سمریه، ص ۳۴ همریه، ص ۳۴ همریه، ص ۵ همر عبدالحکیم تاجر، قندیه، ص ۵

از مسائل برابوالحسن اشعری خرده گرفته اند . شیخ امام زاهد ابو منصور ماتریدی کتابی در علم توحید مطابق مذهب اهل سنت و جماعت نوشته ولی در آن کتاب کمی انغلاق و تطویل و در ترتیب آن نوعی دشواری و جود دارد . بنا براین مصمم شدم که کتابی مختصر برطریق اهل سنت و جماعت تألیف کنم تا عامه و خاصه بر آن واقف گردند ۴۰ .

بزودی دراین کتاب نودوشش مسأله از مسائل کلامی را مطرح ساخته و درطی آن آراء وعقائد مذاهب مختلف اسلامی را نقل کرده است و درپایان کتاب فصلی در بیان مذاهب اسلامی آورده وعقائد آنان را بیان داشته است .

#### نسفي

از یاری گران مکتب ماتریدی ابوحفص عمربن محمد نسفی متوفی ۵۳۷ است. او از شاگردان بزدوی بود و آثار مهمی از خود بجا گذاشت که مهمترین آنها «العقائدالنسفیه» است که بسیاری از دانشمندان برآن شرح نوشته اند و معروف ترین آن شروح شرح سعد الدین تفتازانی است. نسفی در عقائد بطور اجمال و ایجاز مباحث مهم کلامی را مطرح ساخته و میتوان آن را یك کتاب دستی در علم کلام بشمار آورد.

### تفتاز أني

دیگر از کسانیکه متمایل باین مذهب بوده اندسعدالدین تفتازانی است که درسال ۷۱۲ یا ۷۲۲ درده تفتازان ازبلاد خراسان بدنیا آمده و درفقه و اصول و کلام و منطق و معانی و بیان متبحر بوده است.

ابن خلدون در فصلی که بعنوان علوم عقلی آورده میگوید سرمایه این علوم همیشه در عراق عجم و ماوراءالنهر فراوان بوده است. سپس گوید من در مصر تألیفات متعددی از مردی از بزرگان هرات از بلاد خراسان دیدم که مشهور به سعدالدین تفتازانی است این آثار که در علم کلام و اصول فقه و بیان است آگاهی میدهد که او اطلاعی میدهد که او اطلاعی

از علوم حکمیه و گامی عالی درعلوم عقلیه دارد۴۰.

از آثار مهم کلامی او یکی شرح عقائد نسفیه است که پیش از این از آن یاد شد و دیگر شرح المقاصد است که از کتب مهم کلامی بشمار میرود این کتاب برشش مقصد مبوب گردیده مقصداول اتصال در مبادی مقصد دوم در امور عامه مقصد سوم در اعراض مقصد چهارم در جواهر مقصد پنجم درالهیات مقصد ششم در سمعیات است. تفتازانی درسال ۷۹۲ از دنیا رفته است.

# «اشاعره» جوینی

ابوالمعالی عبدالملك بن عبدالله جوینی نیشابوری ملقب به امام الحرمین از متكلمان بزرگ اسلامی است. او در سال ۴۱۹ در جوین بدنیا آمد فقهٔ رانزد پدر خود ابو محمد جوینی و اصول دین یعنی كلام را نزد ابوالقاسم اسكافی اسفراینی خواند. هنگامیكه میان اشاعره و معتزله تعصباتی درگرفت او بحجاز رفت و چهار سال در مكه و مدینه مجاور گشت و به تدریس و افتا مشغول گردید. و بهمین مناسبت او را امام الحرمین گفتند. او سپس در آغاز حكومت الب ارسلان به نیشابور آمد و خواجه نظام الملك وزیر برای او مدرسه نظامیه ۴۲ را بنا نهاد و سیسال در آن مدرسه به تعلیم و تدریس استغال داشت و همیشه سیصدتن از طلاب در مجلس درس او حضور داشتند. او در سال ۴۷۸ رخت از جهان بربست در حالیکه آثار ارزنده ای از خود باقی گذاشت که از مهمترین آنها میتوان کتاب الارشاد و کتاب الشامل ۴۲ را نام برد که خوشبختانه هر دو چاپ و منتشر شده است.

۲۶ ابن خلدون، مقدمه، ص ۴۰۶. درعلم بیان یعنی علوم فصاحب و بالاغت کتاب مطول سعدکه شرحی برتلخیص المفناح قزوینی است هنوز درمدارس قدبم ایران خواندهمیشود.

۲۹ مدارس نظامیه مدارسی بودکه خواجه نظام الملك. در شهرهای بغداد و بلخ و نیشابور و هرات و اصفهان و بصره و آمل و مرو و موصل تأسیس کرد. رجوع شود به طبقات الشافعیه سبکی، ج ۲ ص۳۱۳

۳۶ نام كامل آن «كناب الارشادالي قواطع الادلة في اصول الاعتقاد» است ودرسال ۱۹۵۹ و ۱۹۵۹ درقاهره چاپ شده وقسمت اول ازكتاب «الشامل في اصول الدين» درسال ۱۹۵۹ بوسيله هلموت كلو بفر درقاهره چاپ شده است.

جوینی از کسانی است که مذهب کلامی اشاعره را تثبیت کرد و بدان رونق بخشید. اودر آثار کلامیخود به عقاید شیوخ خودهمچون قاضی ابوبکر باقلانی متوفی ۴۰۳ و ابوالحسن اشعری متوفی ۳۲۴ استناد میجوید و ابواسحق اسفراینی متوفی استاد یاد میکند. جوینی در کتاب ارشاد و شامل مباحث کلامی زیر را مطرح و مورد بحث و تحلیل قرار داده است. بحث در نظر و علم، جواهر و اعراض، اثبات حدوث عالم، رد مذاهب مخالفان اثبات صانع یعنی دهریه و فلاسفه و ثنویه و مجوس، رد برنصاری و یهود و براهمه، صفات خداوند، معانی اسماء خداوند، جوازرؤیت خداوند، خلق افعال، تعدیل و تجویر، صلاح واصلح، اثبات نبوات، نبوت محمد، سمعیات، آجال، ارزاق، اسعار، امر بمعروف و نهی ازمنکر ثواب و عقاب و احباط اعمال، اسماء و احکام، توبه، امامت ۴۵.

#### غزالي

یکی از شاگردان برجسته امام الحرمین جوینی ابو حامد محمدبن محمد غزالی طوسی متوفی ۵۰۵ است که او نیز مدتی درمدرسه نظامیه نیشابور بتدریس اشتغال داشته است ۴۶ او از مردان بزرگ علمی اسلام بشمار میرود و آثار فراوانی از خود بجا گذاشته که از میان آنها میتوان احیاء علوم الدین و مقاصد الفلاسفه و تهافت الفلاسفه و المنقذ من الضلال ومعیار العلم ومحك النظر رانام برد. او در کتاب تهافت الفلاسفه خود به رد فیلسوفان میپردازد و عقیده آنان را مبنی برقدم عالم وبسیاری از مسائل دیگر باطل میکند. ابوالولید محمدبن احمد معروف به ابن رشد دانشمند

97- ابر اهیم بن محمد بن ابر اهیم بن مهر ان معروف به استاد ابو اسحاق اسفر اینی معاصر قاضی عبد الجبار در زمان خود رئیس اشعریان بود چنانکه قاضی رئیس معتزلیان بود سبکی درطبقات الشافعیه ج ص ۲۶۱ مناظره ای از این دونقل میکند که عبد الجبار، آنر ا مطابق عقیده معتزله که بدها آفریده خدا نیست باجمله «سبحان من تنزه عن الفحشاء» آغاز کرده ولی ابو استحاق مطابق عقیده اشعریه که همه چیز رامخلوق خدامید انند باجمله «سبحان من لاتقع فی ملکه الامایشاء» ابتد انموده است, این اسفر اینی غیر از ابو المظفر اسفر اینی متوفی فی ما ۱۷۲ است که کتاب «التبصیر فی الدین و تمییز الفرقة الناجیة عن الفرق الهالکین» را در موضو ع فرق اسلامی تألیف کرده است.

84 ـ بدوی، مذاهب الاسلاميين، ص ٥٥٧ و ٧٥٤ و فيات الاعيان، ص ٢٥٣

اندلسی متوفی ۵۹۵ در کتابی که بنام تهافت التهافت نوشته گفته های غزالی را رد کرده است و همو در کتابه ایش روش و احدی را اتخاذ نکرده بلکه با اشعریه اشعری است و با صوفیه صوفی و با فلاسفه فیلسوف چنانکه گفته شده:

## يوماً يمان اذا لاقيت ذايمن و ان لقيت معديا فعدنان ٤٧

گذشته از ابن رشد دانشمندی بنام علاءالدین علی طوسی متوفی ۸۸۷ کتابی بنام «الذخیره» بامر سلطان محمد فاتح نوشته و درآن به محاکمه میان غزالی وحکما پرداخته است. این کتاب در حیدر آباد دکن چاپ شده است. غزالی در کتاب المنقذ منالضلال خود اصناف طالبین را در چهار فرقه منحصر مینماید متکلمان و باطنیه و فلاسفه و صوفیه و سپس هنگامی که از متکلمان یادمیکند میگوید خود کتابهای پیشینیان را خوانده و درآن فن بتالیف پرداخته و مقصودش درآن حفظ عقائد اهل سنت و نگهداریآن ازاهل بدعت بوده است ۴۸.

#### شهرستاني

دیگراز متکلمان این مکتب ابوالفتح محمدبن ابیالقاسم عبدالکریم شهرستانی متوفی ۸٤۸ است۴۹. او از دانشمندانی است که آگاهی وسیعی درباره ادیان ومذاهب و همچنین مکتبهای گوناگون فلسفی داشته و مهمترین کتاب او در این موضوع کتابالملل والنحل است که از مستندترین کتابها دراین فن بشمار میرود. شهرستانی کتابی درعلم کلام تألیف کرده و آنرا نهایةالاقدام فیعلم الکلام نامیده. او در این کتاب بهبحث درباره حدوث عالم و توحید و علم ازلی و کلام باری تعالی و حسن و قبح و نبوات و دیگر مسائل پرداخته است. او در آغاز کتاب گوید یکی از کسانی که اشارت او غنم و طاعتش حتم بود از من خواست که مشکلات اصول را برای او گرد آورم و دشواریهای آن را حل نمایم بگمان اینکه من به نهایات نظر و غایات فکر

۲۸ س ۱۸ ابن رشد فصل المقال، ص ۲۸

۴۸ غزالي، المنقذ من الضلال، ص ۱۴

هجر شهرستان شهر کی بوده است درخراسان نزدیك نسا. یاقوت حموی، معجمـ البلدان، ج ۳، ص ۳۴۳

رسیده ام شاید او آماس را از فربهی باز نشناخته است. او سپس باین دوبیت متمثل می شود:

لقد طفت في تلك المعالم كلمها و سيرت طرفي بين تلك المعالم فلم ارالا واضعا كف حائر على ذقن او قارعاً سن نادم ٥٠ فلم

توجه شهرستانی به مسائل فلسفی و کلامی و نقل عقائد ارباب ملل و نحل موجب شدکه برخی او رامتخبط دراعتقاد و متمایل بالحاد بدانند <sup>۵۱</sup>.

#### فخرالدين رازى

محمدبن عمر رازی ملقب به فخرالدین متوفی ۲°۲ ازمتکلمان مشهوراسلامی است. وسعت اندیشه و نظر و موشکافی او درمسائل عقلی و فلسفی بپایهای بود که او را امامالمشککین لقب دادند. اوبه مکتباشعری رونقی تازه بخشید ومسائل متشتت کلامی را منظم و مبوب ساخت چنانکه او را اشعری ثانی میگفتند. آثار فراوانی از او باقی مانده از جمله در فلسفه المباحث المشرقیه و المحصل و در کلام الاربعین فی اصول الدین بعربی والبراهین البهائیه فی علم الکلام بفارسی. رازی در این کتابها مسائل مختلف کلامی رامورد بحث و بررسی قرارداده و شبهات مخالفان رابراساس احتجاجات واستد لالات فلسفی پاسخ داده است. رازی در مناظره و بحث و جدل چیره دستی فراوان داشت. او در سفر خودبه ماوراءالنهر در شهر بخارا بارضی نیشابوری و نورصابونی و در غزنین باقاضی شهر و در سمرقند بافرید غیلانی و همچنین در شهر نورصابونی و در غزنین باقاضی شهر و در سمرقند بافرید غیلانی و همچنین در شهر و شرح این مناظرات را بصورت کتابی در آورد که برای نخستین بار بوسیله پول کر اوس وشر و این مناظرات را بصورت کتابی در آورد که برای نخستین بار بوسیله پول کر اوس شد و در سال ۱۹۲۸ مناظرات رازی بوسیله محمد خلیف به زبان انگلیسی ترجمه و بامتن عربی در بیروت چاپ و منتشر گردید.

#### بيضاوى و اصفهاني وايجى و جرجاني

از متکلمانی که پیرو این مکتب بودند و روش و سیاق فخرالدین رازی را

۵۰ - شهرستانی، نهایةالاقدام، ص ۳ - ۵۰ - ۲۴۳ - ۵۱

دنبال کردندعبارتنداز؛ قاضی بیضاوی متوفی ۲۸۵ که کتاب طوالع الانوار راتألیف کرده و شمسالدین بن محمود اصفهانی متوفی ۷۵۹ که کتاب مطارح الانظارفی شرح لوامع الانوار را نوشته است. و قاضی عضدالدین ایجی متوفی ۷۵۹ مولف کتاب مواقف ومیر سیدشریف جرجانی متوفی ۸۱۹ شارح مواقف را نیز میتوان از همین طبقه بشمار آورد. دانشمندان فوق و دانشمندان پساز آنان به تفصیل مباحث کلامی پرداختند و کتابهای مطولی در آن موضوع تألیف کردند و بحث درباره هریك احتیاج به مجالی وسیع دارد.

#### «معتزله»

#### كعبى

ابوالقاسم عبداللهبن احمد بلخی کعبی متوفی ° ۳۲ رئیس معتزله بغداد بود. معتزله از او بعنوان «امام اهل الارض» یاد میکردند ومخالفان برای ردمکتب اعتزال بهرد ونقض او اکتفا مینمودند ۱۵ او از متکلمان زبردست بود و از کتابهای مهم او یکیعیونالمسائل ودیگری کتاب المقالات است که هیچکدام متأسفانه برای ماباقی نمانده است. ابورشید نیشابوری در کتابی که در مسأله جوهر نوشته به عیون المسائل او استناد جسته و از او بعنوان «شیخنا» یاد کرده است ۱۵. کتاب المقالات او مورد توجه دانشمندان سنی و شیعی بوده چنانکه قاضی عبدالجبار همدانی شرحی برآن نگاشته ۱۵ وعلی بن احمد کوفی دانشمند شیعی تحقیقی درباره آن نوشته است ۵۵.

ازشاگردان معروف ابوالقاسم بلخی ابوجعفرابن قبهرازی است که از متکلمان مشهور امامیه است. ابن ابی الحدید هنگام شرح خطبه شقشقیه حضرت علی (ع) میگوید که من بسیاری از این خطبه را در تصانیف شیخنا ابوالقاسم بلخی پیشوای بغدادیان از اهل اعتزال دیده ام او درزمان مقتدر بوده ومدتی دراز پیشاز آنکهرضی بدنیا آید زندگی میکرده است ونیز بسیاری از این خطبه را در کتاب ابوجعفر ابن قبه از متکلمان امامیه یعنی کتابی که مشهور به کتاب الانصاف است دیده ام واین ابوجعفر

۵۲ ماتریدی، کتاب التوحید، ص ۴۶ ۵۳ نیشابوری، کتاب المسائل، ص ۳۵ ۵۶ ابن المرتضی، طبقات المعتزله، ص ۱۱۲ ۵۵ نجاشی، الرجال, ص ۲۰۲

از شاگردان شیخ ابوالقاسم بوده است<sup>۵۶</sup>. ابوحیان توحیدی میگوید در عالم بودن و راوی بودن و ثقهبودن کعبی شکی وجود ندارد<sup>۵۷</sup>.

محمدبن زکریای رازی همزمان بلخی بوده وبااو درمسائل زمان مکان وماده و سایر مسائل جمهان شناسی مناقضاتی داشته است<sup>۵۸</sup>.

#### قاضي عبدالجبار همداني

ابوالحسين عبدالجباربن احمد همدانی اسد آبادی که نزدمعتزله به قاضی القضاة اشتهار دارد از بزرگان مشایخ معتزله است. او در آغاز امر در اصول پیرو مکتب اشعری و در فروع تابع مذهب شافعی بود سپس در نتیجه مجالست و مناظره بااهل اعتزال به مذهب معتزله متمایل گردید ۵۰ صاحب بن عباد بعداز سال ۳۹۰ او را به ری برای تدریس دعوت کرد و او در همانجا در سال ۲۱۵ در گذشت. صاحب او را بسمت قاضی القضاة ری نیز تعیین کرد و مکرراً ازاو بعنوان «افضل اهل الارض» یاد مینمود. از او آثار فراوانی باقی مانده چنانکه نوشته اندکه او درمدت عمر خود چهار صد هزار ورقه نوشته است آثاری که از او یاد کرده اند عبار تست از: کتاب الدواعی والصوارف ،کتاب الخلاف و الوفاق ،کتاب الخاطر ،کتاب الاعتماد ،کتاب المنع و التمانع ،کتاب مایجوزفیه التزاید و مالایجوز ، وکتابهائی که او املا کرده عبار تست از: المغنی ، الفعل و الفاعل ،المبسوط ،المحیط ،الحکمة و الحکیم ، شرح الاصول الخمسه . شروحی که نوشته عبار تست از: شرح جامعین ، شرح اصول ، شرح مقالات ، شرح اعراض و دراصول فقه نهایه و عمد و شرح آن و در نقض مخالفان نقض اللمع و نقض الامامه را تصنیف کرده است و پاسخهائیکه به پرسشهای علمی داده است و نقض الامامه را تصنیف کرده است و خوارزمیات و نیشابوریات مشهور است ۶۰

۵۶ ابن ابی الحدید، شرح نهج البلاغه، ج۱ ص ۱۷۱ ۵۷ توحیدی، البصائر والذخائر، ص ۱۹۱ ۵۸ محقق، فیلسوف ری محمدبن زکریای رازی ، ص۳۴ ۵۹ ابن المرتضی، طبقات المعتزله ص ۱۱۳

٥٥- ابن المرتضى، طبقات المعتزله، ص ١١٣

معتزله میگفتند تاکسی باین اصول پنجگانه ایمان نداشته باشد شایسته نام معتزلی نیست. خیاط، کتاب الانتصار، ص ۹۳

درسالهای اخیر دانشمندان برخی آثار قاضی عبدالجبار را از کتابخانههای مهم دنیا بدست آورده و چاپ و منتشر کردهاند: از جمله کتابهای شرح الاصول الخمسه والمغنی و المجموع فیالمحیط با التکلیف و تنزیه القران عن المطاعن و تثبیت دلائل النبوه است. درشرح اصول خمسه به تحلیل اصول پنجگانه اعتقادی اهل اعتزال پرداخته آناصول عبارتنداز توحید، عدل، وعد و وعید ، المنزلة بین المنزلتین، الامر بالمعروف والنهی عن المنکر ۲۹. کتاب مغنی او دربیست مجلداست که جلدهای ۴، ۵، ۳، ۷، ۸، ۹، ۱۱، ۱۲، ۱۳، ۱۲، ۱۵، ۲۱، ۲۰ آن که درموضوعات مختلف کلامی است یافت شده و چاپ ومنتشر گردیده است.

کتابهای قاضی مشحون از استدلالهای منطقی درمسائل کلامی واعتقادی بوده است ابوالعلاء معری شاعر نابینای عرب که سخت از مجادلات مذهبی بیزار بوده در این بیت خود اشاره به نام دو کتاب از کتابهای قاضی یعنی «مغنی» و «عمد» کرده است.

لولا التنافس فی الدنیا لما و ضعت کتب التناظر لاالمغنی و لاالعمد ۲۶ آخرین جزء کتاب المغنی اختصاص به مسأله امامت دارد. او معتقد است که منصوص بودن امامت از راه عقل وسمع ثابت نمیشود. شیعه استدلالهای قوی قاضی را نتوانستند تحمل کنند و در صدد رد آن بر آمدند از مهمترین جواب هائی که براین قسمت از کتاب المغنی نوشته شده جواب سید مرتضی علم الهدی متوفی ۲۳۱ است که بنام کتاب الشافی نامیده است. این کتاب مبتنی بر استدلالهای عقلی و نقلی است و مبسوط ترین کتابی است که مساله امامت در آن بعنوان یك مساله نظری مورد طرح قرار گرفته است. اهمیت این کتاب چندان بود که شیخ طوسی خلاصه ای بر آن نوشت و آن را تلخیص الشافی نامید این کتاب در سال ۱۳۵۱ در تهران چاپ سنگی شدوسپس در سال ۱۳۸۱ با کوشش سید حسن بحر العلوم در نجف بصورت مرغوبی چاپ و منتشر گشت ۶۳.

118

٧٧- ابوالعلاءِ معرى، لزوم مالايلزم بهنقل از تعريف القدماء بابي العلاء، صـ

۳۶ برای اطلاع بیشتر از کتاب مغنی و کتاب شافی و تلخیص الشافی رجوع شود به مقاله نگارنده تحت عنوان «مقدمهای بر تلخیص الشافی شیخ طوسی که در مجلهٔ دانشکدهٔ ادبیات و علوم انسانی شماره ۳ و ۶ سال ۱۳۴۹ منتشر شده است.

### رامهرمزى

ابو محمد عبدالله عبدالله عبدالله عبدالله عبدالله و ابن المرتضى از احراب ابوعلى جبائى بوده و ابن المرتضى او را درطبقه نهم از اهل اعتزال قرار داده است. رامهر مزى رياست بـزرگى در شهر رامهر مز داشت و مسجد بزرگى در آنجا بناكرد. قاضى عبدالجبار كتاب مغنى خودرا در آن مسجد آغاز و بيشتر آن را در آنجا املاكرده است و خود معتقد به بركت آن مسجد درامر تأليف مغنى بوده است.

رامهرمزی از اخص اصحاب ابوعلی جبائی بود و امالی او را استملاع میکرد و بسیاری ازپرسشهائی که از ابوعلی میشد پاسخ میداد. اوخطی نیکو نیز داشت و دو نسخه قرآن باخط خود نوشت و یکی رابرای صاحب بن عباد فرستاد. صاحب میگفت حروف خط او میتواند شبه ه جبریان را نقض کند که میگویند: اگر خط از فعل ما باشد باید بتوانیم باردوم مثل آنچه راکه باراول نوشته ایم بدون اختلاف بنویسم باشد باید بتوانیم باردوم مثل آنچه راکه باراول نوشته ایم بدون اختلاف بنویسم باردوم مثل آنچه راکه باراول نوشته ایم بدون اختلاف بنویسم باردوم مثل آنچه راکه باراول نوشته باردون اختلاف بنویسم باردوم مثل آنچه راکه باراول نوشته باردون اختلاف بنویسم باردوم مثل آنچه راکه باراول نوشته باردون اختلاف بنویسم باردو بردون اختلاف بنویسم باردو بردون اختلاف بنویسم باردو بردون اختلاف بنویسم باردون اختلاف بنویسم باردو بردون اختلاف بنویسم باردون اختلاف بنویسم باردو بردون بردون

#### نيشابوري

ابورشید سعیدبن مجمد نیشابوری ازاصحاب قاضی عبدالجبار وازطبقه دوازدهم اهل اعتزال بوده و گرایشی بسوی معتزلیان بغداد داشته است. ریاست معتزلیان بسیار از قاضی باو محول گشت او بهری باز گشت و درهمانجا در گذشت او تالیفات بسیار ارزندهای دارد از جمله دیوان الاصول که در آغاز سخن از جواهر و اعراض میگوید و سپس موضوع توحید و عدل را دنبال میکند. او پیش از اینکه بهری بیاید درنیشابور حلقه درس و بحثی داشته و بسیاری از متکلمان گرد او جمع میشدند همیشدند.

از آثار او کتابی بنام «المسائل فی الخلاف بین البصریین و البغدادیین فی ـ الکلام فی الجوهر» باقی مانده که بوسیله ارتوربیرم A. Biram بزبان آلمانی ترجمه شده و بامتن عربی منتشر گشته است.

ع9- ابن المرتضى، طبقات المعتزله، ص٩٩ ٥٥- ابن المرتضى، طبقات المعتزله، ص ١١٤

### زمخشرى

زمخشری بجهت آنکه مدتی درمکه اقامت داشتهملقببه «جارالله» شدهاست. افکار وعقائد اعتزالی زمخشری را میتوان در تفسیر او درمواردی که میان اشاعره و معتزله اختلاف است جستجو کرد.

# «شيعةا ثنىعشريه»

ازقدیمترین متکلمان شیعه امامیه که ایرانی بودهاند میتوان از دانشمندان زیر نام برد: هشام بن سالم جوالیقی که از اسیران جوزجانان بوده وسپس درسلك اصحاب امام صادق و امام کاظم (علیه ماالسلام) در آمده. ابوحفص حدادنیشابوری، محمد بن بشیر سوسنجردی، ابوجعفر بن قبه رازی، حسن بن موسی نوبختی، ابن ملك اصفهانی، ابوجیش بن خراسانی ۶۷ ا

از دانشمندان فوق جسته گریخته منقولاتی درکتابهایکلاه یوملل و نحل نقل شده است ولیکتاب مستقل ویا فصلی ازکتاب آنان بدست مانرسیده است. دراینجا ناچار هستیم ازسه دانشمند ایرانیکه از متکلمان اولیهشیعی بشمار میروند و آگاهی

عو\_ ابن خلكان، وفيات الاعيان، ج ٤ ص ٢٥٤

<sup>99-</sup> ابن ندیم، الفهرست، ص ۹۳۴- ۳۲۶. مولف فصلی جداگانه را در طبی صفحات نامبرده اختصاص به متکلمان شیعه امامیه و زیدید داده است. دانشمند فقید عباس اقبال فصلی دربارهٔ متکلمان اولیه شیعه آورده و بشرح حال دانشمندان فوق پر داخته است رجوع شود به کتاب خاندان نوبختی ص ۹۵-۷۷

بیشتری از آنان بما رسیده نام ببریم.

# فضلبن شاذان

فضلبن شاذان نیشابوری متوفی °۲۶ فقیه ومتکلم جلیل القدری بوده که آثار فراوانی از خود در کلام وفقه وحدیث بجای گذاشته است. او در احتجاج واستدلال برمخالفان چیره دستی فراوانی داشته و آثار او بیشتر بررد آنان است از جمله رد برابن کرامیه، نقض براسکافی در مساله جسم، ردبر ثنویه، ردبر غلاة، رد براحمدبن یحیی، ردبر اصم، ردبر یمانبن رباب خارجی، ردبر مشلشه، ردبر مرجئه، ردبر باطنیه و قرامطه ۴۸.

یکی از کتابهای او بنام «الایضاح فی الرد علی سائر الفرق» از دست برد زمانه محفوظ مانده و اکنون بسعی و اهتمام سید جلال محدث ارموی درزیر چاپ است.

### ابن راوندی

ابوالحسین احمدبنیحیی معروف بابنراوندی متوفی ۲۹۸ اصلاً اهل مروالرود خراسان بوده است. او نخست ازاهل اعتزال بود وسپس آنان او را طرد کردند اوبه جانب تشیع گرائید و کتابهائی دراثبات امامت حضرت علی ابن ابی طالب تالیف کرد. معتزله او را به کفر و زندقه متهم ساختند و کتابهائی بررد او نوشتند. ابن راوندی کتابهای فراوانی نگاشته برخی از دانشمندان مانند ابن ندیم آثار اورا بدوقسم تقسیم کردداند آثاری که دردوران صلاحش نوشته و آثار دیگری که درروز گارسستی عقیدهاش تألیف کرده است. از آثار ابن راوندی چیزی بدست مانرسیده است دانشمندان اهل تسنن فقراتی از کتابهای الحادی که بدو منسوب میدارند نقل کردهاند همی مرتضی علم الهدی دانشمند شیعه او را از آن انهامات مبری میداند. ابوالحسین مرتضی علم الهدی دانشمند شیعه او را از آن انهامات مبری میداند. ابوالحسین

۶۸ طوسی، فهرست، ص ۱۵۰. تاریخ وفات او از ریحانة الادب ج ۵ ص ۲۶ نقل گردید.

94 - این فقرات بوسیله هلموتریتر H.Ritter و پول کراوس P.Kraus چاپ شده است. برای آگاهی بیشتر رجوع شود به سلسله مقالات نگارنده تحت عنوان «ابن راوندی» مجلهٔ یغما سال ۱۱ شماره ۱۱ و ۱۲ بهمن واسفند ۱۳۳۷ وسال ۱۲ شمارهٔ ۱ فروردین ۱۳۳۸ و همچنین مقاله تحت عنوان «منابع تازه در بارهٔ ابن راوندی» مجله دانشکده ادبیات شماره ۱ سال ۱۳۴۵

خیاط معتزلی فقراتی از کتاب الامامه ابن راوندی را در کتاب الانتصار آورده است. این کتاب الانتصار ردی است بر کتاب فضیحة المعتزله ابنراوندی که درنقض فضیلة المعتزله جاحظ نوشته بوده است. این کتاب درسال ۱۹۲۵ در قاهره بوسیله نیبرگ المعتزله جاحظ نوشته وسیس درسال ۱۹۵۷ بوسیله دکتر نادر بزبان فرانسه ترجمه وبا متن عربی دربیروت چاپ و منتشر گردید.

### ابن نوبخت

ابواسحق ابراهیم بن نوبخت که باحتمال قوی در نیمه اول قرن چهار ممیزیسته ۷۰ از متکلمان ایرانی مذهب شیعه است که کتابی بنام «الیاقوت» درعلم کلام تألیف کرده و در آن بهبحث از مسائل مختلف کلامی پرداخته و فصل بزرگی را هم اختصاص به مسأله امامت داده است. کتاب یاقوت مورد توجه دانشمندان سنی وشیعی بوده است چنانکه ابن ابی الحدید شارح نهجالبلاغه شرحی بر آن نوشته که متأسفانه برای ما باقی نمانده ولی از شرحی که علامه حلی متوفی ۷۲۶ نوشته و بنام «انوارالملکوت فی شرح الیاقوت» موسوم ساخته نسخی در دست است و درسال ۱۳۳۸ بوسیله دانشگاه تهران چاپ شده است. علامه در آغاز کتاب گوید: که شیخ اقدم وامام اعظم ما ابواسحق ابراهیم بن نوبخت مختصری در علم کلام تألیف کرد و آن را «یاقوت» نامید این کتاب باکوچکی حجم مشتمل برمباحث عالی بود و همان ایجاز و اختصار آن فهم کتاب را دشوار میساخت باین جهت مااین کتاب را بهمان ترتیب تألیف کردیم و مطالبی هم برآن افزودیم ۷۱.

در کتابهای کلامی از ابن نوبخت بعنوان «صاحب الیاقوت» یاد شده. برخی از خاورشناسان که آگاهی از این دانشمند نداشته اند در مورد نام او دچار اشتباه گردیده اند چنانکه در ترجمه شرح باب حادی عشر آنجا که فاضل مقداد متوفی ۸۲٦ در مورد اثبات لذت عقلیه برای خداوند میگوید: «وان کانت عقلیة فقد اثبتها الحکماء له تعالی و صاحب الیاقوت منا» ۴۰ بالیاقوت به Founder of ya'qubiyya ترجمه شده و

۰۷- اقبال، خاندان نوبختی، ص ۱۶۶ ۷۱- حلی، انوارالملکوت، ص ۲ ۷۷- فاضل مقداد، شرح بابحادی عشر، ص ۲۴

در پاورقی نوشته شده که تعیین این کلمه با مشورت پرفسور نیکلسن صورت گرفته است۷۳.

### محدثان بزرك شيعه

دانشمندان شیعه در قرن چهام در صدد گرد آوری اخبار و احادیث برآمدند. این اخبار و احادیث مورد اطمینان و اعتماد شیعه بود و شیعه باوجود آنها خود را ازصحاح ومسانیداهل سنت بی نیاز میدانست. این اخبار واحادیث بوسیله سهدانشمند ایرانی در چهار کتاب مدون گردید. محمدبن یعقوب کلینی متوفی ۴۲۹ کتاب الکافی رانوشت ومحمدبن علی بن بابویه ملقب به شیخ صدوق متوفی ۴۸۱ کتاب من لایحضره الفقیه ۴۶ رانگاشت و محمدبن حسن طوسی معروف به شیخ الطائفه متوفی ۶۶۰دو کتاب بنام تهذیب واستبصار را تألیف کرد<sup>۸۷</sup>. بسیاری از اخبار واحادیث که در این چهار مجموعه مدون است مشتمل بر مباحث اعتقادی و موضوعات کلامی است ولی دانشمندان یاد شده کتابهای مستقلی هم در مسائل کلامی تألیف کرده اند از جمله ابن بابویه کتابی در عقائد دارد که معروف به عقائد صدوق است و محمد بن نعمان ملقب به شیخ مفید متوفی ۱۳۲۹ شمسی در تبریز چاپ شده است. و شیخ طوسی یکی از کتابهای کلامی استاد خود سیدمر تضی در آموسوم به «جمل العلم والعمل» مورد شرح و تفسیر قرار داده که هم اکنون نسخه ای منحصر بفرد از آن در کتابخانه آستان قدس رضوی بشماره ۲۵۳۰ محفوظ است. و نیز منحصر بفرد از آن در کتابخانه آستان قدس رضوی بشماره ۲۵۳۰ محفوظ است. و نیز

٧٧ - شرح باب حادي عشر ، ص٣٣ ترجمهٔ انگليسي بوسيله :

#### William Mcelwee Miller

۷۴ این نامرا برای کتاب خود ازکتاب معروف محمدبن زکریای رازی « من لایحضرهالطبیب»اقتباسکرده است وخود درآغازاین امررا یادآورشده است رجوع شود به فیلسوفری تألیف نگارنده ص ع۶

۷۵- شیعه از این سهتن به عنوان «محمدین ثلث اوائل» یاد میکند دربرابر سه محدث دیگر یعنی محمدبن مرتضی معروف به ملامحسن فیض متوفی ۱۹۰۱ صاحب کتاب و ائل الشیعه و افی و محمد بن حسن معروف به شیخ حر عاملی متوفی ۱۱۰۲ صاحب کتاب و سائل الشیعه و محمد باقر مجلسی متوفی ۱۱۱۱ صاحب کتاب بحار الانوار که از آنان تعبیر به «محمدیدن ثلث اواخر» میشود. ریحانة الادب، ج۳ ص ۴۹۳

کتابی مختصر برای مبتدیان بنام «المقدمه فی الکلام» املاء کرده که دریادنامهٔ کنگره هزارهٔ شیخ طوسی چاپ شده است.

درمیان شیعه دانشمند انی پیدا شدند که مطالب کلامی را درجامه احتجاج و مناظره یاد کردند بعنی اثر آنان دارای نظام خاص کتب کلامی مدون نیست ولی مسائل مختلف کلامی در صورت احتجاج و جدل و مناظره بیان شده است از میان این دانشمند ان طبرسی و قزوینی رازی را میتوان یاد کرد.

#### طبرسي

احمدبن علی ابو منصور طبرسی ( = تفرشی) از مفسران و محدثان معروف شیعه است. کتاب تفسیر او یعنی «مجمع البیان فی تفسیر القران»: از مهمترین تفاسیر شیعه بشمار میرود. کتابی از او بنام «الاحتجاج» در دست است که در آن احتجاجات و استدلالات پیغمبر و حضرت علی و سایر امامان شیعه که در برابر زندیقان و ملحدان و مخالفان کرده اند یاد شده است. آقای دکتر حسین کریمان کتابی در دو مجلد تحت عنوان «طبرسی و مجمع البیان» نوشته و در آن به تفصیل در باره احوال و آثار و افکار او بحث کرده است و آقای دکتر موسی عبدل استاد دانشگاه ایبادان نیجریه رساله دکتری خو درا در دانشگاه مک کیل کانادا بر اهنمائی نگارنده در بارهٔ مجمع البیان طبرسی و مقایسه خو درا در دانشگاه مک کیل کانادا بر اهنمائی نگارنده در بارهٔ مجمع البیان طبرسی و مقایسه آن با کشاف زمخشری و تفسیر کبیر فخررازی از نظر بررسی مطالب کلامی به زبان انگلیسی نوشت و برای نخستین بار طبرسی به خارج از دنیای اسلامی معرفی گشت.

## قزوینی رازی

ابن ابی الحسین بن ابی الفضل قزوینی رازی از دانشمندان جدلی و مناظره گر شیعه بشمار میآید ، در هنگامیکه یکی از دانشمندان اهل تسنن کتابی بنام «بعض فضائح الروافض» ۷۶ نوشت و در آن برخی از زشتیها و زشتکاریها را به شیعیان نسبت

وقتی که ازاو خواستند که از انون کلمه از رفض بمعنی رها ساختن و ترك کردن گرفته شده و بهشیعه اطلاق شده است از آنگاه که ترك کردند زیدبن علی بی الحسین را در وقتی که ازاو خواست آنان را ابو بکر و عمر براء ت جوید و او خواست آنان را اجابت نکرد آنان گفتند: «ان برئت منهماوالا رفضناك» رجوع شود به حور العین نشوان حمیری ص ۱۸۴، ۱۸۵،

داد او دامن همت بکمرزد و کتابی در رد او نوشت و آن را بنام «بعض مثالب - النواصب فی نقض بعض فضائح الروافض» ۷۷ نامید . این کتاب که به کتاب النقض مشهور گردیده درسال ۵۶۰ تالیف شده و گذشته از اینکه مشتمل برروش مجادله و مناظره شیعه وسنی است بسیاری از فوائد تاریخی و جغرافیائی و اجتماعی و دینی را دربردارد و متن کتاب از متون روان فارسی بشمار میرود . این کتاب درسال ۱۳۳۱ بوسیله سید جلال الدین محدث در تهران چاپ شد و سپس ایشان جهت اینکه استفاده از این کتاب آسانتر صورت گیرد دوپیوست یکی بنام «کلید النقض» مشتمل برفهرست های گوناگون و دیگری بنام «تعلیقات النقض» مشتمل بربرخی توضیحات تألیف و منتشر ساخت .

### نصير الدين طوسي

ابوجعفر محمدبن حسن معروف بخواجه نصیرالدین طوسی متومی ۲۷۲ از مهمترین متکلمان شیعه بشمار میرود. او روش و نظام خاصی را در علم کلام شیعه پی ریزی کرد که پس از او دانشمندان همان روش را دنبال کردند و بسرح و تفسیر گفتههای او پرداختند. دراین مختصر مجال این نیست که بشرح احوال وزندگی او بپردازیم ۲۸۰. آنچه ذکر آن در این مقام لازم است اینست که او آثار فراوانی در علم کلام از خود بجا گذاشت که مهمتر از همه عبارتست از: تجریدالعقائد، قواعدالعقائد، فصول نصیریه، جبرواختیار، اثبات وحدةالله، اعتقادیه، رساله درامامت، اثبات واجب و جز اینها. از این گذشته او بسیاری از مطالب و مسائل کلامی را

۷۷- نواصب و ناصبی و اهل نصب به کسانی اطلاق میشود که باعلی دشمنی میورزیده اند و یکی از معانی نصب دشمنی است (قامؤس المحیط فیروز آبادی) و معمولا
این کلمه را شیعیان درمورد اهل تسنن بکار میبردند. جاحظ در کتاب الحیوان، ج۱ ص۱۱
میگوید: فحکمت علی بالنصب لحکایتی قول العثمانیة فهلاً حکمت علی بالتشیع لحکایتی
قول الرافضة. ناصر خسرودر دیوان، ص ۴۴۸ خود این بیت را آورده است:

رافضیم سوی تو و تـو سوی من ناصبیی، نیست جـای تنگدلـی ۸۸ـ خوانندگان میتوانند برای آگاهی بیشتر به کتاب «سرگذشت و عقائد فلسفی خواجه نصیرالدین طوسی» تألیف مدرسی زنجـانی کـه درسال ۱۳۳۵ بمناسبت بادبـود هفتصدمین سال خواجه در دانشگاه تهران چاپ شده مراجعه کنند.

در رسالههاو نامههائیکه بدانشمندان نوشته مطرح ساخته است. کتاب تجریدالاعتقاد خواجه باوجود اختصار و ایجاز بسیار مورد توجه دانشمندان قرار گرفته و شروحو تعالیق فراوان برآن نوشته شده است. از مسائلی که بیش از همه مورد توجه خواجه قـرار گرفته مسأله امامت است، زیـرا با تثبیت و استوار ساختن این مسأله او راه احتجاج و استدلال برمخالفان را هموار ساخت و بهمین جهت متکلمان اهل سنت با وجود احترام فراوانی که بهخواجه دارند دراین موضوع بهاو میتازند، چنانکه سعد الدین تفتازانی هنگام ایراد احتجاجات شیعه در مسأله امامت میگرید: «وان شئت فانظر في كتاب التجريدالمنسوب الى الحكيم نصير الدين الطوسي كيف نصرالا باطيل و قررالاكاذيب» ٧٩. باوجود اين مخالفتها تجريدخواجه جاى خود را درميان متكلمان اعم از شیعه وسنی بازکرد و آنان شروح و تعلیقات متعددی برآن نوشتند و بیشتر این شروح جزو کتابهای درسی درمدارس قدیمه در آمده است. از مشهور ترین شروح برتجريد شرح علامه حلى متوفى ٧٢٦ است كهبه كشف المراد في شرح تجريدالاعتقاد معروف است و دیگرشر حملاعلی قوشجی متوفی ۸۷۹ وسه دیگرشر حی است که عبدالرزاق لاهیجی متوفی ۱۰۵۱ نوشته وآن را شوارق الالهام فی شرح تجریدالکلام نامیده است. این سه شرح همین اکنون درمدارس دینی تدریس میشود و طلاب بهبحث و بررسی مطالب آن میپردازند.از یاد کردن شروح دیگر در این مختصرخودداری میشود<sup>۸۰</sup>.

# «شیعهٔ اسماعیلیه» نسفی (= نخشبی)

ابوعبدالله محمدبن احمد نسفی مقتول در ۳۳۱ از بزرگان اسماعیلیه است که شاگرد حسنبن علی مدرورودی بوده و در ماوراءالنهر بسیاری از مردم را بکیش اسماعیلیه دعوت کرده است، چنانکه نصربن احمد سامانی این کیش رابوسیله او پذیرفت. خواجه نظام الملك در فصلی که تحت عنوان «اندر بیرون آمدن باطنیان در خراسان و ماوراءالنهر» آورده داستان گرویدن نصربن احمد و همچنین مقتول شدن نسفی بفرمان

٧٩- تفتاز اني، شرح مقاصد. ج ٢ ص ٢٨٧

ه ۸- آقای ابر اهیم دیباجی کتابدارومعلم دانشکده ادبیات رساله فوق لیسانس خود را تحت عنوان «معرفی شروح و حواشی تجریدالاعتقاد خواجه طوسی» نوشته و در آن متجاوز ازصد شرح و حاشیه رایاد نموده است.

نوح بن منصور رابه تفصیل یاد کرده است ۸۰. از مشهور ترین آثار نسفی کتاب المحصول است که بغدادی بآن اشاره کرده است ۸۰. این کتاب مورد توجه داعیان اسماعیلی قرار گرفت چنانکه ابوحاتم در کتاب الاصلاح خود بخرده گیری و ابویعقوب سجزی در کتاب النصرة به باری گری او بر خاست و کرمانی در کتاب الریاض بداوری میان آن دو پر داخت. ناصر خسرو در کتاب خوان الاخوان از کتاب المحصول نخشبی چنین استنباط کرده که او معتقد به تناسخ و گشتن نفس از جسدی به جسدی دیگر بوده است ۸۰. ابن ندیم سه کتاب دیگر دنامهای عنوان الدین، اصول الشرع، الدعوة المنجیه باونسبت داده است ۸۰.

#### سجستاني

ابویعقوب اسحاق بن احمد سجستانی متوفی ۳۳۱ ازدعاة ومتکلمان اسماعیلیه است و از شاگردان ابوحاتم رازی بوده است ۱۹۰۸ و در کلام اسماعیلیه و تأویلات آنان مسلط بود و در این موضوعات کتابهائی نوشت. بغداذی درالفرق بین الفرق از کتاب اساس الدعوة و کتاب الشرایع و کتاب کشف الاسرار او یاد کرده است ۲۰۰۹ ناصر خسرو در زادالمسافرین در مسألهٔ تناسخ و در خوان الاخوان در مسأله برزخ اشاره به عقیده او کرده ولی رأی او را نیسندیده است ۲۰۰۹ آثار او عبار تست از: اثبات النبوات، الینابیع، تحفة المستجیبین، الموازین، النصرة بزبان عربی و کشف المحجوب بزبان فارسی. کتاب اثبات النبوات و الینابیع او مستقلاً چاپ شده. کتاب النصرة نعلیقاتی بر کتاب المحصول نسفی است. رساله تحفق المستجیبین که مشتمل بر تعاریف اصطلاحات اسماعیلی است در ضمن «خمس رسائل اسماعیلیه» در ۱۹۵۶ بوسیله عارف تامر منتشر گشته است. کتاب کشف المحجوب او که از نمونه های خوب نثر فارسی

٨١- نظام الملك، سير الملوك، ص ٧٧٥-٢٥٧

٨٢- الفرق بين الفرق، ص ٢٨٣

٨٣- ناصرخسرو، خوان الاخوان، ص ١١٢

۸۴ ابن ندیم ، فهرست ، ص ۲۵۴

٨٥ دكتر حسن ابراهيم حسن، تاريخ الدعوة الفاطمية، ص ٧٧٦

۸۶ بغدادی، الفزق بین الفرق، ص ۲۸۳

٨٧\_ ناصرخسرو، زادالمسافرين، ص٢٢٧ و خوان الاخوان ص ١١٧

است و مشتمل بسر مسائل تسوحید و عقل و نفس و طبعیت و انسان و مسأله نبوات است در سال ۱۹۶۹ با ترجمه فرانسوی آن بوسیله پرفسور هانری کربسن چاپ شده است.

# ابوحاتم رازى

ابوحاتم احمد بن حمد ان بن احمد الورسامی ۸۰۰ متوفی ۳۲۲ از داعیان و متکلمان مشهور اسماعیلیه بوده است. او دارای نفوذ سخن فوق العاده بود و داعیانی از سوی خود از ری به طبرستان و گرگان و اصفهان و آذربایجان فرستاد و بزرگانی مانندا حمد بن علی ۸۰۰ امیر ری و اسفار بن شیرویه ۹۰ و مرداویج ۹۰ بسوی مذهب او گرائیدند. مخالفان او گفته اند که او در اباحت گشاده گردانیده و مناکحت و تزویج برخلاف شریعت نهاده است ۹۰۰ از ابو حاتم آثاری بجای مانده است از جمله کتاب الزینه و کتاب الاصلاح و کتاب العرا النبوة . کتاب الزینه او در قاهره چاپ شده و کتاب الاصلاح او در دانشگاه تهران تحت چاپ است و از اعلام النبوة نسخی خطی در دست میباشد ۱۳ کتاب الاصلاح اواصلاحی از مطالب کتاب المحصول نخشبی است که او فاسد پنداشته است و ابویعقوب سجستانی کتاب النصرة خود را در تأثید مطالب کتاب المحصول نگاشته و حمید الدین کرمانی کتابی بنام «الریاض فی الحکم بین الصادین صاحبی الاصلاح و النصرة «دارد و در آن بداوری میان آن دو پرداخته است. کتاب اعلام النبوة او در د محمد بن زکریای رازی است که در آغاز آن از او بعنوان «ملحد» یادمیکند، در این رد محمد بن زکریای رازی است که در آغاز آن از او بعنوان «ملحد» یادمیکند، در این

۸۸ این نام در مقدمه کتاب الزینه او، ص ۲۵ آمده ولی ابن نـدیم از او بعنوان «الورسنانی» یادکرده است.

٨٩- نظام الملك، سير الملوك، ص ٧٤٤

٥ ٩ - بغدادي، الفرق بين الفرق، ص ٢٨٣

۱۹- رشیدالدین فضل الله همدانی، جامع التو اریخ س۱۰ معروف است که مرداویج از دستگاه خلافت بغداد بیزاری جسته و گفته است: «اناار ددولة العجم و امحق دولة العرب» من دولت ایرانی را برمیگردانم و دولت عرب را نابود میسازم. رجوع شود به تاریخ الخلفا عسیوطی، ص ه ۳۹

۲۷- قزوینی رازی، النقض، ص ۲۰۰

۳۹ درمؤسسه مطالعات اسلامی دانشگاه مك گیل شعبه تهران سهنسخه عكسیاز اعلام النبوة موجود است كه یكی متعلق به ابو انفودیگری متعلق به خاندان حمدانی بوده است.

کتاب ابوحاتم داستان مباحثه خود را با محمدبن زکریای رازی در مسأله نبوات و زمان و مکان و سایر مسائل کلامی و فلسفی نقل کرده است. فقراتی از این کتاب را پول کراوسدرمجله Orintalia جلد هسال ۱۹۳۶ در رم تحت عنوان ۱۹۳۶ چاپ کرد و سپس درسال ۱۹۳۶ بنحو اختصار بضمیمه قسمتی از الاقوال الذهبیه حمیدالدین کرمانی در «رسائل فلسفیه» نقل کرد وهمین قسمت درمجله فرهنگ ایران زمین دفتر ۲ و ۳ سال ۱۳۳۳ بزبان فارسی ترجمه گردیده است.

## حميدالدين كرماني

حميدالدين احمدبن عبدالله كرماني متوفى بعداز ٤١١ از داعيان و فيلسوفان مذهب اسماعیلیه و ملقب به «حجةالعراقین» بوده است. در سال ۴۰۸ سفری بهمصر كرد تا باآن كسان كه از مذهب اسماعيليد جدا گشته و در بارهٔ حاكم خليفه فـاطمى غلو کرده بودند مناظره کند<sup>۹۴</sup> او کتابی بنام «الرسالة الواعظة» نوشت و درآن بهرد حسن فرغانی اخرم که معتقد بالوهیت حاکم بود پرداخت. از کتابهای مهم کرمانی یکی کتاب الریاض است که در آن خواسته میان عقاید افراطی و تفریطی ابوحاتـم رازى و ابويعقوب سجستاني درباره كتاب المحصول نخشبي آشتى بدهد اين كتاب درسال ۱۹۶۰ بوسیله عارف تامر دربیروت چاپشدهاست. دیگر کتاب الاقوال الذهبیه است که مؤلف درآن به تکمیل ایرادهای ابوحاتم رازی برمحمدبن زکریا پرداخته و طب روحانی محمدبن زکریا رانیز رد ونقض کرده است. پول کراوس فتمراتی ازاین كتاب را درذيل الطب الروحاني رازيكه درمجموعه رسائل فلسفيه چاپ كرده نقل كرده است. سه ديگر كتاب راحة العقل است كه مؤلف درآن به تفصيل بهبيان افكار فلسفی برمذاق مذهب اسماعیلی پرداخته است. او برخلاف نویسندگان اسلامی که كتاب خود رابرحسب ابواب و فصول ومقالات تقسيم ميكنند راحةالعقل را برحسب اسوار (= جمع سور یعنی دیوار شهر) و مشارع (= جمع مشرع یعنی کوی) تقسیم کرده است. این کتاب در سال ۱۹۵۲ بوسیله دکتر کامل حسین و محمد حلمـی در قاهره بطبع رسیده است.

# موید شیر ازی

ابونصر هبةاللهبن ابی عمران ملقب بهالموید فیالدین داعی الدعاة شیرازی در اواخر قرن چهارم درخانواده ای شیعی بدنیا آمد وپس از تکمیل علوم عقلی و نقلی به تبلیغ و نشر تشیع پر داخت و در این راه کوششهای فراوانی از خو دنشان داد. او داستان اینکه چه گونه مردم شیراز را مرید وپیرو خود ساخته چنانکه خلیفه عباسی و حشت زده شده و اخراج او را از ابو کالیجار خواستار گردیده و اینکه او به چه کیفیت ابو کالیجار را تحت نفوذ معنوی خود قرار داده تا آنجا که او گفته منخود و دینم رابتو تسلیم کردم ۸۰۰ وسپس اهل سنت براو شوریدند و او را و اداشتند که از شیراز خارج شود و همچنین مباحثات و مناظرات خو دبا دانشمندان و تدابیرسیاسی خو درا بتفصیل در سیرتنامه خود یاد کرده است و در دیوان خود هم گاه گاهی اشاره بزندگی سیاسی خود کرده است:

وهاج على الناصبون با سرهم تموج بهم شيراز هيج ذوى الوتر ٩٥ او از شيراز باهواز وسپس بمصر رفت و در سال ۴٣٩ بزيارت خليفه فاطمى المستنصر بالله نائل شد وبعلت نفوذسخن وعلم سرشارى كهداشت سمت رئيس مبلغان (= داعى الدعاة) را احراز كرد. همين مويد بود كه ناصر خسرو را بسوى مذهب اسماعيليه كشانيد و او در ديوان خود باو اشاره كرده است:

از رشكهمی نام نگویمش درینشعر گویم که حکیمستکش افلاطون چاکر استاد و طبیبست و موید ز خداوند بل کز حکم و علم مثالیست مصور ۹۷

آثاری که از موید باقی مانده عبارتست از: دیوان الموید مشتمل بر شصت وسه قصیده بزبان عربی در مناقب اهل بیت و شکایت از غاصبان حقوق آنان و نیز اشاره به سختیهائی که در دفاع ازحقوق آنان متحمل شده. این دیوان درسال ۱۹۶۹ در قاهره بطبع رسیده. السیرة المویدیه مشتمل برشرح زندگی او ومباحثاتش با علمای اهل سنت و تدابیر سیاسی او و داستان سفرها و غربتها و برانگیختن احساسات مردم شورش بها کردن درشهرها و ازهمه جالبتر داستان برگرداندن ابو کالیجار از تسنن به

۹۵ المویدفی الدین، السیرة المویدیة، ص ۶۹
 ۹۶ المویدفی الدین، دیوان، ص ۳۰۳
 ۹۷ ناصر خسرو، دیوان، ص ۱۷۶

تشیع<sup>۸۸</sup> و خشمناك ساختن خلیفه عباسی است. این كتاب نیز در سال ۱۹٤۹ در قاهره بطبع رسیده است. المجالس المویدیه که دارای هشت مجلدو مشتمل بر هشتصدمجلس است. این مجالس همان خطابه هائی است که او در قاهره ایراد کرده است<sup>۹۹</sup> ناصر خسرو در اشعار زیر اشاره به مجلس او کرده است:

که کرد از خاطر خواجه موید در حکمت گشاده برتو یــزدان هرآنكاو را به بیندروزمجلس به بیند عقل را سر در گــریبان ۱۰۰

ابوالعلاءِ معری فیلسوف نابینای عرب با او درباره گوشت خواری مناظراتی بصورت مکاتبه داشته که یاقوت حموی آنرا در ذیل شرح حال ابوالعلاء نقل کرده است۱۰۱.

### ناصر خسرو

حکیم ابومعین ناصربن خسرو قبادیانی یمگانی متوفی ۴۸۱ شاعر و نویسنده و فیلسوف و جهانگرد و واعظ و مبلغ مذهب بود. او درجوانی علوم معقول و منقول را فرا گرفت و بدربار سلاطین راه یافت سپس دیدن خوابی او را منقلب کرد و ترك یار ودیارگفت وازسال ۳۶۷ تا ۴۶۶عمر خود را در سیر آفاق وانفس و کشف حقیقت سپری ساخت او ماجرای این مسافرت را طی سفرنامه اش بیان کرده است. درمصر با دعاة و مبلغان مذهب فاطمی روبرو شد و داعی مستقیم او الموید فی الدین شیرازی

۹۸ ابن البلخی درفارسنامه ص ۱۱۹ اشاره بایـن موضوع کـرده است و دربـاره موید میگوید:

«مردی بود باطنی نام او ابونصربن عمران کی سری بود از داعیان سبعیان و در میان دیلم قبولی داشت همچنانک پیغمبری و این مرد باکالیجار راگمراهکرد و درمذهب سبعی آورد».

۹۹ این کتاب چاپ نشده ولی فقراتی از آنرا پول کراوس دریکی از مقالاتخود آورده و سپس عبدالـرحمن بـدوی در کتاب فـی تاریخ الالحادفـی الاسلام آن را نقل کرده است.

ه ۱۰ ما ناصر خسرو، دیوان، ص ۳۱۳

۱۰۱- یاقوت حموی، معجم الادبا، ج۳ص ۱۹۵. برای تفصیل بیشتر رجوع شود بهدومقاله ازنگارنده تحت عنوان: «ابونصربن عمران»، یغماسال ۱۵ شماره ۲۱، اسفند ۱۳۴۱ و «قصیدهای دررثای نبش قبر حضرت موسی بنجعفر (غ) و گوینده آن»، نامه آستان قدس، شماره ۱۲ اردیبه شت ۱۳۴۲

او را بسوی مذهب اسماعیلیخواند و سپس از طرف خلیفه فاطمی المستنصربالله با لقب «حجت» مأمور تبلیغ ناحیه خراسان شد. او در مراجعت بتألیف آثار مختلف در فلسفه و کلام پرداخت و درضمن بااشعار خود خلفا و سلاطین و امرا و حکام را بباد انتقاد گرفت. از آثار مهم او در فلسفه زادالمسافرین است که درآن بهبیان افکار و عقائد فلسفی گذشتگان و نقد آنها پرداخته است. در کلام جامع الحکمتین را نوشت و هدف او درآن این بود که حکمت شرعیه را که مبتنی برآیات خدا و اخبار رسول است باحکمت عقلیه که براساس برهانهای عقلی و مقدمات قباسی است آشتی دهد ۱۰۲ او در کتاب وجه دین به بیان تأویلات اسماعیلی پرداخت و دراین کتاب که پنجاه و یك گفتار است بنیادهای شریعت از شهادت و طهارت ونماز وروزه وزکوة و حج و یك گفتار است بنیادهای شریعت از شهادت و طهارت ونماز وروزه و تأویل وباطن و جهاد و ولایت وامرونهی وجز اینهارا مورد بررسی وشرح قرارداده و تأویل وباطن بی بصورت سؤال وجواب آورده است که برای نو آموزان مفید و سودمند است . در کتاب خوان الاخوان نیز مسائل کلامی و فلسفی مورد بررسی و تحقیق قرار گرفته و نظر محققان اسماعیلی در آن مسائل بیان شده است ۱۰۲۰۰۰ .

#### حسن صباح

حسنبن علیبن محمد معروف به حسن صباح در شبر ری بدنیا آمده هرچند نیاکان او از قبیله حمیر بودهاند . او نخست پیرو مذهب شیعه اثناعشری بود سپس درمناظراتی که با امیره ضراب کرد بمذهب اسماعیلیه متمایل گردید و درسال ۴۷۱ بمصر آمد تا بخدمت خلیقه المستنصر بالله برسد . درمصر میان او و بدر جمالی سپمسالار خلیفه اختلافاتی پیدا شد وحسن اقامتش دوام نیافت وبایران آمد وپس از ماندن کوتاه دربرخی ازشهرهادرششم رجب۴۸۳ بهالموت رفت واز آنجاذعوت خویش را گسترش داد۱۰۴ .

١٥ ٢- ناصر خسرو، جامع الحكمتين، ص ١٨

۱۰۳ برای آگاهی بیشتر ازشر حمال ناصر خسرو رجوع شود بهپیوست شماره ۱ کتاب تحلیل اشعار ناصر خسرو تألیف نگارنده چاپ دوم که درسال ۱۹۴۹ بوسیله دانشگاه چاپ شده است.

ع ۱۰ و المسفى، نصر الله، سرگذشت حسن صباح (چند مقاله تاریخی و ادبی) ص ۲۱۵ – ۴۰۶

حسن صباحرا هرچند نمیتوان در زمرهٔ متکلمان بشمار آورد ولی او فصول چهارگانهای داشته که اساس دعوت خودرا برآن قرار میداده است . شهرستانی فصول اربعه حسن را اززبان فارسی بزبان عربی ترجمه ونقل کرده است۱۰۵ .

اصل فارسی این فصول بدست مانرسیده و لی فخر الدین رازی در کتاب مناظرات خود چند جمله زیررا از آن نقل کرده است :

«عقل بسنده است درمعرفت حق یا بسنده نیست . اگربسنده است پس هرکس را بعقل خویش باز باید گذاشت . اگر بسنده نیست پس هرآینه درمعرفت حق معلم بباید . »

فخر رازی سپس پاسخ غزالی را نقل کرده است :

«دعوی بسنده است یانیست (اگر بسنده است) پس قبول یك دعوی اولیتر از از قبول ضد آن (نیست) واگر دعوی بسنده نیست پس هرآینه عقل بباید »۱۰۶ .

معلم درمذهب اسماعیلیه همان امام است وبهمین مناسبت است که اسماعیلیه را اصحاب تعلیم<sup>۱۰۷</sup> یاتعلیمیه<sup>۱۰۸</sup> نیز گفتهاند ناصر خسروگوید :

بار مرد اندر درخت عقل نا پیدا بود

چون به تعلیم آب یابد آنگهی پیدا شود ۱۵۹

درپایان این گفتار نگارنده اعتراف مینماید که موضوع تحول اندیشه و تفکر اسلامی و تکامل آن بوسیله دانشمندان ایرانی بسیار حایزاهمیت است و تاکنون کتابی مستقل دربارهٔ آن نوشته نشده و این گفتار میتواند طرحی ابتدائی ازبرای چنان کتابی قرار گیرد. همچنین این نکته را یاد آور میگردد که درنام بردن ازدانشمندان و آثار آنان باختصار بسنده گردید تااز حد یك مقاله تجاوزنکندو گرنه بسیاری ازدانشمندان ابرانی در مسائل مختلف کلامی تحقیق و بررسی کرده اند که نامشان در این گفتار یاد

٥٥١- شهرستاني،ملل ونحل، ج١ ص٢٣١

۱۰۶ ما فخرالدین رازی، مناظرات، ص۴۶. کلمات میان دوکمانه رانویسنده مقاله افزوده ودرمتن کتاب وجود نداشته است.

١٥٧ - غزالي، المنقذمن الضلال، ص ١٣

۱۰۸ - شهرستانی، ملل ونحل، ج۱ ص ۳۳۵

۱۳۲ مناصر خسرو، دیوان، ص ۱۳۲

نگردیده ونیز بسیاری از کتابهای کلامی بصورت خطی درکتابخانههای دنیا موجود است که هنوز مورد تحلیل ونقد دانش پژوهان قرار نگرفته است .

امید است دانشجویان و دانش دوستان ازاین مقاله بطور اجمال از خدماتی که اندیشه مندان این آب و خاك درراه پیشبرد یکی از مهمترین علوم اسلامی کرده اند آگاه گردند و برای آگاهی بیشتر به مدارك و مآخذ این مقاله که در ذیل صفحات آمده است مراجعه کنند . نگارنده آرزوی این توفیق را میکند که روزی بتواند کتابی مفصل و مضبوط دراین موضوع بنویسد و بیش از پیش سیر اندیشه و تفکر را دراین سرزمین آشکار سازد بعون الله و توفیقه تعالی.

Partie and the first of the series of the se

4

سعدى وقضاوقدر

سعدى و قضا وقدر

کلمهٔ «قضا» و «قدر» که پس از این در بارهٔ آن سخن به تفصیل خواهد رفت در نوشته های سعدی بسیار بکار رفته است از جمله:

من دوش قضا باروقدر پشتم بود دیدم که همی گزم لب شیرینت و همچنین:

بار عشقت کحا کشد دل من که ناوك غمزه بردل سعدی مزن و گاه کلمهٔ «قضا»را به تنهائی آورده مانند:

قضا دگر نشود گر هزار ناله و آه فرشندای کدو کیل است بر خزائن باد

و همچبین:

قضا بهنالهٔ مظلوم و لابهٔ محروم کنون حلاوت پیوندرا بدانی قدر

و گاهی ازقدر تعبیر به «تقدیر» شده است همچون: تقدیر در این میانم انداخت هرچند ک گر کشته شوم عجب مدارید من خود ز

نارنج زنخدان تو در مشتم بود بیدارچو گشتم سرانگشتم بود<sup>۱</sup>

که قضا و قدر نمی تابد مزن ای جان که بر نمی تابد ۲

به شکر یا بشکایت برآید از دهنی چهغمخوردکهبمیردچراغپیرهزنی<sup>۳</sup>

دگرنمی شود ای نفس بس که کوشیدی که شربت غم هجران تلخ نوشیدی ۴

هرچند کناره میگرفتم من خود زحیات در شگفتم<sup>۵</sup>

> ۱- سعدی، کلیات، ص ۲۹۲ ۲- مأخذ پیشین، ص ۲۹۲ ۳- مأخذ پیشین، ص ۱۷۸ ۲- مأخذ پیشین، ص ۳۱۴ ۵- مأخذ پیشین، ص ۱۰۳

## و همچنین:

روی بهدیوار صبرچشم بهتقدیر او باهمه تدبير خويش ماسير انداختيم چون نتواندکه رودرکشد از تیراو<sup>۶</sup> چارهٔ مغلوب نیست جزسپرانداختن

و گاهی اشاره میکند بهاینکه آدمی را چارهای جز از رضا بهقضای محتوم وقدر ازلی نیست مانند:

> جهان برآب نهادهست و عاقلان دانند رضا بهحکم قضا اختیار کن سعدی

رضا بهحكم قضا كر دهيم وكرندهيم از این کمند نشاید به شیر مردی رست بنفشهوار نشستن چهسود سر در پیش

وهمچنین بیان می نماید که سعادت و شقاوت مردمان درازل معلوم شده و جهان تعیین گردیده است مانند: سرنوشت هرکس پیش از آمدنش بهاین

> كسرابخيروطاعت خويشاعتماد نيست تا روز اولت چه نوشتست برجبین و همچنین:

قلم بهطالعميمون وبخت بدرفته است گنه نبود و عبادت نبود برسر خلق

وبالجمله او بهصراحت میگوید که آدمیرا جبر مطلق فراگرفته و در اختیار براو گشوده نگردیده است مانند:

> بدمقتضاى جهان اختيار كنسعدى من اختيار خو دراتسليم عشق كردم

که روی آب نهجای قرار بنیاد است که هرکه بندهٔ حق شدز خلق آزاد $^{\mathsf{V}}$ 

دريغ بيهده خور دن بدان دو نرگس مست

آن بیبصر بود که کند تکیه برعصا زیرا که در ازل همه سعدند و اشقیا۹

اگر تو خشم کنی ای پسر وگر خشنود نبشتهبودکهاین ناجی این استو آن مردود°۱

> که دایم آن نبود کاختیار ما باشداا همچونزماماشتر در دست ساربانان۱۲

> > ع\_مأخذ پيشين، ص ١٤٨ ٧- مأخذ پيشين، ص ٢٩ ٨- مأخذ پيشين، ص ٨٣ ٩ مأخذ پيشين، ص ٢٣ ه ۱ ـ مأخذ پیشین، ص ۶۱ ۱۱ ماخذ پیشین، ص ۲۹۵ ۱۲ مأخذ پیشین، ص ۱۴۳

آنچه که نقل گردید نمونه ایست از صدها مورد که سعدی نظر خودرا دربارهٔ قضا وقدر وجبر واختیار اظهار داشته است. شکی نیست که او هم مانند هزاران فقیه و محدث و راوی و مقری و ادیب و متکلم و فیلسوف و خطیب و واعظ و مذکر که درمدارس ومعاهد علمی حوزه های تمدن اسلامی تربیت شده بودند پیرو مکتب کلامی اشعری بوده است و یکی از اصول مهم این مکتب عقیده به قضای محتوم و قدر ازلی وسعادت و شقاوت ذاتی است. آنان بندگان را دراعمالشان مجبور می دانند و معتقدند که افعال عباد مخلوق و مخترع خداوند است.

از آنجا که مسألهٔ قضا وقدر وجبر و اختیار از مهمترین مسائل کلام اسلامی بشمار می رود ودانشمندان و نویسندگان وشاعران این سرزمین برخی جبری و برخی دیگر قدری بوده اند و افکار جبری در آثار شاعر بزرگ ما سعدی انعکاس یافته است نویسنده مناسب دید که در این گفتار اشاره ای اجمالی به کیفیت طرح مسأله قضا وقدر و جبر و اختیار درمیان مسلمانان بکند تاهم یکی ازموضوعات اساسی علم کلام روشن شده و هم اندیشه و افکار سعدی در میان اندیشه های مختلف اسلامی مشخص گشته باشد.

دربارهٔ کلمهٔ «قضا» میان مسلمانان اختلاف است. اشاعره میگویند که قضا عبارتست از حکم خداوند به آنچه که بنده انجام دهد اعم از کارهای نیك و کارهای بد ولی دانشمندان معتزله وشیعه این عقیده راقبول ندارند ومیگویند این معنی یعنی به وجود آمدن کارهای بد ومعصیت به وسیلهٔ خداوند دربنده از هیچ یك از مواردی که قضا در قرآن بكار رفته مستفاد نمی شود.

در قرآن کلمهٔ «قضا» به معنی آفریدن واتمام آن آمده مانند: «فقضاهن سبع سموات فی یومین» ۱۲ ومانمی توانیم بگوئیم خداوند عصیان و گناه را در میان خلق خود به وجود آورده و نیز باآیهٔ: «الذی احسن کل شیء خلقه ۱۴ منافات دارد.

معنی دوم قضا الزام وامراست چنانکه دراین آیه آمده: «وقضی ربك الاتعبدوا الاایاه»۱۵ بازهم قضای معصیت از خدا جایزنیست زیرا مناقضت دارد با آیه: «ان الله

۱۳/۱۷ فصلت ۱۲/۴۱ ۱۴ سجده ۷/۳۲ ۱۵ اسراء ۱۳/۱۷

لا یامر بالفحشاء ۱۶ معنی سوم قضا اعلام و اخبار است چنانکه در این آیه وارد شده: «و قضینا الی بنی اسرائیل فی الکتاب ۱۷ با این معنی نیز درست نمی آید زیرا مردم اعلان به اطاعت و عصیان خود نشده اند یعنی نمی دانند که در آینده اطاعت می - کنندیا عصیان ۱۸ .

شیعه میگوید مراد از قضا درافعال حسنه امر به آنها و درافعال قبیحه نهی از آنهاو دربندگان خلق و درفعل خداوند ایجاد است<sup>۱۹</sup>.

قدر نیزدرموارد مختلف درقرآن بکاررفنه است ازجمله: «اناکل شیء خلقناه بقدر» ۲۰ مفسران اشاعره درتفسیر این آیه گفته اند یعنی هر چه که آفریده ایم مقدر و مکتوب در لوح محفوظ بوده است و این آیه در وقتی نازل شده است که مشرکان قربش با پیغمبر در مسألهٔ قدر مخاصمت می ورزیده اند ۲۱. و نیز در تفسیر آیهٔ: «و کان امرالله قدرا مقدورا» ۲۲ گفته شده است که قدر همان قضای سابق است که در لوح محفوظ نوشته شده و گفتهٔ پیغمبر: «فرغ ربکم من الخلق و الاجل و الرزق» اشاره به همین است ۲۲.

برخی از دانشمندان میان قضا وقدر چنین فرق نهادهاند که قدر بمنزلت آن چیزیست که آماده برای پیمانه گیری شده درحالیکه قضا به منزلت پیمانه است واین آن چنانست که ابو عبیده هنگامی که عمر می خواست از طاعون به شام فرار کندگفت: آیا از قضا فرار می کنی؟ او پاسخ داد از قضای خدا به قدر می گریزم. و این دلیل بر آنست که قدر تا به پایهٔ قضا نرسیده امید می رود که خداوند آن را دفع کند ولی قضای خداوند دفع شدنی نیست و دلیل براین مطلب آنکه خداوند فرموده: «وکان

۱۶ اعراف ۲۸۱۷

١٧- اسراء ١٧/ ع

١٨ عبد الجبارهمداني، المحيط بالتكليف، ص٥٢ع

١٩- شيخ مفيد، شرح عقائد صدوق، ص ١٤٢

<sup>49/04/05 -</sup>YO

۲۱ - میبدی، کشف الاسرار، ج ۹ ص ۳۹۵

۲۲- احزاب ۳۸/۳۳

۲۳ راغب اصفهانی، المفردات فی غریب القران، ذیل «قدر»

امرا مقضيا» ۲۴ وهمچنين: «كان على ربك حتما مقضيا۲۵».

چنانکه یاد شد لفظ قضا وقدر به نحو اجمال درقرآن وارد شده ولی مسلمانان تدریجاً درصدد جستجو از حقیقت و واقعیت آن بر آمده اند. درزمان خلفای راشدین جسته گریخته سخن و بحث از قضا و قدر به میان می آمد از جمله آنکه از حضرت علی (ع) روایت شده که درباسخ کسی که درصفین همراه او بوده و پرسیده که مسیر آنان به شام آیا به قضا وقدر خداوند است فرموده: آری ولی نه قضای لازم و قدر محتومی که ثواب و عقاب و و عد و و عیدو امرونهی را باطل گرداند بلکه قضا وقدر خداوند همان امروحکم اوست که فرموده: «و کان امرالله قدرا مقدورا» ۲۶ و نیز از حضرت امام حسن و امام حسین سخنانی دربارهٔ قضا و قدر نقل شده از جمله آنکه امام حسن در نامهٔ خود به اهل بصره نوشت: «هر کس به خدا و قضا وقدر او ایمان نیاورد کفرورزیده و هر کس عصیان خود رابر پرورد گارش بازنماید گناه کرده است» ۲۷ برخی از دانشمندان و هر کس عصیان خود درابر پرورد گارش بازنماید گناه کرده است کا برخی از دانشمندان مستحی در کنیسهٔ شرقی در دمشق از دیرباز به این مسأله سرگرم بودند و دمشق در عصر بنی امیه مرکزی از برای مباحثات عقلی در اسلام به شمار می آمد و بحث جبر و قدر بنی امیدا سخت رواج داشت ۲۰۰۸.

از کهن ترین منابعی که در آن مسألهٔ جبر وقدر به تفصیل مورد بحث قرار گرفته نامهٔ حسن بصری به عبدالملك بن مروان پنجمین خلیفهٔ اموی است. عبدالملك طی نامه ای از حسن خواسته بود تا بیان کند که چگونه معتقد به قدر است در حالیکه در میان صحابه کسی بدان اعتقاد نداشته است. او در پاسخ به تفصیل برای اثبات مدعای خود به آیات قر آن متوسل می شود و از جمله می گوید که اگر کفر به قضا وقدر خداوند می بود او باید از کافر خرسند باشدزیرا خداوندرا قضائی نیست که خود بدان راضی نباشد. ظلم وستم از قضای خداوند نیست بلکه قضای او امر بمعروف و عدل و احسان نباشد. ظلم وستم از قضای خداوند نیست بلکه قضای او امر بمعروف و عدل و احسان

٢١/١٩ مريم ١١/١٢

۲۵ مریم ۱/۱۹. راغب اصفهانی، العفردات، ذیل «قضا»
 ۲۶ احزاب ۳۸/۳۳. سیدمرتضی، الامالی، ج ۱ ص ۱۵۱
 ۲۷ ابن المرتضی، طبقات المعتزله، ص ۱۵
 ۲۸ گلدزیهر، العقیدة والشریعة فی الاسلام، ص ۹۵

وایتاء ذی القربی و نهی از فحشاء و منکر و بغی است چنانکه فرموده: «وقضی ربك الا تعبدوا الا ایاه و باالوالدین احسانا» ۲۹ متن پرسش عبدالملك و پاسخ حسن بصری به وسیلهٔ خاورشناس آلمانی هلموتریتر H. Ritter در مجلهٔ Der Islam سال ۱۹۳۳ ص ۲۸-۶۷ چاپ شده است.

برخی از متکلمانکه دیدهاند که نامهٔ حسن بصری موافق مذهب اعتزال است گفتهاند که شاید این نامه از واصل بن عطا باشد زیرا حسن هیچگاه دراین حقیقت که قدر خیروشر شرآن از خداوند بزرگ می باشد مخالف باگذشتگان نبوده است ۳۰.

از این گذشته نامهای از عمربن عبدالعزیز هشتمین خلیفهٔ اموی دردست است که آنرا به گروهی نوشته که آنان قدر خداوندراکه درعلم سابق اونافذ است تکذیب کردهاند. او این گروه را تشنیع می کند براینکه آنان نفاذ علم خداوند را در خلقش جبر می دانند و جبررا ظلم به شمار می آورند و نیز حسنات را از خداوند و سیثات را از خود منظور می دارند در حالیکه هدایت و ضلالت و کفر و ایمان و خیر و شر در دست خداوند است آنرا که بخواهد راهنمائی می کند و آن را که بخواهد گمراه می سازد ۲۰۰ پروفسور ژوزف فان اس J. Van Ess استاد دانشگاه توبینگن آلمان در بیست و هشتمین کنگرهٔ بین المللی خاورشناسان (کانبرا، ژانویه ۱۹۷۱) خطابه ای تحقیقی در بارهٔ این نامه ایراد کرده است.

گذشته از تعبرراتی که مفسران اهل سنت وجماعت و همچنین مفسران شیعه از قضا و قدر کرده اند تفسیری هم به وسیلهٔ اهل تأویل یعنی اسماعیلیان از این دو کلمه صورت گرفته است. ابویعقوب سجستانی دانشمند اسماعیلی قضارا به عقل تفسیر کرده زیراعقل یکانه قاضی میان خلق است که به وسیلهٔ آن آدمی به ادر اك معلومات و ظفر به مطلوبات دست می یابد و قدر را به نفس تفسیر کرده و از آن نفس ناطقهٔ انسانی را اراده نموده است ۳۲. و باحتمال قوی ناصر خسرو توجه به همین تفسیر ابویعقوب سجزی داشته آنجا که گفته است:

٢٣/١٧ اسراء ٢١/٣٢

٥٣- شهرستاني، ملل ونحل، ج١ ص ٣٧

۱۳- حافظ، ابو نعيم، حلية الاولياء ص٢٥٣- ٢٥٣ تحت عنوان: «الرسالة الى القدرية» ٢٥٠ ابويعقوب سجستاني، تحفة المستجيبين (خمس رسائل اسماعيلية)، ص ١٤٩

هـركس همي حذر زقضا وقـدر كند

وین هردو رهبرند قضا و قدر مرا

نام قضا خرد کن و نام قدر سخن

یاد ست این سخن زیکی نامور مرا

واکنون که عقل ونفس سخن گوی خود منم

از خویشتن چه باید کردن حذر مرا

ای گشته خوش دلت زقضا و قدر بنام

چون خویشتن ستور گمانی مبر مرا۲۳

ومسلما او که چنین تفسیری را از قضا وقدر می کرده جای آن داشته که عوام را ملامت کند بر آنکه گناه و کاهلی و قصور و سستی خودرا به قضا و قدر منسوب می دارند:

مباش عامه كه عامه بهجهل تهمت خويش

چه برقضای خدا و چه بر قدر دارد۳۴

گنه و کاهلی خود به قضا بر چه نهی

که چنین گفتن بی معنی کار سفهاست ۲۵

خویشتن را چون فریبی چون نپرهیزی زبد

چوننهی چونخود کنی عصیان بهانه برقضا۳۶

و همهٔ اینها بیاد می آورد گفتهٔ شاعر عرب را:

و عاجزالرأی مضیاع لفرصته حتی اذا فات امراً عاتبالقدرا۳۷ کلمهٔ قدریة که بهمعتزله اطلاق می شود از همین کلمهٔ «قدر» گرفته شده آنان گذشته از این به «اصحاب عدل و توحید» معروف اند. باید توجه داشت که این لقب

۳۳ دیوان ناصر خسرو ص ۷ و درصفحهٔ ۸۰ نیز گوید:

زین روی نام عقل سوی اهل دین قضاست

بی هیچ علتی ز قضا عقل دادمان

۳۴ مأخذ پیشین، ص ۱۱۵

۲۵ مأخذ پیشین، ص ۴۶

ع٣- مأخذ پيشين، ص ٢٣

٣٧ ابن قتيبه، عيون الاخبار، ج ١ ص ١٤١

به وسیلهٔ مخالفان بر آنان نهاده شده و خود خود را از آن بر کنار می دارند تامشمول گفتهٔ منسوب به پیغمبر: «القدریة مجوس هذه الامة» نشوند ۲۸ آنان می گویند کسانی که قدر خیر وقدر شررا از خداوند می دانند سزاوار ترند که قدریه نامیده شوند تا ما که آن را از خدا نفی می کنیم یعنی اثبات کننده قدر باید قدریه خوانده شود نه نفی کننده آن. در پاسخ گفته شده که نفی کنندگان قدر مشابهت با مجوس دارند زیرا قدر شر را از خداوند نمی دانند و به خلق نسبت می دهند و نیز در عبارتی دیگر آمده که: «القدریة خصما عالله فی القدر» شکی نیست آنکس که همه امور را به خداوند مفوض می کند با خدا خصومت نمی ورزد و خصومت را آنکس می ورزد که معتقد است که می کند با خدا خصومت نمی ورزد و خصومت را آنکس می ورزد که معتقد است که توانائی دارد بر آنچه که خداوند آن را اراده نکرده است ۴۹.

چنانکه اشاره شد وجه تشابه قدریه با مجوس از آن جهت است که همچنانکه مجوس در برابر خالق و مبدء خیر که یزدان باشد به خالق و مبدء شر یعنی اهر من معتقدند قدریه اعمال بد انسانی را از دائره خلق خدا بیرون می آورند و تحت ارادهٔ مستقل آدمی قرار می دهند ۴۰. شیخ محمود شبستری می گوید:

هرآنکس را که مذهب غیر جبرست نبی فرموده کو مانند گبر است چنانکان گبر یزدان و اهرمن گفت همین نادان احمق ما و من گفت<sup>۴۱</sup>

حال که سخن بروجه تسمیهٔ قدریه است بایدیاد آور شد که برخی از خاور شناسان توهم نموده اند که قدریه از آن جهت که معتقد به وجود قدرت در بندگان اند قدریه خوانده شده اند و این توهم از آنجا ناشی شده که ایجی در مواقف وجه تسمیه را چنین یاد کرده: «برای آنکه افعال بندگان را به قدرت خود نسبت می دهند و قدر را در آنها انکار می کنند در حالیکه عبارت ایجی دو قسمت دارد در قسمت اول تفسیر مضمون مذهب قدریه و در قسمت دوم اشتقاق لفظ قدریه آمده است ۴۲.

چنانکه در کتب کلامی یاد شده فرقهٔ قدریه یعنی معتزله از آنگاه صورت فرقه

۳۸ شهرستانی، ملل و نحل، ج ۱ ص ۵۷ ۳۹ جرجانی، شرح مواقف، ص ۶۲۰

ه ع ـ صدرالدین شیرازی، رسالة فی القضاء و القدر (رسائل ملاصدرا) ص ۲۰۲ اع ـ صدرالدین شیخ محمد لاهیجی، شرح گلشن راز، ص ۳۵۰ و ۴۳۱

٢ع- نالينو، بحوث في المعتزلة، (التراث اليوناني في الحضارة الاسلامية)، ص ١٩٩

بخودگرفت که واصل بن عطا رئیس آنان از مجلس حسن بصری اعتزال جست و تقریر نمود که مرتکب کبیره نه مؤمن است و نه کافر بلکه درمنزلتی بین منزلتین قرار دارد. حسن به او گفت: «اعتزل عنا» سپس آنان معتزله نامیده شدند و خود خود را اصحاب عدل و توحید میخوانند زیرا پاداش فرمانبردار و کیفر گناهکار را برخدا واجب می دانند و صفات قدیمه را نیز از او نفی می کنند. و فرقهٔ اشاعره از معتزله آن گـاه جدا گشت که شیخ ابو الحسن اشعری به استاد خود ابو علی جبائی گفت رأی تو چیست دربارهٔ سه برادری که مردهاند یکی مطیع و دیگری عاصی و سدیگر خردسال. او گفت اولی را دربهشت پاداش میدهند و دومی را در دوزخ کیفر وسومی را نه ثوابی است و نهعمایی. اشعری گفت اگرسومی بگوید که ای خدا چرا مرا در خردی میراندی ومرا باقی نگذاشتی که بزرگ شوم و بتو ایمان آورم و داخل بهشت گردم. جبائی گفت پروردگار می گوید من می دانستم که اگر بزرگ شوی نافرمان می گردی و به دوز خ وارد می شوی و مناسب تر برای تو آن بود که در خردی بمیری. اشعری گفت اگر دومی بگوید ای خدا چرا مرا در خردسالی نمیرانیدی تا گناه نکنم و وارد دوزخ نگـردم پروردگار چه می گوید. جبائی مبهوت گردید و درماند و سپس اشعری ترك آن مذهب كفت او و يمروانش بابطال مذهب معتزله و اثبات آنجه سنت و جماعت برآنست مشغول گشتند لذا آنان را اهل سنت و جماعت گویند۴۳. و باید یادآور شد که اهل سنت وجماعت خراسان و شام وعراق پیرو ابوالحسن اشعریبودند و بهاشاعره اشتهار دارند ولی در ماوراعالنهر تابع ابومنصور ما تریدی هستند که بهماتریدیه معروف مى باشند ۴۴. اشاعره و ماتريديه هرچند هردو اهل سنت و جماعت هستند ولى برسر پارهای از مسائل مخالف یکدیگر میباشند. البته خود معترفاند بهاینکه این مقدار از اختلاف موجب این نمی شود که یکی دیگری را اهل بدعت بخواند. ابن ابی عذبه که خود دربارهٔ اختلافات اشاعره و ماتریدیه کتابی تألیف کرده و آن را «الروضة\_ البهية فيما بين الاشاعرة والماتريديه» ناميده در آغاز كتاب بدين بيت تمثل جسته است:

۴۳\_ تفتازانی، شرح العقائد النسفیة، ص ۱۶ ۴۶\_ تفتازانی، شرح المقاصد، ج ۲ ص ۲۷۱

والخلف بینهما قلیل امره سهل بلابدع ولاکفران ۴۵ نمتنها نمتنها ماتریدی در بسیاری از مسائل با اشعری مخالف است بلکه ابوحنیفه نیز در پارهای از مسائل بااشعری مخالفت دارد. و می توان گفت که ماتریدیه وحنفیه در آن مسائل هم عقیده هستند.

سبکی در قصیدهٔ نونیهٔ معروف خود که بهبیان اختلافات میان اشعری و ابوحنیفه پرداخته آن اختلافات را بیشتر راجع بهلفظ میداند و از آن میان چنین گوید:

ولقد يوؤل خلافها اما الى لفظ كالاستثناء في الايمان وكمنعهان السعيديضل او يشقى و نعمة كافر خوان

بیت اول ناظر است به آنچه که اشعری گفته است: «انا مؤمن ان شاءالله» و بیت دوم اشاره است به آنچه که او گفته است: «السعید من کتب فی بطن امه سعیدا و الشقی من کتب فی بطن امه شقیا لایتبدلان» در حالی که ابو حنیفه می گوید؛ «قدیکون سعیداً ینقلب \_ و العیاذبالله \_ شقیا و بالعکس» ۴۶ به همان در جه که اشاعره به سنت و حدیث توجه می کردند معتزله به قوانین عقلی و فلسفی متمایل بودند و در آثار خود به ستایش عقل و خردمی می پرداختند چنانکه بشربن معتمر از پیشوایان آنان می گوید:

لله در العقل من رائــد و صاحب في العسر و اليسر و حاكم يقضى على غائب قضية الشاهد لــــلامــر

و حتى از آنان نقل شده است كه گفته اند: «شرط اول معرفت شك است و پنجاه شك بهتر از يك يقين است» ۴۷.

در اوائل دورهٔ بنی عباس خاصه در زمان مأمون فکر اعتزال قوت داشت ولی تدریجاً به جهت سخت گیری دستگاه خلافت رو بضعف نهاد. دانشمندان معتزلی مورد تکفیر قرار گرفتند و از لفظ «معتزلی» هم مانند لفظ «قرمطی» و «رافضی» کفروزندقه و بدعت اراده می کردند و هر کس را که متهم به این عناوین می ساختند مورد زجر و

۲۵ ابن ابی عذبه، الروضة البهیة، ص ۵
 ۲۵ سبکی، طبقات الشافعیه، ج ۳ ص ۳۸۳
 ۲۷ گلدزیهر، العقیدة و الشریعة فی الاسلام، ص ۲۰۲

شكنجه قرار مىدادند:

نام نهی اهل حکمت و دین را رافضی و قرمطی و معتزلی<sup>۴۸</sup>
در زمان القادر بالله فکر و عقیدهٔ اشعری جنبهٔ دستوری پیدا کرد یعنی عقیدهٔ
راست و درست براساس مکتب اشعری نوشته شد و به «الاعتقادالقادری» موسوم
گشت و فقها در ذیل آن نوشتند که این اعتقاد مسلمانان است و هر که مخالف آن باشد
فاسق و کافر است<sup>۴۹</sup> این اعتقادنامه به اطراف و اکناف فرستاده شد و در دواوین
قراعت گردید و در مدارس و معاهد دینی از جمله نظامیه ها آثار متکلمان اشعری
تدریس می گشت.

حسن بن علی بن اسحاق طوسی ملقب به نظام الملك در شهرهای بغداد و بلخ و نیشابور و هرات و اصفهان و بصره و مرو و آمل و موصل مدارسی ایجاد کردک ه همه به نظامیه اشتهار دارد. از میان این مدارس شاید بتوان گفت که مهمتر از همه نظامیهٔ بغداد و نیشابور بود و کلام اشعری براین دو مدرسه حکومت می کرد. کتاب الشامل فی اصول الدین که بر اساس عقیدهٔ اشعری تدوین یافته بود از کتابهای درسی مدرسهٔ نظامیه بوده ۵۱ وحتی نام اشعری بر در مدرسه نظامیه بغداد نصب گردیده بوده بنابراین بسیار روشن است که سعدی که در دار الخلافهٔ اسلامی بعنی بغداد در مدرسه نظامیه بنابراین بسیار روشن است که سعدی که در دار الخلافهٔ اسلامی بعنی بغداد در مدرسه نظامیه قرار داشته تحت تأثیر کدام جهت از جهات تفکر اسلامی قرار داشته است.

اشاعره و معتزله در مسائل بسیاری با هم اختلاف دارندکه شرح و تفصیل آن در کتب فرق مانند ملل و نحل شهرستانی و الفرق بین الفرق بغدادی و الفصل ابن حزم مضبوط است و شاید یتوان گفت که مهمترین مسألهٔ مورد اختلاف میان آنان یکی مسألهٔ جبر و قدر و دیگری مسألهٔ خلق قرآن است. چنانکه اشاره شد سخن برمسألهٔ قدر ازلی از آنگاه میان مسلمانان رایج گشت که با توجه به عقاید غیر اسلامی عقائد

۴۸ ناصرخسرو، دیوان، ص ۴۴۸

<sup>99-</sup> ابن جوزي، المنتظم، ج٨ ص ١٠٩

٥٥ ـ سبكي، طبقات الشافعيه، ج ع ص ٣١٣

۵۱ - ابن شبهه، طبقات الشافعيه (نامهای کتب و مدرسان مدارس اسلامی مأخوذ از

طبقات الشافعيه ابن شبهه)، ص٥

۵۲ ابنجوزی، المنتظم، ج ۱۰ ص ۱۰۹

اسلامی مورد نقد و تحلیل قرارگرفت و سپس پس ازشکل گرفتن فرقههای اسلامی این مسأله درقالب اصول نظری و عقلی و استدلالی در آمد. اشاعره جبری و معتزلهٔ قدری اند یعنی اشاعره افعال بندگان را مخلوق خدا و معتزلهٔ مخلوق بندگان خدا می دانند. اشاعره استدلال به آیاتی مانند: «اناکلشیء خلقناه بقدر» ۵۳ و «کلشیء عنده بمقدار» ۵۴ و «ما اصاب من مصیبة فی الارض و لافی انفسکم الافی کتاب من قبل ان نبراها ان ذلك علی الله یسیر «۵۵ می کنند و معتزله به مانند آیات زیر متمسك می شوند «و ما اصاب کم من مصیبة فی ما کتسبت «۵ و «له اما کسبت و علیه ا ما اکتسبت «۵ و «و اما ثمو د فهدیناهم فاست حبوا العمی علی المهدی «۵۸.

و حتی برای تعبیر از خلق اعمال درقر آن آیاتی برای تمسك هردو فرقه وجود دارد. معتزلیان به آیاتی مانند «فتبارك الله احسن الخالقین» ه که دلالت دارد براینکه غیر خداوند هم خالق هست و یا «الذی احسن که لشیء خلقه» و که دلالت دارد براینکه فعل قبیح مخلوق خداوند نیست استناد می جویند در حالیکه اشعریان به آیاتی مانند «خالق کلشیء» و «الله خلقکم و ما تعملون» که خالقیت بطور مطلق برای خداوند است تمسك می کنند و «الله خلقکم و ما تعملون» که خالقیت بطور مطلق برای خداوند و اختیار بنده است در مکه نازل شده ولی تدریجاً در مدینه لحن قرآن به سوی جبر گرائیده شده هم و این نظر کلیت ندارد زیرا آیه «و ما تشاؤون الا ان بشأالله هم که مورد گرائیده شده هم و این نظر کلیت ندارد زیرا آیه «و ما تشاؤون الا ان بشأالله که که مورد

40,149 ilmli 20,000

۳۵- قمر ۲۹/۵۴ ۲۵- حدید ۸/۱۳۷۷ ۳۵- حدید ۲۲/۵۷ ۳۵- شوری ۴۲/۶۲ ۲۸- بقره ۲/۶۲۲ ۸۵- فصلت ۱۷/۲۱. ابن رشد، مناهج الادلة، ص ۲۲۳ ۹۵- مؤمنون ۱۶/۲۳ ابن رشد، مناهج الادلة، ص ۲۲۳ ۳۵- مؤمنون ۱۳/۲۳ ابن رشد، مناهج الادلة، ص ۲۲۳ ۳۵- مؤمنون ۱۰/۲۳ ابن رشد، مناهج الادلة، ص ۲۲۳ ۳۵- مؤمنون ۱۰۲۳ ابن رشد، مناهج ۱۰۲۳ و ۲۰۲ ۳۵- بزودی، اصول الدین، ص ۱۰۱ و ۲۰۲ ۳۵- گلدزیهر، العقیدة والشریعة فی الاسلام، ص ۲۶

استناد جبریان است در مکه نازل شده است ۶۶.

> ما چو چنگیم و تو زخمه می زنی ما چونائیم و نوا در ما ز تست ما چو شطرنجیم اندر برد ومات ما همه شیران ولی شیر علم حملهمان پیدا و ناپیداست باد گر بپرانیم تیر آن نی ز ماست تو ز قرآن بازجو تفسیر بیت

زاری از مانی تو زاری می کنی ما چو کوهیم و صدا درما زتست بردو مات ماز تستای خوش صفات حمله مان از باد باشد دمبدم جان فدای آنکه ناپیداست باد ما کمان و تیراندازش خداست گفت ایزد «مارمیت اذرمیت» ۶۹

باید یادآور شدکه جبریان نیز بردوگروهاند جبری خالص یعنی آنکه بنده را اصلاً دارای فعل و قدرت نمی داند و جبری متوسط یعنی آنکه بنده را دارای قدرتی

> ۶۶\_ پاورقی العقیدة والشریعة ۶۷\_ جرجانی، شرح مواقف، ص ۵۱۵ ۶۸\_ شهرستانی، ملل و نحل، ج ۱ ص ۱۱۴ ۶۵\_ مثنوی، دفتر اول، ص ۳۸

غیرمؤثر میداند ۲۰ اما معتزلیان می گویند خداوند را به هیچوجه مدخلی در اعمال مردم نیست او آنان را برطاعت و معصیت مجبور نمی کند و دلیل براین مطلب آنکه آدمی خود مشعر است براینکه سخن بگوید و می تواند خاموش به نشیند و می تواند چیزی را نگه دارد و می تواند رهاکند.

اینکه گوئی اینکنم یا آن کنم خود دلیل اختیار است ای صنم و دیگر آنکه اگر آدمی برافعال خود مجبور باشد امر و نهی خدا معنی ندارد و خداوند نباید بنده را برگناهش عقاب نماید.

چرا خورد باید بهبیموده غم روا نیست برتونهمدح ونهذم بهفرمان ایزد پرستد صنم بدست تو او کرد برمن ستم نشدحکم کردهنهبیشونه کم ۱۷ اگر کار بودست و رفته قلم اگر ناید از تو نهنیك و نهبد عقوبت محالست اگربت پرست ستمکارزی تو خدایست اگر

بنابرعقیدهٔ آنان خدا افعال را در بندگان نیافریده بلکه آنان خود خلق کنندهٔ افعالخود هستند و این مسأله یکی از مسائل مهم اصلدوم از اصول پنجگانه معتزله است<sup>۷۲</sup>.

اهل اعتزال در پاسخ آنانکه ایرادکردندکه اگر خدا خالق افعال عباد نباشد علم ازلی او چه گونه تصور می شود یعنی اگر او با علم ازلی خود می دانسته که بنده ای عصیان می ورزد آن بنده باید عصیان بورزد تا اینکه علم خداوند کامل باشد بقول معروف:

می خوردن من حق ز ازل میدانست گر می نخورم علم خدا جهل بود
گفتهاند که علم خداوند بهاشیاء سبب وجود آنها نمی شود زیرا اگر چنین بود
همه اشیاء قدیم و ازلی می بود زیرا علم ازلی خدا به آن تعلق گرفته بود. خداوند
اشیاء را به حقایق و جودشان می داند. اگر چیزهائی اند که خداوند به وجود می آورد او
عالم است که آنها را به وجود می آورد و اگر چیزهائی اند که آدمی آنها را اختیار

۷۰ شهرستانی، ملل و نحل، ج ۱ ص ۱۱۲
 ۷۱ ناصرخسرو، دیوان، ص ۲۶۲
 ۷۲ عبدالجبار همدانی، شرح الاصول الخمسة، ص ۳۲۳

می کند خداوند می داند که آدمی آنها را اختیار می کند و اگر ایراد شود به اینکه و قتی خدا می داند که آدمی سخن خواهد گفت آیا رواست که خاموش بنشیند پاسخ داده می شود که اگر بجای سخن گفتن خاموشی را اختیار کند گوئیم که در اصل خدا می دانست که او خاموشی را برمی گزیند زیرا خداوند عالم به حاصل فعل انسان است که بعد از هر تدبیری از او صادر می گردد ۷۳.

بهر تحدریضست برشغل اهم لایق آن هست تأثیر و جزا راستی آری سعادت زایدت عدل آری برخوری جفالقلم که جفاها با وفا یکسان بود و آنوفاراهم وفا جفالقلم

همچنین تأویل قدجف القلم پس قلم بنوشت که هرکار را کژروی جف القلم کژ آیدت ظلم آری مدبری جف القلم معنی جف القلم کی آن بود بل جفا را هم جفا جفالقلم

حال که بطور اجمال نظر اشاعره و معتزله درمساًلهٔ جبر و اختیار روشنگشت باید یادآور شد که شیعه حدفاصل میان آن دو یعنی امر بینالامرین را برگزیده و آن را مستند به حدیث معروف که از امام جعفر صادق نقل شده کرده است. آن حدیث عبار تست از: «لاجبر ولاتفویص ولکن امربینالامرین» ۲۵ این نظر مورد توجه بسیاری از خردمندان و آقع گشته که کوشیده اند که خود را از دو نقطه افراط و تفریط یعنی جبر و تفویض بیرون آورده و به مرکز اعتدال امر بین امرین فرود آیند: ابوالعلاء معری شاعر و فیلسوف عرب می گوید:

لاتعش مجبرا ولا قدریا واجتهدفی توسط بین بینا ۷۶ ناصر خسرو شاعر و متکلم اسماعیلی گوید: بهمیان قدر و جبر ره راست بجوی

که سوی اهل خرد جبروقدر درد وعناست۷۷

۷۷ فیومی، الامانات و الاعتقادات، ص ۱۵۵ ۷۶ مثنوی، دفتر پنجم، ص ۲۰۱ ۷۵ مجلسی، بحارالانوار، ج ۳ باب اول ۷۶ ابوالعلاء معری، لزوم مالایلزم، ج ۲ ص ۳۶۸ ۷۷ ناصر خسرو، دیوان، ص ۶۶

از میان متکلمان اهل سنت غزالی کوشیده است که در عقیده جبر و اختیار حالت میانین یعنی اقتصاد در اعتقاد را برگزیند. او در کتاب «الاقتصادفیالاعتقاد» خود می گوید که جبریان قدرت عبد را انکار می کنند بنابراین عقیدت، آنان فرقی میان حرکت مرتعش و حرکت اختیاری قائل نیستند و ثانیاً با سلب قدرت از عبد تکالیف شرعی باطل می گردد. معتزلیان قدرت خداوند را انکار می کنند و همه افعال را مخلوق و مخترع بندگان می دانند آنان بنابراین عقیده اجماع سلف را مبنی براینکه خالق و مخترعی جز خدا نیست انکار می کنند و دیگر اینکه نسبت خلیق و اختراع فعل به کسی می دهند که خود از آن آگاه نیست. و قول حق اینست که قدرت را از خدا و بنده هردو بدانیم. و ممکن است ایراد شود که چگونه دوقدرت برمقدور واحد توارد می کنند. پاسخ آنست که اگر دو قدرت مختلف باشد و وجه تعلق آن دو قدرت برمقدور نیز مختلف باشد اشکالی لازم نمی آید که دانشمندان شبعه امر بین امرین را بطرق مختلف تبیین و توجیه کرده اند.

ابوجعفر محمدبن علی معروف به ابن بابویه محدث معروف شیعه می گوید هنگامی که از او پرسیده شد امر بین امرین چیست او پاسخ داد مثل آن مثل مردی است که او را بر انجام معصیتی به بینی و او را نهی کنی ولی او از آن گناه باز نایستد و تواور ارهاسازی تا آن معصیت را انجام دهد. حال که او سخن تو را نپذیرفته و تو او را رها کرده ای نمی توان گفت که تو او را به گناه فرمان داده ای ۲۹.

محمدبن نعمان ملقب بهشیخ مفید می گوید واسطهٔ میان جبر و اختیار اینست که خداوند خلق را برافعالشان قادر ساخته و حدود و رسوم آنها را معین کرده و آنان را با زجر و تخویف و وعدو وعید از قبائح باز داشته حال که او آنان را قادر ساخته نمی توان گفت که آنان را مجبور کرده است و نیز نشاید گفت که اعمال را به آنان تفویض کرده زیرا او حدود و رسومی برای آنان تعیین نموده و آنان را از زشتیما باز داشته است ۸۰.

سید حیدر آملی می گوید آنانکه همه افعال را صادر از خدا می دانند و میان

۷۸ - غزالی، الاقتصاد فی الاعتقاد، ص ۸۷ و ۹۰ ۷۹ - شیخ مفید، شرح عقائد صدوق، ص ۱۵۴ ۸ - مأخذ پیشین، ص ۱۵۵

فعل او و فعل دیگران جدائی قائل نیستند همچون شیطان وپیروان او هستند که گفت: «رب بما اغویتنی» ۱ و آنانکه فعل بندگان را بخود بندگان نسبت می دهند همچون آدم و پیروانش هستند که گفت: «ربنا ظلمنا انفسنا» ۱ اوسپس اشاره به گفتهٔ حضرت صادق «لاجبر ولاتفویض ولکن امربین الامرین» می کند ومی گوید که خواجه نصیر الدین طوسی در کتاب او صاف الاشراف گفته است تاکسی قوهٔ عاقلهٔ خود را ریاضت کامل ندهد نمی تواند این کلام را دریابد. ۸۳

صدرالدین شیرازی می گوید قدری به چشم راست نابیناست یعنی یارای درك حقائق و اسباب بعید را ندارد و جبری به چشم چپ نابیناست یعنی درك ظواهر و اسباب قریب را نمی تواند بكند. ولی آنكه هردو چشمش بیناست با چشم راست حق را می بیند و خیر و شر اعمال را به او نسبت می دهد و با چشم چپ خلق را می بیند و تأثیر آن را در اعمال به وسیلهٔ خداوند ـ نه به استقلال ـ اثبات می كند ۸۴ و نیز همو كتاب «خلق الاعمال» خود را با این جمله آغاز كرده: «سبحان من تنزه عن الفحشاء ولایجری فی ملكه الامایشاء» كه جزء اول از آن حاكی از اختیار وجزء دوم آن مشعر برجبر است و جمع میان آن دوامر بین امرین را می رساند.

جملهٔ فوق به یاد می آورد مناظره ای را که میان ابواسحاق اسفراینی رئیس اشعریان و قاضی عبدالجبار همدانی رئیس معتزلیان در گرفت و قاضی در آن مناظره سخن خود را با جملهٔ «سبحان من تنزه عن الفحشاء» آغاز و ابواسحاق با جمله: «سبحان من لایقع فی ملکه الامایشاء» ابتدا کرد۸۰.

شیرازی در این رساله می گوید مراد از امربین امرین این نیست که درفعل عبد ترکیبی از جبر و اختیار است و نه اینکه فعل او خالی از هردو است و نه اینکه اختیاری ناقص و جبری ناقص دارد و نه اینکه مجبور است در صورت مختار بلکه

<sup>10/49 &</sup>gt;== -11

۲۳/۷ اعراف ۲۳/۷

۸۳ سید حیدر آملی، جامع الاسرار، ص ۱۵۰

۹۸ صدرالدین شیرازی، رسالة فی القضاء و القدر (رسائل ملاصدرا) ص ۲۰۲ مرگیم میرالدین شیرازی، رسالة فی القضاء و القدر (رسائل ملاصدرا) ص ۲۰۲ مرگیم در میکی، طبقات الشافعیه، ج ۲ ص ۲۶۲. کلمهٔ «رئیس» به نقل از سیوطی در

مراد اینست که او مختار است از جهتی که مجبور است و مجبور است از جهتی که مختار است یعنی اختیار او بعینه اضطرار اوست<sup>۸۶</sup>.

این نه جبر این معنی جباریست ذکر جباری برای زاریست زاری ما شد دلیل اختیار ۸۸ زاری ما شد دلیل اختیار ۸۸

حاج ملا هادی سبزواری می گوید همچنانکه وجود نسبت به فاعل و قابل یعنی حق و خلق هردو دارد با این تفاوت که نسبت به فاعل به وجوب و به قابل به امکان است همچنین فعل یعنی ایجاد در عین اینکه فعل حق است فعل خلق نیز هست زیرا ایجاد متفرع بر معرفت نسبت وجود است. پس ایجاد متفرع بر معرفت نسبت وجود است. پس خدا ایجاد کننده است و لی با نسبت وجوب و بنده هم ایجاد کننده است ولی با نسبت امکان و با بیت زیر به بیان فوق مسألهٔ امر بین الامرین را بطور اجمال روشن می سازد:

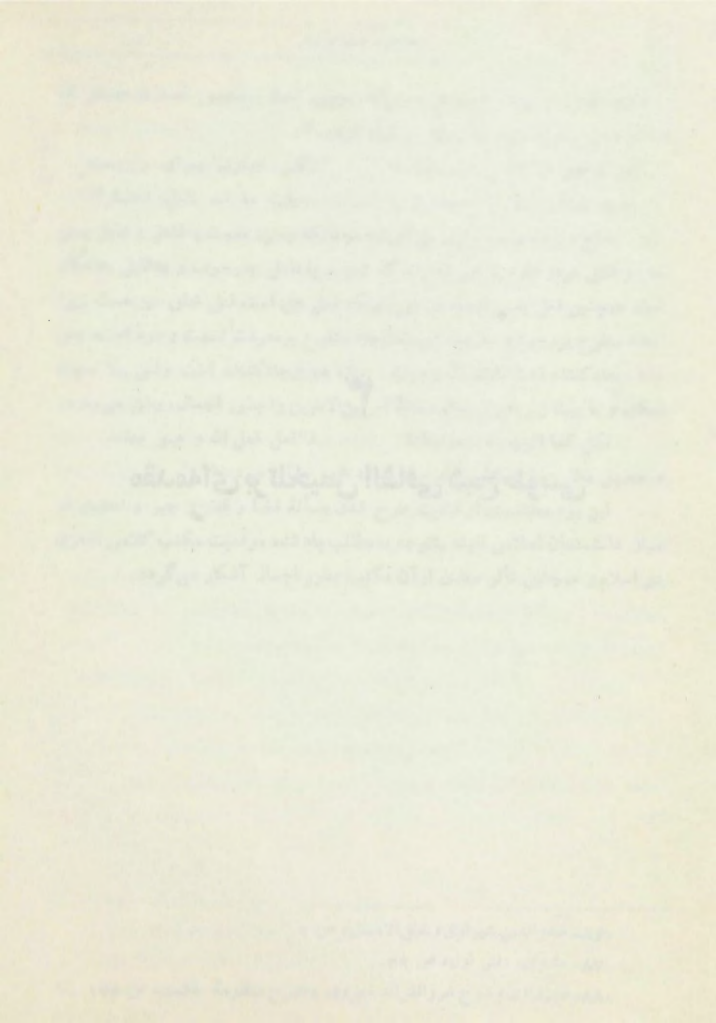
لكن كما الوجـود منسوب لنا و الله و هـو فعلنا و تفصيل مطلب را به كتاب «شرح الاسماء» خود حواله مي دهد^^.

این بود مختصری از کیفیت طرح شدن مسألهٔ قضا و قدر و جبر و اختیار در میان دانشمندان اسلامی البته بانوجه بهمطالب یاد شده موقعیت مکتب کلامی اشعری در اسلام و همچنین تأثر سعدی از آن مکتب بطور اجمال آشکار می گردد.

۵۸ صدرالدین شیرازی، خلقالاعمال، ص ه
 ۸۷ مثنوی، دفتر اول، ص ه
 ۸۸ سبزواری، شرح غررالفرائد معروف به شرح منظومهٔ حکمت، ص ۱۷۶

٣

مقدمهاى برتلخيص الشافى شيخ طوسى



پس از درگذشت پیغمبر اسلام اختلافات گوناگونی میان مسلمانان پدیدار گشت که مهمترین آنها اختلاف دراصول دین واختلاف درمسألهٔ امامت بود. اختلاف در اصول از آنجا پیدا شد که مردم دربارهٔ صفات خدا و عدالت و کلام او و همچنین قضا و قدر همداستان نبودند و اختلاف درمسألهٔ امامت از آنجا ناشی گشت که برخی امامت را بداتفاق و اختیار امت و برخی دیگر با نص و تعیین صاحب شریعت اثبات می کردند دا.

بههمان اندازه که علوم اسلامی درنتیجهٔ ترجمهٔ آثارعقلی یونانی وسریانی و پهلوی بهعربی و همچنین کوشش دانشمندان درتوسعهٔ علوم مربوط بهقرآن وحدیث افزون گشت دامنهٔ بحث دراین مسائل وسیع ترگردید اختلاف دراصول موجب پیداشدن مکتبهای مختلف کلامی مانند اشعری ومعتزلی گشت و ازاختلاف درامامت فرقههای مختلف مذهب شیعه و سنی به وجود آمد. دانشمندان اشعری بیشتر توجه به قرآن و حدیث و علوم نقلی داشتند در حالیکه معتزله بااستفاده از علوم یونانی به افکار اسلامی رنگ فلسفه داده بو دند چنانکه این معنی در میان اهل علم شهرت یافته بود که هیچ معتزلی نمی توان یافت که از فلسفه بی اطلاع باشد ۲.

مذهب سنی تمایل به فکر اشعری پیداکرد در حالیکه شیعه باافکار معتزلی بیشتر سازگار بود و ازاین جهت است که دربسیاری از مسائل شیعه و معتزله باهم هم آهنگ هستند و حتی دانشمندان اهل سنت خود تصریح کرده اند براینکه شیعه در بیشتر از مسائل اصولی موافق بامعتزله است و فقط در برخی از مسائل باآن مکتب اختلاف دارد و آن هم مربوط به مسألهٔ امامت است واین مسأله به فروع بیشتر نزدیك است تا

۱۔ شہرستانی، الملل والنحل، ج ۱ ص ۲۴ ۲۔ بزودی، اصول الدین، ص ۲۴۰

به اصول ۳. و حتی در همین مسألهٔ امامت برخی از معتزلیان موافقت خود را با شیعه اظهار کرده و علی را بردیگر یاران پیغمبر مقدم داشته اند<sup>۴</sup>. و شکی نیست که بیشتر آنان صریحاً امامت علی را انکار کرده اند و همین موجب گردیده که تمایل شیعه به اعتزال مورد طعن قرارگیرد<sup>۵</sup>.

دانشمندان بزرگ اعتزال از طرفی آراء و افکار هواخواهان عثمان را ذکرمیکردند و ازطرفی دیگربهذکرمقالات پیروان علی میپرداختند<sup>9</sup>. به این مناسیت مسالهٔ
امامت از مسائلی بود که بسیار مورد توجه هردوگروه یعنی شیعه و معتزله قرارگرفته
بود زیرا این دوگروه بودند که می توانستند که آنچه که دراین مسأله منقول است
رنگ عقلی به آن بدهند.

اگر نظری به فهرست ابن ندیم بیفکنیم می بینیم از طرفی دانشمندان معتزلی همچون بشر بن معتمر و ضرار بن عمرو در مسألهٔ امامت کتاب تألیف کر ده اند ۷. و از طرفی دیگر بزرگان شیعه همچون هشام بن حکم و محمد بن نعمان معروف به مؤمن الطاق کتاب به نام امامت داشته اند ۸. بزرگان شیعه ناچار بو دند در کتاب امامت خود مسأله امامت را به روش مورد اعتقاد خود اثبات کنند و در ضمن کتاب های امامت مخالفان خود را نیز نقض نمایند مثلاً ابو عبدالله بن مملك اصفهانی که از متکلمان شیعه بود باابو علی جبائی دانشمند معتزلی مباحثاتی برسرمسألهٔ امامت داشت و بدین مناسبت خود کتابی به نام امامت نوشت و کتاب امامت ابو علی جبائی را نقض کرد ۹. این رد وایرادات دانشمندان شیعی و معتزلی گاه از حد متعارف تجاوز می کرد چنانکه دو تن چندبار یك دیگر را نقض می کردند مثال کامل این مطلب را می توان در ابو جغفر ابن قبهٔ رازی متکلم شیعی و ابوالقاسم کعبی بلخی دانشمند معتزلی جست. ابوالحسین قبهٔ رازی متکلم شیعی و ابوالقاسم کعبی بلخی دانشمند معتزلی جست. ابوالحسین موسنگردی می گوید من پس از زیارت حضرت رضا به طوس نزد ابوالقاسم بلخی به

٣- جلال الدين دواني، شرح عقائد عضديه، ص٧

ع- جاحظ، العثمانيه، ص ١١ و١٢ و١٣

٥- بغدادي، الفرق بين الفرق، ص ١٥٤

ع - جاحظ، الحيوان، ج١ ص١١

٧- ابن نديم، فهرست، (ترجمهٔ فارسي)، ص ٢٩٨ و ١٢٣

٨- ابن نديم، فهرست، ص٢٨ و٢٢٩

٩- ابن نديم، فهرست، ص ٢٣٣

بلخ رفتم و کتاب «الانصاف فی الامامه» ابن قبه را بهاو نشان دادم او کتابی به نام «المسترشد فی الامامه» در رد آن نوشت سپس آن را بری نزد ابن قبه آوردم او کتابی به نام «المستثبت فی الامامه» را نوشت و المسترشد را نقض کرد من آن را نزد ابوالقاسم آوردم او ردی بر آن به نام «نقض المستثبت» نوشت و چون به ری برگشتم ابن قبه در گذشته بود ۰۰.

ازمیان متکلمان معتزلهٔ جاحظ بیش از دیگران مسألهٔ امامت را مورد بحث قرارداد او در کتابها و مقالاتش از جمله کتاب «العثمانیه» خرده گیریهائی برشیعه در این مسأله نمود جاحظ در کتاب دیگر خود که بهعنوان «فضیلةالمعتزله» نوشت شیعه را بسیار مور دانتها د قرار داد در این میان یکی از متکلمان بزرگ معتزله که به عللی از آنان کناره گیری کرده بود معروف بهابن راوندی درصدد دفاع از مسألهٔ امامت برآمد او هم خودکتابی درامامت نوشت و هم درکتابی تحت عنوان «فضیحةالمعتزله» بهرد گفتار جاحظ پرداخت. از کتاب جاحظ و ابن راوندی اثری در دستنیست ولی دانشمند دیگری از میان معتزلیان به نام ابوالحسین خیاط کتابی به نام «الانتصار» نوشت و درآن از جاحظ دفاع کرد و بهردگفتار ابن راوندی پرداخت. از این کتاب می توان دریافت که جاحظ و ابن راوندی چه مطالبی در کتابهای خود مطرح ساخته بودند. ابن راوندی میگوید جاحظ هرنوع حق و باطلی را در کناب خودگرد کرده وبهشيعه نسبتداده وبااين رفتارخود نهتنها بهطعن شيعه بلكهبه طعناسلام پرداخته است ۱۱. و نیز گوید مطالبی که اهل اعتزال از جمله جاحظ در آثار خود نوشته اند اثری در دلمهای عوام باقی گذاشته وموجب پایمالی حق شیعیان شده و ازجهت آنکه بیشتراز شیعیان از علم کلام خود را برکنار می دارند خطاهای فاحش مقالات اهل اعتزال بالامعارض مانده است١٢.

خیاط می گوید که ابن راوندی کتاب امامت را تألیف کرد و در آن بهطعن مهاجر و انصار پرداخت و اظهار کرد که پیغمبر شخص معینی را بااسم ونسب خاصی جانشین خودگردانید و فرمان داد که او را پیشوای خود قرار دهند و پیرو اوباشند و

ه ۱- نجاشی، کتاب الرجال، ص۱۹۱ ۱۱- خیاط، الانتصار، ص۷۸ ۲۱- مأخذ پیشین، ص۱۳

کسی را براو مقدم ندارند و او را نافرمانی نکنند سپس همه بجز عدهٔ قلیلی حدود پنج یا شش تن اجماع کردند براینکه آن شخص را از مقامی که پیغمبر تعیین کرده بود بر کنار دارند و دیگری را برجای او بنشانند و در نتیجه بهفرمان رسول خدا استخفاف ورزیدند و بهعمد او را نافرمانی کردند "، و باز ابن راوندی اظهار داشت پیروان علی معتقد بودند که مسلمانان از آن جهت باابوبکر پس از وفات رسول بیعت کردند که در میان آنان افراد فراوانی بودند که در نهان کفر می ورزیدند و علی را دشمن می داشتند زیرا او بستگان و خویشان آنان را در غزوه ها بهقتل رسانیده بوده.

چنانکه اشاره شد ابن راوندی خود از بزرگان متکلمان اهل اعتزال بوده که از آنان دوری جسته است و به همین جهتاهل اعتزال از او به زشتی یاد می کنند و حتی می گویند همین کتاب امامت را دربرابر گرفتن سی دینار نوشته است این راوندی با تسلط خود به مبانی کلامی توانسته بود که دربرابراحتجاجات مسلم است ابن راوندی با تسلط خود به مبانی کلامی توانسته بود که دربرابراحتجاجات و استدلالات متکلمان معتزلی برعلیه شیعه ایستادگی کند و این امر سخت بر آنان گران آمده بود تااینکه قاضی عبدالجبار همدانی متوفی ۴۱۵ در دائر قالمعارف کلامی خود که موسوم به «المغنی فی ابواب التوحید والعدل» است قسمت مهمی را اختصاص به مسألهٔ امامت داد تا آنچه را که پیشوایان او مانند جاحظ و جبائی گفته بودند استوارسازد. کتاب مغنی دربیست مجلد به وسیلهٔ قاضی عبدالجبار در مسجد رامهر مز املا شده است ۱۶۰ دراین کتاب مسائل مختلف علم کلام مور دبحث و تحلیل قرار گرفته و افکار و عقاید فرق اسلامی و غیراسلامی در آن نقد شده است.

کتاب مغنی بسیار زود در میان دانشمندان اسلامی شمرت پیدا کرد چنانکه ابوالعلاء معری شاعر نابینای عرب که سخت از مباحثات ومجادلات مذهبی بیزاربود بهاین کتاب و کتاب دیگر قاضی بهنام «عمد» اشاره کرده است:

۱۲ مأخذ پيشين، ص۱۲

۱۴ مأخذ پیشین، ص۷۸

١٥- ابن المرتضى، طبقات المعتزله، ص١٩

۱۶ مأخذ پیشین، ص۸۹

## لولا التنافس في الدنيا لـما وضعت

كتـب التناظـر لاالـمغنى و لاالعمد<sup>۱۷</sup>

آخرین جزء کتاب مغنی یعنی جزء بیستم اختصاص به مسأله امامت داده شده و در آن این مسأله به طور تفصیل مورد بحث و نقد قرار گرفته است. همین فراوانی مطالب و وسعت دامنه بحث در کتاب مغنی موجب گردید که متکلمان اهل سنت در مسألهٔ امامت دیگرخود را زحمت ندهند و باجمال بر گزار کنند و تفصیل را به کتاب قاضی عبد الجبار ارجاع دهند و به احتمال قوی آنجا که جوینی می گوید قاضی و پیشوایان دیگر ماکتابهائی مبسوط در امامت تألیف کرده اند که مستبصر را اقناع می کند نظر به قسمت امامت کتاب مغنی داشته است ۱۰ همدانی در این کتاب مباحث مختلف را مطرح ساخته و در هریك احتجاجات امامیه را که از آنها تعبیر به شبهات می کند نقل کرده و آنها را پاسخ داده است .

اونخست سخن ازوجوب امامت بهمیان می آورد و آن را عقلی می داند نه سمعی و درمورد نص بر امامت گوید که از راه عقل و سمع ثابت نمی شود. و دربارهٔ اینکه چه شخصی شایستگی امامت را دارد او معتقداست که امام باید عادل باشدوامامت فاست روا نیست. او سپس دربارهٔ امامت ابوبکر و عمر و عثمان سخن می راند و مطاعنی را که دربارهٔ هریك از طرف مخالفان وارد شده نقل و رد می کند. او از خوارج و غلاه و همچنین از امامت علی و حسین و اقاویل زیدیه نیز در این کتاب بحث می کند و بسیاری از وقایع تاریخی و مسائل کلامی را به مناسبت یاد آور می گردد.

همدانی در بیشتر موارد منقولات خودرا بهشیوخ خود یعنی پیشوایان معتزله منسوب میدارد و ازمیان آنان جاحظ و ابوعبدالله جعل و ابوعلی جبائی و ابوهاشم جبائی و ابوالقاسم بلخی بیشتربهچشم میخورد و درموارد نقل مقالات فرق شیعهاز گفتهٔ ابومحمد حسن بن موسی نوبختی استشهاد میجوید.

شکی نیست که فصل امامت از کتاب مغنی برشیعیان بسیار گران آمده و آنان در صدد دفاع از خود بر آمده اند دانشمندی به نام محمدبن احمدبن علی بن الولید که از متکلمان زیدیه بوده رسالهای در رد کتاب مغنی نوشته و آن را «الجواب الحاسم

المفنی لشبه المغنی» نامیده و بیشتر توجه این دانشمند مواردی بوده است که قاضی عبدالجبار در آن بازیدیه مخالفت ورزیده است. ولی مهمترین جوابی که بهقسمت امامت کتاب مغنی داده شده جواب سیدمرتضی علمالهدی است. سیدمرتضیازبزرگان شیعه و از بنیان گذاران کلام و اصول فقه شیعه است او وبرادرش سیدرضی همچون دوستارهای در تاریخ تشیع درخشندگی دارند وبیجهت نبود که ابوالعلاء معری در مرئیهٔ پدرشان گفت:

ابقیت فینا کوکبین سناهما فی الصبح و الظلماء لیس بخاف ساوی الرضی المرتضی و تقاسما خطط العلی بتناصف و تصاف ۱۹

سید مرتضی درسال ۳۵۵ بهدنیا آمد و شعر و ادب و بلاغت را نزد ابوعبدالله مرزبانی و فقه و کلام و تفسیر را نزد شیخ مفید از بزرگان شیعه آموخت و در سال ۴۳۲ دیده ازجهان بربست درحالیکهآثاربسیار ارزندهای ازخو دبهجای گذاشت. کتاب شافی که از مهمترین آثارسید است در رد بخش امامت کتاب المغنی قاضی عبدالجبار می باشد. مؤلف در آغازبه درخواست یکی از کسانی که کتاب قاضی را مورد مطالعه قرار داده اشاره می کند و سپس به نقل گفته های مؤلف مغنی پرداخته ویك به یك را پاسخ داده است. بحث دربارهٔ مسائلی که در کتاب شافی مطرح شده از حوصلهٔ این مقاله خارج است، آنچه که مسلم است اینست که کتاب شافی از مبسوط ترین کتابهائی است که مسألهٔ نظری مورد بحث و تحلیل قرار گرفته است.

گذشته ازمباحثی که مربوط به امامت است بسیاری ازمطالب دیگر که به تاریخ و رجال مرتبط است از کتاب شافی استفاده می گردد، برای نمونه می توان چهرهای را که سیدمرتضی از ابن راوندی نشان می دهد مثال آورد. ابن راوندی درمیان مسلمانان به عنوان یك زندیق و ملحد شناخته شده معتزلیان سخت براو تاخته اند زیرا او از زمرهٔ آنان بوده و سپس از آنان کناره گیری کرده است و به دفاع از تشیع پرداخته است، در اینجا مجال آن نیست تا دربارهٔ اخباری که دربارهٔ ابن راوندی نقل شده بحث کنیم وجویندگان را به مقدمهٔ کتاب الانتصار از نیبرگ که درسال ۱۹۲۵ درقاهره چاپ

شده و مقالهٔ ریتر که در مجلهٔ Der Islam درسال ۱۹۳۱ و همچنین مقالهٔ کراوس که درمجلهٔ Rivista degli studi orientali درسال ۳۴\_۱۹۳۳ منتشرشده حواله می دهیم ۲۰.

سید مرتضی در موارد مختلف از کتاب خود به کتاب الامامهٔ ابن راوندی استشهاد جسته از جمله در مسألهٔ عصمت ائمه و منصوص بودن آنان ۱۰ و نیز در مسألهٔ حجت بودن امام در همه امور شرعی و عقلی ۲۰ . و همچنین در برابر آنان که گفته اند که ابن راوندی برای نخستین بار ادعای و جود نص بر امامت حضرت علی بن ابی طالب کرده می گوید او بدون دلیل ادعا نکرده و مخالفان خود را مجبور به پذیرفتن آن ننموده است ۲۰ . و علت این انهام را بدین بیان توجیه می کند که چون مخالفان شیعه کلامی مجموع در نصرت نص پیش از ابن راوندی نیافتند لذا او را متهم کردند که مبدء ادعای نص است در حالیکه تصنیف و جمع مطلبی هیچ گاه دلیل بر آغاز قول در آن نمی شود ۲۰ . سید مرتضی ابن راوندی را از اتهامات معتزله مبری می دارد و در برابر نمی شود ۲۰ . سید مرتضی ابن راوندی را از اتهامات معتزله مبری کرده اند منظورشان نقل می کند که گفته است: «بیشتر کسانی که مذهب شیعه را باری کرده اند منظورشان طعن در دین و اسلام بوده است و تشیع را فقط و سیله ای برای این هدف قرار داده اند زیرا اگر بااظهار کفر و الحاد می خواستند منظور خود را عملی سازند کسی از آنان نمی پذیرفت لذا این طریقه را نردبانی برای رسیدن به مقصود ساختند مانند هشام بن نمی پذیرفت لذا این طریقه را نردبانی برای رسیدن به مقصود ساختند مانند هشام بن نمی و طبقهٔ او و مانند ابو عیسی و راق و ابو حفص حداد و ابن راوندی ۲۰ .

سید مرتضی چنین بهمدافعه میپردازد:

ه ۲- نگارنده نیزدرمجلهٔ یغما شمارهٔ ۱۱ و۱۳۳۷/۱۲ وشمارهٔ ۱۳۳۸ مقالاتی تحت عنوان «ابنراوندی» نوشته و پساز آن منابع تازهای که دربارهٔ او گرد آورده به صورت مقاله ای تحت عنوان «منابع تازه دربارهٔ ابنراوندی» درمجلهٔ دانشکدهٔ ادبیات سال ۱۳ شمارهٔ ۱ منتشر ساخته است.

۲۱ الشافی، ص۱۳۱ ۲۲ اشافی، ص۶۵ ۳

۲۳ الشافي، ص۱۰۴

۲۴ الشافی، ص۸۹

٧٥ - كتاب المغنى، ج٢ قسمت١، ص ٣ وكتاب الشافي، ص١٢

«ابن راوندی این کتبی را که اسباب بدنامی اوشده بهقصد معارضه بامعتزله و زور آزمائی باایشان ساخته چه معتزله از آمیزش با او اظهار نفرت کردند و او را به قصور فهم و غفلت متهم نمودند و اینجمله او را برآن داشت که این کتبرا منتشر نماید تاعجز معتزله را درنقض آنها آشکار سازد و انتقام خود را از آن فرقه بگیرد والا ابن راوندی از این تألیفات علناً تبری میجسته و نسبت تألیف آنها را بهخود انکار می کرده و به دیگـری منسوب می داشته است و شکی نیست که او در این عمل خطاكاربوده خواه بهآنها اعتقاد داشته وخواه معتقدنبوده است وكارىكه ابنراوندى دراین راه کرده نظیر عمل جاحظ یا نزدیك به آن است و اگـر کسی کتب عثمانیه و مروانیه وعباسیه وامامیه و رافضه و زیدیه راکه همه تألیف جاحظ است جمع آورد، مى بيند كه مؤلف آنها براثر اظهار آراء متضاد و رنگ به رنگ سخن گفتن به چه درجهٔ عظیمی از شك و الحاد و قلت تفكر در دین رسیده است و هیچكس نمی تواند مدعی شود که جاحظ بهمحتویات این کتب عقیده نداشته وبگوید که چون او مقالات مردم واحتجاجات ایشان را نقل کرده براو دراین عمل جرمیوارد نیست چه اگر بااین قبیل گفته ها بتوان مخالفین را قانع کرد نظیر آن را درحق ابن راوندی نیزمی توان گفت درصورتی که ابن راوندی در کتبی که نام او را درپیش مردم زشت کرده هیچگاه نمی-گوید که من بااین مذاهبی که حکایت کردهام معتقدم و بهصحت آنها ایمان دارم بلکه مي گويد دهريه يا موحدين يا براهمه يامؤمنين بهاصل رسالت چنين و چنان مي گويند. اگرمی شودگفت که برجاحظ دردشنام گفتن به صحابه وائمه و شهادت دادن به گمراهی و خروج ایشان از دین گناهی نیست و کلام او دراین موار د به منزلهٔ نقل قول و حکایت است بههمین ترتیب ابن راوندی هم مجرم نیست و بنابر قرینهٔ فوق تهمتهائی که براو وارد ساختهاند زائل مي شود» ۲۶.

این تنها سیدمرتضی نیست که ابنراوندی را از اتهامات معتزله تبرئه می کند بلکه ابومنصور ماتریدی سمرقندی پیشوای فرقهٔ ماتریدیه در کتاب معروف کلامی خود «التوحید» در آنجا که بهاثبات نبوت و رد منکران آن پرداخته از گفتههای ابنراوندی استمداد جسته است. نگارنده درمقالهای که بهعنوای «منابع تازه دربارهٔ

۲۶ چون ترجمهٔ این قسمت درکتاب خاندان نوبختی عباس اقبال، ص ۹۱ و ۹۹
 وجود داشت عیناً از آنجا نقل گردید.

ابنراوندی» نوشته فقراتی از کتابالتوحید را که از ابنراوندی بررد منکران نبوت نقل شده بهفارسی آورده است۲۷.

پیشوایان معتزله دربرابر رد وجواب شدید سید مرتضی برکتاب مغنیخاموش نشستند بلکه به دفاع ازقاضی به نقض و ردگفتار سید پرداختند چنانکه ابوالحسین بصری شاگرد قاضی عبدالجبار کتابی نوشت و آنرا به نام «نقضالشافی فی الامامة» موسوم ساخت<sup>۲۸</sup>. و ابویعلی سلاربن عبدالعزیز در نقض برآن کتابی به عنوان «النقض علی النقض» نوشت<sup>۲۹</sup>، آنچه که مسلم است آنکه کتاب سید مرتضی نه تنها نزد شیعه بلکه نزد سنیان نیز موقعیتی عظیم پیدا نمود. ابن ابی الحدید دانشمند سنی معتزلی قرن هفتم وشارح نهجالبلاغه در ذیل گفته حضرت علی (ع) «انه قد کان علی الامة وال احدث احداثاً» که اشاره به عثمان است فصل مشبعی از کتاب المغنی و کتاب الشافی را درمورد اته اماتی که مردم بر علیه عثمان اقامه کرده اند نقل کرده است ۳۰.

قسمت مهم ازاین فصل یازده طعن است که دشمنان عثمان براو وارد ساختهاند و قاضی عبدالجبار آن مطاعن را پاسخ داده و سپس سید مرتضی برپاسخهای قاضی اعتراض نموده است.

باتوجه بهمطالب فوق اهمیت مسألهٔ امامت در کلام اسلامی روشن گشت ونیز آشکارگردید که کتاب مغنی قاضی عبدالجبار وشافی سید مرتضی هریك ازمهمترین و مبسوطترین کتاب احتجاج ومناظره درمسألهٔ فوق بوده است وهمین اهمیت موجب گردید که شیخ طوسی کتاب شافی راخلاصه تر و ساده تر ساز دتابیشتر مور داستفادهٔ شیعیان قرارگیرد. شیخ طوسی که از شاگردان سید مرتضی بود کتاب کلامی دیگر استادخود را نیز که موسوم به «جمل العلم و العمل» است شرح کرده که نسخهٔ منحصر به فردی از آن به شمارهٔ ۲۵۳۰ در آستان قدس رضوی موجود است.

۷۷\_ و نیز رجوع شود به کتاب التوحید نسخهٔ خطی کتابخانهٔ کمبریج، صفحه های ۱۹۰٬۱۹۸٬۲۰۱٬۲۰۳٬۲۰۵

٢٨ ـ طبقات المعتزله، ص١١٩

٩٧- ادب المرتضى، ص ١٣۶ به نقل از رياض العلماء، ص ٢٧٩ (نقل از مقدمة الذريعة سيد مرتضى).

٥٣- شرح نهج البلاغه، ج٢ ص ٣٣٣-٢٢٣ وج٣ ص٩٩-١

تلخیص الشافی شیخ طوسی یك بار در سال ۱ ° ۱۳ هجری قمری همر اه با کتاب الشافی در تهران چاپ سنگی شده بود و اخیراً نیز چاپ مرغوبی از آن در چهار مجلد به وسیلهٔ سید حسین بحر العلوم صورت گرفته و در سال ۱۳۸۳ در نجف اشرف چاپ شده است.

شیخ طوسی در آغاز کتاب می گوید که من کتاب شریف مرتضی را مشتمل بر مسائل مهم امامت و محتوی ادله مورد اعتماد اصحابمان دیدم او در این کتاب به ذروهٔ علیا وغایت قصوی رسیده و هر کس در این موضوع چیزی نوشته از او اخذ و اقتباس کرده و بهساحت او فرود آمده است علاوه براین دراین کتاب شبهههای قدیم و جدید مخالفان استیفاء شده و سستی آنها آشکار گردیده است ولی او دراین کتاب روش آنان که کتابهای مخالفانشان را نقض می کنند در پیش گرفته ومانندمصنفانی که ادله را جداگانه مرتب میسازند و پرسشهای مخالفان را استیفاء می کنند وسپس پاسخ می دهند رفتار ننموده است. بدین جهت است که این کتاب فقط مورد استفادهٔ باسخ می دهند رفتار ننموده است. بدین جهت است که این کتاب فقط مورد استفادهٔ از آن بهره و رنمی گردند. و چون جماعتی از اصحاب مشتاق بودند که این کتاب است تلخیص شود و مکررات آن ساقط گردد من عزم برتلخیص آن کردم و در آغاز آن تلخیص شود و مکررات آن ساقط گردد من عزم برتلخیص آن کردم و در آغاز آن کیفیت اختلاف مردم را در امامت یاد کردم و در برخی از موارد احتجاجاتی افزون برآنچه که در کتاب بود آوردم.

نگارنده دراین گفتار مجال آنرا ندارد که بهبحث دربارهٔ مطالب کتاب شافی و تلخیص شافی بپردازد زیراآن رشته سری دراز دارد و منظور ازاین مختصراین بود که روشن سازد که مسألهٔ امامت چهگونه درمیان ارباب علم کلام مطرح می گشته و وجود کتاب شافی سید مرتضی چه اهمیتی داشته است و نتیجهٔ این گفتار آنکه شیخ طوسی که باتلخیص کتاب شافی آن اثرمهم را قابل استفاده برای مبتدیان و مستکملان ساخته نه تنها خدمت بزرگی به شیعه کرده بلکه یك مسألهٔ مهم کلامی را به آخرین درجهٔ بحث و نظر رسانیده است.

درپایان باید اذعان نمود که سید مرتضی وشیخ طوسی توانستند شیعه را مجهز به استدلال و آماده برای دفاع از حق خود بسازند و آن کاستی را که ابن راوندی از آن شکایت داشت و می گفت: «شیعیان بابر کناری از علم کلام در برابر مخالفانشان نمی توانند ایستادگی کنند» جبران نمایند.

4

رشیدالدین در دفاع از غزالی

در کتابخانهٔ «قلیچ علی پاشا» ترکیهٔ کتابی تحتعنوان «التوضیحات الرشیدیة» بزبان عربی وجود دارد که بشمارهٔ ۸۵۴ ثبت شده و دارای ۴۹۷ برگ می باشد. آقای استاد مجتبی مینوی در اردیبهشت ماه ۱۳۳۵ از این کتاب مبکروفیلمی برگرفته اند که بشمارهٔ ۵۷۰ در کتابخانهٔ مرکزی دانشگاه موجود است و نیز در همان کتابخانه عکسی از این میکروفیلم گرفته شده که در پنج جلد بشماره های ۱°۱۷ تا ۱°۲۱ ثبت شده است.

این کتاب مشتمل بریك دیباچه و نوزده رساله است و مؤلف درهریك از این رساله ها و همچنین در دیباچه مباحث معینی را مطرح ساخته که هریك از آن مباحث مشتمل برفوائد و مسائل بسیاری است که در آغاز کتاب بطور اجمال و فهرستوار آمده تا ذهن خواننده آمادگی برای تفصیل آن پیدا کند. عنوان دیباچه و رسالههای نوزده گانه بدین قرار است:

دیباچه در تمجید و ذکر سبب شروع در این تصنیف.

رسالهٔ اول درتفسیر تسمیهٔ شریفه.

رسالهٔ دوم در تقسیم موجودات.

رسالهٔ سوم در شرح موجودات.

رسالهٔ چهارم در تفسیرگفتهٔ خداوند تعالی: «قالـوا سبحانكلاعلـم لنا الا ما علمتنا».

رسالهٔ پنجم در تفسیر گفتهٔ خداوند تعالی: «ویسئلونك عن الروح قل الروح من امرربی و ما اوتیتم من العلم الاقلیلا».

رسالهٔ ششم در تفسير گفتهٔ خداوند تعالى: (الست بربكم؟ قالوابلى».

رسالهٔ هفتم در تفسيرگفتهٔ خداوند تعالى: «قل ياايهاالكافرون».

رسالهٔ هشتم در ذیل تفسیر «قلیاایهاالکافرون».

رسالهٔ نهم در احوال معارضان مفتریان.

رسالهٔ دهم در بیان معراج و تحقیق احوال آن.

رسالهٔ یازدهم در شرح حدیث: «الارواح جنود مجندة».

رسالهٔ دوازدهم در شعیب پیغمبر \_ براو درود وسلام باد \_ و تفسیر «انااعطیناك \_ الكو ثر».

رسالهٔ سیزدهم در بیان امی بودن پیغمبر \_ براو درود و سلام باد .

رسالهٔ چهاردهم در پاسخ معارضان حجةالاسلام.

رسالهٔ پانزدهم در بیان فضیلت عقل و علم.

رسالهٔ شانزدهم در بیان شریران و احوال آنان.

رسالهٔ هفدهم در ذکر خوابی که مصنف دیده است.

رسالهٔ هیجدهم در بیان احوال قرآن.

رسالهٔ نوزدهم در عذر حکیمان.

#### (٢)

چنانکهٔ ملاحظه می شود رسالهٔ چهاردهم از کتاب توضیحات جواب معارضان حجة الاسلام یعنی امام زین الدین ابوحامد محمدبن محمدبن محمدبن احمد غزالی طوسی متوفی ۴۰۶ هجری است. در آغاز کتاب توضیحات فوائد و مسائلی که دراین رساله مطرح گردیده بدین ترتیب آورده شده است:

فایدهٔ اول: بیان سبب شروع در تحریر این رساله و اینکه این ضعیف (= مؤلف) چون آن اعتراضات را دیده خواسته است پاسخهائی بر آنها بنویسد هرچند که پاسخهای حجة الاسلام - رحمت خدا براو باد \_ کافی بوده این پاسخها هم نیز نوعی از اسباب دفع طعن و تمسك به انواع سلاحهائی است که با آن ها خصم رانده می شود.

فایدهٔ دوم: بیان پرسشهائی که معارضان از حجةالاسلام ـ خـدای ازو خشنود باد ـ درباب کلام کردهاند.

فایدهٔ سوم: بیان پاسخهائی که با آنها حجةالاسلام ـ رحمت خدا بـراو باد ـ آنان را پاسخ گفته است.

فایدهٔ چهارم: بیان اینکه طعن حاسدان برچنان مرد بزرگی سزاوار نیست که در اعاده گردد زیرا حکمت الهی دائماً اقتضای چنین معانی می کند و شکی نیست که در این فوائدی است و در این قضیه کمال علم او آشکار گشته و پاسخهای لطیفی در آن موردگفته شده است.

فابدهٔ پنجم: بیان اینکه بسا مردی که در علمی سودمند کامل است در حالیکه معاند او بعلمی ناسودمند مشغول است هرچند که از او ناقص تر میباشد و جهل به اوساط زیان فراوانی باو ندارد چنانکه این اتفاق میافتد برای آن کسان که بسرآنان نام «علما» اطلاق می شود و تمثیل به بیماری شخصی تن درست و بدیهای جهل مرکب فایدهٔ ششم: بیان اینکه حسد درمان پذیر نیست مانند جهل مرکب و شرح احوال حسودان و بیان فساد آنان و اینکه وبال حسد بخود آنان برمی گردد.

فایدهٔ هفتم: تکرار پرسشهائی که طعنهزنان برحجةالاسلام ایرادکردندو شروع در پاسخهائی که برای این ضعف در رد آنان آشکارگشته است.

فایدهٔ هشتم: بیان آنکه از فحوای سخن آنان چنین برمی آید که اشکال و اعتراض را نفهمیده اند زیرا اگر می فهمیدند آن را بصورت آشکار ابراز می کردند و دیگر آنکه برسخن او \_ خدایش رحمت کناد \_ اصلاً ایرادی وارد نمی شود.

فایدهٔ نهم: در اینکه توحید خواص «لاهو» اشکالی اصلاً ندارد زیرا تـوحید با این کلمه در مواضع متعدد از قرآن آمده و حجةالاسلام آن را از جانب خود وضع نکرده که بر او خرده گرفته شود. و برشمردن آن آیات.

فایدهٔ دهم: بیان آنکه کثرت آیات مذکور دلیل است براینکه کلمهٔ تـوحید اختصاص بچیزی معین ندارد و توحید هرچندکه بكچیز است ولی از آنجا که هر آیتی را خاصیتی معین است در هرجائی فایدهای مخصوص دارد.

فایدهٔ یازدهم: بیان معنی حدیث: ان للقرآن ظهراً و بطناً... (=همانا قرآن را ظاهری و باطنی است...) و معنی آیه: قل لوکان البحر مداداً (= بگو هرگاه دریا دوات بود) و آیه: ولوان مافی الارض من شجرة اقلام (= اگر درختان روی زمین قلم می بودند...) برای تصدیق فایدهٔ پیش.

فایدهٔ دوازدهم: بیان اینکه «هو» ممکن است به هر کس اشاره نمود ولی وقتی مکررگردد «هو» اول منفی می شود و «هو» دیگر همان خدای تعالی است. و ذکر نسبت آن به اول الاولین و محو همهٔ چیزها در او.

فایدهٔ سیزدهم: بینن مثالهائی از محو برخی ازچیزها در زیرچیز دیگر وتشبیه آن به غنیمتی که لشکر برمی دارد و آنچه که نزد اوست و از آن ناامید است کنار میافکند. و تشبیه بمراتب رقوم هند و آموختن علوم از تهجی با قدرت برتصنیف.

فایدهٔ چهاردهم: بیان اینکه معانی دقیقی که در بطن (= باطن) است در ظهر (= ظاهر) نمی باشد و همه مردم در معانی ظاهری اشتراك دارند در حالیکه برخی از مردم اختصاص بهمعانی باطنی دارند و سزاوار است که این فرق بعینه در هربطنی تصور شود.

فایده پانزدهم: بیان اینکه حجةالاسلام کلمهٔ توحید را ازخود وضع نکرده بلکه کلمات توحید را که در قرآن با صیغه های مختلف آمده تفسیر نموده است. و تقریب مقدماتی که در این معنی مذکور است. و تشبیه حاسدان به مبتلایان به در د استسقا. و تقریر انواع غلط جاهلان. و تشبیه این حال بحال سیرستارگان که از مغرب به مشرق روند.

فایده شانزدهم: بیان اینکه خواص در ادراك معانی بطون مراتب مختلف دارند و تا وقتی از مرتبهٔ اول نگذشته باشند بمرتبهٔ دوم نمی رسند و چنین است تا مرتبهٔ هفتم و دهم بنابراین توحید هر کسی را مرتبهای علی حده است.

فایدهٔ هفدهم: بیان اینکه توحید درحقیقت واحد است ولی آنانکه معرفت دارند و می فهمند نامحدوداند بلکه هرکس در محسوسات به چیزی می رسد و یقین می داند که عوام و انبیا و اولیا، نامرسلان و مرسلان و خاتم پیامبران در یك مرتبه از توحید نیستند و هریك را در مرتبهای که در زیر اوست شرکت است نه درمرتبهای که در بالای اوست. پس وقتی حجة الاسلام دربارهٔ برخی از آن مراتب سخن گوید اعتراضی بر او وارد نیست.

فایدهٔ هیجدهم: بیان اینکه هرداروی مفردی را خاصیتی است وهرگاه داروها ترکیبگردند آن خواص بطورکلی از بین نمیرود بلکه خاصیتی دیگر پدید میآید و اگر بار دیگر هم ترکیب شود همچنین است مانند داروهایچهارگانهتریاك و تریاك فاروق و اختلاف مقادیــر آن در استعمال برحسب هرزهری و هـرمزاجـی و ذکـر مفردات مرکبات و سخنانی در این معنی و خواص آن سزاوار استکه براین موجب تصورگردد.

فایدهٔ نوزدهم: بیان اینکه از این مقدمات دانسته شد که حجةالاسلام را در آنچه گفته است طعنی وارد نیست بلکه طعن برمعارضان او متوجه می شود که تصور کردند که توحید خواص و عوام یکیست و تشبیه این معنی به کسانی که آلاتی مختلف در یك صنعت دارند. و اینکه برحسب اتصال به اسماء حسنی معنی «هو» تغییرمی کند و هر کس چیزی از آن درمی بابد.

فایدهٔ بیستم: چون ماهیت و کیفیت و مانند آن گفته می شود از جهت مخلوقات عین لفظ «هو» برای اشارهٔ باو با اینکه اشاره به «هو» ممکن است بهمهٔ اشیاء بشود زیرا «هو» حقیقی کنایه از اوست. و ذکر اینکه هرکس قادر برمعرفت برخی از معانی صفات اوست و تشبیه بکسانی که دریا را بهبینند و از احوال آن خبر دهند.

فایدهٔ بیست و یکم: بیان اینکه تکرار آن اشاره به معرفت صاحبان معرفت است و آنچه را که محتاج به فرق است اختصاص می دهد و مراتب معانی بطون براین موجب است. و ذکر اینکه هرکس چیزی را به بیند تصور می کند که و رای آن چیز دیگری نیست و قتی برای او ترقی حاصل شود. همچنین است مثال کردنادانی که از شهر خود خارج می شود و مراتب گروههای مختلف را می بیند تا بمرتبهٔ سلطان برسد.

فایدهٔ بیست و دوم: بیان اینکه محو در توحید به حدی منتهی می شود که هر صفتی که گفته شود در «لاهوالاهر» محومی گردد. و تخلص به «کلشیء هالك الاوجهه» و بیان اینکه این محو عدم نیست. و شرح معنی: «من عرف الله کل لسانه» و تشبیه به مروارید و در. و اینکه عارف در توحید به جائی می رسد که در آن جای قول و سماع را راه نیست.

فایدهٔ بیست و سوم: بیان اینکه اثبات امکان رؤیت و توفیق آن براستقرار کوه سهو است. و بیان اینکه هرچیزی که متوقف علیه مرتبهای باشد غیر از چیزی است که متوقف علیه مرتبهٔ دیگر است و این بجائی می رسد که کوه را در آن حسابی نیست. و شرح انشقاق قمر باشارهٔ رسول خدا ـ درود و سلام خدا بر او باد ـ

فایدهٔ بیست و چهارم: شروع در جواب کسانی که اعتراض براین گفتهٔ حجة الاسلام کردند که: «نور حقیقی خدای تعالی است». و تقریر اینکه نور از نامها وصفات خدای تعالی است. و بیان اینکه هرچه موصوف به نور است از آن نور صادر گشته. و اعتراض برصفات او کفر است و حجة الاسلام ـ رحمت خدای بر او باد ـ این معنی را بیان کرده است.

فایدهٔ بیست و پنجم: بیان اینکه نورحقیقی با چشم دیده نمی شود. و شرح انوار دیدنی و نادیدنی و چگونگی رؤیت هریك از آنها و رؤیت علم. و اینکه آن تا جائی می رسد که جزحق در آن چیزی دیده نمی شود. و اختلاف مراتب موحد در رؤیت و معرفت و شهادت و ترقی مراتب علمی که علم حقیقی است. و ذکر اینکه کتاب عزیز و رسول کریم هریك نور نامیده می شود.

فایدهٔ بیست وششم: شروع در جواب اعتراض برگفتهٔ او (=حجةالاسلام): «روح آدمی غریب است در این عالم و از عالم علوی است وشوقش بدان عالم است» و تقریر اینکه روح از علویات است و اعتراض برکسانیکه تصور می کنند که آن از سفلیات می باشد. و هرچیزیکه در غیر اصل خود باشد غریب است. و ذکر معنی غربت.

فایدهٔ بیست و هفتم: بیان اینکه روح را اشتیاقی به عالم علوی است و تشبیه به میل عناصر هریك به مركز خود و اینکه آن عناصر هرچند برچیزی دیگر قرارگیرند عاقبت متفرق می شوند و هر عنصری به مركز خود باز می گردد.

فایدهٔ بیست و هشتم: بیانگفتار ما در مرتبه. و اینکه این حاسدان صورت و محل را باز نشناختند بدلیل اینکهگفتند این کلام فلاسفه است و آن را تشنیع کردند بدون دلیل و برهان. و تشبیه آن به کسی که دشمن خود را ابرص بخواند در حالیکه چنین نباشد بلکه در او احوالی مستحسن وجود داشته باشد.

فایدهٔ بیست و نهم: بیان اینکه این ضعیف گمان می برد که این طاعنان از فلاسفه بوده اند و خواسته اند سخن خود را به امام مسلمانان (= غزالی) نسبت دهند تا فیلسوفان را نامی نیك حاصل شود بسبب اینکه ادله سخن آنان در قرآن و حدیث موجود است. و تشبیه به گوهر رنگین و بلورملون.

فایدهٔ سیام: بیان اینکه اگر فلسفه از قرآن و احادیث و تفاسیر باشد پس چه

اعتراضی برآن وارد است و اگر از چیزی دیگر باشد باید تقریر شود تا حقیقت بطلان آن تأملگردد. و تشبیه بحال اهل ایمان و روز بازپسین که مطلقاً قدرت برانکار آن ندارند ناچار با برخی از آن موافقت نمیکنند.

(4)

رشیدالدین رسالهٔ جواب معارضان حجةالاسلام را چنین آغاز می کند:

الحمدلله حق حمده و صلوات علی نبیه و عبده محمد و آله و صحبه. می گوید

بندهٔ ناتوان فضل الله بن ابی الخیر بن عالی مشتهر به رشید طبیب - خداوند کارش را

اصلاح گرداناد و او را از آنچه پست کند حفظ کناد -

اما بعد. امام زمانه و مهتدی علمای دهر حجةالاسلام زینالدین ابوحامد بنمحمدبن محمدغزالی ـ خدای او را بخشنودی خودگرامی داراد و بآمرزش خود او را
فرو براد ـ بجهت فراوانی فضل و سرشاری علیم و حسن عبارت و شدت معارضت
موردحسادت قرارگرفت. حاسدان نزد سلطان سعید سنجربن ملکشاه سلجوقی ـ خدای
برهان او را روشن گرداناد ـ از او بدگفتند و برسخنانش خرده گرفتند و درمصنفاتش
قدح نمودند ولی این اعمال آنان در او تأثیری نداشت زیرا او ـ خدایش رحمت
کناد ـ با پاسخهای شافی آنان را جوابگفت سپس یکی از شاگردانی که از فواید
او مستفیدگشته بود آن اعتراضات و جوابها را گردآوری کرد و ضمیمهٔ برخی از
رسائل او ساخت و همه را «فضائل الانام من رسائل حجةالاسلام» نامید.

وقتی این رسائل بدست ما افتاد و آن را مطالعه نمودیم سه سؤال یافتیم که حاسدان از او سؤال کرده و بسرآنها خرده گرفتهاند و او چنانکه از فضل و علمش معهود است آنان را پاسخ داده و حسد و جهل آنان را آشکار ساخته است. سپس ما از طریق غیرت خواستیم که درجواب آنان برطبق سؤالهایشان و جوابهائی که حجة الاسلام داده استسخنانی بنویسیم از اینروی نخست آن سؤالها و جوابها را نوشتیم و بدنبال آن جوابهائی که خود ساخته بودیم آوردیم. جوابهای حجةالاسلام هرچند دافع مقالات و رافع اعتراضات آنان بود و آنچه را که این ضعیف ساخته است نیز چنین است ولی چنانکه گفتیم ما پاسخهای خود را برغیر وجوهی که حجةالاسلام ذکر ده است تقریر کرده ایم.

رشیدالدین پسازاینکه پرسشهای معارضان و پاسخهای غزالی راکه عیناً از فضائل الانام اقتباس کرده نقل می کند بذکر مقدمهای دربارهٔ بیماری حسادت و جهل مرکب می پردازد و سپس پرسشها را بمنظور اینکه خود پاسخ گویدتکرار می کند و چنین می گوید:

این ضعیف از فحوای این پرسشها و سیاق کلمانی که پیش از این گذشت در می بابد که این معترضان وجهاشکال و محل اعتراض را درنیافتند و از آنجاکه حسد می ورزیدند بسوی طعن وعنادگرائیدند زیرا اگر آنان صورت اشکال را دانسته بودند آن را به تفصیل یاد می کردند. دیگر آنکه برسخن حجةالاسلام مطلقاً خردهای وارد نمی شود و او در هنگام جواب بطریق قیاس آنان را پاسخ داده است یعنی اندیشیده و گمان برده که ممکن است که براو اعتراض شود و یا سؤالی وارد گردد بدین جهت خود ایراداتی برسخنان خود وارد ساخته و سپس آنها را پاسخ گفته است تا فواید بسیاری در دسترس متعلمان بگذارد.

# پاسخ اعتراض اول

آنان گفتند که در کتاب «کیمیا» و «مشکوه» (= کیمیای سعادت و مشکوه الانوار) آمده است که «لاالهالاالله» توحید عوام است و «لاهوالاهو» توحید خواص. معلوم نیست که اشکال آنان برلفظ است یا برمعنی و یا برهردو. اگر پنداشته اند که در کلمه «لاهو الاهو» جای طعن و خرده است چنین نیست زیرا خداوند کلمات توحید را بر انواع گوناگونی یاد کرده است اگر آنان تصوری سست و طعن آمیز در کلمات توحید غیراز «لاالهالاالله» داشته اند و پنداشته اند که برای توحید صیغه ای جز لاالهالاالله نیست و نباید هم باشد این تصور جز کفر چیزی نیست زیرا ما صیغه های توحید را در جاهای بسیاری از قرآن متنوع می یابیم پس چرا آنان از کلام خدای سبحانه این را در نیافتند و به طعن حجة الاسلام پرداختند. کوتاه سخن آنکه سؤالی براو وارد نمی شود و طعنی براو متوجه نمی گردد زیرا خداوند تعالی در قرآن کلمهٔ توحید را اختصاص به لااله براو متوجه نمی گردد زیرا خداوند تعالی در قرآن کلمهٔ توحید را اختصاص به لااله براو متوجه نمی گردد زیرا خداوند توحید را بوجهی دیگر نباید یاد کرد درست آید بلکه کلمات توحید را بانواع مختلف یاد کرده و در بیشتر آنها لفظ «هو» به کلمات توحید را بانواع مختلف یاد کرده و در بیشتر آنها لفظ «هو» به کلمات توحید را بانواع مختلف یاد کرده و در بیشتر آنها لفظ «هو» همیشه توحید خمیمه گشته و در برخی از موارد «هو» جدا آورده شده زیرا «هو» همیشه توحید ضمیمه گشته و در برخی از موارد «هو» جدا آورده شده زیرا «هو» همیشه توحید ضمیمه گشته و در برخی از موارد «هو» جدا آورده شده زیرا

اختصاص بواجب الوجود دارد و این لفظ درگفتهٔ خدای تعالی مکرر آمده است: هوالله الذی لااله الا هو عالم الغیب و الشهادة

هوالرحمن الرحيم.

هوالذي لاالهالا هوالملك القدوس السلام المؤمن المهيمن العزيز الجبار المتكبر سبحان الله عمايشر كون.

هوالله الخالق البارى المصور له الاسماء الحسنى يسبح له ما في السموات و الارض و هو العزيز الحكيم.

این اسماء حسنی را برای تعریف و صفت یاد و آنها را به لفظ «هو» اضافه کرده و «هو» را مکرر ساخته است بنابراین حجة الاسلام از نزدخود لفظی را برنگزیده بلکه پیروی از قرآن کریم کرده است و در قرآن آیاتی که مشتمل بر توحید است و در آن لفظ «هو» و اسماء حسنی آورده شده فراوان است. و شکی نیست که هر لفظی را در هرجائی خاصیت و معنی و سببی است و برمفسر واجب است که بیندیشد و فایدهٔ وقوع هرآیهای را در جای خود بلکه فایدهٔ هرلفظی را در جای خود بلکه سبب هرحرفی را در جای خود آشکار سازد زیرا سخن خدا از این معانی خالی نیست و آیاتی مانند: قللو کان البحر مداد الکلمات ربی لنفد البحرقیل ان تنفذ کلمات ربی ولوجئنا ممثله مددا. برای تحقیق و تقریر این معانی است. بنابراین تقریر برای هرلفظی در هرجائی معانی بسیاری و خواص گوناگونی است که به مدراتب مختلف تعلق دارد و توحید بلفظ «هو» در قرآن فراوان است از جمله:

الله لااله الا هو الحي القيوم.

الم الله لااله هو الحي القيوم.

شهدالله انه لااله الاهو.

هوالذي لاالهالاهو.

هوالرحمن الرحيم.

آیاتی که دربارهٔ توحید نازل شده بیشتر از آیاتی است که در احکام و احوال مختلف نازل گشته است پس اگر کلمهٔ توحید یکی میبود یا جائز نبود بجزیك کلمه درتوحید بزبان جاری شود توحید بروجوه مختلف نمی آمد بنابراین توحید در آیات مختلف بصیغههای مختلف آمده و در هر آیه ای فایده ای است که در آیهٔ دیگر آن فایده

وجودندارد و اگر این چنین نبود تکرار آن عبث یاشبیه به عبث می بود و حال آنکه سخن خدای سبحانه مبری و منزه از عبث است.

برفرض آنکه توحید فقط دریك آیه وارد گشته باشد مقتضی است که آنرا معانی و وجوه باشد چنانکه فرموده: ان للقران ظهراً وبطناً و لبطنه بطنا الی سبعة ابطن. و در روایتی الی عشرة ابطن. گفتهٔ خدای تعالی: ولوان ما فی الارض من شجرة اقلام والبحریمده من بعده سبعة ابحر مانفدت کلمات الله این ها همه دلیل است براینکه مفسر را در تفسیر قرآن فسحتی کامل است. و چون پیغمبر براوسلام باد معانی قرآن را به «بطون» تشبیه کرد هریك از مفسرین درمعنی و مراد از «بطون» که دراین حدیث آمده نظری خاص داده و آنرا شرح کرده اند.

این ضعیف می گوید نباید تصور شود که این بطون فقط هفت یا ده است بلکه برای هربطنی هزاران مرتبه است چنانکهاز هربطنی از بطون قبائل وشعوب بسیاری بیرون می آید و از هرشعبهای ذریههائی بیرون می آید که شامل عده فراوانی است خاصهٔ شعبههای خواص مانند شعبههای ذریههای نوح و ابراهیم و پیمبران دیگر بر آنان سلام باد ـ بهمین مناسبت بود که این مطلب را باکلمهٔ «بطن» بیان کرد و با کلماتی دیگر همچون «مرتبه» ومانند آن بیان نکرد.

وچون قرآن را بطنها ومعنیهای بسیاری است هرآیهای باید بروجوه بسیاری تفسیر گردد تا «ظهر» از «بطن» آشکار گردد زیرا معانی دقیق حقائقی که دربطن مندرج است درظهر نیست. معانی که از ظهر مستفاد می شود از شرح بی نیاز است زیرا خاص و عام هردوآن را درك می کنند و همه از آن می گذرند باوجود این برخی هنگام گذشتن پیش از خوض و ادراك متوقف می شوند و برخی می گذرند تا به بطن اول برسند و کسی که موفق است همیشه در سیر است و دریك جا اقامت نمی کند.

مكن در جسم وجان منزل كه آن دونست و اين والا

قدم زین هر دو بیرون نه مه اینجا باش مه آنجا باش مه آنجا بلکه پیوسته راه میپیماید و در بطن اول و دوم و سوم قطع منازل می کند نا هربطنی که خدای از برای او برحسب استعدادش مقدر کردهاست . بنابراین برخی از مردم به بطنی مخصوص اند و برخی دیگر به بطن پیش از آن همچنین تا برسد به بطن دهم و پیغمبر در گفتهٔ خود: «ان الله یحب الحال المرتحل» بهمین موضوع اشاره کرده است. پس

اهل بطن اول در معانی که مندرج دربطن دوم است مدخلیت و اشتراکی ندارند و بهمین کیفیت است سایر بطنها. وحجةالاسلام الفاظ و کلمات توحید را از نزد خود وضع نکرده بلکه انواع مختلف آنرا که وارد شده تفسیر کرده است. باتوجه به مقدمات فوقجایز بلکه واجب است مفسر هرآیه بلکه هرلفظ و هرحرفی را برده نوع تفسیر کند یعنی به نسبت اعداد بطونی که در زیر هریك صدهزاران معانی وجود دارد و نه تنها دراین عمل اعتراض و خرده براو وارد نمی شود بلکه او دراین عمل در خور هزاران تحسین و دعا است. و شگفت از خرده گیران نیست زیرا نادانی و حسد آنان مانند بیماری مزمن است و به بیماری استسقا مانندگی دارد مستسقی بااینکه می داند که نوشیدن آب برایش زیان آور است تاب شکیبائی از آن را ندارد تاچه رسد بدانکه اگر تصور کند که آب برای او سودمند است:

بحرص ار شربتی خوردم مگیر از من که بد کردم ا

بیابان بود و تابستان و آب سرد و استسقاا

وآیهٔ: «صمبکمعمی فهم لایعقلون» درشأن امثال آنان نازل گشته است و عجیب نیست اگر برخی از مدردم از ظاهر (= ظهر) قرآن به باطن (= بطن) آن راهنمائی نگردیده اند:

عجب نبود گر از قرآن نصیبت نیست جز نقشی

که از خورشید جز گرمی نیابد چشم نابینا

عروس حضرت قرآن نقاب آنگه براندازد

که دارالملك ايمان را مجرد بيند از غوغا

#### پاسخ اعتراض دوم

پرسش و اعتراض دوم آنان این بود که حجةالاسلام ـ رحمت خدای براوباد ـ گفته است که «نور حقیقی خدای تعالیاست». این اعتراض برحجقالاسلام نیست بلکه برخداوند است زیرا در قرآن مجید آیهٔ: «اللهنورالسموات والارض» را نازل ساخته است. درپاسخ آنان ما می گوئیم که نور ازجمله صفات واسماء حسنی خداونداست

۱- دراصل: «بحرصان شربتیخوردم مگیر ازمن که درمنزل» آمده ازروی دیوان سنائی چاپ آقای مدرس رضوی ص ۵۴ اصلاح گردید.

چنانکه دراسماء حسنی خداوند «النورالهادی» وارد شده و اگر خدای تعالی باین نام نامیده شود لازم نمی آید که فقط این یك نام از برای او باشد زیرا ماگاهی او را «کریم» میخوانیم و از آن لازم نمی آید که او «رحیم» نباشد و همچنین هرگاه او «نور» خوانده شود مستلزم این نیست که فقط نور باشد و همین گونه است «علیم» و «حکیم» و دیگر اسماء حسنی حق تعالی. پس هرگاه او با اسمی از اسماء حسنی خود ویا صفتی ازصفات علیهٔ خودخوانده شود درست است و بمقتضای حکمت وعلم قدیم خود او در همهٔ موجودات چیزی از صفات خود نهاده است و هریك را بهیك یا چند صفت مختصر گردانیده تا در همه چیزها داغ و نشان عبودیت موجود باشد و دراین مورد غیریت که محال است متصور نیست زیرا اگر تصور نشود که جمیع موجودات از فیض او و شبه صفات او هستند باید تصور غیریت رود و آن مطلق شرك است. بدیمی از فیض او و شبه صفات او هستند باید تصور غیریت رود و آن مطلق شرك است. بدیمی موجود نیست که صفت تابع موصوف است پس چیزی که در آن چیزی از صفات خدا نباشد موجود نیست لذا در هرچه که مینگریم در آن صفتی از صفات خداوند را می بینیم.

در هرچه نظر کنم ترا می بینم پس جمله توی زهی هویدای نهان ولی این صفت از جمیع وجوه مشابه موصوف نیست بلکه مانند طل است بالنسبه به دریا که از آن صادر گشته است زیرا صفات دریا که تری و مایعیت باشد در آن هست و نام و صفت آب برآن صادق است ولی از جمیع وجوه صفت دریا را دارا نیست.

و باید دانسته شود که با وجود آنکه جمیع موجودات از صفات حق تعالی فایض گشته وهمه شبه صفات او هستند و موجد اول خداوند بزرگ و پاك است او برخی را باوسائط بسیار و برخی را باوسائط کم وبرخی دیگر را بدون واسطه آفریده است. آنکه بدون واسطه آفریده شده اشرف و اقرب است و آنکه با وسائط کمخلق شده پائین تر ازمر تبهٔ نخستین است و آنکه باوسائط بسیار پدیدار گشته درمر تبهٔ پست تر و دور تر قرار دارد همچنانکه سلطان را بندگان و بندگان او را بندگانی است و همه بندگان سلطانند برخی با واسطه و برخی بدون واسطه. خداوند تبارك و تعالی فرمود بالقنور السموات و الارض و نور ازجملهٔ اسماء حسنی حق است پس منبع هرچه متصف بصفت نور است همان نور حقیقی است و همه بدان نور بازگشت می کنند که «ثم الیه مرجعکم» پس نور حقیقی اوست و هرکه براین حقیقت خرده گیرد کافر است و حجة مرجعکم » پس نور حقیقی اوست و هرکه براین حقیقت خرده گیرد کافر است و حجة ـ

الاسلام غزالی ـ رحمت خدای براوباد ـ که درزمان خود پیشوای امامان دیـن ومقدم علمای مسلمین بود میدانست که براو واجب است که سخن خدای عزوجـل را تفسیر کند وبدان مسلمانان را راهنمائی نماید.

مطلب فوق را باعبارتی دیگر نیز می توان بیان کرد و آن اینکه همه نورها برچشم آشکار نمی گردند تا چه رسد بهنوری که در نفس الامر نامرئی است نوری که بظاهر نامرئی و دراصل مرئی است آتش است زیرا آتش حقیقی نامرئی است و آن،را نور نیست در زباله و چراغ نور مرئی وجود ندارد بلکه بواسطهٔ اجتماع و احتراق کسب رنگی میکند پس اگر مادهٔ نور ازآتش شمرده شود گوئیم که آتش حقیقی را رنگ و نوری نیست زیرا نور چیزی است که در چشم صورت می پذیرد و چشم اشیاع را فقط بانور خود نمی بیند بلکه بامشارکت نور خورشید و نور روز می بیند واین دو قسم از اقسام نورهای بینهایت است و چون نورخورشید در شب موجود نیست این حالت از جهت حس بینائی ظلمت نامیده میشود زیرا چشم در روشنی می بیند ولی در تاریکی نمی بیند. گروهی از خواص که خداوند دلهای آنان را با نور هدایت خود روشن کرده چشمانشان در تاریکی بیناتر است تا در روشنائی. چشم باآنکه عضوی شریف است دائرهٔ توانائی آن محدود است و فقط نزدیك را چنانکه هست میبیند اما چشمی که اشیاء را آنطور که هست از مسافت هزار فرسنگ می بیند نور آن از انوار دیگری مستفاد است مانند آنچه که اصحاب هیئت می بینند زیرا سهو و غلط در حس بینائی راه دارد و در براهین علمی راه ندارد و آنانکه دلهای آنان بنور حق روشن گشته است و با نور دانششان در دریاهای معانیی مستغرق گشتهاند از دیــدن دور و نـزدیـك بینیازند بلکه دور و نزدیـك و تاریکی و روشنائی برای آنان برابر است . آنان چیزی جز حق نمی بینند. پس رؤیت و علم و شهادت خواص و مقربان برحسب مرتبهٔ آنان است و درتحت هرعلمی نوری مندرج است و حصول علم و ظهور نوربا هم صورت میپذیرد واین نور را رنگ وشکلی نیست و هراندازه که علم افزون گردد نور افزایش می یابد . از این روی است که مرشد و هادی نور خوانده شده و آنکه گم گشته است هرچند از چراغ و نور خورشید بهرهگیرد راهی راکه نمیشناسد درنمی ـ یابد مگر اینکه مرشدی عاقل او را راهنمائی کند دراین هنگام نور هدایت او تواناتر و استوارتر از دیدن باچشم است و از این جهت است که خدا قـرآن را نــور نامیده

است: «وانزلنا الیکم نوراً مبینا» و رسول نیز نـور خوانده شده: «قدجاء کـم منالله نور و کتاب مبین» و همچنین به عقل نور می گریند و مرتبهٔ عالی انسانی دراین علم و نور یکی است و ورای آن مرتبه ای نیست و دارندهٔ این مرتبه بااین علم و نور همیشه قادر برمشاهدهٔ حق است و این مرتبهٔ مخصوص به خاتم پیامبران علیه الصلوة والسلام است زیرا ورای آن برای آدمی مرتبه ای نیست و گفتهٔ خدای تعالی: «ماکان محمد ابا احدمن رجالکم و لکن رسول الله و خاتم النبیین» اشاره بهمین معنی است و همچنین فرمودهٔ رسول: «کنت نبیا و آدم بین الماء و الطین» و «لـی معالله وقت لایسعنی فیه فرمودهٔ رسول: «کنت نبیا و آدم بین الماء و الطین» و «لـی معالله وقت لایسعنی فیه ملك مقرب و لانبی مرسل» این دعوی را تأیید می کند .

# پاسخ اعتراض سوم

پرسش و اعتراض سوم براین بود که حجةالاسلام غزالی ـ رحمت خدای بـر او باد ـ گفته است: «روح آدمی در این عالم غریب است و آن ازعالم علوی است و اشتیاق بدان عالم دارد» .

ما درپاسخ گوئیم که هرچیزی را که خداوند بزرگ آفریده یا علوی است و یا سفلی. سفلی عبارتست از عناصر و هرچه از آنها ترکیب یابد و علوی یا جسمانیات است مانند افلاك و ستارگان و یا روحانیات مانند نفوس و عقول. و روح آدمی از این قسم اخیر است که ازعالم بالا صادر گشته است. اعتراض آنان آن گاه وارد می شد اگر ما علوی را سفلی میخواندیم یا می گفتیم مصدر علوی عناصر سفلی است. آنان در نمی یابند که هرچیزی که از اصل و منشأ خود به اختیار و یابه غیر اختیار ه اراده یا بقسر دور شد و به چیزی دیگر متصل گشت او غریب است زیرا منشأ آن جای دیگر می باشد. آدمی که برروی زمین است و قادر برحرکت و نقل در همه جاها می باشد هرگاه از زادگاه و جای اصلی خود بولایتی دیگر سفر کند غریب خوانده می شود باشد هرگاه از زادگاه و جای اصلی خود بولایتی دیگر سفر کند غریب خوانده می شود پس چگونه تصور غربت نرود و حال آنکه خداوند دربارهٔ آن فرموده: «فاذا سویته و نفخت فیه من روحی» و نیز فرموده: «ویسألونك عن الروح قل الروح من امر ربی» بااین وصف چگونه ممکن است گفته شود که اصل و منبع روح عنصری و سفلی است و تعلق باین جهان دارد و در دنیا غریب نیست و اطلاق غریب بر آن خطاست ؟گفته حجة الاسلام مبنی براینکه روح شوق به عالم علوی دارد کاملا درست است زیرا وقتی

از آن عالم باشد چگونه به مصدر و منبع خود شوق نداشته باشد و به غیر منبع خود يعنى سفليات ميل داشته باشد . هريك از عناصر و سفليات ميل بهمركز دارند وبدان شوق میورزند چنانکه آتش و بخارمیل بسوی بالا میکنند و سنگیکه بهوا پرتاب شده باشد بهتندی میلبه مرکز سفلیخود میکند وآب اگر مانعی درمیان نباشد میل بسوی دریا می کند تا در آنجا که مرکز آنست قرار گیرد. حال که عناصر سفلی میل به مركز مى كنند چگونه ممكن است كه روح كه اشرف است ميل به عالم علوى يعنى منبع حقیقی خود نکند و اگر گفته شودکه ممکن است مانعی در میان باشد ازاینکه روح به منبع خود برسد گوئیم این ممکن است ولیشوق و میل بهمنبع ازمیان نمیرود و در قرآن آمده: «يا ايتهاالنفس الطمئنة ارجعي الى ربكُراضية ...» هر چند روح غیراز نفس است ولیهیج نفسی بدون روح نیست و این مسأله را مشروحاً در رسالهٔ «تقسیم الموجود» از کتاب توضیحات بیان کردهایم و شکی نیست که روح مشتاق عالم علوی است زیرا هرچیزی باصل خود برمی گردد و هرکسی میفهمد که خطاب «ارجعی الی ربک» در آیه ناظر به همین معنی است. و گفتهٔ خدای بزرگ: «و سا خلقت الجن والانس الاليعبدون، متضمن همين مطلب است زيـرا عبادت عين عشق است وجميع مخلوقات بهمنبع و منشأ خود عشق مىورزند و ما دربارهٔ عشق و اراده و احوال آن دو در رساله ای که درشرج گفتهٔ پیغمر ۱ الارواح جنود مجنده ۱ نوشته و در كتاب توضيحات درج كردهايم بتفصيل سخن گفته ايم.

## (4)

# پرسشهای معارضان بنقل از فضائل الانام

رپس چون حجةالاسلام اکرمهالله برضوانه با عزازی هرچه تمامتر باز بطوس آمد متفتنان وی خجل و تشویر زده گشتند پس جماعتی با وی بطوس آمدند و اورا پرسیدند و گفتند ما را از تو سؤالی است اگر دستوری دهی تا بپرسیم. حجةالاسلام ایشان را دستوری داد گفتند تو مذهب که داری؟ گفت در معقولات مذهب برهان و آنچه دلیل عقلی اقتضاء کند اما در شرعیات مذهب قرآن و هیچکس را از ائمه تقلید نمیکنم نه شافعی برمن خطی دارد و نه ابوحنیفه برمن براتی. چون این سخن از وی بشنیدند مجال سخن گفتن نیافتند و برخاستند و چند خط که محل اعتراض

ایشان بود از کتب او بدر نوشتند و پیش حجةالاسلام فرستادند پس حجةالاسلام جواب آن بر بدیمه باز نوشت و بدیشان فرستاد و آن مسائل این بود:

چه گوید امام الائمة حجة الاسلام در کسانی که اعتراض می کنند بر بعضی از سخنهائی که در کتاب مشکوة الانوار و کیمیا است مثل ایان سخن که لااله الاالله توحید العوام است و لاهو الاهو توحید الخواص و این سخن که نور حقیقی خداست و این سخن که روح آدمی اندرین عالم غریب است و وی از عالم علوی است و شوق وی بدان عالم است چه میگوید که این سخن فلاسفه و نصاری است و امثال ایان سخن فلاسفه و نصاری است تا اعتراض سخن فلاسفه و نصاری است تا اعتراض متفتنان کوتاه شود و معنی این سخن پیدا گردد» ۱.

(1)

دراین گفتار نظر این بود که چگونگی دفاع رشیدالدین از غزالی بیان شود و بهمین منظور درنقل گفتههای او روش تلخیص والتقاط برگزیده شد تامناسب برای ایراد خطابه درمجلس علمی و تحقیقاتی دربارهٔ رشید الدین فضل الله باشد. درآینده اگر مجالی پیش آید نگارنده نظر دارد تمام این رساله را بزبان فارسی ترجمه کند و یادداشتهائی هم برمسائل سه گانه که دراین رساله مطرح گردیده بیفزاید بعون الله و توفیقه.

۵ رازی در آثار بیرونی اگر خواسته باشیم بیرونی رابا یکی از دانشمندان پیش از خود مقایسه کنیم ناچار باید از رازی یادکنیم. این دو دانشمند باوجود اختلاف درمسلك وسلیقه وجوه مشترك فراوان دارند هردو باروش و اسلوب دقیق علمی به تحقیق می پردازند، یکی درنجوم و دیگری درپزشکی. هردو بهآثار علمی پیش از اسلام دسترسی دارند یکی جالینوسرا مورد تفحص قرار میدهد ویکی بطلمیوس را . هردو بهنقد آثاردانشمندان اسلامی پیش از خود پرداختهاند. هردو دیوار بلند و استوار فلسفهٔ ارسطو را سست جلوه می دهند. باوجود این، جهان بینی وجهان شناسی این دو دانشمند متفاوت است، رازىبنا به گفتهٔ ناقلان نظرى فلسفى نسبت بهمسالهٔ خلقت وهمچنين نسبت به اديان دارد درحالیکه ابوریحان مردی متشرع و متدین است تاحدیکه کتاب وافرادالمقال في امر الظلال، خود رابراي شيخ ابو الحسن مسافر مي نويسد تااو بوسيله آن اوقات نماز خود را تنظیم کند. آنچه که برای مامهم است آثار گرانبهای این دو دانشمند است که می تواند نموندای از روش علمی دقیق برای ما باشد. در ایسن گفتار نویسنده میخواهد مواردی راکه ابوریحان درآثار خود از دانشمند پیش ازخود رازیبادکرده مشخص سازد ونتیجه بگیردکه باوجود اختلاف شدیدی که میاناین دو دانشمندوجود داشته در مسائل علمی ابوریحان آثار رازی را بدفت مطالعه کرده و بدانها استناد جسته است.

اینك مواردی که ابوریحان درآثار خود از رازی نقل قول کرده ویا به گفته های رازی استناد جسته است یادآور می شود:

درکتاب تحقیق ماللمهند درفصلی که دربیان مدت و زمان مطلق و آفـرینش جمهان ونابودی آن آورده چنین گوید:

محمد زکریای رازی قدمت پنجچیز را از اوائل بونانیان حکایت کرده است و

آن پنج عبارتست ازباری سبحانه و سپس بهترتیب نفس کلی و هیولای اولی و مکان مطلق و زمان مطلق و منهای او بدان متاصل است پایه نهاده است. او میان زمان و مدت فرق گذاشته باینکه عدد و لواحق آن که تناهی باشد برزمان واقع میشود و برمدت واقع نمیشود همچانکه فلاسفه زمان را مدتی می دانند که اول و آخر دارد ولی دهر مدتی است که اول و آخر ندارد و گفته است که وجود این پنج چیز اضطراری است زیرا آنچه که محسوس است هیولی است که باصورت ترکیب یافته و چون آن ممکن است مکان لازم دارد و چون معروض حالات مختلف است زمان میخواهد زیرا برخی از این حالات متقدم بر برخی دیگر است و بوسیله زمان قدم و حدوث و اقدم و احدث دانسته می شود و برخی از موجودات زنده هستند پس نفس برای آنها لازم است و درمیان آنها خردمندان و صنایعی در غایت استواری وجود دارند پس آفریننده ای حکیم و متقن و مصلح لازم است»۱.

عقیدهٔ بهقدمای خمسه که عبارت است از باری تعالی ونفس و ماده و مکان و زمان درفلسفه اسلامی بهرازی نسبت داده شده . پیش از بیرونی ابوحاتمرازی متوفی ۳۲۲ دراعلام النبوه و مرزوقی متوفی ۴۲۱ در الازمنة و الامکنة اشاره به مساله قدمای خمسه کرده و برازی نسبت داده اند و بعداز بیرونی امام الحرمین متوفی ۴۷۸ در الشامل فی اصول الدین و ناصر خسرو متوفی ۴۸۱ در زادالمسافرین و ابن ابی الحدید متوفی ۶۵۹ در شرح نهج البلاغه و کاتبی قزوینی متوفی ۶۸۵ در المفصل فی شرح المحصل و ابن القیم الجوزیة شرح المحصل و وابن تیمیه متوفی ۷۲۸ در منها ج السنة النبویة و و وابن القیم الجوزیة در اغاثة الله فان اشاره باین عقیده رازی کرده اند و اصل آن را برخی به «اوائل

١- تحقيق ماللهند، ص ٢٧١

٧- اعلام النبوة، صع

٣- الازمنة و الامكنة، ج ١ ص ١٤٤

عـ الشامل في اصول الدين، ص ١١٨

۵- زادالمسافرین، ص ۷۳

<sup>9-</sup> شرح نهج البلاغه، ج ١ ص ١٥٩

٧- المفصل في شرح المحصل (نقل از ص ٣٠٧ رسائل فلسفية)

۸- منهاج السنه، ج ۱ ص ۹۷

٩- اغاثة اللهفان، ج ٢ ص ٢٤١

یونانیان، و برخی به «قدمای فلاسفه» و برخی به «ذیمقراطیس» و بدرخی به «صابیان حرانی» و برخی به «ثنویان» یعنی زردشتیان نسبت دادهاند.

چنانکه ملاحظه میشود بیرونی از نخستین کسانی است که اشاره باین عقیده رازی کرده است.

مسعودی نیز درالتنبیه و الاشراف قدمای خمسه را به ایرانیان نسبت داده ولی کلمهٔ «هوم» را بجای ماده گذاشته این هوم درچاپ لیدن به الطیبة و الخمیر تفسیر شده ۱۰ وزینر در کتاب زروان خود تصور کرده که هوم دراصل دین بوده و سپس به الطیبة و التمییز اصلاح کرده است درحالیکه توم است کلمهای که درفارسی تخمشده بمعنی بذر و همچنین اصل و تفسیر آن الطینة والخمیره است ۱۰.

درآثار الباقیه درآنجاکه سخن از ماههای رومیان و خواص روزها نزد آنان بمیان میآورد درباره روز بیست ویکم ازآن ماه میگوید:

ودراین روز جمرهٔ سوم که موسوم به جمرهٔ کبری است سقوط می کند ومیان دو جمره یك هفته تماماست واین ایام جمره خوانده شده بجهت آنکه می گویند دراین ایام حرارت ازباطن زمین به ظاهر آن بیرون می آید بنابر عقیده کسانیکه باین امر اعتقاد دارند واما آنانکه خلاف این را معتقدند می گویند حرارت هوا به خاطر جرم خورشید تبدیل بهبرودت میشود زیرا جرم خورشید و اقتراب عمود شعاعات سبب نخستین برای حرارت است. و مساله حرارت هوای نقاط زیر زمینی و آب چاهها در زمستان و سردی آنها در تابستان بهمین امر مربوط است. و میان ابوبکر محمدبن زکریای رازی وابوبکر حسین تمار سوالها و جوابها ومطالبات ومناقضاتی رخ داده که جوینده را برحق قانع و واقف می سازد ۱۲۰۰۰.

بیرونی درفهرست خود دو کتاب از رازی درباره این موضوع تحت عناویـن زیریادکرد است:

۱\_ فی جو الاسراب۱۲ (در هوای نقاط زیرزمین)

۱۰ - التنبیه والااشرف (بغداد ۱۳۵۷)، ص ۸۱ و (لیدن ۱۸۹۳)، ص ۹۳ - ۱۱ - زروان ص ۲۱۸ و ۱۹۶۶ و نیز رجوع شود به فیلسوف ری تــالیف مهــدی

محقق، ص ۲۸۶

۲۸\_ الاثار الباقیه، ص ۲۵۳ ۱۳\_ بیرونی، رساله، شماره ۷۸

۲\_ فی الرد علی حسین التمارفی جو الاسراب ۱۴ (در رد برحسین تمار در مسأله هوای نقاط زیرزمین)

کلمهٔ اسراب جمعسرب استبه معنی خانهٔ زیر زمین ناصر خسرو گوید: درهزیمت چون زنی بوق اربجایستت خرد

ورنه مجنونی چرا می پای کو بی درسرب ۱۵ رازی درکتاب الشکوك علی جالینوس الحکیم خود اشاره باین مساله و همچنین کتاب خود کرده است بدین بیان:

ما درمقالهای مفرد بیان کردهایم که حرارتی را که ما در زمستان در آب چشمهها و هوای نقاطگود حس می کنیم از این روی نیست که آنها ذاتاً در زمستان گرمتر هستند از تابستان بلکه ما بجهت سردی بدنمان آنها راگرمتر حس می کنیم. «وقدبینافی مقالة مفردةأن الحرارة التی نحسها فیالشتا فیماء العیون واهویة المواضع الغامرة لیست مناجل أنها فینفسها فیهذه الحالة اسخن منها فیالصیف لکن نحن نحسها من اجل بردابداننا کذلك کمانحس المآء الفاتر بعد دخول الحمام و سخونه ابداننا بارداً و ان شئت تقف عن جمیع ماقلناه فیهذا الباب فاقرء هذه المقالة» ۱۶۶

از میان دانشمندان ابن رضو ن مصری تابع رازی بوده است چنانکه ابن بطلان دریکی از نامههای خود به ابن رضوان گویدکه او مذهب رازی رامدعی شده است که آب چشمهها در تابستان و زمستان بریك حالت است. ۱۷

دركتاب الجماهر درچند مورد ازكتاب خواص نقل كرده است:

یکی درمورد اینکهدرمصر کنیسهای است که در آن دومرده برتختی هستند که پیوسته از زیر آن زیت بیرون می آید ۱۸ و دیگر آنکه درسرزمین ترکستان گردنه ایست که هرگاه لشکر یارمهای از آن بگذرند باید برسم آنان پشم بسته شود و گرنه از برخورد

۱۴ بیرونی، رساله، شماره ۷۹

<sup>10-</sup> ديوان، ص ٢٥

١٤ الشكوك، ص ٢٣

۱۷ - ابن بطلان، خمس رسائل ،ص ۷۰

١٨- الجماهر، ص٧٧

پاهای آنها برسنگ ابر تیرهای بلند میشود و باران فرو میریزاند. بیرونی در پایان این قسمت می گـویـد ابن زکـریا تنها این رانگفته و دیگران هم بدون اختلاف نفل کردهاند ۱۹ مقدسی درالبدء و التاریخ نیزاین موضوع را یادکرده است<sup>۲۰</sup>

و نیز هنگام بحث ازبسد میگوید که آن نباتی است در دریای افرنج که آن <mark>دریای شام و روم است و رازیگفته است آنرا درختی عظیماست چنانکه کشتیهائی</mark> راکه برآن بگذرد درهم میشکند واین دلیل به سنگ گونگی آن است درمیان دریا۲۰ و همچنین درمورد کهرباکه آن حوز رومی است میگویـد برخـی جوز بــه تصحیف خواندهاند ولی رازی به نقل از دیوسقوریدس با حا ضبط کرده است۲۲.

در دومورد اول بیرونی تصریح به کتاب الخواص رازی کرده شاید مورد سوم هم متخذ از همان کتاب باشد ولیمورد چهارم بدون شك از یکـی از کتابهای دارو ـ شناسی رازی مانند کتاب صیدنه یا کتاب الابدال استفاده شده است.

کتاب الخواص رازی که بیرونی درفهرست همازآن یاد کرده درابن ابی اصیبعه تحت عنوان «في خواص الاشياء» آمده است٢٣.

پیش از رازی جابربن حیان کتابی بنام «کتاب الخواص» داشته است، پول کراوس خواص رازی را باخواص جابر مقایسه کرده و ازجمله گوید رازی برخلاف جابر می گوید علت وسبب خواص نامعلوم وغیر قابل درك است «فما احدالی یـومنا هذا اخبر بالعلة في جذب السقمونيا للصفراء و الحجر الارمني للسوداء... لهذه الجواهر افاعيل كثيرة عجيبة نافعة لايبلغ عقولنا معرفة سببها الفاعل و لايحبط به "٢٠. محمدبن سرخ نیشابوری می گوید:

«و بدانك محمدبن زكرياالرازى كتابى تصنيف كرده است اندرخاصيت چيزها و بسیار سخن اندرو بیاورده است از قوی و ضعیف و فربی و لاغر وعذر آن خواسته است و گفته که من این سخنان جمع کردم بحکم آنك اندریـن بـاب خاصیت بسیار

١٩ - الجماهر، ص ٢١٨ ٥٧- البدء والتاريخ، ج ٥ ص ٨٤ ٢١ - الجماهر، ص ١٩٥ ٢١٢ - الجماهر، ص ٢١٢

٣٧- عيون الانباء، ص ٢٧٩

۲۴ پول کر اوس، جابر بن حیان، ج ۲ ص ۹۵

چیز را ظاهر نتوان یافتن باآنك از وی بعضی هست که براست ماند و بعضی هست که خردش نپذیرد و بدورغ شمرند ولیکن من گفتم از بهرنفع آن راست که بهیقین بودم که آن راست است و آنك دل بدو بشك شدیله نکردم و به یقین نبودم نیز برآنك آن دروغ است چهآن را اثرها بود اندر کتب اوائل نتوانستم دست بازداشتن اگرچه مرا معلوم نبود که راستست یادروغ، همچنان بیاوردم «۲۵.

در این جا مناسب می نماید که عبارت غلطی که در حاشیه چاپ الجماهر آمده اصلاح شود در ص ۱۶۸ آنجا که بحث از خاصیت زمرد و آب کردن چشم مار وافعی است که ابوریحان با آزمایشهای متعدد عدم صحت آنرا اثبات کرده در حاشیه آمده: «هذا الذی ذکره ابوریحان من عدم الصحة قد ذکره النصیبی المعتزلی فی رده علی ابدی زکریا الرازی فی کتابه البلاغم انه کتاب الالهیات».

عبارت فوق نادرست است وبایدبه «کتابه الذی زعم انه کتاب الالهیات» اصلاح گردد.

در آغاز كتاب استخراج الاوتار گويد:

«آگاه گشتهام که توخواستهای ازانگیزه اصرار من برتصحیح دعوی قدمای یونانیان در مورد انقسام خط منحنی درهرقوسی بوسیله عمودی که برآن ازنیمه آن فرود می آید آگاه گردی و بهمین جهت مرا به آنچه که محمدبن زکریای رازی «فضول هندسه» خوانده نسبت دادهای و حال آنکهاو حقیقت فضول را که زیادت برکفایت در هرچیزی است درنیافته است و اگر دریافته بود متوجه می گردید که باآن دلهای مردمان دور از دیانت و حریص به دنیا را گمراه ساخته است و مقدار کفایت از هندسه آن نیست که رازی گمان برده و درفلسفه خودبدان اشاره کرده و سپس به بقیهٔ آن دشمنی و رزیده است. مردم پیوسته دشمن آنچه نمی دانند هستند» ۲۶.

اینکهبیرونی می گوید رازی مقدار کفایت ازهندسه را در فلسفه خود اشاره کرده ناظر است به عبارتی که رازی در کتاب «السیرة الفلسفیه» آورده که عیناً دراین جانقل می شود:

«اما در ریاضیات اعتراف دارم که مطالعه من در این رشته فقط تا حد

۲۵ - شرح قصیدهٔ فارسی خواجه ابوالهیثم، محمدبن سرخ نیشابوری، ص ۵۰
 ۲۵ - استخراج الاوتار، ص ۳۲

احتیاج بوده است و عمداً ولی نهاز راه عجز نخواستهام که عمر خود را درمهارت یافتن دراین رشته برباد دهم واگر کسی انصاف داشته باشد عذر مرا موجه خواهدشمرد چهراه صواب همان است که من رفتهام نه آنکه جمعی فیلسوف ماب می روند و عمر خود را دراشغال به «فضولیات هندسه»: نابود میسازند» ۲۷.

در کتاب تحدید نهایات الاماکن در فصل بافتن اختلاف طول میان بغدادوری گوید:

«و اما آنچه در زیجها بکار میرود پنج درجه است، که آنچه از سنجیدن بعضی شهرها بابعضی دیگر حاصل میشود، براین گواهی نمیدهد. و آنچه مابه دست آور دیم نزدیك است به آنچه ابوبکر محمد بن زکریای پزشك در کتاب مقالة فی الهیئة آورده و گفته است که خود در بغداد و برادرش در ری دو کسوف را رصد کدرده و از این دو رصد اختلاف طول میان دوشهر را ده درجه یافته بوده اند و وی با وجود دانش و امانتش، ممکن است به شرایط گوناگونی که لازمه رصد ازافق است توجه نکرده باشد و چگونگی رصد خود رانیز یادنکرده است تااز آن آرامش تمام حاصل شود» ۲۸.

ازمقاله رازی درهئیت اطلاعیدر دست نداریم وابوریحان این کتابرا درضمن کتب ریاضی وتخمینی در رساله فهرست خود آورده است۲۹.

در كتاب الصيدنة كويد:

من دوکتاب ابوبکر رازیکه یکی درصیدنه ودیگری درابدال بود مطالعه کردم وآن دو راکافی ندانستم ولذا ىرخی از آنچه راکه او درآن دوکتاب آورده بـود به آنچه که نزد خودم جمع گشته بود افزودم°۳.

چنانکه ملاحظه میشود رازی پیشاز صیدنه بیرونی کتاب صیدنه داشته وابن ابی اصیبعه از آن تعبیر به «صیدلة الطب» کرده است. بیرونی می گوید صیدنه معروف تر ازصیدله وصیدلانی معروفتر ازصیدنانی است. این کلمه در فرهنگهای عربی به فارسی برابر با کلمهٔ «پیلهور» آورده شده است۳۰.

۲۷ السیرة الفلسفیه (رسائل فلسفیه)، ص ۱۲۷ ، ترجمهٔ عباس اقبال درالسیرة الفلسفیه چاپ یونسکو، باهتمام مهدی محقق، ص ۱۲۲

۲۸- بیرونی: تحدید نهایات الاماکن، ص ۲۲۴. ترجمه فارسی احمد آرام، ص۲۲۱ ۲۹- بیرونی: رسالة فی فهرستکتاب الرازی، شمارهٔ ۹۹

٣٥- بيروني، الصيدنة، ص ١٤

۳۱ البلغه، ابويوسف يعقوب كردى، ص ۱۰۷

كتاب الابدال رازى همانكتاب استكه ابن ابى اصيبعه تعبير از آن به «فى ابدال الادوية المستعملة فى الطب والعلاج وقوانينها وجهة استعمالها» كرده است ٣٦.

ابدال جمع بدل است و موضوع کتاب دربیان داروهائی است که بجای دارو-های اصلی که در دسترس قرار ندارند بکار میرود.

رازی می گوید: به عقیده من قول در ابدال از اجزاء مهم علم پزشکی است که شایسته است کتابی مفرد درباره آن نوشته شود و پزشك از آن سود فراوان می برد زیرا هرداروئی بآسانی بدست نمی آید و هرگاه در این موارد بدل هائی وجود نداشته باشد که جای داروی اصلی را بگیرد پزشك از صناعت خود نمی تواند سو دببرد «واذالم یکن للطبیب فی هذه المواضع ابدال ینوب عنه عند فقده عدم نفع صناعته ۳۳.

پس ابوریحان هم از صیدنه رازی استفاده کرده که نام داروهای اصلی در آن بوده وهم از ابدال که داروهای درجهٔ دوم راشامل بوده است.

در رسالهٔ فهرست خود دربارهٔ رازی چنین گوید:

«من کتاب او را درعلم الهی مطالعه کردم، و او درآن به آشکارا بر کتب مانی راه می نمود، خاصه کتاب او که سفرالاسرار نام دارد. این نام چنان مرا فریفت که سیم و زر در کیمیا دیگران را می فریبد. جوانی بلکه پنهان بود حقیقت، مرا برجستن آن اسرار از شهرها و اقطار شناخته زمین ترغیب کرد و چهل و اندی سال در تباریح شوق بازماندم، تاآنکه پیکی از همدان بخوارزم نزد من آمد و کتابهائی که برای فضل بن سهلان یافته بود همراه داشتو دریافت که من مشتاق آنها هستم. در میان این کتابها مصحفی بود که از کتابهای ما نویان، فرقماطیا و سفر الجبابره و کنزالاحیاء وصبح الیقین و تاسیس وانجیل و شاپورگان و تعدادی از رسائل مانی و از میان آنها مطلوب من کتاب سفر الاسرار، را در برداشت. از دیدن آن کتاب چنان شادیی مرا فرا گرفت که تشنه را از دیدن سراب فرامیگیرد و بدنبال آن اندوهی بمن دست داد همانند ناامیدی که به تشنه هنگام رسیدن به سراب دست می دهد و گفتهٔ خداوند بزر گئ را صادق یافتم که به تشنه هنگام رسیدن به سراب دست می دهد و گفتهٔ خداوند بزر گئ را صادق یافتم که هر که را خداوند برای او نوری قرار ندهد او را نوری نیست ۳۴.

٢٣ عيون الانبا، ص٢٢ع

۳۳ نقل از فهرست کتابهای خطی مجلس شورای ملی عبدالحسین حائری، ذیل «رسالة ابدال الادویة»، ج ۶ ص ۲۵۰

۳۴ فهرست بیرونی، ترجمه فارسی، ص ۴۷

کتاب علم الهی رازی که مورد مطالعه بیرونی قرار گرفته از مهمترین کتابهای او بوده است و دانشمندان اسلامی و غیراسلامی بدان توجه فراوان داشتهاند ازمیان غیر مسلمانان ایلیای نصیبینی کشیش مسیحی متوفی  $^{89}$  میلادی در رساله خود موسوم به «فیی وحدانیة الخالق و تثلیث اقانیمه»  $^{80}$  در مورد جوهر بودن خداوند و ابن میمون متکلم یهودی متوفی  $^{80}$  در کتاب دلالة الحائرین  $^{80}$  در مورد لذات و شرور از این کتاب نقل قول کردهاند. ازمیان مسلمانان مجریطی متوفی  $^{80}$  در طبقات الاحکیم  $^{80}$  درمورد عبادات صابیان ومناجات ستاره مشتری وصاعد اندلسی متوفی  $^{80}$  در طبقات الامم در مورد نیکوشمردن رازی مذاهب ثنوی و برهمائی وصابی را $^{80}$  و ابن حزم درمورد عقیده رازی به تناسخ وقدمای خمسه وناصر خسرو درمورد قدم هیولی ومکان  $^{80}$  و همچنین مساله نبوات  $^{80}$  از این کتاب مطالبی نقل کردهاند واین کتاب مورد رو ونقض دانشمندانی همچون ابونصر فارابی متوفی  $^{80}$  و ابن الهیثم بصری متوفی  $^{80}$  و ناصر خسرو متوفی  $^{80}$  و ابن حزم متوفی  $^{80}$  و ابن حزم متوفی مقولی متوفی مقولی متوفی متوفی  $^{80}$  و ابن رضوان مصری متوفی  $^{80}$  و ناصر خسرو متوفی  $^{80}$  و ابن حزم متوفی متوفی مقول مقول مقول متوفی مقول میرونی متوفی  $^{80}$ 

و درجای دیگر ازهمین کتاب گوید:

«مصداق گفتار من درپایان کتاب او درنبوات یافت می شود آنجا که به فاضلان و بزرگان استخفاف می ورزد درحالی که سفاهت شایسته او نیست، او در نوشتن این کتاب اندیشه و زبان و خامه اش را با آنچه که خردمندان خود را از آن منزه می دارند و بدان التفات نمی کنند آلوده ساخته است، زیرا کوشش او در دنیا جز دشمنی چیزی برای او ببار نیاورده است. پس پیوسته می بینیم کسی را که خاك پای خود را هموار نمی تواند بکندمی گوید:

۳۵\_ مجلة المشرق، ص ۱۱۴ و ۱۱۵ مرم

ع٣\_ دلالةالحائرين، ترجمهٔ انگليسي، ص ٤٤١

٣٧ غاية الحكيم، ص ٢٥٤

٣٨ - طبقات الامم، ص ٣٣

۹- زادالمسافرین، ۲۰۲ و ۱۰۳

ه ع ـ جامع الحكمتين، ص ١٣٧

١ع- براى تفضيل بيشتر رجوع شود به فيلسوف رى فصل كتاب علم الهي، ص ٢٨٩-

رازی اموال و ابدان و ادیان را برمردم فاسد ساخته است». ۴۲

ابوریحان در همین فیمهرست دوکتاب از رازی یاده کرده و آن دو را در ضمن «کفریات» طبقهبندی کرده است یکیبنام:

فیالنبوات و یدعی نقض الادیان و دیگری فی حیل المتنبین ویدعی خاریسی الانبیا ۴۳ شاید در عبارت بالا اشاره او بیکی از این دو است. کتاب نبوات رازی مورد نقض ورد ابو حاتم رازی در کتاب اعلام النبوة ۴۴ قرار گرفته است و نیز ابوعلی ابن الخلاد نقضی برآن نوشته که مورد شرح ابواسحی نصیبی معتزلی قرار گرفته است و آن شرح هماکنون در موزه بریتانیا بشمارهٔ ۸۲۱۳ شرقی موجود است. مقدسی در البدء و التاریخ ۴۵ و نظام الملك در سیرالملوك ۴۶ اشاره به مخاریت الانبیای رازی کرده اند ولی ابن ابی اصیبعه معتقد است که دشمنان رازی این کتابها را ساخته و بنام او کرده اند و گرنه رازی بزر گئتر از این است که باین امر مبادرت ورزد و در این معنی کتاب پرداز د ۴۷.

ابوریحان دراین رساله عنوان ۱۸۴کتابو رساله ازآثار رازی رایاد میکند. اوآثار رازی رایاد میکند. اوآثار رازی رانه تنها فهرست بلکه طبقهبندی هم کرده است و ایـن کتاب را بعد از رساله حنین بن اسحق می توان ازمهم ترین فهرست هائی بشمار آورد که دانشمندی آثار دانشمند سابق برخود را یاد کرده است.

اینك تـرجمه فارسی عناوین آثار رازی بـراساس طبقه بندی ابوریحان یـاد می گردد:

# کتابهای او در پزشکی

۱\_ جامع بزرگ که معروف به حاوی است، و این کتاب همچون تعلیقاتی است

۴۲- فهرست بیرونی، ص ۷۴ (ترجمه فارسی)

۴۳ فهرست بیرونی، شماره ۱۷۳ و ۱۷۴

۴۴\_ اعلامالنبوة سهنسخه خطی از آن وجـود داردکه عکس هــرسه درکتابخانــه موسسه مطالعات اسلامی دانشگاه مكگیل شعبهٔ تهران موجود است

۴۵ البدء و التاريخ، ج ٣ ص ١١٥

<sup>99-</sup> mullahele، ص 997

٧٧ عيون الانباء، ص ٢٧

که او درآنها تصرف نکرده و آنها را بپایان نرسانیده است.

۲\_ اثبات علم پزشکی٠

۳\_ درآمدی بهعلم پزشکی.

۴\_ رد «مناقضة الطب» جاحظ.

۵- رد «نقض الطب» ناشي.

٦\_ در آزمایش کردن پزشك و اینکه او چگونه باید باشد.

٧\_ راهنمای.

۸ کناش منصوری که آن را برای منصوربن اسد خویشاوند والی خراسان نوشته

است

۹\_ تقسیم های بیماری که به تقسیم و تشجیر معروف است.

۱۰ پزشکی شاهانی.

۱۱\_ [برای] کسی که به پزشك دسترسی ندارد

۱۲\_ داروهای آسان یافتی که در هرجا موجود است.

١٣ - كتاب بزرگ كرابادين.

۱۴\_ کتاب کو چك کرابادین.

10\_ تاج، منسوب باوست.

18\_ كتاب فاخر، منسوب باوست.

۱۷\_ جلوگیری از زیانهای غذاها.

۱۸\_ کتاب آبله و سرخك.

١٩\_ كتاب او درپديد آمدن سنگ ريزه.

۲۰\_ کتاب او در درد رودگان.

۲۱\_ کتاب او در درد پای و درد پیوندهای اندام.

٢٢\_ كتاب او درفالج.

۲۳ کتاب او در درد دهان.

۲۴\_ در هیئت کبد.

۲۵ درهیشت قلب.

۲۹\_ درهیئت دوخایهٔ مرد.

۲۷\_ درهیئت سوراخ گوش.

۲۸\_ در رگ زدن.

۲۹\_ صیدنه.

٣٠ كتاب ابدال.

۳۱\_ غذای بیماران.

۳۲\_ سودهای سرکنگبین.

۳۳ درمانهای ابنه.

۳۴\_ کتابی که در آن چگونگی بکار بردن ابزار آهنین را جمع کرده است.

٣٥ـ كتاب بزرگ او درعطر و انبهها و روغنها.

٣٦\_ خوردن ميوه پيش از غذا و پس از آن.

٣٧\_ گفتگو ميان او و جرير طبيب دربارهٔ خوردن توت پس ازخربوزه.

۳۸ در نزلهای که به ابوزید هنگام گل سرخ عارض می گردد.

۳۹\_ درعلت آنکه ورم و زکام درسر مردم هنگام گل سرخ عارض می گردد.

· ٤ ـ دراينكه قي كردن در آغاز تبها لازماست.

۴۱ـ درآبی که با برف سرد شده و آبی که بربرف نهاده و سرد گشته باشد.

۴۲ـ درعلت آنکه پزشکان نادان چنین پندارندکه برف تشنگی می آورد.

۴۳\_ در در دپای.

۴۴ در بیماریهائی که کشنده است بجهت بزرگی آنها و بیماریهائی که کشنده است بجهت آنکه ناگاه آشکار می شود.

**۴۵** درعلت مرگ سریع از سموم.

۴۶\_ دراینکه گرسنگی شدید برای تندرستان زیان آور است.

۴۷\_ دراینکهخاکی راکه از آن نقل میسازند سودهائی است.

۴۸\_ درعلت تشنگی آوردن ماهی.

۴۹\_ درعلت آنکه خواب بیش ازبیدار عرق می کند.

۵- درعلت آنکه پائیز بیماری آور است.

۵۱\_ درعلت آنکه حرارت گاهی بابرهنه شدن و گاهـی باپوشیدن بـرطـرف

می گردد.

۵۲ دراینکه پزشك ماهر بر درمان همه بیماریها قادر نیست و این درخور توانائی بشر نمی باشد.

۵۳ در اینکه پزشك باید در رساندن مردم بهمیل هایشان لطف بورزد.

۵۴ درغرضهائی که دل بیشتر مردم را از پزشکان فاضل بهطبیبان دون پایـه متمایل میسازد.

۵۵ درعلت آنکه برخی از مردم وعامه آنان پزشك را رها می کنند هرچند که ماهر باشد.

۵٦ درعلت آنکه پزشکان نادان وعامه مردمو زنان بیش از پزشکان دانشمند توفیق میابند.

#### طبيعيات

۵۷\_ سماع طبيعي.

۵۸ رد برمسمعی درباب رد او قائلان بقدم هیولی را.

٥٩ كتاب كوچك دربارهٔ هيولي.

٠٠- كتاب بزرگ دربارهٔ هيولي.

۲۱ در زمان و مکان

٦٢- گفتگو ميان او و ابوالقاسم كعبى دربارهٔ زمان.

٦٣ فرق ميان آغاز مدت و آغاز حركات.

٦٤ درلذت.

٦٥ ماجراي دَفتگوي ميان او و شهيد بلخي دربارهٔ لذت.

٦٦ در اثبات استحاله و ردآنكسكه گفته است تغيركمون و ظهور است.

٦٧ درچگونگي اغتذا.

۶۸\_ در چگونگی نمو.

۶۹ در ترکیب و اینکه آن بردو نوع است.

۷۰ در تر کیب.

۷۱- دراینکه جسم محرکی طبیعی از ذات خود دارد.

۷۲ دراینکه ممکن است که سکون و افتراق ازلی باشد و ممکن نیست حرکت و اجتماع ازلی باشد.

۷۳ در عادت و اینکه آن بهطبیعتی تبدیل می گردد.

٧٤ دربحث از زمين كه آيا ازسنگ است يا از خاك.

٧٥ درعلت بخود كشيدن سنگ آهن كش آهن را.

۷۶\_ درتشنگی و علت فزونی حرارت بجهت آن.

٧٧ دراينكه مركز زمين منبعسرما است.

۷۸ درهوای نقاط زیرزمین.

٧٩ در رد برحسين تمار درمسألهٔ هواى نقاط زيرزمين.

۰۸- در موی.

٨١- درخيار تلخ.

۸۲- در رد برسرخسی دربارهٔ مزه تلخ.

٨٣ درعلت آنكه آنچه كه ازبدن جداگشت بآن نمي پيوندد.

۸۴ در شنأسائي بهم زدن پلکهاي چشم.

۸۵- در زمانها و هواها.

۸- دربحث از آنچه در کتاب «اسطقسات» درطبیعت انسان آمده.

۸۷- آنچه که پیشینیان دربارهٔ مبادی و کیفیات گفته اند.

٨٨ شكوك برجالينوس

۸۹- تناقضاتی که برای جاحظ در کتاب «فضیلة الکلام» رخ داده است.

#### منطقيات

• ۹- در آمدی به علم منطق.

٩١- جوامع كتاب المقولات وكتاب العبارة وكتاب القياس.

٩٢ - درمنطق باالفاظ متكلمان اسلام.

٩٣ كتاب برهان.

۹۴\_ چگونگی استدلال.

٩٥ - قصيدة او درمنطق.

۹۶ دربارهٔ خبر و اینکه چگونه پذیرفته میشود و نشانهٔ محقق آن چیست.

#### ریاضیات و نجومیات

۹۷ـ دربارهٔ آنچه که ممکن است استدراك گرددازستارگان نزد آنانکه قائـل هستند باینکه ستارگان زنده و گویایند و آنانکه قائل باین مطلب نیستند.

۹۸ در هیئت

٩٩ درعلت برپا بودنزمین درمیان فلك.

۱۰۰- دراینکه برای آن کس که برهان نمی پذیرد مسأله اینکه زمین کروی است و مردمان دراطراف آن هستند قابل تصور نیست.

۱°۱ در اینکه طلـوع و غروب ستارگان از حـرکت آسمان است نه حرکت زمین.

۱۰۲ دراینکه ستارگان درغایت استدارت هستند و درآنها برآمدگی و فرو رفتگی وجود ندارد.

۱۰۳ درعلت اینکه حرکت فلك دوری است.

۱۰۴ دراینکه ضلع مشارك قطر نیست.

۱۰۵ درچگونگی دیدن.

۱۰۶ درعلت آنکه دیده دربرابر نور تنگ و در تاریکی گشاده میگردد<mark>.</mark>

# تفسيرها و تلخيصها و اختصارات

١٥٧ ـ تفسير كتاب طيماوس.

۱۰۸ اختصار کتاب بزرگ در نبض.

٩ ٥١ - تلخيص كتاب چاره بهبود.

١١٠- تلخيص كتاب بيمارى ها و عارضه ها.

۱۱۱ - تلخیص کتاب اعضای در دگیر.

١١٢- تلخيص كتاب فصول بقراط.

١١٣ ـ تلخيص كتاب پلوتارك.

## فلسفى و تخميني

١١٤ - كتاب كوچك درعلم الهي بنابر رأى سقراط.

١١٥\_ پاسخ او بدانتقاد ابوالقاسم براو.

١١٤ كتاب بزرگ درعلم الهي.

۱۱۷ـ در روشن ساختن اشتباه آنکه بهعلم الهی او انتقادکرده است.

۱۱۸ در فلسفه باستان.

۱۱۹ درانتقاد معتزلیان و برحدر داشتن از آنان.

۱۲۰ دلسوزی برمتکلمان.

١٢١ ميدان خرد.

١٢٢ - حاصل.

۱۲۳ رسالهٔ راهنمای فهرست.

١٢٤ قصيدة الهي.

۱۲۵ درعلت آفرینش درندگان.

١٢٦ شكوك بر پركلس.

۱۲۷ ـ نقض كتاب تدبير.

۱۲۸ نقض نامه فرفوریوس به انابوی مصری.

۱۲۹،۱۲۹ دونامه به حسن بن محارب قمي.

#### مافوق الطبيعه

١٣١- كتاب كوچك دربارهٔ نفس.

۱۳۲ - کتاب بزرگ دربارهٔ نفس.

۱۳۳ درگوهرهائی که جسم نیستند.

۱۳۴\_ نقض «كتاب الوجود» از منصوربن طلحة.

۱۳۵ درخوابهای ترساننده.

۱۳٦ دراينكه حركت دانستني است و ناديدني.

#### الهيات

۱۳۷ - در آنکه آدمی را آفریننده ای استوارکار و داناست.

۱۳۸ درلزوم دعوت پیغمبر بررد آنکه برنبوات خرده گرفته است.

۱۳۹ در وجوب دعا از راه دوراندیشی.

۱۴۰ رد برسیسن ثنوی.

۱۴۱ رد برشهید در لغز معاد.

۱۴۲ دراینکه ممکن نیست که عالم ازلاً براین صورتی که ما اکنون آن را مشاهده می کنیم بوده باشد.

۱۴۳ دراینکه اختلاف میان دهریان و موحدان بعلت کو تاهی تقسیم دراسباب فعل است.

۱۴۴\_ در استدراك برترى قائلان به حدوث اجسام برقائلان بهقدم اجسام.

١٤٥ - درامام ومأموم.

۱۴۲ در امامت.

۱۴۷ در امامت رد برکیال.

۱۴۸ ـ طب روحاني.

۱۴۹ ـ سيرت فلسفى.

• 10- قصيدهٔ او در موعظهٔ يوناني.

#### كيميا ئيات

١٥١ مدخل تعليمي.

١٥٢ علل معادن، و آن مدخل برهاني است.

١٥٣ - اثبات صناعت.

۱۵۴ کتاب سنگ.

١٥٥ - كتاب تدبير.

۱۵۶\_ کتاب اکسیر، در دونسخه یافت شده.

١٥٧ - كتاب شرف صناعت.

۱۵۸ کتاب ترتیب که همان کتاب راحت است.

١٥٩ - كتاب تدابير.

188\_ كتاب شواهد.

۱۶۱ - کتاب آزمایش زر و سیم.

١٦٢ - كتاب سرحكيمان.

١٦٣ - كتابسر.

۱۶۴ - کتاب سرسر.

١٦٦،١٦٥ دو كتاب در آزمايشها.

۱٦٧ ـ رسالهای به فاس؟

۱۶۸- آرزوی آرزوخواه.

١٦٩ـ رساله ای بهوزیر قاسم بن عبیدالله.

١٧٠ كتاب تبويب.

۱۷۱ رد «ردالکیمیاء» کندی.

۱۷۲ در رد بر «ردالکیمیائیین» محمدبن لیث رسائلی.

#### كفريات

۱۷۳ درنبوات وآن «نقض ادیان» خوانده میشود.

۱۷۴ درنیرنگ پیامبر نمایان و آن «مخاریق پیمبران» خوانده میشود

## در فنون مختلف

۱۷۵ در آنچه که از کتابهای جالینوس استدراك کرده که حنین در رسالهٔ خود یاد ننموده است،

۱۷۶ دراینکه کسی که مبرز درهمهٔ علوم باشد وجود ندارد.

۱۷۷ ـ در ردآنانکه به تحریم کسب و پیشهها معتقدند.

۱۷۸\_ درحکمت نرد.

۱۷۹\_ درعذر کسی که بهشطرنح اشتغال ورزیده است.

۱۸۰ دراینکه چیزی نمی تواند جای مسکر ررا بگیرد.

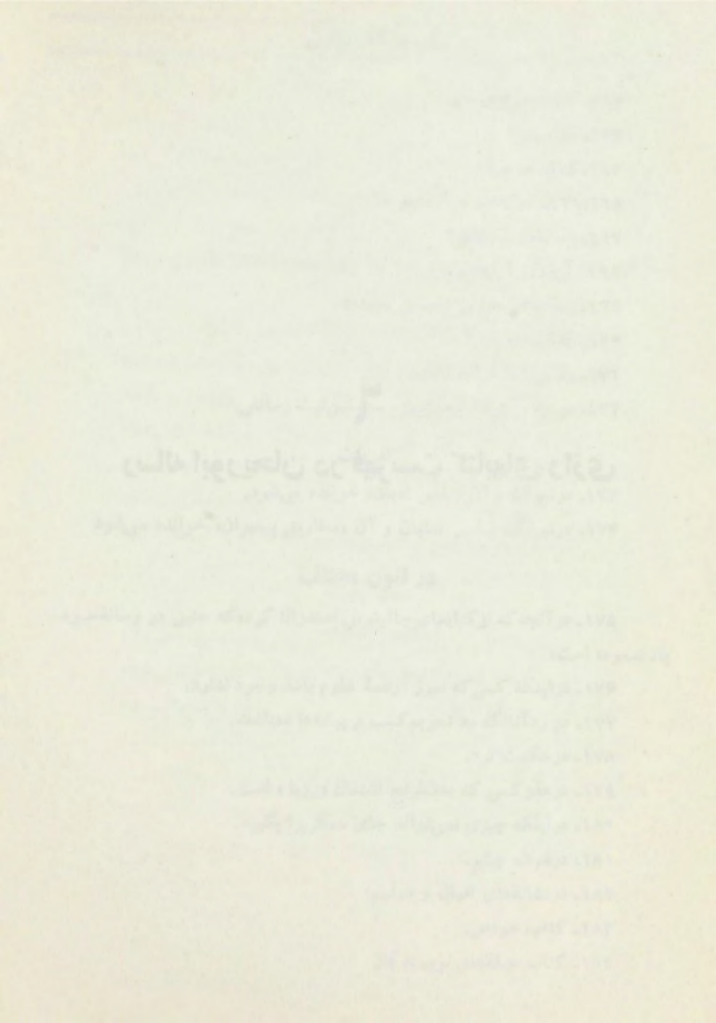
۱۸۱ ـ درشرف چشم.

۱۸۲ درنشانه های اقبال و دولت.

١٨٣ - كتاب خواص.

۱۸٤ - كتاب حيله هاى نويسندگان.

رساله ابوریحان در فهرست کتابهای رازی



دربامداد روز پنجشنبه سوم ذی حجه سال ۳۶۲ که مصادف بامهر روز یعنی شانزدهم شهریور ماه ۳۳۲ بود ستارهٔ درخشندهای درخوارزم طالع گردید که همچون خورشید تابنده نه تنها خراسان بلکه همهٔ جهان رانورانی ساخت. این دانشمند بزرگ ابوریحان بیرونی بود که چشم بهجهان گشود و پساز رسیدن به دوران جوانی بزرگ تربن عالم اسلامی گردید. او نه تنها منجمی چیره دست بلکه فیلسوفی تواناو مورخی بااطلاع و ریاضی دانی آگاه و داروشناسی حاذق و جغرافی دانی بصیر بود و ازمردم شناسی و نثرادشناسی و علم به مقالات ارباب ادیان و فرق آگاهی فراوانی داشت.

دراین گفتار مقصود این نیست که شرح زندگی و مسافرتها و نام معاصران و مشوقان و حامیان او آورده شود ونیز دانش دوستی و بلندی طبع و عدم تعصب و کوشش فراوان او درتحصیل دانش درجای دیگری باید مورد بحث قرارگیرد. او بنا به نوشته ابوالفضل سرخسی صاحب کتاب جوامع التعالیم درشب جمعه دوم رجب سال ۴۴۰ چشماز این دنیا بربست در حالیکه هفتاد و هفت سال و هفت ماه قمری از عمر او می گذشت ایاقوت حموی در معجم الادبا در ذیل شرح حال بیرونی گوید او در طی زندگی قلبش از تفکر و چشمش ازنظر و دستش ازقلم جدا نگشته و فقط دو روز در سال برای فراهم آوردن احتیاجات و معشیت خود از کار علمی باز می ایستاد، آن دو روزبکی نوروز بود و دیگری مهرگان.

بنابراین جای تعجب نیست که او توانسته دراین مدت کوتاه زندگی ایـن همه آثار ارزنده ازخود بیادگار گذارد.

۱- تاریخ تولد و وفات بیرونی ازکتاب «المشاطهلرسالة الفهرست» تألیف غضنفر تیریزی اخذ شده است.

منوان: L'Oeuvre D'Al-Beruni نوشته ۱۸۰ اثر از او را یادکرده است که ۱۳۸ اثر از او را یادکرده است که ۱۳۸ اثر از او را یادکرده است که ۱۳۸ اثر ان مأخوذ از فهرستی است که ابوریحان دوازده سال پیش ازمر گش برای کتابهای خود نوشته و همین فهرست است که مامیخواهیم دراین مقاله دربارهٔ آن بحث کنیم. این فهرست تحت عنوان: «رسالة للبیرونی فی فهرست کتب الرازی» درسال ۱۹۳۶ در پاریس بوسیله پول کراوس از روی نسخه منحصر بفردی که درلیدن بشماره ۱۳۳ محفوظ است، چاپ شده است.

پیش از چاپ متن نیز دانشمندان پی باهمیت این کتاب برده بودند چنانکه E.Wiedemann درسال ۱۹۲۰ قسمتی که مربوط به آثار بیرونی است بزبان آلمانی مورد ترجمه و تحلیل قرار داده و درسال ۱۹۲۵ Ruska ۱۹۲۵ قسمتی که مربوط به آثار رازی است بزبان آلمانی ترجمه کرده و تعلیقاتی نیز برآن نوشته است و همچنین E.Sachau درمقدمهٔ آثار الباقیه قسمتی از این کتاب را که مربوط به بیرونی بوده نقل کرده است.

نویسندهٔ این سطور آثار رازی را از این رساله بزبان فارسی ترجمه کرده و اطلاعاتی راکه درباره آن آثار ازمآخذ گوناگون بدست آورده برآن افزوده و آن را در کتاب فیلسوف ری محمدبن زکریای رازی که در سال ۱۳۴۹ بوسیله انجمین آثارملی چاپ شده آورده است ونیز همهٔ رساله را درسال جاری بزبان فارسی ترجمه کرده واطلاعاتی که دربارهٔ آثار ابوریحان بدست آورده بآن افزوده و هم اکنون در چاپخانه دانشگاه تهران زیر چاپ است. پیشاز آنکه به توصیف رسالهٔ فهرست بپردازم ناچار هستم که اشاره باین موضوع کنم که ابوریحان که این رساله را در فهرست کتابهای رازی و کتابهای خود نوشته سنت گذشتگان خود را پیشچشم داشته است. پیشاز اسلام جالینوس طبیب و فیلسوف پرغامسی فهرستی از کتابهای خود تر تیب داده که دریونانی پیناکس خوانده میشود و در کتابهای عربی بصورت فینکس آمده است نسخهای از ترجمه عربی این کتاب برای ماباقی مانده کهمیکرو فیلم آن بشمارهٔ است نسخهای از ترجمه به حنین این هران موجوداست. دردورهٔ اسلام حنین ابن اسحق که از کثرت ترجمه به حنین الترجمان اشتهار یافته رسالهای به علی بن یحیی نوشته و در آن آثار جالینوس را که بزبان سریانی و عربی ترجمه شده است یاد کرده استاین و در آن آثار جالینوس را که بزبان سریانی و عربی ترجمه شده است یاد کرده استاین و در آن آثار جالینوس را که بزبان سریانی و عربی ترجمه شده است یاد کرده استاین

رساله درسال ۱۹۲۵ از روی نسخه منحصر بفردی که در ایاصوفیا موجود بوده بوسیله برگشتراسر با ترجمهٔ آلمانی چاپ شده و ماکس مایرهوف نیز درسال ۱۹۲۶ در مجلهٔ ایزیس مقالهای نوشته و مطالب آن را بزبان انگلیسی معرفی کرده است و نویسندهٔ این سطور آن رساله را بزبان فارسی ترجمه کرده که قسمتی از آن درشمارهٔ اخیر مجله معارف اسلامی چاپ شده است.

بنابراین می توان گفت که در دورهٔ اسلامی فهرست بیرونی بعداز رساله حنین دومین فهرست موجودی است که بوسیله دانشمندی انجام شده و در آن آثار دانشمندی دیگرمعرفی گردیده است.

فهرست بیرونی نه تنها حاوی صورتی از آثار رازی و خود بیرونی است بلکه مشتمل بربسیاری از مطالب مختلف خاصه تاریخ علوم است و با آنکه بغایت مختصر و موجز است مطالبی در آن یافت می شود که در ماخذ و منابع دیگر نمی توان آن را دید.

بیرونی در آغاز رساله شخصی رامخاطب قرارداده که طالب دانستن نامهای آثار رازی بوده است و همین شخص مشتاق بوده است که بداند علم پزشکی از کجا آغاز گردیده و چه کسی قوانین آنرا وضع کرده است. دراین جا یادآوری دو نکته لازم می نماید یکی آنکه بیرونی نام رازی را همراه بانام پدر و جدش بصورت محمد بن زکریا بنیحیی الرازی می آورد واین یگانه مأخذی است که نام جد رازی «یحیی» در آن یادگردیده است دیگر آنکه بیرونی درمورد آغاز علم طب اشاره به کتاب تاریخ الاطباء اسحق بن حنین با الاطباء اسحق بن حنین با ترجمه انگلیسی آن بوسیله فرانز رزنتال در سال ۱۹۵۴ درمجله اورینس چاپ شده است و نویسندهٔ این سطور نیز آن را بزبان فارسی ترجمه کرده و درسال ۱۳۴۴ در مجلهٔ دانشکده ادبیات چاپ شده است.

ابوریحان به شخص مخاطب خود می گوید که کتابهائی را که از رازی دیده و یابنام آنها براهنمائی خود رازی برخورده دراین رساله ثبت کرده است و سپس باو می گوید که اگر ترا محترم نمی داشتم چنین کاری نمی کردم زیرا یادآوری ذکر رازی و نام بردن آثار او این توهم را ایجاد می کند که من از پیروان او هستم. ابوریحان سپس اشاره به تمایل رازی نسبت به مذهب مانوی کرده و نیز اشاره به کتاب رازی در

بارهٔ نبوات می کند و می گوید که رازی در این کتاب بهاستخفاف بـزرگان پـرداخته است. کتاب نبوات رازی همانست که ابوریحان درهمین رساله آن را ازجمله کتابهای کفریات ذکر کرده و نام دیگر آن را «نقض الادیان» یادنموده است. ابوحاتم رازی که معاصر محمدبن زکریا بوده در کتاب اعلام النبوه فقراتی از این کتاب رانقل و سپس بهرد آنها پرداخته است این فقرات بوسیله پول کراوس درمجلهٔ اورینتالیا باترجمهٔ فرانسوی آن درسال ۱۹۳۶ چاپ شده و ترجمهٔ فارسی آن بوسیلهٔ حسین واعظ زاده حکیم الهی صورت پذیرفته و درمجلهٔ فرهنگ ایرانزمین دفتر ۲ و ۳ سال ۱۳۳۳ چاپ که بر کتب مانی خاصه سفر الاسرار او راه می نمود و من چنان فریفته این کتاب شدم چنانکه چهل واندی سال دراشتیاق آن می سوختم تا آنکه پیکی از همدان به خوارزم خان و من آمد و کتابهائی برای فضل بن سهلان همراه داشت از جمله مصحفی از کتابهای مانویان مشتمل برفرقماطیا و سفر الجبابره و کنز الاحیاء و صبح الیقین و انجیل و شاپور کان و تعدادی از رسائل مانی از جمله مطلوب من سفر الاسرار امیدش مبدل به یاس گردیده زیرا مطلب شایان توجه در آن نیافته ولی برای الاسرار امیدش مبدل به یاس گردیده زیرا مطلب شایان توجه در آن نیافته ولی برای الاسرار امیدش مبدل به باس گردیده زیرا مطلب شایان توجه در آن نیافته ولی برای

دراینجا باید یادآور شویم که کتاب علمالهی که مورد مطالعه ابوریحانقرار گرفته مورد توجه دانشمندان اسلامی بوده برخی از دانشمندان از جمله فارابی و ابن رضوان و ناصرخسرو و ابن حزم بهرد ونقض آن پرداختهاند و دانشمندانی دیگر ازقبیل مجریطی درغایة الحکیمازآن نقل قول کردهاند این کتاب نه تنها نزد مسلمانان بلکه نزد مسیحیان و یهودیان شهرت داشته چنانکه ایلیای نصیبینی متکلم مسیحی در کتاب «فی و حدانیة الخالق و تثلیث اقانیمه» درمسالهٔ جوهر بودن خداوند وابن میمون فیلسوف و متکلم یهودی در کتاب دلالة الحائرین درمساله خیرات و شرور از این کتاب نقل قول کردهاند و همچنین عقیده به قدمای خمسه را که ابوحاتم رازی دراعلام النبوة و مرزوقی در الازمنة و الامکنه و بیرونی درماللهند و ناصرخسرو در زادالمسافرین و ابن ابیالحدید درشرح نهجالبلاغه و کاتبی قزوینی درالمفصل و ابن زادالمسافرین و ابن ابیالحدید درشرح نهجالبلاغه و کاتبی قزوینی درالمفصل و ابن تیمیه درمنهاج السنه و ابنالقیم در اغاثة اللهفان آورده و برازی نسبت دادهاند ماخوذازهمین کتابالعلم الالهی است وابوریحان بیرونی پیش از این دانشمندان پی باهمیت

این کتاب و منابع آن برده بوده هرچند که خود اعتقادی به مطالب آن نداشته است. نویسنده این سطور فصلی از کتاب فیلسوف ری را دربارهٔ علم الهی رازی و مساله قدمای خمسه آورده و همان فصل را موضوع خطابه خود در کنگره بین المللی خاور شناسان (کانبرا، استرالیا ژانویه ۱۹۷۱) قرارداده و آن خطابه در مجلهٔ مهمه است. مناسان (۱۹۷۲ - ۱۹۷۲) درلیدن ازبلاد هلند بزبان انگلیسی چاپ و منتشر گشته است.

ابوریحان سپس به شرح حال رازی می پردازد و تولد او راسال ۲۵۱ در ری باد می کند و نیز اشاره می کند که او به کیمیا اشتغال ورزید و چشم خود رامحل عوارض و آفات قرارداد و معالجهٔ چشم او رابسوی علم پزشکی کشانید تاجائی که شاهان بزرگ باو نیازمند گشتند و سرانجام او به نابینائی کشیده شد و یکی از شاگردانش برای مداوای او آمد ولی کوشش او سودی نبخشید و در شعبان ۳۱۳ دیده از این جمان بربست.

ابوریحان پساز ایراد مقدمه به ذکر نامهای کتابهای رازی می پردازد و نه تنها کتابها را فهرست بلکه طبقه بندی موضوعی نیز کرده است بدین ترتیب:

۵۶ کتاب درطب، ۳۳ در طبیعیات، ۷ درمنطق ۱۰ در ریاضیات و نجوم ، ۷ در تفسیر و تلیخص و اختصار کتب فلسفی یاطبی دیگران، ۱۷ در علوم فلسفی و تخمینی،۶درمافوق الطبیعه،۱۴ درالهیات، ۲۲ درکیمیا، ۲ درکفریات، ۱۰ در فنون مختلف که مجموع این ها بالغبر ۱۸۴ مجلد می شود.

فهرست بیرونی پساز فهرست این ندیم مهمترین مأخد برای آثار محمدبن زکریای رازی است. هرچند که مؤلف فقط بذکر نام کتابها اکتفا کرده است ولی بسیاری از مطالب علمی و تاریخی و بحثهای ملل و نحل در ضمن همین نامها بدست می آید از جمله در ضمن این فهرست در می بابیم که میان رازی و ابوالقاسم کعبی بلخی رئیس معتزله بغداد مناظراتی در مسأله زمان اتفاق افتاده و دیگر آنکه همین بلخی کتاب علم الهی او را نقض کرده است. و باز در می بابیم مسمعی که از اصحاب نظام بوده ردی بر معتقدان به قدم هیولی نوشته و رازی که خود معتقد به قدم ماده بوده آن را رد کرده است. و همچنین از این کتاب بدست می آید که شهید بلخی عقیدهٔ رازی را در مورد لذت والم مورد نقض قرار داده و رازی در مسأله معاد به رد شهید بلخی بر داخته است. و نیز جاحظ و ناشی از بزرگان مذهب اعتزال که ردی بر طب نوشته اند

مورد نقض رازی قرارگرفته اند و بالاخره رد رازی براحمدبن طیب سرخسی در مسأله طعم المرو نیزرداو بزاحمدبن کیال درمسأله امامت از این کتاب بدست می آید.

ابوریحان پسازنام بردن کتابهای رازی درمورد خواهشدوم مخاطبخود یعنی آغاز علم پزشکی بحث می کند. او می گوید برخی حصول علوم را توقیفی دانسته و برای هر علمی پیمبری یاد کردهاند و برخی دیگر شناسائی علوم را غریزی انسان دانستهاند و این غریزه درانسان بالقوه و در سایر حیوانات بالفعل بوده است اوسپس روش حقنه رابداستان پرندهای که منقار خود رابا آب دریا پر کرده بود و خود را حقنه می کرد ارجاع می دهد و نظیر آنرا از قرآن به موضوع دفن کردن مردگان که از کلاغ آموختهٔ شده است می آورد.

ابوریحان درمورد علم پزشکی جدولی را می آورد که از اسقلبیوس اول آغاز و به جالینوس ختم می شود و سپس برای تعیین تاریخ آنان فصلی مشبع آورده و از تاریخ های ایرانیان و تاریخ اسکندر و تاریخیهود استفاده کرده تاآنکه زمان جالینوس را بدست می دهد و در این جا اشاره به نام دو کتاب از جالینوس کرده که هردو هم اکنون موجود است یکی کتاب تشریح او که با ترجمه آلمانی در سال ۹۰۶ درلیپزیك بوسیله ماکس سیمون چاپ شده و دیگری کتاب اخلاق النفس او که مختصر آن در سال ۱۹۳۷ درقاهره بوسیلهٔ پول کر اوس چاپ شده است. ابوریحان می گوید جمهور یونانیان مخترع طب را اسقلبیوس اول می دانند و برخی بالهام و برخی دیگر به تجربه معتقد مخترع طب را اسقلبیوس اول می دانند و برخی بالهام و برخی دیگر به تجربه معتقد مخترع می کند.

دراین قسمت ابوریحان اطلاعات فراوانی درباره مراکز قدیم علم طب وروش شاهان ایرانی و برهمنان هندی درحفظ میراث علمی در طبقات خاص وهمچنین قدم یاحادث بودن علوم بمامی دهد و نیزاشاره به کتاب چرك در طب که از قدیم ترین کتابهای هندیان است می کند.

ابوریحان سپس بهمان مخاطب خود میگوید حالکه خواهش تو را در مورد کتابهای رازی و آغاز علم پزشکی برآوردم بحث را بانام کتابهای خودکه وقتی نام آنها را ازمن میخواستی ختم میکنم یعنی کتابهائیکه تابسال ۴۲۷ نوشتهام که در این سال ۲۵سال قمری و ۶۳سال شمسی از عمر من گذشته است.

او ۱۱۳ کتاب ازخود نام می برد که برخی از آنها در آن موقع نیمه تمام بوده است و درهمین جا اشاره به خوابی که درسن شصت ویك سالگی دیده و پیش بینی که از برای عمر او بوسیله خوابگزاران شده است می کند. غضنفر تبریزی در ذیلی که بر فهرست بیرونی نوشته توضیح و تبیین نجومی این خواب را به تفصیل بیان کرده است. خوشبختانه ابوریحان توانسته آثار نیمه تمام خود راباتمام رساند زیرا قانون مسعودی و آثار الباقیه که هم اکنون در دست ماموجود است از جمله همان کتابها است. او درپایان رساله اشاره به کتابهائی که ابونصر منصور بن عراق و ابوسهل مسیحی و ابوعلی گیلی بنام او کرده اند می کند و می گوید کتابهای خود من مانند فرزندان من ابوعلی گیلی بنام او کرده اند بین بنام من ساخته اند پرورشیافتگان در دامن من هستند ومن فرقی میان آنان و فرزندانم نمی گذارم. چنانکه اشاره شد تعداد کتابهای بیرونی در ومن فرقی میان آنان و فرزندانم نمی گذارم. چنانکه اشاره شد تعداد کتابهای بیرونی در فمن یاد کردن کتابهای خود اشاره بنام بسیاری از دانشمندان از جمله خوارزمی و ضمن یاد کردن کتابهای خود اشاره بنام بسیاری از دانشمندان از جمله خوارزمی و ابوالحسن اهوازی و فرغانی و ابوسهل کوهی و عمر بن فرخان و بتانی و ابومعشر بلخی کرده است.

متأسفانه همهٔ آثاری که استاد دراین رساله آورده برای ما باقی نمانده ولسی همین مقدار که باقی مانده نشان دهندهٔ توانائی و چیره دستی او در علوم و فنون مختلف است و امید می رود که برخی دیگر از آثار اوبتدریج پیدا شود و مورد استفاده اهل علم قرار گیرد.

قریب دوقرن پساز بیرونی مردی از شهر تبریز بنام ابواسحق ابراهیم معروف به غضنفر که علاقه مفرطی به علم نجوم داشت رساله ای بنام «المشاطه لرسالة الفهرست» نوشته و درآن آشنائی خود را باآثار ابوریحان اظهار کرده و نیز فصل مشبعی در بزرگی وجلالت قدراستاد یاد نموده و اشاره به برخی از کتابهای ابوریحان از جمله التفهیم و پاتنجل نیز کرده است. نسخهٔ منحصر بفردی از المشاطه درهمان مجموعه ای کهرساله فهرست درآن است برای ما باقی مانده است. آگاهی و اطلاع ما از غضنفر تبریزی بسیار اندك است آنچه که برای ما معلوم است یکی اینکه نسخه ای از کتاب صیدنه بیرونی بخط اوست و نیز او بوسیله ابو عبد الله محمد بن ابی بکر تبریزی پی به اهمیت آثار بیرونی برده و حقیقت معانی و مفاهیم کتاب پاتنجل بیرونی را بوسیله او در

یافته است واین ابوعبدالله تبریزی همان کسی است که شرحی بربیست و پنج مقدمه ابن میمون نوشته است. و لفسناستاد دانشگاه هاروارد در کتاب معروف خود «انتقاد کریسکاس برارسطو» (هاروارد ۱۹۲۹) ابن شرحرا ازمهمترین شروح بردلالةالحائرین دانسته ولی ازنویسندهٔ آن که ازبیرونی شناسان بزرگ قرن هفتم بوده اظهاربی اطلاعی کرده است.

گفتار خود را بهمین جا ختم می کنم و نتیجه ای که از آن می گیرم آنکه رساله بیرونی از مهم ترین مآخذ دربارهٔ آثار رازی و بیرونی است و از منابع بسیار مفید تاریخ علوم بشمار می رود و جای آن دارد که بیشتر مورد توجه دانشمندان قرارگیرد.

1

ابوعبدالله تبریزی و بیست و پنج مقدمه ابن میمون

ابواسحق ابراهیم بن محمد بن ابراهیم تبریزی معروف به «غضنفر» از دانشمندان قرن هفتم هجری و بیرونی شناسان زمان خود بوده است. او نسخه ای از کتاب الصیدنهٔ ابوریحان بیرونی را درسال ۶۷۸ هجری قمری کتابت کرده و نیز ذیلی بر کتاب «رسالة ابی ریحان فی فهرست کتب الرازی» توشته و آن را بنام «المشاطة لرسالة الفهرست» نامیده است.

اودراین کتاب درضمن بیان آثارابوریحان ازدانشمندی بنام ابو عبدالله محمدبن ابی بکر تبریزی نام می برد که موضوع این گفتار قرار گرفته است اینك گفتهٔ غضنفر عیناً نقل می گردد:

«اکنون از داستان حال خود با او ترا آگاه می گردانم، از زمان مرگ او تا هنگام تولد من صدو هشتاد و چهارسال فارسی است. و زمانی که من به دهسالگی رسیدم از میان همهٔ علوم به دانش ستاره شناسی شیفته گردیدم و این را انگیزهای از بیرون نبود بلکه غریزه و مقتضای طالع من آنرا باعث گردید، با وجود آنکه پدرم سخت منرا از این عمل جلوگیری می کرد ومن ناچار به پنهانی از او خود را به مداخل

۱- رجوع شود بهصفحهٔ اول «كتاب الصيدنة في الطب» به تحقيق حكيم محمد سعيد و دكتر رانا احسان الهي، كراچي ۱۹۷۴

۷\_ این کتاب درسال ۱۹۳۶ بوسیلهٔ پولکراوس چاپ شده نگارنده ( = مهدی محقق) نیز برخی از اغلاط چاپ کراوس را اصلاح و تمامی متن را به فارسی تـرجـمه کرده و تعلیقات وحواشی نیز برآن افزوده و بوسیلهٔ دانشگاه تهران آن را به شماره ۱۶ و چاپ کرده است.

س\_ نسخهٔ منحصر بفردی از این کتاب وهمچنین رسالهٔ بیرونی در مجموعهای در در کتابخانه لیدن هلندبه شمارهٔ ۱۳۳ موجوداست. میکروفیلمی به شماره ۹۵۸ ونسخهای عکسی به شماره ۲۵۸۳ از مجموعهٔ یاد شده در کتابخانهٔ مرکزی دانشگاه تهران وجوددارد.

و جداول آن دانش مشغول میداشتم تاآنکه عمرمن از بیست درگذشت و روزی بــه کتاب او که موسوم به «التفهیم» است برخوردم وپس از درنگ درمعانی آن بهبرتری آن پیبردم ولی از جهت آنکه من ممارست در عربی و کتب ادبی نـــداشتم الفاظ و عبارات آن کتاب برمن دشوار می آمد و مرا یارای گشودن همهٔ دشواریهای آن نبود و جانم آرام نمی گرفت زیراکه بآن دسترسی نمی یافت، از این روی همچون دشمنی برمصنف ابـن کتاب برانگیخته شدم و از سخنان او اعراض کـردم و بغضی سخت و گمانی نادرست بهسبب دشواری در فهم و سختی در رسیدن بهمعانی آنبـر من چیره گشت و گمان بردم که مصنف آنبعمدا مردی متصنع و متکلف درسخن است تاآنکه مردم در بارهٔ او سرگشته گردند و به جهت نفهمیدن شأن او را به فضیلت و بـراعت منسوب گردانند.و واقعاً این خصلتی زشت ازمن بود ومدتی دراین گمراهی ونابینائی بسر بردم و هرگاه که نام او به گوش من میخورد نفس از او میرمید همچون خری که ازشیر میرمد وبا وجود این از آن جدا نمی گشتم بلکه همت برتحصیل آن میی-گماشتم هرچند که پساز زمانی حصول دست میدادتا آنکه پارهای از کتاب «پاتنجل» که به وسیله استاد رئیس گزارش شده بود بدستم رسید و آن را از کتاب «التفهیم» دشوارتر یافتم و نفهمیدم که درآن چیست سپس طلب منافزون گشت درجستجو از حالاً این مردکه آیا مزور ومتکلف است یا محق و مصیب ولی من خود دراین داوری کوتاه دست و گمان مند بودم ناچار آن قسمت از کتاب پاتنجل را بـرسید و مولای خود بلکه آنکسکه مرا از خوی حیوانی و بهیمی رهانده و ازبرکات روان پالخخود بآنچه که اکنون بآن رسیده ام رسانده است یعنی حکیم الهی و شیخ ربانی جامع علوم پیشینیانو پسینیان افسر حق وملت و دین ابو عبدالله محمدبن ابی بکر تبریزی خداوند روان او را بلند وخاك او را پاكگرداناد ـ عـرضه داشتم او چنان در اين كتاب فرو رفت که پیشاز آن ـ ونه پساز آن ـ چنان حالی از اوندیده بودم مناز او سخت در شگفت شدم زیرا عادت او \_ خداوند روانش را پاك گرداناد \_ برآن بودكه هرگاه کتابی از هر دانشمندی بدستش می رسید نظری کوتاه در آن می افکند بدون آنکه در آن بهسختی فرو رود و باالتفات فراوانی بنماید گوئی نظر درچیزی میکردکه در درون دلش جای داشت هرچندکه آن از دشوارترین علوم غامضه و سخت ترین مسائل مغلقه بود. سپس آنگاه که پساز زمان درازی ازمطالعهٔ آن فارغ شد همچون حسرت زد ـ گان آهی کشید در حالی که چشمانش اشکبار شده بود چنانکه عادت او بود هنگام مطالعه وبحث در علوم الهی و اسرار ربوبی و سخنان روحانی. پس از آن که به حالت نخستین خود بر گشت کتاب را به من پس داد و من از او پرسیدم معنی و مقصود از این کتاب چیست او پاسخ داد که این کتاب و ضعشده تادستوری باشد برای رهائی نفس از علائق بدنی و نجات آن از عالم جسمانی بوسیلهٔ ریاضت هاو عبادت های گوناگون و توجه خالص محض به جنبه های عالی و فوائدی دیگر از این قبیل، همه اینها را با عباراتی عالی بیان کرد که من جز کمی از آن راکه به همان الفاظ ذکر کردم بیاد ندارم  $^{6}$ .

ازعبارات بالا برمی آید که ابو عبدالله محمد بن ابو بکر تبریزی که از دانشمندان بزرگ بوده درقرن هفتم هجری می زیسته است. از علاقه مندی او به کتاب «التفهیم» بیرونی می توان استنباط کرد که به علم نجوم و احکام آن چیره دستی داشته و از توجه او به کتاب «پاتنجل» می توان دریافت که او اهل ذوق و عرفان نیز بوده است؛ ازاین گذشته چنان روح تسامح و آسان گیری داشته که به کتابی که اصل آن به زبان سانسکریت بوده و ریاضتها و عبادتهای هندوان در آن آمده است به دیده احترام می نگریسته است.

متأسفانه آگاهی و اطلاعی از این دانشمند تبریزی در دست نیست فقط کتابی از اوبازمانده است که او در آن به شرح بیست و پنج مقدمهٔ ابن میمون دراثبات وجود و حدانیت خداوند پر داخته است. این کتاب تحت عنوان «المقدمات الخمس والعشرون فی اثبات وجود الله و وحدانیته و تنزهه من ان یکون جسماً اوقوة فی جسم من دلالة الحائرین تألیف ابی عمران موسی بن میمون الفیلسوف الاسرائیلی القرطبی «درسال ۱۳۶۹ هجری قمری در قاهره از روی نسخهٔ مکتوب درسال ۶۷۷ بوسیله محمدزاهد

٥ غضنفر تبريزي، المشاطة لرسالة الفهرست، دو ورق آخر.

عدابوریحاندر رسالهٔ خوداز این کتاب به عنوان «ترجمهٔ کتاب پاتنجل فی الخلاص من الارتبارك» یاد کرده است. رساله ص ۳۶ چاپ دانشگاه تهدران. ایدن کتاب از روی نسخهٔ منحصر بفردی که در استانبول موجود بوده بوسیلهٔ خاورشناس آلمانی هلموت ریتر درمجلهٔ اورینس Oriens ص ۲۰۵-۱۶۵ در سال ۱۹۵۶ چاپ شده وسلیمان پینس مقاله ای درمجلهٔ مدرسهٔ السنهٔ شرقیه لندن .B.S.O.A.S ص ۳۲۵-۲۰۳ درسال ۱۹۶۶ نوشته ودرآن فصل اول این کتاب را بااصل سانسکریت آن مقایسه کرده است.

الکوٹری چاپ شدہ است مصحح کتاب درمقدمه درباره تبریزی چنین می گوید:

«... حکیم بارع رئیس آبوعبدالله محمدبن ابیبکر بن محمد تبریزی از مردان نیمه قرن هفتم هجری است از طبقه ای که علوم را از قطب الدین مصری اخذ کرده اند...» بنابراین او از معاصران نصیر الدین طوسی است که او خود از اصحاب قطب الدین مصری بوده است».

دربارهٔ تبریزی بیشاز این آگاهی در دست مانیست آنچه که مسلم استبیست و پنج مقدمه ابن میمون درنظر او بسیار مهم آمده که به شرح آن پرداخته است، حال بی مناسبت نیست که ابن میمون دراین مقاله معرفی گردد:

عبیدالله موسی بن میمون قرطبی اسرائیلی فیلسوف و طبیب و متأله یه و دی که نزد اروپائیان به Moses Maimonides اشتهار دارد در سال ۳۵۰ در یکی از بزرگترین شهرهای اروپا یعنی قرطبه در اندلس تولد یافت، این شهر در آن روزگار تحت فرمانروائی خلفای اموی بود که حدود سه قرن براسپانیا حکومت کردند. قرطبه از شهرهای مهم غرب محسوب می شد و با بغداد در شرق اسلامی رقابت می کدرد، و همان شهر است که در آن فیلسوف اسلامی معاصر ابن میمون یعنی ابن رشد در سال ۲۵ چشم به جهان گشود.

ابن میمون سیزده ساله بودکه درسال ۵۴۳ همراه باپدر ومادرش زادگاهخود را ترك گفت و گویا علت آن وجود تعصبات مذهبی بودکه در آنجا موجب آزردگی آنان می گردید. درمدت دهسال این خانواده درجای معینی قرار نگرفتند تا آنکه در ۵۵۳ درشهر فاس ازبلاد مراکش مستقر گردیدند. از اینکه ابن میمون دراین شهرچه گونه عمر خود را سپری میساخته آگاهی در دست نیست ولی آنچه مسلم است او از هرموقعیتی برای افزودن معلومات خود استفاده کرده و بفراگرفتن کلام وطب وفلسفه پرداخته است. درسال ۱۹۵۱ این خانواده بهمصر مهاجرت کردند و درشهر فسطاط آرام یافتند. چندی نگذشت که بزرگ این خانواده یعنی پدرموسی و همچنین برادر او که باگوهرفروشی کفاف عائله را تأمین می کردند در گذشتند.

ابن میمون چندی دچار بیماری گردید و سپس درسال ۵۶۴ بهبود کامل یافت و درطلب معاش خانواده در کوی یهودیان فسطاط به طبابت اشتغال ورزید وبزودی مورد توجه القاضی الفاضل عبدالرحیم بن علی البیسانی متوفی ۵۹۶ قرار گرفت و به

وسیله او بعنوان پزشك خاص بدرگاه عزیز آخرین خلیفهٔ فاطمی مصر معرفی گشت. وقتی در سال ۵۶۷ صلاح الدین ایوبی خلیفهٔ نامبرده را بركنار كرد قاضی فاضل مشاور او گشتو بهپایمردی او ابن میمون دوباره منصب پیشین خود را بدست آورد. صلاح الدین درسال ۵۸۹ وفات یافت و ابن میمون در دربار پسر صلاح الدین سمت رئیس پزشكان دربار را احراز كرد، از این ببعد بود كه او شهرت فراوانی یافت و به وسیله بزرگان مورد تشویق قرار گرفت وامكان تألیف و تصنیف و بهره برداری از دانشهائی كه درضمن سالیان متمادی اندوخته بود برای او آماده گشت.

او آثار طبی خود را بزبان عربی تألیف کرده ولی کتاب مشهور فلسفی و کلامی خود یعنی کتاب «دلالة الحائرین» و رابه عربی وبه خط عبری نوشته و شاید منظور او آن بوده که مورد استفاده خواص که باخط عبری و زبان عربی آشنائی دارند قرار گیرد و طبقه عوام و متعصب ازیمودیان و مسلمانان نتوانند بآسانی بدان دست یابند. او درسال  $8 \circ 9$  درسن شصت و نه سالگی درقاهره چشم از جهان فرو بست.

جای شگفت نیست که دانشمندی مسلمان یعنی تبریزی به شرح کتاب دانشمندی یهود بپردازد ، چه آنکه ابن میمون نزد مسلمانان نیزمورد احترام بوده است.

ابن تیمیه می گویدموسی بن میمون صاحب دلالة الحائرین درمیان یهودهمچون ابوحامد غزالی است درمیان مسلمانان که اقوال پیمبران را بااقوال فیلسوفان آمیخته و آن رامورد تاویل قرارداده است. ۲

٧- ابن تيميه، بيان موافقة صريح المعقول لصحيح المنقول (درحاشيه منهاج السنة النبوية)، ج ١ ص ٧٣

و متن عربی این کتاب به ضمیمهٔ ترجمهٔ فرانسوی آن بوسیلهٔ مونك ۱۸۵۶ مین عربی این کتاب به ضمیمهٔ ترجمهٔ فرانسوی آن بوسیلهٔ مونك ۱۸۵۶ در پاریس تحت عنوان زیر درسه جلد چاپ شده است: Le Guide des egares و ترجمهٔ انگلیسی آن درسال ۱۸۸۱ بوسیلهٔ فریدلاندر چاپ شد. و M. Fridlander صورت پذیرفت و برای مرتبهٔ دوم درسال ۹۰۶ درلندن چاپ شد. و ترجمهٔ کاملتر و بهتری ازآن بوسیلهٔ پینس S. Pines به ضمیمهٔ مقدمهای تحقیقی از او و مقدمهای دیگر از او Leo Strauss بافرهنگ اصطلاحات فلسفی و یاد داشتهای مفید دیگر صورت گرفته که درسال ۹۶۳ بوسیلهٔ دانشگاه شیکاگو تحت عنوان زیر به طبع دیگر صورت گرفته که درسال ۹۶۳ بوسیلهٔ دانشگاه شیکاگو تحت عنوان زیر به طبع رسیده است آمده که به کوشش دکتر حسین آتای رئیس قسمت فلسفه و کلام اسلامی عربی اخیراً بدست آمده که به کوشش دکتر حسین آتای رئیس قسمت فلسفه و کلام اسلامی دانشکده الهیات دانشگاه آنکارا در ترکیه چاپ شده است.

ابن سناء الملك شاعر سلطان صلاح الدين ايوبى دربارة او گفته است: ارى طب جالينوس للجسم وحده و طب ابى عمران للعقل و الجسم فلو انه طب الـزمـان بعلمـه لابـراه من داء الجهالة بالعلم

و باید یادآور شدکه ابن میمون در کتاب دلالة الحائرین خود از فارابی وابن سینا متأثر شده و درموارد مختلف به گفتار آنان استناد جستهاست<sup>۸</sup> و درنامهای که به یکیازشاگردان خود نوشته و اورا راهنمائی به آثار فلسفی گذشتگان کرده توصیه می کند که درمنطق از آثار فارابی غافل نشود و بهویژه کتاب «مبادی الموجودات» او را بخواند.<sup>۹</sup>

بایداین نکته را در نظر داشته باشیم که پیشاز ابن میموننیز مهمترین متفکران یهود تحت تأثیر اسلام قرارگرفتهاند وکتابهای خود را بهزبان عربی نوشتهاند از جمله آنان اسحق اسرائيلي معاصر المنصور سومين خليفة فاطمى استكه دوكتاب بنام «كتاب العناصر» و «كتاب التعريفات» نوشته و بجهز قسمت كوتاهي از كتاب اخیر بقیه مفقود شده ولی ترجمههای لاتین و عبری آن در دست است و همچنین سعید بن یوسف فیومی که در اواخر قرن سوم و اوائل قرن چهارم میزیسته و کتابـی از او او هم اكنون بنام «الامانات و الاعتقادات» ۱۰ دركلام در دست است كــه در آن سخت تحت تأثير متكلمان معتزلي اسلامي قرار گرفته و دوفصل از همين كتابرا اختصاص به مسأله عدل و توحید داده است . بر کتاب دلالة الحایرین ابن میمون تفسیرهای متعددي نوشته شده تادانشجويان بدان درفهم مطالب فلسفى وكلامي استمدادجويند ولی بربیست و پنج مقدمه فقط پنج شرح نوشته شده که چهارتای آن ازقرن ۱۳ و ۱۴ ویکی ازقرن ۱۵ میلادی است. ازمیان این پنج شرح شرح کرسکاس و تبریزی مهم تر و بهتر است، مزیت کرسکاس از این جهت است که مستقیماً ارسطو و مفسران آثــار او را مورد حمله قرار می دهد تابیست و پنج مقدمه را به اثبات رساند ولی تبریزی هرچند که باصل آثار ارسطو دسترسی نداشته و از مآخذ عربی استفاده کرده بیشتر از هریك ازشارحان توانسته مسائل را مورد بحث و فحص و بررسی قرار دهد بهمین

۸- رجوع شودبه مقدمهٔ پینس بردلالة الحائرین (ترجمهٔ انگلیسی)
 ۹- متفرقات ادب عبری، ج۱ ص ۲۲۷-۲۲۰.
 ۱۰- این کتاب درسال ۱۸۸۰ درلیدن بوسیله لاندور چاپ شده است.

مناسبت شرح تبریزی بیش از شروح دیگر مورد توجه دانشمندان یهود قرارگرفته و دوبار آن را از زبان عربی بهزبان عبری ترجمه کردهاند تـرجمهٔ اول که بـه بـوسیله اسحق بن نثن قرطبی صورت گرفته درسال ۱۵۷۴ در ونیز چاپ شده ولی ترجمهٔ دوم هنوز بهصورتخطی باقی مانده است. کرسکاس درانتقاد خود برارسطوکه به زبان عبری نوشته بیشتر ترجمهٔ اولی را مورد استفاده قرار داده و بسیاری ازموارد به گفته های ابوعبدالله تبریزی استناد جسته است. ۱۸

اینك ترجمهٔ فارسی بیست و پنج مقدمهٔ ابن میمون دراینجانقل می گردد و بحث دربارهٔ مسائلی که مربوط به هریك از این مقدمات است و همچنین تحلیل و ارزیابی شرح تبریزی به فرصتی دیگر موكول می شود:

«مقدمانی کهدراثبات وجود خدای تعالی، و دربرهان آوردن براینکه او نهجسم ونه نیروئی درجسم است، و اینکه او نامش بزرگ باد ـ یکی است بیست و پنج مقدمه است که همه آنها مستدل است و شکی در آن راه ندارد. ارسطو و مشائیان پس از او برهریك از اینها برهان اقامه کردهاند ویك مقدمه همما بآنان تسلیم می کنیم، زیرا باآن مقدمه مطالب ما چنانکه بیان خواهیم کرد مبرهن می گردد و آن مقدمه عبارتست از قدم عالم.

مقدمهٔ اول: وجود بعد نامتناهی محال است.

مقدمهٔ: دوم: وجود اجسام بیشمار محال است واین در صورتی است که با هم موجود باشند.

مقدمهٔ سوم: وجود علتها و معلولهای نامتناهی در عدد محال است هر چند کهدارای بعد نباشند همچنانکهاینعقلراعقل دومی و دومرا سومی وسوم راچهارمی و همچنین بهبینهایت علتگردد و محال بودن این نیزآشکار است.

مقدمهٔ چهارم: تغیر در چهار مقوله یافت می شود. در مقولهٔ جوهر، تغیر در جوهر عبارت از کون و فساد است و در مقولهٔ کم که نمو و اضمحلال است و در مقولهٔ کیف که استحاله است و در مقولهٔ این که حرکت نقلیه است و این نغیر در این راحرکت برخصوص نامند.

۱۱ ـ برای آگاهی بیشتر رجوع شود بهمقدمهٔ ولفسن برکتاب «انتقاد کرسکاس بر ارسطو» که درسال ۱۹۲۹ درهاروارد چاپ شده است.

مقدمهٔ پنجم: هرحرکتی عبارت است از تغیر و خروج ازقوه بفعل.

مقدمهٔ ششم: حرکات برخی از آنها بالذات و برخی بالعدرض و برخی بالقسر و برخی بالقسر و برخی بالذات مانند و برخی بالجزء است و این اخیر نوعی از انواع بالعرض است. حرکت بالذات مانند انتقال از جائی بجائی، حرکت بالعرض چنانکه درباره سیاهی که درجسم است می گویند که از جائی بجائی دیگر منتقل می شود. حرکت بالقسر مانند حرکت سنگ بسوی بالا بافشار فشار دهنده ای. حرکت بالجزء مانند حرکت میخ درکشتی، زیراهرگاه کشتی حرکت کند می گوئیم که میخنیز حرکت کرده است و همچنین هر مرکبی که به جملگی حرکت کند اجزاء آننیز حرکت می کند.

مقدمهٔ هفتم: هر متغیری تقسیم پذیر است و نیز هر متحرکی تقسیم پذیر است و آن جسم است بالضروره، و هرچیزکه تقسیم پذیر نیست متحرك نیست واصلا جسم نیست.

مقدمة هشتم: هرچیزیکه متحرك بالعرض است بالضروره ساکن میشود زیـرا حرکت آن بالذات نیست ونیز ممکن نیست بااین حرکت عرضی دائماً حرکت کند.

مقدمهٔ نهم: هرجسمی که جسمی دیگر را بحرکت درمی آورد تحریك اوبدانست که خود نیز درحال تحریك متحرك است.

مقدمهٔ دهم: هرچیزی راکه گویند درجسم است بردوقسم است یاقوام آن بجسم است مانند اعراض یاقوام جسم بآن است مانند صورتهای طبیعی و هردوقسم نیروئی درجسم بشمار می آیند.

مقدمهٔ یازدهم: برخی از اشیاء که قوام آنها بجسم است گاهـی با انقسام جسم تقسیم میپذیرند بنابراین تقسیم پذیر بالعرض هستند مانند رنگ ها و دیگر نیروهائی که درجمیع جسم پراکنده است و همچنین برخی از مقومات جسم مانند عقل و نفس بهیچوجه تقسیم نمی شوند.

مقدمهٔ دوازدهم: هر نیروئی که در جسم پراکنده است متناهی است زیرا آن جسم متناهی است.

مقدمهٔ سیزدهم: اتصال هیچ یك از انواع تغیر ممكن نیست مگر حركت نقلی و دوری.

مقدمهٔ چهاردهم: حرکت نقلی ازمیان حرکات پیشین و نخستین بالطبع است

زیرا کون و فساد مسبوق به استحاله است و استحاله عبارتست از نزدیکی محیل بـه مستحیل وهرنمو و نقصی مسبوق به کون و فساد است.

مقدمهٔ پانزدهم: زمان عرضی است تابع و لازم حرکت و یکی از آن دو بدون دیگری یافت نمی شود بنابراین حرکت جز در زمان یافت نمی شود و زمان بدون حرکت معقول نیست پس هرچه که در آن حرکتی یافت نمی شود تحت زمان قرار نمی گیرد.

مقدمهٔ شانزدهم: هرچه که جسم نیست تعدد در آن معقول نیست مگر اینکه نیروئی درجسم باشد بنابراین افراد آن نیروها بتعدد موارد و موضوعات آنها متعدد می شود و نیزامور مفارق که نه جسم اند و نه نیروئی در جسم تعددی در آنها ابداً معقول نیست مگر باینکه علت ومعلول باشند.

مقدمهٔ هفدهم: هرمتحرکی را بالضروره محرکی است یا ازخارج مانند سنگ باحرکت دست و یا ازداخل مانند جسم حیوان که ازمحرك ومتحرك ترکیب شده است وبدین جهت زمانیکه بمیرد و محرك که نفس باشد نابود گردد متحرك که جسد است چنانکه بوده برجای میماند جزاینکه بدان حرکت پیشین متحرك نیست و چون محرك موجود درمتحرك پنهان است چنانکه باحس دریافته نمی شود گمان برده می شود که حیوان متحرك است و محرك نیست. هرمتحرکی که محرك آن درخود او باشد متحرك از خود (= من تلقائه) نامیده می شود یعنی نیروی محرك آن متحرك درخود او بالذات موجود است.

مقدمهٔ هیجدهم: هرچیزی که ازقوه بفعل برون آید بیرون آرندهٔ آن چیزی خارج از آن است بالضروره زیرا اگر از داخل باشد و مانعی وجود نداشته باشد هیچ گاه بالقوه نمی شود بلکه همیشه بالفعل است. و اگر از داخل باشد و مانع آن رفع شده باشد. شکی نیست که زایل کننده مانع همانست که آن را از قوة بفعل بیرون آورده است، دریاب این مطلب را.

مقدمهٔ نوزدهم: هرچیزی که وجود آن راسببی است ممکن الـوجـود بالـذات است زیرا اگر اسباب آن حاضر باشد موجود می گردد و اگر حاضر نباشد یا معدوم گردد ویا نسبتی که موجب وجود آنست تغیر پذیرد موجود نمیگردد.

مقدمهٔ بیستم: هرواجب الوجود بالذات بهیچ صورت وحالی سببی برایوجود آن نیست. مقدمهٔ بیست و یکم: هرچیزیکه از دو عنصر ترکیب یافته همان ترکیب سبب وجود آن است برآن گونه که هست بالضروره پسآن واجب الوجود لذاته نیست زیرا وجود آن بسته بوجود آن دوجزء و ترکیب آن است.

مقدمهٔ بیست و دوم: هرجسمی مرکب از دو عنصر است بالضروره و اعراضی بدو ملحق می شود آن دوعنصر که مقوم اوهستند ماده وصورت اوست و اعراضی که بدو ملحق شونده است کم و شکل و و ضع می باشد.

مقدمهٔ بیست وسوم: هرچیزی که بالقوه است و امکانی (= امکان ما) درذات آن است ممکن است در وقتی بالفعل موجود نگردد.

مقدمهٔ بیست و چهارم: هر چیزی که بالقوهٔ چیزی است ( = شیء ما) دارای ماده است بالضروره زیرا امکان همیشه درماده است.

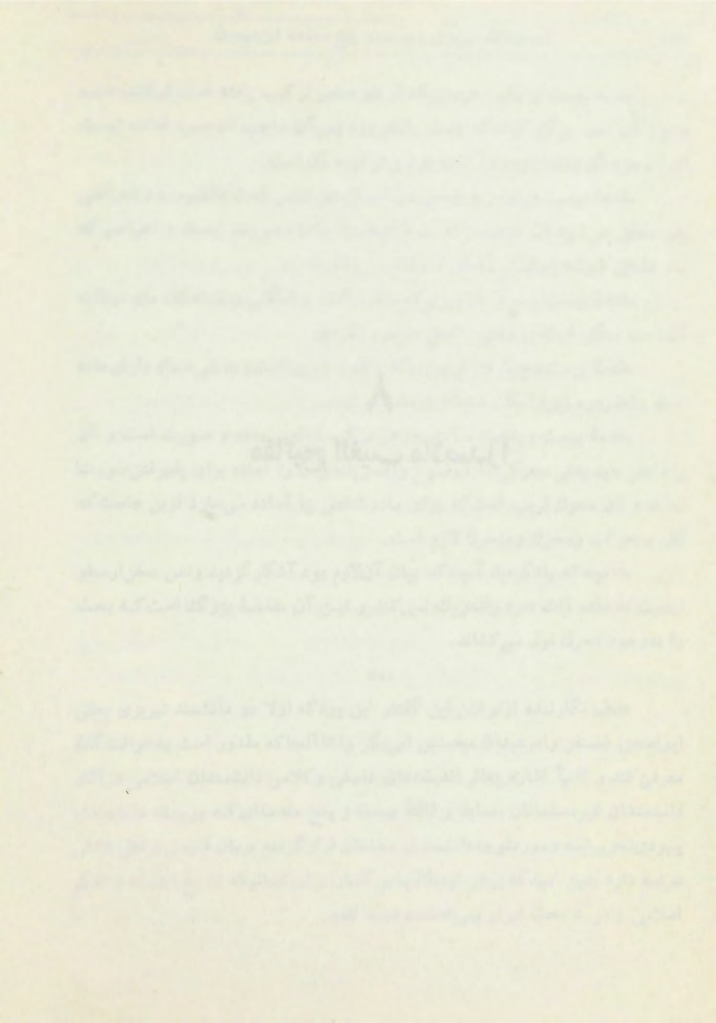
مقدمهٔ بیست و پنجم: مبادی جوهر مرکب شخصی ماده و صورت است و آن را فاعلی باید یعنی محرکی که موضوع را تحریك و آن را آماده برای پذیرفتن صورت نماید و آن محرك قریب است که برای ماده شخص را آماده می سازد ازین جاست که نظر در حرکت و محرك و متحرك لازم است.

باآنچه که یادگردید آنچه که بیان آنلازم بود آشکارگردید و نص سخن ارسطو اینست که ماده ذات خود راتحریك نمی کند و این آن مقدمهٔ بزرگ است که بحث را به وجود محرك اول می کشاند.

\* \* \*

هدف نگارنده ازنوشتن این گفتار این بود که اولا دو دانشمند تبریزی یعنی ابواسحق غضنفر وابوعبدالله محمدبن ابیبکر را تاآنجا که مقدور است بهخوانندگان معرفی کند و ثانیا اشاره بهاثر اندیشه های فلسفی و کلامی دانشمندان اسلامی درآثار دانشمندان غیرمسلمانان بنماید و ثالثاً بیست و پنج مقدمهای که بوسیله دانشمندی یهودی تحریرشده و مورد توجه دانشمندی مسلمان قرارگرفته بزبان فارسی براهل دانش عرضه دارد بدین امید که برخی از مطالب این گفتار برای کسانیکه تاریخ اندیشه و تفکر اسلامی رامورد بحث قرار میدهندسودمند افتد.

لم مفاتيح الغيب ملاصدرا



در کتابخانهٔ ملی فرهنگ کتابی بشمارهٔ ۱۹۸۳ فارسی وجود دارد که حاوی ترجمهٔ مقدمه وقسمتی از کتاب مفاتیح الغیب صدر الدین شیر ازی است و معلوم نیست که مترجم همهٔ کتاب را ترجمه کرده و سپس از این نسخه ساقط شده و یا اینکه بهمین مختصر اکتفا کرده است. علی ای حال کتاب ناقص و مترجم نامعلوم است.

شکی نیست که این کتاب از آثار مهم ملا صدرا است و اگر روزی بقیهٔ آن درجائی یافت شود شایسته است که مورد تحقیق و طبع قرار گیرد ولی به مصداق: مالا یدرك کله لایترك کله، مناسب دانسته شد که آن مقدمه که نشان دهندهٔ منظورمؤلف از تألیف کتاب است وفاتحهٔ اول آن که حاکی از روش مؤلف دربیان مقصود خود است طبع گردد.

مفاتیح الغیب ملاصد را در تهران چاب سنگی شده و نه تنها فاقد فهرست است بلکه شماره گذاری صفحات هم ندارد، نگارنده برای اینکه فایدهٔ این مقاله را افزون گرداندو درضمن خود خوشه ای از این خرمن برچیند فهرستی از ابواب و فصول کتاب ترتیب داد و آنرا بزبان فارسی ترجمه کرد تا راه را برآن کسان که میخواهند از این کتاب استفاده کنند هموار سازد. و در این عمل از استاد فقید مرحوم محمد ابراهیم آیتی ـ خدایش غریق رحمت گرداناد ـ پیروی کرد، زیرا آن دانشمند فرزانه فهرستی برای کتاب اسفار تهیه کرد و آنرا در یادنامهٔ ملاصد را از انتشارات دانشکدهٔ علوم معقول و منقول منتشر ساخت و اکنون آنان که به اسفار با راهنمائی فهرست آن فقید مراجعه می کنند صد درود بر تربت پاك آن مرد می فرستند و به همین مناسبت نگارنده این مقاله را به روان آن دوست دیرین و همدرس پیشین تقدیم می دارد.

## الف: ترجمه مقدمه و فاتحه اول:

## بسم الله الرحمن الرحيم

بعد الحمد و الصلوة چنین گوید صدرالدین شیرازی که اثری از حاکم قلبی بمن رسید و اشارهٔ از غیب وارد شدکه حکم او نافذ و قضای او محتوم بودکه طایفهٔ را از رموز الهیه و مسائلی از علم قرآن و اشارات پیغمبر یزدان و اسرار ایمان اعلان نمایم ولوامع حکمتی که متعلق به عجائب کلام خداوندی و غرائب تـأویـل آن است بیان سازم که حقا عین حقیقت الهیه و گنج معرفت ربانیه است و غرائب مسائل عرفان از این رموز منکشف می گردد و تمامی مطالب حکمت و برهان از این اصول منشعب میشود و اصول علم معانی و بیان و نفائس مشکلات کتاب و ایمان از این بیانات متفرع میگردد و ابواب جنان بهاین مفاتیح میگشایدکه بحمدالله و افضاله خداوند قلب مرا بدان منور ساخته و صدر مرا مشروح داشته و بفضل و احسان خود این عطیه رابمن بخشیده و معرفت کتاب خود رابمن آزموده وقبل از این انکشافات هیچ نمیدانستم ایمان چیست و کتاب چگونه است «ذلك فضل الله یوتیه من یشاعو الله ذوالفضل العظیم» پس مدتی شائق درانجام مقصود و اطاعت از امر معبود بودم ودر طریق وصول بآنو استقراء مسالك آن وتوضیح و اظهار معانی قرآن سعیهامینمودم وگاهی بانفس خود مشاوره میکردم و وقتی بهتردیـد و تشکیك و حیرت بسر میبردم و طرفین سکوت و اقدام را بایکدیگر موازنه میکردم و چـون امری بزرگ و خطبی سترك بود هیچیک درنظر ترجیحی نمییافت و باخود میگفتم چگونه مانند من کسی باقلت متاع وکندی زبان و نداشتن لوازم و مقتضیات این بیان وخاطر آشفته و دلی چون اوراق کتاب گسیخته و درهم شکسته با واردات و حوادث روزگار و حرمان بهاین مهم اقدام می توانم کرد، خاصه دراین روزگار که ابنای زمان ملازمت اغراض نفسانی و هواهای شیطانی دارند و در انجام مقاصد جسمانی مصر و ساعی و از کسب علوم و معارف بیگانه و از ملکات مروت و تقوی اعراض و تنفر دارند و از شنیدن و فهمیدن وحی آسمانی کر و کور و از ذکر خدا دور و ازیــادآوردن احوال قیامت و معاد نفور واز دانستن احکام سیاست دنیوی و نشاهٔ اخروی بیخبرند، بلکه تعمق در درعلوم الهیه و تفکر درآیات ربانی را بدعت میشمارند و مخالفت وضع جمهور را خدعه و ضلالت و گمراهی و غوایت می پندارند، زیراکه بالاتر از عالم جسم و جسمانی مشاهده ننموده و جز تعمير بدن ولوازم آن درعالم دنيا قصدى ندارند و نظرى بالاتر

ننموده و فکری برتر نهپیموده اند، بمصداق قول خداوند «لهم قلوب لایفقهون بها ولهم اعين لايبصرون بها ولهم آذان لايسمعون بها اولثك كالانعام بل هم اضل سبيلا و اولئک همالغافلون» که بااینکه قلب دارنـد بهیج وجـه قـوهٔ فهم قلبی و درایت ندارند و مصرف آنرا نمیدانند و گوش دارند کلمات حقه را نمی شنوند و چشم دارند آثار خداوندی را نمی بینند، مثل چهار پایانند که این آلات را بمصارف اکل و شرب و اعمال بدن مقصور میدانند، بلکه از حیوانات کمترند، چه حیوانات بالاتـر از آن استعدادی ندارند و فقط برای آن مقصورند و اینان باکمال استعداد و داشتن قوای عقلانیه و ادراك كلیات تمام قوی را مصروف لوازم بدن دارند و خود را با بهائـم شریک میسازند، از این روی است که آثار جهل درمردم ظاهر و باهر است و علم و و اهل علم متروك و مهجورند و عرفان و فضل آن خوار و ذليل و منفور است و از حکمت و دین اثری نیست، بلکه مبغوض طبایع جاهلین است و از شومی سیرت و و خبث سربرت و دوری از حکمت است که آثار عدالت از میان رفته و آراءِ وعقاید یاطله و رسوم خباثتشایع شده. پس مدتی براین منوال از اقدام بمقصود بازمانده و روزگار مانع وصول مطلوب آمد و عنان زبان را از بیان ومقال نگهداری می کردم و از جانب حق متعال که این گنج را درمن ودیعت فرموده بود محرکی بر توضیح و گشایش آن بظهور نرسید و رغبتی در قلب بتوضیح و تصریح معلومات خود پدید نگردید، تاآنکه چندمرتبه اشارهٔ غیبی بهمن رسید که در این باب استخاره نمایم و مجدداً داعیة حق شعلهٔ ملکوتی که از جانب خود فرستاده بود در قلبم مشتعل فرمود که از جانب خداوندی چون موسی از جانب طور آتشی افروخته یافتم و خواستم که خبری از آن آتش یا گرمئی به اهل حق و تجرید برسانم و چـون در این قصد عـزیمت یافته و قوای عقلیه و حسیهٔ بـدن را مصروف جـانب حـق ساختم از جانب قدس فتح جدیدی برمن گشایش یافت و عطیهٔ تازه بر من خداوند کـرامت فرمود و نور بصر بصیرت را حدتی افزود و خداوند متعال باری و نصرتی کرد که در خود نشاطی یافتم که حاضران نیز از نشاطم در وجد آمدند و ساکنان از انبساطم به حرکت افتادند. و از این فتح جدید از اسرارکتاب مجید رموزی تازه منکشف گردید كه كمتر از عقلا بدان رموز آگاهي يافته و از حكماء متبحرين به غور آن مسايل نرسیدهاند و نیز زرسند مگر آنان که خداوند منجذب سازد و اسرار خود بیاموزد، و

همه کس ازاین رموز بهرهور نگردد مگر اشخاصی که نفس خود رابریاضات شاقه در تعب آورند و امعان نظر بامواظبت خلوات در دقایق نکات نمایند و ازعادات ورسم خلق کناره گیرند و ازمتابعت رسوم ظاهریه ونفسانیه جمهور اعراض جویند واخلاق و عادات رذیله را ازخود دورسازند تابه رموز سابقین احاطه یابندو بهعلوم متقدمین هدایت بینند و برخفیات اسرار متألهن و خلاصهٔ مطالب حکماء سالفین و کتب انبیاء ومرسلین واقف گردند، چه درقرآن مبین خداوند متعال خلاصهٔ علوماولین و آخرین رامندرج فرموده و زبدهٔ احوال پیغمبران را و اذواق اولیای خدود را مجتمع ساخته پس درموقع این فتح جدید کهنفس مرا رسید باخود گفتم که موقع آن است کهابتداء اصولی ذکر و بیان کنیم که فروع مطالب از آن استخراج گردد وگوشها را ازجوهر معانی عالیه زینت دهد وحقایق مطالب را با صورتی مزین و منقش اظهار داریم و قوانین حکمیه و براهین عقلیه را مندرج ساخته اوضاع نقلیه راتطابق داده درمقامی برمزو اشاره بیان مطالب نموده و در مقامی که لایقاست بهتفصیل و اشباع پرداخته درظاهر تفسير و بيان دقايق عربيت چندان خوض ننمائيم مگر بقدر قليلي كه ذكـر حقایق تاویل منوط و مربوط بدان باشد، نهبطوریکه در این بیانات چنانچه عادت اهل تفسیر است بسط و اطناب دهد، چه خداوند متعال دراین رشته قومی دیگر رابـر گماشته که آنها قانع بظاهر قرآن و حدود عباراتند و ما را بطن قرآن و حقیقت آن مقصود است و در حدیث است «من فسرالقران برایه فقد کفر» یعنی هر کس قسرآن را برای خود تفسیر کند کافر است، و اما تأویل صحیح در اوباك نیست و بحمدالله قرآن معجز بیان کلامی که هیچ گونه اعوجاج و اضطرابی درآن نیست و باکمال علوشان و رفعت مقام در کمال عذوبت و قرابت بافهام است

پس ای عاقل منصف هروقت اراده داری که درعلم قرآن و حکمت خداوندی و اصول ایمان که عبارت از ایمان به خدا و ملائکه و کتب خداوندی و معاداست نظر کنی محتاج بدانی که اسرار قرآن و معانی آن را حفظ کنی و از اهل ذکر و قرآن سؤال مقصود و انجاح مطلوب نمائی، چنانچه خداوند میفر ماید «فاسئلوا أهل الذکران کنتم لا تعلمون» مانند سایر علوم و صنایع که از اهلش باید آموخت و در مثل است «استعینوا علی کل صنعة بأهلما» یعنی در هرصنعتی از اهلش استعانت جوئید، و بعد از آنکه استعانت باهلش جستی هرگونه بیان و کلامی که در و صف حقائق اصول و ارکانی که زبان توبآنها اقرار و

قلبت بآنها تصدیق دارد برای تومذکور داشتند، مدتی در بیانات آنها تدبر و تامل کافی و وافی فرما و بربصیرت خودکه برآن مفطور و مجبولی عرضه دار و با عقل خود که حجت خداوندی برای تست و حاکمی معاشر باتست بخوبی بسنج. و چنانچه آن بیانات رامخالف با اعتقادات خود یافتی و باذوق سلیم خود منافی دیدی بزودی انکار مفرمای که گفتهاند «و فوق کل ذی علم علیم» و بدانکه هرکس بمعلومات خود واقف وقاصر گردد و بالاتراز معلومات خود را انکار کند هر گر بیش از آنکه دانسته است نتواند درك نمود و از آنچه عقل آن بدان احاطه ندارد بی بهره و محجوب خواهد ماند، و حق تعالی بالاتر و وسیع تر و بزر گتراز آن است که حدی او را به پیماید و اجل از آنست که عقلی دون عقلی و را بتصور خود محصور سازد.

پس ای عاقل از خانهٔ حجاب خود بیرون آی، از آستانهٔ درب خود بدر آی و لباس اهل جاهلیت و جمود را از خود برکن و از قیود رسمانی و عقاید عامیانه و رأیهای ظاهریه خود را آزاد کن و به مجادلات کلامیه گوش مفرمای و ذکر خدا را فراموش مکن که خداوند از ذکر نفست فراموشت سازد، چنانچه خود میفرماید و فبرا فبرا نقضهم میثاقهم لعناهم و جعلنا قلوبهم قاسیة یحرفون الکلم عن مواضعه و نسواحظا مما ذکروا به لاتزال تطلع علی خائنة منهم الاقلیلا» یعنی چون پیمانی که باما کرده بودند شکستند آنها را ازخود دور کردیم و قلب آنها را سخت فرمودیم که کلمات و آثار خداوندی را ازمواضع خود و اشارات خود تحریف میکنند و آنچه بآنهایاد آوری نموده و بهره داده بودیم فراموش کردند و همواره توای پیغمبر برخیانتهای آنهاواقف نموده و بهره داده بودیم خداوند مستوردارد.

وای عاقل در معانی این کتاب که روشنی چشم عاقلین است بدقت رأی تدبر و تفکر کن و بیانات آنرا محفوظ دار. اینک دربیان تفصیل و تأویل میپردازیم و موعد موعود نزدیك است خداوند میفرماید: «ولقد جثناهم بکتاب فصلناه علی علم هدی و رحمة لقوم یؤمنونهل ینظرون الا تأویله. یوم یاتی تأویله یقول الذین نسوه من قبل: قدجاءت رسل ربنا بالحق، فهل لنا من شفعاء فیشفعوالنا او نرد فنعمل غیر المذی کنانعمل، قد خسروا انفسهم و ضل عنهم ماکانوایفترون » یعنی برای این مردم قرآنی آوردیم که از روی علم آنرا تفصیل و شرح دادیم برای آنکه مؤمنین را هدایت و رحمت کنیم. آیا جزتأویلات آن را چیزی می بینید و روزی که به تأویل آن

برمیخورند اشخاصی که فراموش کرده بودند و عمل ننموده بودند باخود میگویند: آیا شفیعی پیدا میشود که ما را شفاعت کند یا ممکن است که دوباره بدنیا بازگشت وغیر از اعمال زشتی که بجا میاوردیم اعمال حسنه مرتکب شویم. به تحقیق به نفس خود زیان زدند و گم شد از آنها آنچه افترا می بستند.

و ای عاقل، گوش به ترهات متصوفه که درویشی را به خود می بندند و بصورت آنها هستند هر گز مده، و اعتماد برقول مردمی که به دروغ اظهار فلسفه و حکمت میکنند منما که آنها مصداق قول خداوند «فلما جاء تهم رسلهم بالبینات فرحوا بما عندهم من العلم و حاق بهم ماکانوا به یستهزؤن» یعنی هر وقت که پیغمبران با ظهور معجزات بر آنها مبعوث میشوند باندك علمی که باخود دارند خورسند میشوند و بر خودشان باد آنچه بدان استهزاء پیغمبران مینمایند.

خداوند متعال ازشراين دوطايفه محفوظمان دارد ومارا بااين دوطايفه مجتمع نسازدکه همواره جلیسآنها در زحمت ومونس آنها در وحشت است وبالکلیه قلب خود را از کلمات این دو طایفه خالی دارد و کلام خداوند را گوش ده و آیات بزرگ خداوندی را مشاهده و محفوظ کن و کلماتی که درشب معراج به رسول خداوند نازل شده که احادیث قدسی است ملاحظه کن و اگر در این نشأه سلوك و حـركت از خانـهٔ طبیعت بـه عالم عقل و آخرت توراموت رسد خداوند متعال ترا ماجور و مثاب سازد در دنیا و آخرت جزای خیر دهد ، چنانچه میفرماید «و من یخر ج من بیته مهاجرا الى الله و رسوله ثم يدركه الموت فقد وقع اجره على الله» يعنى هركس از خانهی طبیعت خود بیرون رود و بسوی خدا و رسول خدا سفر و هجرت کند یعنی نفسش را متوجه عالم الهي گرداند و درآن ميان او رامـر ک در رسد پس به تحقيق که اجر او باخداوند است وبعضی حکما گفتهاند: هرکس که ارادهٔ آموختن حکمت الهی کند باید برای نفس خود فطرتی تازه احداث کند، یعنی بالکلیه خود را از عالم طبیعت مصروف سازد و به لوازم بدن و طبیعت چندان نپردازد. افلاطون میگوید: «مت بالارادة تحيى بالطبيعة» يعنى بارادهٔ خود بهمير يعنى از آلايش دنيوى ولوازم آن صرف نظرکن و قطع علاقه فرماکه حیوة ذاتی و طبیعتی جاودانی یابی. وحضرت مسیح فرماید: هیچ کس بهملکوت آسمانی پینبرد مگر دو دفعه زائیده شده باشد، یعنی ازحیوة دنیوی خود را بمیراند وقطع علاقه نفسانی نمایـد و بعـداز ایـن موت

زندگانی و تولد مجدد است. و پیغمبر مرسل صلی الله علیه و آله فرماید: «مو تو اقبل ان تموتوا » یعنی پیشاز آنکه بمرگ طبیعی بمیرید بهمرگ ارادی خود رابمیرانید ومقید بدنیا و مافیم انباشید و متوجه خدا وملکوت اعلی گردید. و امام علیه السلام فرماید: «الناس نیام فاذا ماتوا انتبهوا» یعنی مردم دردنیا خوابند یعنی حیوة دنیوی چون جاویدان نیست و مدتی محدود بیش نیست مثل خوابست پس هروقت بمیرند بهموت طبیعی یا بهموت اختیاری و درك عالم عقلانی و اخروی را بنمایند ازخواب بیدار میشوند و به عالم باقی جاودانی که مانند بیداریست میرسند. و در حدیث است «( انالله يحب الشجاع ولو على قتل حية)» يعنى خداوند دوست ميدارد شجاع را ولو باندازه کشتن ماری باشد. و مقصود از مار هیچ نیست جز مار نفس که ماری جانـ گزای مانند آن نیست. پس ای رفیق مار نفس را بکش و از سمیت عقاید باطله و آراء خبیثه آن خود را خلاص کن یاآنرا بهحیطه تسخیر خود بیاورکه بدست قدرت تومسلم باشد و مانند عصای موسی او را اول از خود دورکن و بینداز تابه بینی چگونه ماریست که میدود پس او را بدست راست خود یعنی قوهٔ عقلانی خود برگیر که آن هنگام همواره مقهورتو خواهد بود. و هرگاه ای طالب حق کسی را نیابی که اهلاین مسئله باشد و تو را ازقیود دنیوی برهاند و شانیت این کار را در کسی ملاحظه نمائی که مسائل قرآنی را از او بیاموزی به مطالعهٔ این کتاب اقدام کن که جامع جمیع قوانین لازمه برای علم قرآن است و او را مفاتیح الغیب نام نهاده ام چرا که کلیدی است برای گشایش خزائن علوم و از هرشک و ریب مبری است و جواهر دریای قرآن را بهاین کتاب میتوان اخذ نمود و در اسرار خداوندی و کشف صدف مبانسی آنـرا بدین کتاب میتوان نمود و مشکلات قرآن را آسان نماید و زنهار که ابتدا باید نفس خود را تصفیه نمود و از هوی و هوس و حقد و حسد مبری ساخت چنانچه خداونـد فرماید «قد افلح من زکیما و قد خاب من دسیم۱» یعنی رستگار است کسی کـه نفس خود را تزکیه نماید و زیانکار است آن کس که نفس را آلایش داده و مشوب سازد پس ابتداء بنیان خداشناسی و معرفت مراتب عقلانی موقوف و منوط به پرهیزگاریست که آن بنیان را بایست محکم نمود وبعد از آن بر بنای او افزود والا مانند آنانکه بنیانی سست ونا استوار دارند و دراتمام بناسقف روی آن گذارند به هلاکت خواهند رسید و اگر خداوند تورا توفیق دادکه توانستی حق مشکلات قرآن را به این کتاب

نمود شکر خداوند را برآن مقداری که از اسرار قرآن مجید بتوعطا فرموده بجای آور و من به هرقدر ممکن بوده از اسراری که عرفای کبار و حکمای بزرگوار از اهل غفلت مستور داشته اند دراین کتاب درج نموده ام و بواسطهٔ زیادت اعتبار حفظ اسرار از اشرار واجبست جزآنکه مخاطبه و مقاصدهٔ من بامردمانی ذکی فطن که خداوند شرح صدرشان کرامت فرموده است منوط و مربوط است نهقلوب سخت و سنگین که در سینه های تنگئ مانند قبور کفار جای گرفته و در تاریکی غرور میگذر اند مقصو دداشته ام پس توای رفیق نیزاین بیانات را از این گونه قلوب مستور دارو درهرسینه ای و دیعه مسهار جز آنانکه لایق دانی و قلبشان را گشاده بینی و نفسشان را زنده و با ظراوت مسهار جز آنانکه لایق دانی و قلبشان را بیاد آور که می قرماید «ولاتکونواکالذین و ذکی یابی و همواره این دو کلام خداونه را بیاد آور که می قرماید «ولاتکونواکالذین مانند آنان نباشید که مدتی آیات قرآنی برآنها تلاوت شد و عمر آنها و زمان آنها ماول کشید پس قلب آنها قساوت یافت و بسیاری از آنها فاسق شدند و نیز فرماید: وافمن شرح الله صدره للاسلام فهوعلی نور من ربه فویل للقاسیة قلوبهم من ذکرالله وافمن شرح الله صدره للاسلام فهوعلی نور من ربه فویل للقاسیة قلوبهم من ذکرالله وافنک فی ضلال مبین».

یعنی آیاکسی که خداوند سینه او را گشادهٔ اسلام فرموده و نور خداوندی در قلب او جای گرفت پسوای باشخاصی که قلب آنها قساوت یافته و از ذکر خداوند بی خبراست و اینان در گمراهی واضحی هستند وامیدوار از فضل خداوند متعال آنست که براتمام این کتاب توفیق دهد و از غائله روزگار محفوظ دار دچه دراقدام آن متوسل وسطمئن به استخارهٔ خود هستم واین آیه آمده است «ان یدخرلی عنده ثمرهٔ صالحة و کلمة باقیة » امیدوار است که بهمین تفسیر این کتاب برای من ثمرهٔ صالحه و کلمهٔ باقیه ذخیره ماند و از کرم خداوندی امیدواراست که بهبیانات صادقه و کلمات حقه ملهم سازد ولسان صدق کرامت فرماید، انه خیر معین و لایخیب السائلین.

بارخدایا مرا بهنقصان کهلازمهٔ امکان استمواخذه مفرمای و بهنسیان که لازمهٔ انسان است بازخواست مفرمای و به فضل خود امید و توجه مرا جز به خود قرار مده و جز بدانچه رضای تواست مایل مگردان و به لطف خود مرا از گمراهی و زلت بپرهیز و پشتوانی مرا بسوی ظالمان مساز که در روز جزا همیشه بآتش دوزخ در پاداش کرایم و خود دانائی که اگر در نعمت تو افتخاری کردم و بر خود بالیدم خود امر فرمودی که

«و اما بنعمة ربک فحدث» و اگر تقصیری و اسرافی ازمن رفته واینک براو استغفار میکنم به حکم تو بوده که فرموده ای «ومن بعمل سوءاً او یظلم نفسه شم یستغفرالله یجدالله توابا رحیما» یعنی هر کس عمل بدی کند یابه نفس خود ظلم نماید و پس از آن نزد خدا استغفار کند خداوند متعال توبه او راقبول فرماید و رحم نماید و اینک درمقدمانی که علم تأویل منوط بآن است ومعین برفهم معانی قرآن است شروع نمائیم چه عر علمی رامقرر است ماهیتی و موضوعی ومبادی ومسائلی و غایتی دارد یعنی واجبست برطالب هرعلمی که بداند آن علم چیست و درچه مطلب بیان میکند و از چه مطالب میگردد و فایدهٔ آن چیست و ترتیب این بیانات را در بیست مفتاح نهادم که هریک کلیدی از علوم حقیقیهٔ ربانیه است.

## مفتاح اول

دراسرار حکمیه که متعلق به قرآن است به طرین اهل عرفان و درآن چند فاتحه است.

## فاتحة اول

درصفت قرآن و نعتآن بهزبان رمز واشاره.

در سوره حشر مىفرمايد «لوانزلناهذا القرآن على جبل لرايته خاشعا متصدعا من خشية الله و تلك الامثال نضربهاللناس لعلهم يتفكرون».

یعنی اگر این قرآن را برکوهی میفرستادیم یعنی آن کوه را قوهٔ ادراك قرآن میدادیم هرآینه میدیدی کوه را چگونه ترسنده واز همشکافته میشد ازترس خداونید واین مثلها رابرای مردم میآوریم شایدمتنبه شوند واز رسول خدا صلی الله علیه وآله منقولست «القرآن غنی لافقر بعده ولاغنی دونه» یعنی قرآن توانگریست که هیج گونه فقر بعدازدانستن آنبانسان نرسد و توانگری بالاتراز آن نیست وای قاری قرآنبدان که قران چون نقاب از چهره برگشایدوپر دهازسربرگیرد هرعلیل درد جهلی را شفا دهد و هر تشنه طلب حقی راسیراب فرماید وقلب هرمریض را مداوا نماید واخلاق ذمیمه مزمنه را شفا بخشد و در دهای جهالت مهلکه را درمان پذیرد واز رسول خدا (ص) منقول است که فرماید قرآن دوای انسان است و طناب محکم خداوندیست که بدین عالم سفلی

فرستاده که جهالی که مقیدبه سلسلههای تعلقات دنیویه و زنجیرهای و زرو وبال وحب اهل و اولاد وعیال و وطن و مال و شهوت بطن و فرج و حرص و طول آمالند آزادساز د وبا آن عظمت قدر و محل و رفعت سرو معنی بلباس حرف و صوت متلبس و بهردای لفظ و عبارت پوشیده شده که بندگان را رحمتی و خلق راشفقتی باشد و بدان انس گیرد و باذهان مردم قریب و به ذوق مردمان نزدیک باشد و الا خاك را با آسمان چهمناسبت و ممکن را با واجب چهمراودت بود.

پس درهر حرفی از حروف قرآن هزاران رمز و اشاره و غنج و دلال از بـرای قلوب اهل حال است واین ندا از عالم اعلی بدان نازل شده که اسیران را ازمغالخاك برهاند واز زندان دنیوی خلاص دهد چنانچه خداوند می فرماید «و ذکرفان الذکری تنفع المومنين» درحقيقت حروف و اصواتش مانند شبكهٔ دام است ومعاني آن چون دانه هائیست که مردمان زمین صید مرغان آسمانی به آن نمایند و هـر مرغـی را رزق مخصوص است که خالق ومبدع آن دانا است وغرض اصلی آن است که نوع خاصی از مرغان با رزق مخصوص بدان دام نمایند و مقصود از گستردن دام در زمین همان است و آنان که این استعداد را ندارند و بهرهای از قرآن نمی یابند مفادقول خداوند كهفرموده است «سواء عليهمأ انذرتهم املم تنذرهم لايومنون» يعنى برآنها مساويست چه آیات قر آنی را بخوانی و از عاقبتشان به ترسانی بامتروك داری ابدا ایمان نمیآورند والاهیچ گونه رزقی نیست که در کلام مجید قسمتی از آن موجود نباشد بهدلیل قـول خداوند که می فرماید. «لارطب و لایابس الافی کتاب مبین» یعنی هیچ ترو خشکی نیست که در عالم کتاب تکوینی ولوح محفوظ نباشد همچنین درکتاب تدوینی فـروگذار نشده وچنانچه درقرآن كلمات وحكمتهاى بديعهكه معرفت آنها غذاى ارواحوقوت قلوبست موجود است همچنین معارف جزئیه و دواهای صوریة از قبیل قصص انبیاء و احکام خداوندی نیز مجموع است که متوسطین و عوام باین درجه راه نجات دارند وچنانچه اصلاح آخرت درطی آن است موجبات صلاح دنیوی را ازقبیل قصاص و دیات و مناکحات واحکام ارث رانیز شامل است پسجامع اغذیهٔ معنوی و صوری و اقسام اخروی و دنیوی است که انسان و حیوان از او متمتع گردند وهیچچیز نیست که درقرآن بیان و توضیح آننباشد وچنانچه راهی بهعالم ملکوتداری خودمیدانی که شالودهٔ هرچیزی قرآن است وبدان که خطابات قرآن مختص بهدوستان خداشناس

و اولیای مقرب خداوندی است نهاز خدا بیخبران فریفته ومنکرین به کفر آمیخته که نصيبي از رزق فهميدن معاني آيات قرآن ندارند وبجز پوست الفاظ وقوالب عبارات را درك نمى نمايند چهاينان از شنوائى حقيقى بى بهر اند «ولو علم الله فيهم خيرا لاسمعهم ولو اسمعهم لتولوا وهم معرضون» اگر خداوند خیری وانتفاعی از آیات خود درآیات آنها می دانست ایشان را شنوا مینمود و توفیق فهم قرآن میداد و اگر می-شنوانید ایشان راهر آینه پشت میکردند و گوش فرا نمیدادند واعراض از قرآن میکردند مثنوى عليه الرحمه فرمايد:

نيست الاغيرت اسرار دان نیست الا آن حسام معنوی

غايت تنزيل وحيى آسمان همچنین دانای رمز مثنوی مى نفهمد حرف حق را گاو و خر حرف احمد را چه میداند عمر

چنانچه ارباب عقول دانندکه اعراض ابی جهل و ابی لهب ازشنیدن قرآن و حرمانایشان ازفهم آنباآنکه عرب بودند و قرابت جسمانی باپیغمبر داشتند نهبرای آن بود که از صرف و نحو ولغت و رسوم فصاحت و آداب بلاغت و قـوانین عبار<mark>ت</mark> بیخبر بودند یا آنکه گوش ظاهر آنها کر بود یا چشم صورت آنها کور یا <mark>قلب در</mark> سینهٔ آنها نبود بلکه تمام اینها را داشتند اما عنایت خداوندی را بهرهمند نبودند و بخدا قسم استکه منکرین را چشم صوری با کمال نورست و گوش ظاهر در کمال حدت است و قلب درسینه ها شان جای دارد اما باهمهٔ اینها کور وکر ولال اند که هیچ نمی فهمند چه کوری بچشم صورت نیست بلکه چشم دل از ادراك بایست كور نباشد پس معلوم شدکه شرط فهمیدن قرآن فقط دانستن نحو وصرف وبیان ولغت وعبارت نیست چنانچه اهل قرآن و مدرکین آن راچشمهای مخصوص است که آثارخداوندی را می بینند و گوشهای تندی است که کلمات حقه را می شنوند و قلوب گشاده ایست که تعقل مراتب خداوندی را مینمایند و منکرین را قلوب از مشاهدهٔ انوار خداوندی کور و عقول از شنیدن ذکر خدا دوستان کراست و ارواح از استدعای قرب بخدا لال است و درحدیث نبوی صلی الله علیه و آله منقول است که به اصحاب کبار مى فرمايد «لولا ترديد فى حديثكم و تمزيج فى قلوبكم لرايتم ماارى وسمعتم مااسمع» بعنی اگر شکی و دغدغه در کلمانتان و آلایشی در قلوبتان نبود هر آینه میدیدید آنچه من میبینم و میشنیدید هرآنچه من میشنوم پس حمد خدایراکهاولیا و احبای

خود را بهچنین قلوب و زبانها و چشمها و گوشها نعمت فرموده وسینهٔ آنها را با ادراك حقايق مشروح ساخته و ديگران را ازچركيني قلب و تنگى سينه اين ذوق را کرامت نداشته و جز پوستی و اعضای ظاهری باخود ندارد و مسلم است که باپوست جز ظاهر وقشر قرآن را درك نميتوانند نمود ونور را جزبانور نميتوان ديد «و من لم يجعل اللهلهنورا فماله من نور» خداى فرمايد: «وجعلنا على قلوبهم اكنة ان يفقهوه وفي آذانهم وقرا»، «وجعلنامن بين ايديهم سداً ومن خلفهم سدافا غشينا هم فهم لايبصرون» یعنی قرار دادیم بردلهای آنها پرده هائی که نفهمند قرآن را و درگوشهای آنهاکری واز پیش روی آنها کوهی ساختیم و ازپشت سر آنها نیز کوهی افراشتیم پس پوشانیدیم آنها راکه هیچ نهبینند پس چنانچه شنیدن گاهی مجازیست وگاهی حقیقی کـه اول مثل قول خدایتعالی است: «فاجره حتی یسمع کلام الله» یعنی او را امان ده تا بشنود بگوش ظاهر كلام خداوند را و دويم مثل قول خداوند است «انك لاتسمع الموتي لاتسع الصم الدعاء» يعنى تواى پيغمبر نمى شنوانى مرده ها را يعنى من مى شنوانم مردهها را یعنی من می شنوانم ایشان را و نمی شنوانی دعارا به کرها یعنی من می شنوانم که دراینجا شنیدن نه شنیدن باگوش ظاهر است همچنین دیدن وفهمیدن نیز دومعنی دارد یکی مجازی که با چشم ظاهر و درك ظاهر عبارتست و دیگـر حقیقی است یعنی ديدن قلب وفهميدن معاني حقيقي چنانچه مي فرمايد «و ماله ولاء القوم لايكادون یفقهون حدیثا» یعنی این جماعت را چه شده که هیچ نمی فهمند قرآن را که مقصو دفهم باطنى است والاصورت عبارات را بخوبي مي فهمند ويقينا ابي جهل وامثال او وشعراي عرب درجاهليت باوجود عربيت تامه وبلاغت آنها درتسجيع الفاظ ونظم اشعاريك کلمه قرآن را بگوش دل نشنیده ویک سطر آن را بهحقیقت خـود نفهمیدهاند چـه حواس باطنيه كه حواس ظاهريه پوست وقوالب آنها است باخود نداشتند وجزصاحبان عقول متذكر نتوانند شد چنانچه خداى فرمايد «و مايذكرالا اولوالالباب»، «في ذلك لايات لاولى الالباب».

پس ای رفیق اگر قلب سلیم داری از خواب غفلت برخیز و به هوش آی و شکر خداوند منان را بجای آور و روی نیاز و نماز به درگاه او بسپار و دستمای خود را به تکبیر و کلمهٔ توحید بگشای که خداوند متعال باغایت جلالت وعظمت مانند توبندهٔ خالئسار را با کمال حقارت و قصور و عجز و فتور فراموش نکر ده و رسولی کریم و چراغی

روشن بسويت فرستاده وكتابى معجز بيان فرود آورده كه سرتا پانور وهدايت و شفاى ضلالت و راهی راست وطنابی استوار و نردبانی از زمین به آسمان است که بندگان را از زندان دنیا وعداب این جهان برهاند واز صحبت اضداد و مقارنهٔ موذیات که همواره انسان را میگزند بجهاند و لیکن این مراتب راباچشم حسنمی بینی ومادام که به آلایش جهان آلودهای درك مولمات حقیقیه را احساس نمیكنی چه طبیعت و رسم آن سكر آورد و بدن ترا بیحس سازد و این از عنایت خداوندیست که مدتی ترا مهلت دهد که توشه برای آخرت برداری زیراکه تمام موجودات برای اسباب معیشت اخروی خلق شده و عیش جزعیش آخرت نیست لیکن چون قبل از وصول به عالم آخرت محتاج به عبور ازدنیا هستی و آخرت نتیجهٔ اعمال دنیویهاست وموقوف برکشتزار دنیا است از قبیل موقوف بودن میوه بردرخت و حیوان برنطفه و مقصود برحرکت و عقل برـ حس از این جهت اکمال آخرت باآمدن دنیا ومدتی نشو و نمای در این جهان است پسچنانچه خداوند مهربان اسباب آسمانی را ازقبیل آفتاب وماه وستارگان وحرکات آنها برای اکمال توخلق فرموده و همچنین تهیات بـزرگ در زمین از آب و آتش واكل وشرب ومسكن و ملبس باصور ومواد آن برایت انباشته ومقصودكلی از تمام اينها انسان بوده چنانچه بهپيغمبر خود ميفرمايد: «لولاك لما خلقت الافلاك» اگرتو نبودی و مقصودم آفرینش انسان نبود افلالئرا خلق نمیکردم همچنین دواعی طبیعیه و اغراض نفسانیه و شهوت و غضب را درانسان خلق فرموده که تمام اینها آلاتسفر آخرت او باشند و اسباب محرکهٔ عبور او از دنیا به آخرت گردند و موجب عـروج آن بموطن ومستقرش شوند ومؤكد خروج آن براه خداوند ومشاهده آثار وعلاماتش گردند پس ثمرهٔ شجره وجود انسان است که نمام موجودات برای او خلق شده و وجود او برای شناختن خداوند سبحان مخلوق گردیده چنانچه می فرماید «و ما خلقت الجن والانس الاليعبدون» اى ليعر فون. يعنى جن وانس راخلق نكردم مكربراى آنكهمرا بشناسند و درخبر است که خداوند به بندگان میفرماید «خلقت العالم لکم وخلقتکم لاجلی» یعنی تمام عالم رابرای شما انسان خلق کردم و شما را برای خود آفریدمپس قرآن واسطهٔ آسمانی وطناب خداوندیست که برای دست آویز بندگان نازل شده که نفسهای مرده را که درمغاك دنيا محبوس و درمنزل شياطين جای دارد نجات دهـدو به عالم علوی آزاد سازد وقرآن نوری از انوار خداوندیست که برای هدایت سالکین

مخلوق گردیده و مردمان را از پستی عوالم باعلی درجه علیین و بالاتر منازل واقفین عروج دهد

پس ای بیچاره قرآن را بیاموز و بخوان و در معانی آن تفکر کن و قلب خود را منور گردان والا دربحر ظلمت غریق خواهی شد و باشیاطین محشور خواهی گردید و به آتش دوزخ خواهی سوخت وطعمهٔ مارها و اژدهای جهنم خواهی بود.

## ب ـ ترجمهٔ فهرست مطالب:

مفتاح اول ـ دراسرار حكميهٔ متعلق به قرآن برطريقهٔ اهل عرفان، ٣ فاتحهٔ اول ـ درصفت قرآن ونعت آن بزبان رمز و اشاره، ٣

فاتحهٔ دوم ـ دراشاره به سرحروف، ۴

فاتحهٔ سوم ـ در کلام و حقیقت آن، ۵

فاتحهٔ چهارم ـ در تحقیق سخن امیرمؤمنان «جمیع قرآن دربای بسم الله است و من نقطهٔ زیر بایم»، ۶

فاتحهٔ پنجم ـ درفرق میان سخن گفتن و نوشتن، ۷

فاتحهٔ ششم ـ درآغاز سخن و نوشته و غایت آندو، ۸

فاتحهٔ هفتم ـ درفایدهٔ فرو فرستادن کتاب و رسالت، ۹

فاتحهٔ هشتم ـ درکیفیت نزول وحی از نزد خدا برقلب پیغمبر، ۱۰

فاتحهٔ نهم ـ درفرق میان کتابت مخلوق و کتابت خالق، ۱۱

فاتحهٔ دهم ـ در تحقیق گفتهٔ رسول، ص، «قرآن راظاهر و باطن وحد ومطلعی

است"، ۱۱

فاتحهٔ یازدهم ـ درانقطاع نبوت و رسالت از روی زمین، ۱۲

فاتحة دوازدهم دركشف فضيحت منكران علوم اهل الله، ١٣٠

مفتاح دوم ـ دراشاره به اغراض رحمانی و مقاصد الهی که دراین کتاب مبین مذکور است، ۱۴

فاتحهٔ اول ـ در ذكر اقسام قرآن بحسب غايت انزال و تنزيل، ۱۴ فاتحهٔ دوم ـ در اشاره به آداب ناظرين درعلم قرآن و متدبرين در آيات خدا، فاتحة سوم ـ درفهم قرآن و تفسير برأی، ۲۰ فاتحهٔ چهارم ـ دربيان مذاهب مردم درباب متشابهات قرآن، ۲۱ فاتحهٔ پنجم ـ درنقل عقيدهٔ برخی از مفسران معتزلی، ۲۱ فاتحهٔ ششم ـ درتنبيه برفساد سوء تأويل اهل تعطيل، ۲۳ فاتحهٔ هفتم ـ دراشاره بهصحت مذهب اهل تحصيل، ۲۳ فاتحهٔ هشتم ـ دراظهار پارهای از لوامع علوم مکاشفت درتحقیق معانی الفاظ تشبیهیهٔقرآن، ۲۴

فاتحهٔ نهم ـ درهدایت کشف انقاب و تصویر ثواب و عقاب، ۲۹ مفتاح سوم درماهیت و مفهوم علم وبیان شرف و فضل آن، ۲۷ مشهد اول ـ در ذکر اقوال مردم در تفسیر علم، ۲۷

مشهد دوم – در تحقیق ماهیت علم بحسب آنچه که ما یافتیم وبرگزیدیم، ۳۰ مشهد سوم ـ در اشاره بدفع اشکالاتی که وارد شده در حصول کلیات جواهر و سایر مقولات برای نفس، ۳۰

مشهد چهام ـ در بیابان منهج دیگـری در کیفیت ادراك نفس معقولات کلیه را،۳۱

مشهد پنجم ـ دراشاره بهفضلیت علم، ۳۲ مشهد ششم ـ در دلالت برفضیلت علم ازکتاب و حدیث، ۳۲ مشهد هفتم ـ دربحث از معانی الفاظی که گمان برده میشود که مرادف علـم است، ۳۲

> مشهد هشتم ـ دراثبات علوم ربانی که علوم لدنی نامیده میشود، ۳۹ منتاح چهارم ـ درمراتب کشف و مبادی آن، ۴۰ مشهد اول ـ درانواع مکاشفه براجمال، ۴۰

مشهد دوم ـ در فرق میان المهام و وسوسه و اثبات مبدء آندو، ۴۱ مشهد سوم ـ درفرق میان خواطر ملکی و خواطر شیطانی، ۴۳ مشهد چهارم ـ دراینکه المهام ملك و وسوسهٔ شیطان را درنفوس انسانی نشانه هائست، ۴۴

مشهد پنجم \_ دربیان حکمت درخلق شیاطین، ۴۴

مشهد ششم ـ دراشاره به مبدء وجود ملک و شیطان، ۴۵ مشهد هفتم ـ دراینکه چهحقیقت الهیهای وجود ابلیس وسپاهیان او را واجب

گردانیده، ۴۶

مشهد هشتم ـ دراینکه مطاردهمیان سپاهیان ملکو سپاهیان شیطان درمملکت آدمی و رزمگاه قلب او درمی گیرد، ۴۷

مشهد نهم ـ در کیفیت مطار دهمیان سپاهیان ملک و سپاهیان شیطان در رزمگاه قلب معنوی آدمی، ۷۶

مشهد دهم \_ در وجود جن و شیاطین، ۴۹

مشهد یازدهم ـ درکشف از فعل شیطان و حقیقت او، ۵۱

مشهد دوازدهم ـ درتتمهٔ استبصار در معرفت احوال مبادی شرور دراین دنیا،

01

مشهد سیزدهم \_ در تعداد شیاطین و کثرت جنود ابلیس، ۵٦

مشهد چهاردهم \_ درتمثل شیاطین بصورتی ۵٦

مشهد پانزدهم \_ دربیان گناهان نفس، ۵۷

مشهد شانزدهم \_ دراینکه شیطان ازجملهٔ عالمان نبوده و نمی باشد، ۵۸

مشهد هفدهم \_ دراینکه ابلیس از جنس ملائکه بود یانه، ۵۹

مشهد هیجدهم ـ درحقیقت جن و کیفیت تکون آن، ۲۰

مفتاح پنجم ـ در معرفت ربوبیت از اثبات وجود باری و نبوت جمالی و جلالی و اسماء وافعال او، ۶۲

مشهد اول \_ درمعرفت ذات احدیت، ۶۳

مشهد دوم \_ در صفات سلبیهٔ او، ۶۶

مشهد سوم ـ در صفات ثبوتیهٔ او، ۶۹

مفتاح ششم ـ در ماهیت میزان که در قرآن است، ۷۹

مشهد اول ـ دربیان حاجت بآن و تحصیل اهلیت آن، ۷۹

مشهد دوم ـ دراستدلال بآیات قرآن برتحقیق ماهیت آن. ۷۹

مشهد سوم \_ در اشاره به اقسام غذاهای معنوی، ۸۰

مشهد چهارم ـ دراینکه معرفت کیفیت وزن بااین میزان ازنفس قرآن باتعلیم

خدا و رسولش استفاده میشود. ۸۰ مشهد پنجم ـ دربیان اقسام میزان، ۸۱ مشهد ششم ـ در تطابق نسی میان مد: ان روحانی عقلی و مد: ا

مشهد ششم ـ در تطابق نسبی میان میزان روحانی عقلی و میزان جسمانی حسی، ۸۲

مشهد عفتم \_ دراشاره بهمیزان شیطان، ۸۳

مفتاح هفتم ـ در کشف از معرفت ذات حق و اسماء و صفات و آیات و آثار او به اسلوبی دیگر،۸۶

مشهد اول \_ دراشاره به حقیقت وجود اینکه آن عین ذات معبود است، ۸۴ مشهد دوم \_ دراشاره به حقیقت صفات کمالیه و نعوت جلالیهٔ او، ۸۵ مشهد سوم \_ پارهای ازعلم اسماء الهیه که آدم از خدای سبحانه آموخت،

مفتاحهشتم ـ درمعرفت افعال خدای تعالی و اقسام آن، ۸۷ فصل اول ـ فعل خدای تعالی عبارتستازتجلی صفات او درمجالی آنصفات، ۸۷

فصل دوم ـ دربیان اقسام افعال بحسب قسمت اولیه و اشاره به تـرتیب آن، ۸۷

> فصل سوم ـ دربیان اقسام موجودات ملکوتیه و احوال آنها، ۸۸ فصل چهارم ـ دراختلاف مذاهب مردم در ماهیت ملائکه، ۸۹

مفتاح نهم ـ در احوال ملائکه برنمطی دیگر، ۸۹

فصل اول ـ در شرح کثرت ملائکه براسلوبی دیگر، ۸۹

فصل دوم \_ در ذکراصناف ملائکه، ۸۹

فصل سوم \_ در اوصاف ملائکه، ۹۱

فصل چهارم \_ قول امیرالمؤمنین فی صفةالملائکة، ۹۱ فصل پنجم \_ درعصمت ملائکه، ۹۲

مفتاح دهم \_ دراشاره به اقسام اجسام و احوال آنها، ۹۳ فصل اول \_ دراشاره به تقسیم آنها، ۹۳ فصل دوم \_ دراثبات وجود آسمان از وجوه متعدد، ۹۳

فصل سوم \_ حرکت ازحیث حدوث آن دلالت برحرکت دائم دارد، ۹۳ فصل چهارم \_ دراینکه آسمان انسان بزرگی است که جسم دارد، ۹۴

مفتاح یازدهم ـ دراثبات جواهرعقلیه، ۹۶

مفتاح دواز دوهم ـ دراثبات صورت عالم، ۹۹

مفتاح سيزدهم ـ دراثبات عالم روحاني، ١١٢

مشهد اول ـ اثبات این عالم ازبزرگترین مطالب قرآنی است، ۱۱۲ مشهد دوم ـ در ادله بروجود مفارقات نورانی، ۱۱۳

مشهد سوم ـ دراینکه نخستین عالم عالم امر وعقول صرفه است، ۱۱۵ مشهد چهارم ـ دراینکه دومین عالم عالم مدبرات نفسانی است، ۱۱۶ مشهد پنجم ـ درتام و فوقالتمام وناقص ومستکفی، ۱۱۷ مشهد ششم ـ دربارهای ازاحوال جواهرملکوتی، ۱۱۸

مشهد هفتم ـ در ذكـر اسبابي كـه موجب كرامات و معجزات و خارق عادت

می شود، ۱۲۰

مشهد هشتم ـ در وجوب بعثت، ۱۲۱

مفتاح چهاردهم ـ درسلوك عبد بسوى خداى تعالى ١٢٣

مشهد اول ـ درتعریف مقام نبوت، ۱۲۳

مشهد دوم ـ در ظاهر و باطن نبوت، ۱۲۴

مشمد سوم - درولایت، ۱۲٤

مشهد چهارم - در رد شبهه های آنان که کرامت اولیارا منکرند، ۱۲۵ مشهد پنجم - درمرتبه ومقام حکمای اهل نظر، ۱۲۵

مشهد ششم ـ در تأکید فرق میان عقلای اهل نظر و اولیای صاحب الهام و استبصار، ۱۳٦

مفتاح پانزدهم \_ در شرح ماهیت انسان، ۱۲۷

باب اول ـ در درجات تكون انسان برزبان اهل يقين، ١٢٧

باب دوم ـ دراحوال نفس، ۱۳۰

باب سوم ـ درتکون انسان ونیروهای نفسانی او، ۱۳۱

باب چهارم - در اثبات نفس انسانی، ۱۳۴

مفتاح شانزدهم \_ دراشاره به ملکوت آسمان، ۱۴۳

لمعهٔ اول ـ دراینکه جرم آسمان و آنچه در آن است اشرف از سایر اجسام طبیعی است، ۱۴۴

لمعهٔ دوم ـ دراینکه آسمان حیوانی است مطیع خدا در حرکت مستدیر خود ۱۴۴ لمعهٔ سوم ـ دراینکه چه نفسی مخصوص اجرام فلکی است، ۱۴۴ لمعهٔ چهارم ـ دراینکه برای هریك از آسمانها اراده ای کلی است، ۱۴۵ لمعهٔ چهارم ـ دراینکه ذات فلك جو هری واحد صاحب در جات متفاوت است، ۱۴۶

مفتاح هفدهم ـ درعلم معاد و تحقیق حشرنفوس وکیفیت برگشتآنها بخدا، ۱۴۷ اشراق اول ـ درترتیبآنچه که درانسان حادث میشود چنانکه ازناقص ترین مراتب برمی گردد پس از آنکه از آن فرودآمده، ۱۴۷

اشراق دوم \_ دراشاره به عقل فعال، ۱۴۷

اشراق سوم \_ در کیفیت اتحاد عاقل و معقول، ۱۴۸

اشراق چهارم ـ درتأكيد قول باتحاد عاقل ومعقول، ۱۴۸

اشراق پنجم \_ دربیان خیر وسعادت، ۱۴۹

اشراق ششم ـ در شقاوتی که دربرابرآن سعادت است، ۱۴۹

اشراق هفتم ـ دراحوال نفوس ناقصه ومتوسطه، ١٥٠

اشراق هشتم ـ در ابطالآنچه ذکرکردند و اشاره بآنچه مهملگذاشتند، ۱۵۰

مفتاح هیجدهم \_ دراثبات حشرجسمانی و بعث بدنها، ۱۵۱

مشهد اول \_ دراثبات نشأهٔ دوم برای بدنها، ۱۵۱

مشهد دوم \_ در وجوه فرق دنیا و آخرت در نحو وجود جسمانی، ۱۵۲

مشهد سوم ـ در تحقیق آنچه که گذشت از اینکه هرمؤمنی را عالمی است در

آخرت مثل این عالم جسمانی وبزرگتر از آن، ۱۵۲

مشهد چهارم \_ دراشاره به مذاهب مردم درامرمعاد، ۱۵۳

مشهد پنجم ـ در تعیین آنچه که ازانسان پسمر ک باقی میماند، ۱۵۳

مشهد ششم \_ دراینکه مقتضی حکم چنانست که انسان را بعثی باجمیع قوی

و جوارح باشد، ۱۵۴

مشهد هفتم ـ در اشاره به اقسام معاد، ۱۵۵

مفتاح نوزدهم \_ در پارهای از احوال قیامت، ۱۵۶

مشهد اول ـ درصفت طریق آخرت وسبب اعراض مردم از آن، ۱۵۹ مشهد دوم ـ درشرف علم آخرت، ۱۵۷

مشهد سوم ـ دراشاره به انتقال از فطرت اولیه وبرگشت بدان، ۱۵۸ مشهد چهارم ـ در اشاره به عالم دنیا وعالم آخرت، ۱۵۸

مشهد پنجم ـ دراشاره به علم الساعة، ۱۵۹

مشهد ششم ـ درتحقیق قیامت و بعث، ۱۵۹

مشهد هفتم ـ درمعنی «متی» و «این» بالنسبه به قیام ساعت، ۱۶۰ مشهد هشتم ـ درتحقین عذاب قبر وثواب آن وبعث، ۱۶۱

مشهد نهم ـ دراشاره به معنى حشر، ١٦١

مشهد دهم ـ در ذكراصناف خلایق درقیامت، ۱۶۱

مشهد یازدهم ـ دراشاره به صراط طریق حق، ۱۶۲

مشهد دوازدهم ـ دراشاره به نشرکتب وصحائف وکرامالکاتبین، ۱۹۲

مشهد سیزدهم ـ دراشاره بهوزنومیزان واعمال وعنصر وحساب و کتاب، ۱۹۴

مشهد چهاردهم ـ دراشاره به احوال قیامت از طی آسمانها وجزآن، ۱۶۵

مشهد پانزدهم ـ در معنی نفخ، ۱۶۵

مشهد شانزدهم ـ در اشاره به حالاتی که روز قیامت حادث میشود بر طریق عرفان وکشف، ۱۹۶

مشهد هفدهم ـ در اشاره به درهای بهشت و درهای آتش، ۱۹۷

مشهد هیجدهم ـ دراشاره به زبانیه، ۱۹۸

مشهد نوزدهم ـ در اشاره به نعمتهای بهشت وخازن آن و محنتهای دوزخ و مالك آن، ۱۶۸

مشهد بیستم ـ درکیفیت تجدد احوال براصحاب بهشت و اصحاب دوزخ، ۱۷۰ مفتاح بیستم ـ دراشاره به ریاضت و تقسیم آن، ۱۷۱.

م تاریخ پزشکان و فیلسوفان اسحقبن حنین

هریك از امم عالم بدانش و فنی خاص اشتهار دارند و شهرت یونان به طب و فلسفه است بگفتهٔ ناصر خسرو: ۱

پزشکی گزیدند مردان یونان ره رومیانزی حسابست والحان جو بغدادیان را صناعات الوان عرب بر ره شعر دارد سواری ره هندوانسوی نیرنگ و افسون مصورنگار است مرچینیان را

دانشمندان اسلامی سیر علوم یونانی را از یونان باسکندریه و از اسکندریه بایران و انطاکیه و حران و سپس به بغداد بتفصیل یاد کردهاند در اواخرقرن سوم و اوائل قرن چهارم علم طب باوج اعلای ترقی خود رسید و ترجمه های یونانی و سریانی از کتب طبی تبدیل به کتابهای مستقل و منقح گردید. ایجاد بیمارستانهای متعدد در مراکز بلاد اسلامی مانند ری و بغداد علم را بعمل و قیاس را به تجربه نزدیك ساخت. ابوب کرمحمد بن ز کریای رازی طبیب و فیلسوف معروف ایرانی نمونه کامل و برجسته ای از پرورش یافتگان آن دوره بود که علوم یونانی با تمدن اسلامی که ملتهای مختلف در تشکیل آن شرکت داشتند آمیخته شده و باسعی و کوشش دانشمندان اسلامی مراحل ترقی و تکامل خود را پیموده بود او دربیمارستانهای بغداد روش خاص خود را در معالجه و مداوای بیماران بکار برد و با پزشکان و علمای طب دارالخلافه به بحث و تبادل نظر پرداخت و سپس بزادگاه اصلی خود یعنی « ری » مراجعت کرد و کتاب تبادل نظر پرداخت و سپس بزادگاه اصلی خود یعنی « ری » مراجعت کرد و کتاب الطبالمنصوری» یا «الکناش المنصوری» خود را بنام حاکم ری ابوصالح منصور بن اسحاق بن احمد بن اسد تألیف کرد. این ابوصالح از سال ۲۹۰ تا ۲۹۶ از طرف پسرعم

۱\_ناصرخسرو، دیوان، ص۸۸(چاپمینوی ومحقق)، قصیدهٔ ۲۹ ابیات ۸-۷-۶ ۲ مسعودی، التنبیه و الاشراف، ص ۱۰۶، ابن ابی اصیبعه، عیون الانباء، ج۳

خود احمدبن اسماعیل بن احمد دومین پادشاه سامانی در ری حکومت کرده است.

درهمین ایام یعنی درسال ۲۹۰مناظرهای میان ابوالعباس بن فراس و ابوالعباس بنشمعون در بغداد در حضور وزیر قاسم بن عبیدالله متوفی ۲۹۱کــه وزیرمعتضد و مکتفی بود ٔ درگرفت براینکه نخستین طبیب که بوده است و آغازطب از کجاست و پایه آن بر قیاس بو ده است یا بر تجربه. وزیر از اسحق بن حنین میخو اهد که کتاب موجزی دراین باب تألیف کند و تاریخ طب و طبیباری که تاآن زمان آمده و همچنین فیلسوفانی را کــه همزبان با آنان بـودهاند بیان نماید اسحق ایـن مسؤول را اجابت و کتاب «تاریخ الاطباء والفلاسفة» خود رابهمان نحوکه ازاوخواسته شده بود تصنیف می کند. اسحق مانند پدرش در زبان عربی و یونانی و سریانی مهارتی بسزا داشت و حتی در زبان عربی ازپدرش برقربود<sup>۵</sup> و توجه اوبه ترجمهٔ کتب فلسفی ارسطو بیش از کتب طبی او بوده است٬۶ گذشته ازترجمههائی که باو منسوب استکتابهائی نیـز مستقلاً تأليف كرده است كه از جمله «كتاب الادوية المفردة» و «كتاب كناش الخف» را ميتوان نام برد او درسال ۲۹۸ از دنیا رفته است<sup>۷</sup> ابن الندیم و ابن القفطی در ضمن تألیفات او از «تاریخ الاطباع» یاد کرده اند. و نیز ابن ابی اصیبعه درمیان آثار او کتابی بدین عنوان «كتاب ذكر فيه ابتداء صناعة الطب واسماء جماعة من الحكماء والاطباء» نقل كرده است ومسلماً كتابي راكه نامبردگان يادكردهاند همين «تاريخالاطباء و الفلاسفة» اوستكه ترجمهٔ آن دراین گفتار آور ده می شود.

این کتاب از قدیم ترین کتبی است که دراسلام در تاریخ طب نوشته شده و نسخه آن باقی مانده است و کتابهای مهمی که از مراجع تاریخ بشمار می رود مانند: الفهرست ابن الندیم و رسالة ابی ریحان فی فهرست کتب الرازی و اخبار الحکماء ابن القفطی و عیون الانباء فی طبقات الاطباء ابن ابی اصیبعه مطالب مربوط به آغاز طب و تحول و تکامل آن و نخستین طبیبان را از این کتاب نقل کرده اند.

٣- ياقوت حموى، معجم البلدان، ج٢ ص١٥٩

عـ تاريخ وفات نقل از النجوم الزاهرة ابن تغرى بردى، ج٣ ص١٣٣٨

٥- ابن النديم، الفهرست ، ص ٣٩٧

ع- ابن ابي اصيبعه ، عيون الانباء، ج ٢ ص ١٥٥

٧- الفهرست، ص٧٩٧. درعيون الانباء، ج٢ ص٧٤١ نام چهار ده كتاب ومقاله ازاو

پیش ازاین کتاب دو کتاب دیگر درباره تاریخ طبوجود داشته که اصل آن بدست ما نرسیده و فقط منقولاتی از آن دو را برخی از دانشمندان ذکر کرده اند:

یکی کتاب «تفسیرسو گند نامههای بقراط» است که منسوب به جالینوس می باشد و دیگر کتاب «تاریخ بحیی النحوی» است. بقراط کتاب الایمان (= سو گند نامهها) را که مشتمل برسه قسمت عهدنامه و ناموس الطب و وصیت بود تألیف و جالینوس آن را شرح و تفسیر کرده است. در عهدنامه بیان نموده که چگونه متعلم و دانشجوی طب باید سو گند یاد کند که فضیلت و تقوی را از دست ندهد، و در ناموس الطب آشکار ساخته که چه کسی سزاوار است که صناعت طب را بیاموزد، و در وصیت آنچه را که طبیب درنفس خود نیاز مند بآن است ذکر کرده است ۸.

تاریخ بحیی النحوی همین است که اسحق قسمتی از آن را در کتاب خود نقل کرده است و یاد آورشده که بحیی فقط اطباء را در کتاب خود آورده ولی او از فیلسوفانی که معاصر هریك از اطباء بوده اند نیزنام برده است .

اینکه اسحق کتاب خود را جامع اطباء و فلاسفه قرارداده مبنی بر آنست که بیشتر اطباء فیلسوف هم بوده اند وبیشتر فیلسوفان هم ازطب اطلاع و آگاهی داشته اند چنانکه وقتی از فرفوریوس یاد می کند گوید او در فلسفه وطب بارع و مبرز بود بطوریکه برخی اورا فیلسوف و برخی دیگراو را طبیب می خواندند و نیبز کتابی به بقراط یا جالینوس نسبت داده شده بدین عنوان «فی أن الطبیب الفاضل یجب ان یکون فیلسوفای ۹۰۰ اسحق در این کتاب روش مختلف اطبا را نیز نقل کرده زیر ابرخی از اطباء طب را مبتنی برحیل و برخی بر تجربه و برخی دیگر برقیاس می دانستند و این اختلاف در میان اطبای نیمه اول قرن سوم نیز دیده می شود. مسعودی می نویسد الواثق بالله روزی فلاسفه و متطببان را گرد کرد و سخن از طبیعیات و المهیات بمیان آمد واثق گفت: من می خواستم بدانم ادراك معرفت طب و مأخذ اصول آن از کجا بوده است گفت: من می خواستم بدانم ادراك معرفت طب و مأخذ اصول آن از کجا بوده است آیا از حس است یا از قیاس یا از سنت ؟ و آیا باعقل دریافته می شود یا باسمع چنانکه اهل شریعت می گویند ؟ یکی از حاضران گفت گروهی از اطباء و بسیاری از متقدمان را اعتقاد بر آنست که طب بوسیله تجربه حاصل می شود و گروهی دیگر به پیروی

۸- ابن ابی اصیبعه، عیون الانباء، ج۱ ص ۴۳
 ۹- ابن جلجل، طبقات الاطباء والحکماء، ص ۱۹

از قدمای یونانیان که به «اصحاب الطب المحیلی» معروف هستند می گویند که فرد فرد بیماری ها و سبب آنها بحیلت باصول خاص و جامعی برگردانده می شود. واثق رو به حاضران کرد و گفت: جمه و راعظم طبیبان را چه رأی است آنان پاسخ داند: قیاس ۱۰ از میان طبیبانی که نامشان در کتاب اسحق آمده «بقراط» و «جالینوس» بیش از دیگران اشته اردارند و در کتب اسلامی از آن دو بعنوان نمونه طبیب کامل نام برده

مى شود. ابوالعلاء معرى دركتاب الاستغفار خود اين دو تن را چنين مى ستايد:

سقياً ورعياً لجالينوس من رجل ورهط بقراط غاضوا بعد او زادوا فكــل مــا أصلوه غير منقض بــه استغاث اولــوسقم و عواد١١

چنانکه پیشاز این یاد شد کتاب اسحق بن حنین مورد استفاده ابن الندیم و بیرونی وابن ابی اصیبعه و ابن القفطی قرار گرفته است و آنان گفته های اسحق را یا از او یا از تاریخ یحیی النحوی که اسحق قسمتی از آن را نقل کرده است در کتاب خود آورد، اند.

ابن النديم درالفهرست فصل «ابتداء الطب» را از اسحق بن حنين و فصل «ذكر اول من تكلم في الطب» را از تاريخ يحيى النحوى نقل كرده است اونيز آنجاكه سخن از «فيلغريوس» بميان مى آورد گويدكه اسحق بن حنين در تاريخ الاطباء از او يادى نكرده و ندانسته كه در چه زمانى مى زيسته است ۱۳.

بیرونی در رسالهٔ خود سخن از آغاز طب بمیان می آورد و اشاره به مطالب کتاب اسحق بن حنین می کند و نیز گفتار یحیی النحوی را مبنی براینکه پایه طب بر تجربه بوده است نقل می نماید او تاریخ و فات جالینوس را نیز مطابق آنچه اسحق در کتاب خود آورده ذکر کرده و برای اطبائی که در کتاب اسحق آمده جدولی تعیین نموده است ۱۴.

ابن ابی اصیبعه آنجاکه دوران زندگی و تعلم و تعلیم جالینوس رابیان می کند

١٥- مسعودي،مروج الذهب، ج عص ٧٩

۱۱ - ابن ابی اصیبعه ، عیون الانباء ، ج ۱ ص۱۳۳ بنظر آمد که کتاب الاستففار همان کتاب الغفر ان باشد ولی در آن کتاب این اشعار دیده نشد.

١٢- ابن النديم، الفهرست، ص ١٩٨٠.

١٣- ماخذ پيشين، ص ١٥٥.

۱۴ رسالة ابي ريحان في فهرست كتاب الرازي ص ۲ و ۲۵ و ۲۴ و ۲۳

می گوید این مطابق است با آنچه که اسحق بن حنین در تاریخ خود ذکر کرده و آن را به یحیی النحوی نسبت داده ۱۵ و نیز آغاز علم طب را از کتاب تفسیر جالینوس بر کتاب الایمان (=سوگند نامه ها) بقراط مطابق آنچه در تاریخ اسحتی دیده می شود نقل کرده است ۱۶۰۰ و در موارد دیگر نیز تصریح می کند که از تاریخ اسحق بن حنین مطالب خود را نقل می نماید.

ابن القفطی در باب آغاز طب قول اسحق بن حنین را نقل می کند که مصریان طب را استخراج کردند بوسیله تجربهٔ آن زن بیمار که میلی وافر به «راسن» داشت و در نتیجه خوردن آن ازبیماری بهبود یافت و نیز او ازقول یحیی النحوی عین آنچه راکه اسحق از تاریخ یحیی النحوی درباره نام اطباء و زمان فترت میان آنان آورده ذکر کرده است و همچنین اسکندرانیون را وقتی می خواهد نام ببرد تصریح می کند که بهترتیبی که اسحق بن حنین مرتب ساخته است از آنان یاد می کند ۷ و در موارد دیگر نیز از تاریخ اسحق بن حنین صراحة "نقل کرده است.

نسخهای از کتاب تاریخ الاطباء اسحق بن حنین دراستانبول تحت شماره ۶۹۱ حکیم او غلوعلی پاشا باقی مانده و درضمن مجموعهای است که اکنون در کتابخانه ملت واقع در خیابان مسجد فاتح موجوداست. در فهرست قدیمی کتب حکیم او غلوعلی پاشا این کتاب تحت عنوان « تاریخ الاطباء» است و به جمال الدین القفطی نسبت داده شده است.

خاور شناس معروف فرانز رزنتال Franz Rosenthal تاریخالاطباء اسحق بن حنین را در مجله اورینس (Oriens) شماره ۱ جلد ۷سال ۱۹۵۴ بزبان انگلیسی ترجمه کرده و مقدمه ای هم بهمان زبان برآن نوشته است. ازآنجا که این کتاب حائزاهمیت است و دانشمندان مهم مانند ابن الندیم و بیرونی و ابن ابی اصیبعه و ابن القفطی آنرا مورد استفاده قرار داده اند وسال تألیف آن دویست و نود هجری یعنی زمان اوج ترقی و شهرت محمد زکریای رازی بوده است مناسب دیده شد که آن کتاب بزبان فارسی ترجمه شود تا در مجلهٔ دانشکدهٔ ادبیات بمناسبت هزار و یک صدمین سال تولد آن حکیم

و فیلسوف درج گردد امید است که مورد استفادت اهل علم و دانشجویان این فـن قرار گیرد.

# بنام خدای بخشنده بخشاینده واز اویاری می خواهیم

این کتابی است که اسحق بن حنین آنرا در تاریخ پزشکان تألیف کرده و فیلسوفانی راهم که درقسمتی از طب کمال یافته اند ویا درشمار طبیبان یاد شده اند در آن گنجانیده است.

اسحق گفت:

میان ابوالعباس بن فراس و ابوالعباس بن شمعون مناظرهای روی داد دربارهٔ اینکه پیشین و نخستین پزشکان که بوده است ابوالعباس بن فراس گفت: من کسی را ازبقراط قدیمتر نمی دانم و او اول است و سایر فیلسوفان دانش پزشکی را از او فرا گرفتند و روش او را دنبال کردند.

ابوالعباس بن شمعون گفت:

موضوع چنین نیست که تومی پنداری بلکه بقراط دانش خود را از پیشینیانی که پیشاز اومی زیستند فراگرفت و نام او از این جهت پیدا آمد که او مطالب بسیاری را استنباط و تدوین کرد و نیز او از کسانی بوده است که روش قیاس را بکار برده و آن را تأیید نموده است.

این مناظره درحضور ابوالحسن وزیر ولیالدوله صورت گرفتو وزیرنامبرده که خدای اوراگرامی داراد ازمن پرسید: ازاین دوعقیده کدام یك نزد تو درست تراست ای ابویعقوب؟ من باو پاسخ دادم: خداوند وزیر را گرامی داراد سخن دربارهٔ تاریخ بویژه زمان بسیار دور براستی دشوار است و هر کس سزاوار آن بحث نیست زیرا هر کس بفراخور آنچه باو رسیده ویا آن راشنیده است سخن می گوید ولی آنانکه در دانشهای فلسفی کوشیده اند دراین باره آشناتر از دیگران هستند، وزیر سپس چنین گفت: از آنچه که تو گفتی برمی آید که سخن ابوالعباس بنشمعون درست تر باشد

زیرا او درعلوم خاصه علوم اوائل تفقه و تدبر نموده پساو بنابر آنچه تو گفتی آگاه۔ تر است.

### سپس خواجه من (= وزیر) چنین گفت:

ازتو میخواهم که دراین باره کتابی موجز تألیف کنی و درآن آغاز علم طب واینکه چگونه بوده و چگونه شیوع پیدا کرده و تاریخ آن راتا امسال که ما درآن هستیم یعنی سال دویست ونود هجری بیان کنی ونیز روشن سازی که نخستین پزشکان و بازپسین آنان که این فن بدومنتهی می شود که بوده اند و کدام یك از فیلسوفان همزمان باآن پزشکان می زیسته اند. دراین کار شتاب کن و آنر ابازپس میفکن که روح من سخت به آن آرزومند و مشتاق گشته است.

#### اسحق گفت:

از پیش خواجه وزیر بیرون آمدم و بتألیف آن کتاب چنانکه فرمـوده بـود پرداختم.

#### اسحق گفت:

از آنجا که سخن در وجود صناعت پزشکی بسیار است اختلاف در آغاز وجود آن دشوار گردیده است گفتار درباره بوجود آمدن این فن بدو بخش ابتدائی تقسیم می شود زیرا آنان که معتقه بحدوث اجسامی هستند که معالجات علم پزشکی در آنها بکار می رود معتقد به حدوث این فن هستند زیرا اجسامی که طب در آنها بکار برده می شود محدث است و آنانکه قائل بقدم اجسام هستند صناعت طب را نیز قدیم می دانند زیرا اشیاء قدیم است و همیشه بوده است.

گروه اول نیزگفتارشان بدوبخش تقسیم می شود برخی از آنان معتقدند که طب همراه باایجاد انسان موجود شده است زیرا از چیزهائی است که در صلاح انسان بکار می رود، و برخی دیگر را عقیده بر آنست که طب پساز آفرینش انسان بوجود آمده است و اینان نیز به دو گروه تقسیم می شوند گروهی گویند که خداوند آن را بمردم الهام کرده و گروهی دیگر قائلند باینکه مردم خود آن را استخراج کرده اند، واینان درباره محلی که از آنجا این فن پیدا شده اختلاف دارند برخی گویند مصریان آن را استخراج کرده اند و برخی گویند مصریان آن را استخراج کرده اند و از داروی معروف به «راسن» گفتار خود را تأیید می کنند، و برخی گویند هرمس (Hermes) سایر صناعتها را کشف کرده و فلسفه و طب هم از آن جمله بوده

است وبرخی گویند که اهل قولوس (Cos) صناعت طبرا از داروهائی که قابلهٔ بانوی شاه برای درمان در د اوساخته بو دبدست آور دند، و برخی دیگر گوینداهل موسیا (Mysia) و افروجیا (Phrygia) آن را بدست آور دند زیرا آنان نخستین کسانی بو دند که به نوای موسیقی پی بر دند و با آهنگهای آن در دهای درونی و روحی را درمان کر دند و درمان در دهای درونی می شود، و همچنین بعضی جادو درمان در دهای درونی می شود، و همچنین بعضی جادو گران فارس و بعضی هندیان و بعضی اسلاوها را مخترع صناعت طب دانسته اند.

برخی از آنانکه طبرا از الهامات خداوند دانستهاند گفتهاند که خداوندبوسیله رؤیا طب را الهام کرده است بدین طریق که گروهی درخواب دیدهاند که داروهائی را بکار می برند سپس آن داروها را در بیداری بکار بردنید و از بیماریهای دشوار بهبود یافتند و پس از آن دیگران نیز باآن داروها دردهای خود را درمان کردند، و برخی دیگر گفتهاند که خداوند نامش گرامی باد بوسیله تجربه طب را بمردم الهام کرده و سپس بتدریج افزونی وقوت یافته است واینان داستان آن زن مصری رادلیل براین مطلب آوردند که او بحالت غم و اندوه و دلنگرانی دچار گردیده بودگذشته از این معدهاش ناتوان و سینهاش پراز اخلاط ناساز گار شده و خون زنانگی براو بسته آمده بود اتفاق چنان افتاد که بجهت میل فراوانی که برراسن اشت بارها در خوردنی خود آن را بکار برد سپس همه دردها از او برطرف گردید و سلامت خود را باز یافت خود آن را بکار برد سپس همه دردها از او برطرف گردید و سلامت خود را باز یافت وهمه کسانی که دردی از دردهای او را داشتند راسن را درخوردنی خود بکار بردند و سپس بهبود یافتند پساز آن مردم بیاری تجربه داروهای دیگر را برای نابود ساختن سپس بهبود یافتند پساز آن مردم بیاری تجربه داروهای دیگر را برای نابود ساختن دردهای دیگر بکار بردند.

آنان که معتقدند که صناعت طب را خداوند آفریده است استدلال می کنند به اینکه عقل انسانی را درك و دریافت این علم جلیل امکان نیست فقط خداوند است که همچنانکه چیزهای دیگر را خلق کرده صناعت طب را هم به تنهائی او آفریده است.

از آنجاکه عقاید و آراء دراین باره چنانکه دیده شد مختلف و متباین است جستن آغاز این علم براستی دشوار است ولیمن پساز جستجو ونظر درهمهٔ تاریخها تاریخی را بهتر و درست تر از تاریخی که یحییالنحوی آنرا ساخته است ندیدم یحیی کسی است که مردماو را دوستدار رنج (philoponos) میخواندند بجهت آنکههرگاه

بتألیف کتابی همت می گماشت در مباحث آن استقصای وافی مبذول می داشت و رنج فراوان متحمل می شدتااینکه آنچه را بیرون می آور دصحیح و در ست باشد. من گفتار او را استنساخ و تصحیح کردم زیرا او عمل بر تقریب نموده و کتاب خود را از اسقلبیوس اول (Asclepios) آغاز کرده است بعلت آنکه گروهی اتفاق کرده اند براین که او نخستین کسی است که در مطالب طبی سخن گفته است و پایان تاریخ خود را جالینوس (Galen) قرار داده است .

یحیی النحوی فقط تاریخ پزشکان را نقــلکرده است ولی من فیلسوفانی را هم که همزمان باهریك ازآنپزشکان بودهاند درآن میان آوردهام تا اینکه تمام تر و کامل ترباشد .

این است سخن یحیی النحوی اسکندرانی:

نام پزشکان مهم از آغازظهور طب در جزیره قو (= قولوسCos)

بنا برآنچه از کتابهای مکتوب و احادیث مشهوری که ثقات علما آنرا نقل کر ده اند بما رسیده است نخستین پزشکی که طب را بوسیله تجربه بدست آورده اسقلبیوس اول است و از زمان اوتا جالینوس که بازپسین پزشکان است هشت تن نام برده می شوند اسقلبیوس اول . غوروس (Gurus) و مینس (Minos) و برمانیدس برده می و افسلطون طبیب (Plato the physician) و اسقلبیوس ثانی (Asclepios) و بقراط (Galen) و جالینوس (Galen) .

از آغاز ظهور اسقلبیوس تا وفات جالینوس پنج هزار و پانصد و دوسال است چهار هزار و هشتصد و نودوهشت سال آن فترت میانزمان مرگ هریك از این هشت پزشك تا زمان ظهور دیگری است بدین بیان :

از زمان وفات اسقلبیوس اول تاظهورغوروس هشتصد وپنجاه وششسال واز وفات غوروس تاظهورمینس پانصد وشصت سال وازوفات مینس تا ظهوربرمانیدس هفتصد و پانزده سال و از وفات برمانیدس تاظهور فلاطن هفتصد وسی پنجسال و از وفات فلاطن تاظهوراسقلبیوس ثانی هزاروچهارصد وبیست سال واز وفات اسقلبیوس ثانی تاظهور بقراط شصت سال واز وفات بقراط تا ظهورجالینوس ششصد وشصت و پنج سال بوده است ، و ششصدوسیزده سال آنزمان زندگی هریك ازاین هشت پزشك

ازآغاز ولادت تا هنگام وقات بدین بیان است :

اسقلبیوس اول نود سال زندگی کرد دوران کودکی و زمانی که نیروی ایزدی براو گشوده نشده بود پنجاه سال و دورانی که عالم و معلم بود چهلسال .

غوروس چهل و هفت سال زندگی کـرد هفده سال کودك و دانشجو و سی سال دانشمند و آموزنده بود .

مینسه شتاد و چهارسال زندگی کردشصت و چهارسال دوران کو دکی و دانشجوئی او وبیست سال دوران عالمی و معلمی اوبود .

برمانیدس چهلسال زندگی کرد بیست و پنج سال کودك و دانشجوی و پانزده سال عالم ومعلم بود .

فلاطن شصت سال زندگی کرد چهل سال کودك و متعلم وبیست سال عالم و معلم بود.

اسقلبیوس دوم صد و ده سال زیست دوران کودکی و تعلم او پانـزده سال و دوران عالمی و تعلیم او نود سال بود و پنجسال را هم به عطلت گذرانید.

جالینوس هشتاد و هفت سال زیست هفده سال کودك و متعدم و هفتاد سال عالم ومعلم بود .

هریك از این پزشكان اصلی دانشجویانی را تربیت کردند و آنان را جانشین خود ساختند تا اینکه نامشان جاوید بماند این جانشینان از فرزندان وشاگردانی که خویشاوند آنان بودند بر گزیده می شدند نه از بیگانگان زیرا بنابر آنچه اسقلبیوس اول مرسوم ساخته بود میان آنان عهود و پیمان هائی ممهد و استوار گردیده بود که این صناعت را به بیگانگان نیاموزند . سپس شش تن از میان شاگردان و فرزندان و خویشان امر این صناعت را تعهد نمودند و در میان آنان یکی سلیمانبن داود را دریافته بود و پیوسته این فن از این شاگردان بشاگردان دیگرتعلیم می شد و یکی پس از دیگری بدنبال هریك از پزشكان نام برده بظهور پیوستند اینان روش تجربه وقیاس را درست ترین روش این فن دانستند و علم طب از این شاگردان به پرورش یافتگان و جانشینان که از خاندان آنان بودند منتقل گشت تا وقتی که فلاطن پیدا شد و نظر به مقالات قوم افکند و چنین اظهار داشت که تجربه به تنهائی بد وخطرناك است وقیاس مقالات قوم افکند و چنین اظهار داشت که تجربه به تنهائی بد وخطرناك است و صحیح

است. او کتابهائی که درگذشته تألیف شده بود سوزانید و از میان کتب قدیمه فقط آنهائی راکه جامع تجربه و قیاس هردوبود بجاگذاشت. هنگامی که فلاطن درگذشت ازمیان شاگردان واهل بیت و فرزندان خود شش تن بجانشینی برجای گذاشت او آنان را تقسیم کرد یکی را به حکم بر امراض و دیگری را به تدبیر ابدان و سومی را به رگ زدن و داغ کردن و چهارمی را بدرمان زخمها و پنجمی را بدرمان چشم و ششمی را به شکسته بندی و پیوند مفاصل گماشت.

علم پزشکی باین کیفیت در میان این شش شاگرد و فرزندان و خویشانی که آنان جانشین خود ساختند سیرتدریجی خود راکرد تا اینکه اسقلبیوس دوم پیدا شد و درآراء کمن نظرافکند دید که فقط به آراء فلاطن می تواند معتقد باشد و و وقتی که اوچشم ازجهان بربست ازمیان افرادخاندان خودسه تن را به جانشینی خود برگماشت که عبارت بودند از بقراطبن ایراقلیدس (Hippocrates the son of Heracleides) وماغارینس (Megarenus) ووارخس (Euergos) و دیری نگذشتکه دو تن از آنان وفات یافتند و بقراط کـه بگانهٔ زمان و دارای فضیلت کامل و عالم بهمه چیزها و ضرب المثل طبیب و فیلسوف بود باقی ماند. سیره وسر گذشت اوطولانی است او بنحوشگفت آوری صناعت قیاس و تجربه را تقویت کرد که هیچ دشمنی یارای حل و و هتك آن را نداشت اوعلم طب را به بیگانگان آموخت و آنان را مانند فرزندانخود گردانید از ترس اینکه مبادا صناعت طب در جهان نابود شود و این موضوع را در عهدنامه خود خطاب به پزشکان بیگانهای که این صناعت را ازاو آموخته بودند یاد کرده است . هنگامی که بقراط در گذشت فرزندان وشاگردانی از خاندان اسقلبیوس وخاندانهای دیگربر جای گذاشت از فرزندان او ثاسلوس (Thessalos) و ذراقن (Dracon) ومالاماارسا (نام دختربقراط است که درمنابع یونانی مشخص نیست) و از نبیرگانش بقراط بن ثاسلوس وبقراطبن ذراقن و از شاگردان دور و نزدیك اوجماعتی نام برده مي شوند .

دانش پزشکی ازاین طبیبان بتدریج بشاگردان منتقلگشت تا اینکه جالینوس پیدا شد. درفاصله میان بقراط وجالینوس نیزجماعتی از پزشکان بظهرور پیوستند در میان آنان کسی پیدا شد که عقیدهاش با دیگران مختلف بود و کتابهائی در حیلههای طبی تألیف کرد و خواست عقیدهٔ مردم رافاسد سازد وازاعتقاد بقیاس و تجربهبازشان

دارد وپیوسته برخی از پزشکان این عقیده را میپذیرفتند و برخی دیگر ازپذیرفتن آن خودداری می کردند تا اینکه جالینوس پیدا شد و آن عقیدت را انکار و نابودکـرد و کتابهائی راکه در این باره یافت سوزانید و این روش را بکلی باطل ساخت. درزمان او گروهی از پزشکان که تعداد آنان بهدوازده میرسید با هم هم پیمان شدند که برای ترکیب داروهائی که برای مردم سودمند است و بیماریهای دشوار را بهبود می بخشد با یکدیگر همکاری کنند از میان آنان فیلس مقدونی (Philon the Macedonian) است که به قادر ملقب بود زیرا او به نحوهٔ درمانهای دشوار و بیماریهای سخت و بهبود ساختن آنها بسیار باجرأت بود وحدس او در هیچ درمانی خطا نمی کرد و دیگر ديوسقوريدس العين زربي (Dioscurides al-Ayn Zarbi) است كه صاحب نفس زكيه بود ومنافع بسیاری را برای مردم جلب کرد اوخود را دررنج افکند و دربالادمختلف بگردش پرداخت تاآنکه علم شناختن داروهای مفرده را ازبیابان ها وجزیره هاو دریاها بدست آورد و آنها را پیش از تحقیق از خواص آنها مورد تجربه قرار داد. وقتی از راه تجربه بخاصیت آنها پیبرد بدنبال تحقیق رفت و آن را درست مطابق با تجربهٔ خود یافت همه این امور برای این بود که بنوع بشرسود وبهره برساند و دیگرزنی بود که جالینوس داروهای فراوان و درمانهای بسیارخاصه درامور زنانه را از او فراگرفت و دیگرجماعتی از پزشکان که اصحاب داروهای ترکیبی بشمار می آمدند و جالینوس هرچه راکه درباره داروهای ترکیبی نوشته است از آنان و از پزشکان زیرکه پیش از آنان بو دهاند فراگر فته است:

ابولونیوس (Apollonios) و زینون کبیر (Socrates) و رینون و زینون کبیر (Glaucon) و اغلوقن (Zenon the younger) و مغیر (Zenon the younger) و اغلوقن (Democrates) و گروهی نامبردار (Plato) و ذمةراط (Democrates) و گروهی نامبردار و ارمنیس (Herminos) معلم جالینوس و اغلوقن دوستدار جالینوس و فرفوریوس (Porphyry) صاحب تألیف فراوان که گذشته از فلسفه در طب نیز مبرز ومتبحربوده و بهمین مناسبت برخی از مردم او را فیلسوف وبرخی دیگر طبیبش میخواندند و اسکندر پادشاه و اسکندر افرودیسی (Alexander of Aphrodisias) و بقیهٔ آن جماعت تاآنجا که سخن یحییالنحوی بپایان میرسد.

اسحق بن حنين گفت :

از زمان مرگ جالینوس تا سال دویست و نود هجری که در آن سال گفتگو میان ابن فراس وابن شمعون واقع شد هشتصد و پانزده سال است .

پزشکان قابل ذکر از زمان جالینوس تا این سال عبارتنداز:

اصطفن الاسكندراني (Stephanos al - Iskandarânî)

جاسيوس الاسكندراني ( \* « « Gessios )

انقيلاوس الاسكندراني ( \* \* ( Aquilas )

مارينوس الاسكندراني ( \* \* \* (Marinos )

این چهار تن اسکندرانی کتابهای جالینوس را گردآورند و بتفسیر وتلخیص آنها پرداختند و دربرخی باختصار و دربرخی بتفصیل بحث کردند ، و دیگرطیماوس طرسوسی (Timaios at - Tarsūni) و سمرنی (Smrny) که به هلال (= نـو ماه) ملقب بود زیرا او پیوسته درخانه می نشست و در علوم و تألیفات خود فرو می رفت و مردم او را بسیار دیردیرمی دیدند واز فرط پنهان بودن به «هلال» ملقب گردیده بود» و مغنس اسکندرانی (Magnus al - Iskandarânî) و اریباسیوس (Oreibasios) کهمؤلف دو کناش بود و فولس (Paul) مؤلف کتاب ثریاو دیاسقوریدس (Dioscurides) جشم پزشك و اریباسیوس قوابلی (منسوب بقوابل جمع قابله) زیرا بسیاری از مردم در امور زنان بااو مشاورت می کردند و یحیی النحوی و جماعتی که ذکرنام آنان موجب درازی سخن می گردد .

هنگامی که از این تاریخ فراغت یافتم عبداللهبن شمعون ازمن خواست تاروشن سازم که سیدنا (= خواجهٔ ما) ابراهیم وسیدنا موسی و سیدنا مسیح بر آنان درودباد درچه محلی ازاین تاریخ بودهاند و تاریخ آنان چگونه ازاین تاریخ برمی آید.

سیدنا ابراهیم وسیدنا موسیدرود برآن دوباد میان افلاطن طبیب واسقلبیوس اول بودهاند، ومسیح براودرودباد میان بقراط وجالینوسبوده است. ازسیدناابراهیم تا سیدناموسی پانصد و پنج سال و از سیدنا ابراهیم تا مسیح دو هزار وشصت و پنج سال و ازسیدنا ابراهیم تا مسیح دوهزار و شصت و پنج سال و از سیدنا ابراهیم تا سال دویست و نود هجری دوهزار و نهصد وسیونه سال و از سیدنا موسی تا مسیحنام آن دوپاك باد هزارو پانصدوشصت سال و از سید ناموسی تاسال دویستونود هجری دوهزار و خهارسال و از مسیح تا سال دویستونود هجری هشتصد و دوهزار و خهارسال و از مسیح تا سال دویستو نود هجری هشتصد و

هفتاد وچهارسال و ازمسیح تا جالینوس پنجاه ونه سال و ازجالینوس تا سال دویست ونود هجری هشتصد و پانزده سال بوده است.

پس ظهورعلم طب سه هزاروسیصد و هفتاد و هشت سال پیش از سیدنا ابراهیم بوده است .

ما يوا يوا د ديال و دياد و المنظم و المالية و المنظم و ال

many and the latest the control of the state of the state

على يتدال والبياسي م البيار و المراجع المراجع المراجع المراجع المراجع المراجع المراجع المراجع المراجع المراجع

والمراجع المراجع المرا

لا يبعد إلى الناس والي الله وينوع شدة و واله مدونيس الله اليدا والها الياس ال

بپایان رسید کتاب تاریخ پزشکان وفیلسوفان

1 +

تجدید نظر در نام یکی از کتابهای رازی

the same of the sa

تحديد نظر در نام يكي از كنابهاى دازى

در چند فرسنگی تهران پایتخت ایران آثار و خرابه های شهری کهن و جود دارد که بنام «ری» خوانده می شده است . این شهر چه پیش از اسلام و چه پس از اسلام مرکز تمدن و فرهنگ و دانش بوده و دانشمندانی که از این شهر برخاسته اند بنام «رازی» خوانده می شدند از مهمترین دانشمندان این سرزمین کهن پزشك و فیلسوف معروف محمد بن زکریای رازی است که در غرب او را «رازس» می خوانند او درسال ۱۵۱ هجری (۸۲۵ میلادی) قدم باین جهان نهاد و درسال ۱۳۳۰ (۹۳۲) رخت از این دنیا بربست و در همین مدت کوتاه زندگی خود توانست آثار ارزنده ای در طب و فلسفه و ریاضیات و نجوم و الهیات به جهان علمی زمان خود عرضه دارد. شهرت علمی رازی بزودی از مرز و محدودهٔ دنیای اسلامی گذشت و در قرن سیزدهم و چهاردهم میلادی آثار گرانبهای او بزبان لاتین و سپس به سایر زبانهای اروپائی ترجمه گردید و میلادی آثار گرانبهای او بزبان لاتین و سپس به سایر زبانهای اروپائی ترجمه گردید و

۱- نام این شهر در کتیبه های هخامنشی رگاه Ragâl بکار رفته و دریونانی نیز بصورت راگس دیده می شود رجوع شود به کتاب فارسی باستان کنت، ص ۱۲۲ و ۲۰۵۵ R. G. Kent, Ola Persian (New Haven, 1953)

۲ برای آگاهی از سوابق تاریخی و علمی این شهر رجوع شود به ری باستان
 تألیف دکتر حسین کریمان از انتشارات انجمن آثار ملی مجلد اول ۱۳۴۵ مجلد دوم
 ۱۳۴۹

۳- مانند محدث شیعی ابن بابویه رازی متوفی ۳۸۱ ومتکلم اشعری فخـرالدین رازی متوفی ۴۰۶ و داعی اسماعیلی ابوحاتم رازی متوفی ۳۲۸ و دیگران .

عـ Rhazes وگاهی هم اورا Alaubator خواندهاند رجوع شود به کتاب طب اسلامی و تأثیر آن در قرون و سطی تألیف کمپ بل، ج۱ ص ۶۵.

D. Campbell, Arabian Medicine and its Influence on the Middle Ages (London 1926) Vo. 1 p. 65

۵- بیشتر از مآخذ تاریخ وفات او را ۳۱۳ نوشته اند ولی به قرینهٔ زمان مباحثه ای که با ابوحاتم رازی کرده برخی حدس زده اند که تاریخ وفات او ۳۲۰ باشد.

و مورد استفاده اهـل علم و دانش پژوهان قرارگرفت<sup>9</sup> وبرخی از کتابهای اوحتی تا نیمه دوم قرن شانزدهم میلادی در دانشکدههای پزشکیمعروف اروپا تدریس میشد. ۲ نویسنده در این گفتارخود نمیخواهد به شرح احوال و آثار و افـکار رازی به پردازد زیرا در این باره کتابها و مقالات فراوان وجود دارد که مقام جهانی او را در علـم پزشکی آشکارمیسازد ۸.

تا قرن بیستم رازی در دنیای علم بعنوان یك طبیب چره دست كه توانسته میراث علمیگذشتگان را بطور منظم وقابل استفاده دردسترس جویندگان دانشقرار دهد معرفی شده بود ولی افكارفلسفی و اخلاقی اوكمترمورد توجه قرارگرفته بوددر

و ۱۵۹۱ و ۱۵۹۱ و در سال ۱۲۷۹ نحت عنوان لاتینی Continens بربان لاتین از جمه شد و در سال ۱۴۸۶ برای نخستین برار چاپ گردید و سپس در سالهای ۱۵۰۵ و ۱۵۰۹ و ۱۵۰۹ و ۱۵۰۹ در و نیر تجدید چاپ شد. کتاب طب منصوری او در سال ۱۸۹۸ تحت عنوان Liber Almansoris بزبان لاتینی ترجمه شد و درسالهای ۱۸۹۲ و ۱۵۹۲ و ۱۵۹۳ و ۱۵۹۹ و ۱۵۹۹ و ۱۵۹۹ و ۱۵۹۹ در الم چاپ شده است.

ترجمه لانینی کتاب الحصبة والجدری (آبله و سرخك) او در ۱۴۹۸ و ۱۵۵۵ در ونیز و در ۱۵۹۹ و ۱۷۴۹ در ونیز و در ۱۵۴۹ و ۱۵۴۹ در بازل و در ۱۵۴۹ در استراسبورك و در ۱۷۴۹ در لندن و در ۱۷۴۱ درگوتینگن چاپ شد. ترجمه یونانی آن در ۱۵۴۸ درپاریس و ترجمه انگلیسی آن در ۱۷۴۷ در لندن و ترجمه فرانسوی آن در ۱۷۶۲ درپاریس منتشر گشت. مأخذ آگاهیهای فوق درصفحه های ۵۷ و ۶۶ و ۲۵ و ۲۵ کتاب فیلسوف ری تألیف نگارنده آمده است.

۷- از جمله کتاب حاوی یکی ازنه کتابی بود که کتابخانه دانشکده پزشکی پاریسرا درسال ۱۳۹۵ میلادی تشکیل می داد و نیزمقاله نهم کتاب المنصوری او تا پایان قرن پانزدهم جزوی ازبرنامه دروس دانشگاه تو بینگن آلمان محسوب می شد و رئیس دانشکده مون پولیه فرانسه در سال ۱۵۵۸ هنوز درس خود را روی این کتاب می داده است. رجوع شود به کتاب تاریخ پزشکی ایران وخلافت شرقی تألیف الگود، ص ۲۰۸.

C. Elgood, A Medical History of Persia and the Eastern Caliphate (Cambridge, 1951) p. 208

۸- خوانندگان محترم می توانند به منابع کتاب فیلسوف ری تألیف نگارنده رجوع کننــد .

۹ ـ دیبور De Boer مقالهای تحت عنوان « طب روحانی رازی» نوشته که در مجلهٔ آگادمی علوم هلند (آمستردام ۱۹۲۰)، ص ۱-۱۷ چاپ شده است.

این قرن دانشمندانی مانند دیبور و کراوس و پینس و بدوی افکار فلسفی و اخلاقی او را مورد بحث و تحلیل قرار دادند و او را بعنوان یک فیلسوف بجهان معرفی کردند. نویسنده این گفتار نیز درهمین زاه گام نهاد و آثار فلسفی و اخلاقی رازی را مورد تحلیل علمی قرار داد و نیز آگاهیهائی دربارهٔ آثار گم شده و ناشناخته او بدست آورد و نتیجه کوشش خود را در کتابی تحت عنوان: «فیلسوف ری محمدبن زکریای رازی» گنجانید و آن را به اهل علم و دانش عرضه داشت ۱۳، در این کتاب هر چند بیشتر توجه به مسائل فلسفی و اخلاقی و جهان شناسی رازی بوده ولی گاه گاه برخی از مسائل

۱۰ کراوس P. Kraus در سال ۱۹۳۵ السیرة الفلسفیهٔ رازی را بزبان فرانسه المجمه وبا مقدمهای در مجلهٔ اورینتالیا Orientalia شماره ۶ تحت عنوان از کتاب اعلام النبوه که مناظرهٔ میان رازی وهمشهری او ابوحاتم رازی است در سال ۱۹۳۶ در همان مجله شماره ۵ تحت عنوان ۱۹۳۱ منتشر ساخت و نیز در همین سال رسالة ابی ریحان فی فهرست کتب الرازی بیرونی را درپاریس و در سال ۱۹۳۹ مجموعهٔ آثار فلسفی و اخلاقی رازی را تحت عنوان «رسائل فلسفیة» در قاهره بطبع در آورد.

۱۱ - پینس S. Pines در سال ۱۹۳۹ در بران منتشرشد افکار جهان شناسی رازی را مورد تحلیل علمی قرار داد این کتاب در سال ۱۳۶۵ هجری بوسیلهٔ محمد عبدالهادی ابوریده تحت عنوان: «مذهبالدرة سال ۱۳۶۵ هجری بوسیلهٔ محمد عبدالهادی ابوریده تحت عنوان: «مذهبالدرة عندالمسلمین و علاقتها بمذاهبالیونان و الهند» از آلمانی بعربی ترجمه شد. پینسمقالات متعددی دربارهٔ افکار فلسفی رازی نوشته از جمله مقالهٔ «برخی ازمشکلات فلسفهٔ اسلامی» بزبان انگلیسی درمجلهٔ فرهنگ اسلامی الملامی ۱۹۲۷ و ۱۹۲۸ و ۱۹۲۸ و مقالهٔ «انتقاد رازی بر جالینوس» بزبان فرانسه درمجموعهٔ مقالات آکادمی تاریخ علوم، هفتمین کنگره بین المللی تاریخ علوم، اورشلیم ۱۹۵۳، ص ۱۹۸۷ – ۴۸۰ و مقالهٔ «یاد داشتهائی در باره ابوبکر رازی» بزبان فرانسه در مجموعه مطالعات تازه دربارهٔ اوحدالزمان ابوالبرکات بغدادی ، پاریس ۱۹۵۵ ص ۱۹ – ۵۴ و نیز ماده «رازی» را وحدالزمان ابوالبرکات بغدادی ، پاریس ۱۹۵۵ ص ۱۹ – ۵۴ و نیز ماده «رازی» را در دائرة المعارف اسلام با همکاری پول کراوس تدوین کرده است .

۱۲ عبدالرحمن بدوی، محمدبن زکریای رازی، در مجموعهٔ مقالات تحتعنوان تاریخ فلسفه اسلام باهتمام شریف، ج۱ ص ۴۴۹–۴۳۴

A. Badavi, «Muhmmad Ibn Zakari ya — Al Razi», Chapter XXII of A History of Muslim Philosophy, ed. and intr. by M. M. Sharif (Wiesbaden, 1963) v. l. p 434\_449 ff.

١٣- اين كتاب درسال ١٣٤٩ بوسيله انجمن آثار ملى چاپ شده است.

که مربوط به دانش پزشکی می شده بطور اجمال مورد بحث قرارگرفته است. اکنون دراین گفتاراو می خواهد یکی از آن مسائل را با تفصیل بیشتری مورد بحث علمی قرار دهد این مسأله مربوط می شود به کتابی که رازی دربارهٔ گلنیشابوری یا گل خراسانی که دارای خاصیت طبی بوده تألیف کرده است ولی دانشمندان چنانکه اشاره خواهد شد توجه به عنوان حقیقی آن کتاب نکرده اند.

کهن ترین مأخذی که در آن صورت آثار رازی یاد شده کتاب فهرست ابن ندیم است که درسال ۳۷۷هجری (۹۸۷) تألیف گردیده در این صورت کتابی ازاو با عنوان زیریاد شده است: «کتاب فی ان الطین المنتقل به فیه منافع» ۱۴. بیار دداج که فهرست ابن ندیم رابانگلیسی ترجمه کرده در ترجمهٔ عنوان بالاچنین آورده است:

Daruber, dass in dem von ihm (sc. Galen) eingefuhrten Ton nutzliche Eigenschaften enthalten sind ...

پس از ابوریحان قفطی متوفی ۶۴۶ (۱۲۴۸) آثـار رازی را از روی فهرست ابن ندیم نقل کرده وعیناً نام کتاب را باهمان عنوان آورده است<sup>۱۸</sup>.

۱۶ - بیرونی، رسالة فی فهرست کتب الرازی، ص ۹ ۱۷ - روسکا J. Ruska ، بیرونی بعنوان منبعی برای زندگی رازی ، ایزیس، ج ۵ ص ۳۷

١٨ - القفطي، تاريخ الحكما، ص ٢٧٤

۱۶ ـ ابن النديم، الفهرست، چـاپ فلوگل ص ه ۳۰، چاپ رضا تجدد، ص ۳۵۸ و همچنين ترجمهٔ فارسي رضا تجدد، ص ۵۳۲

۱۵- بیارد داج، ترجمهٔ انگلیسی فهرست ابن ندیم، ج ۲ ص ۲۰۵

Bayard Dodge, The Fihrist of al-Nadim, A Tenth Century Survey of Muslim Culture, ed. and tr. by B. D. (Columbia Uni. Press, 1970) v. SI, p. 704

پس ازققطی ابن ابی اصیبعه متوفی ۲۹۸ (۱۲۶۹) صورت آثار رازی را فزونتر از آنچه که گذشتگان یاد کرده بودند یاد کرده و کتاب مورد بحث را با این عنوان ذکر کرده است: «مقالة فی ان الطین المتنقل به فیه منافع الفها لابی حازم القاضی ۱۹۳.

رانکینگ که نام کتابهای رازی را از صورت ابن ابی اصیبعه بزبان لاتین ترجمه کرده از کتاب موردگفتگوچنین یاد می کند:

Dissertatio quod lutum translatum contineat utilitates. ۲۰ آقای دکتر محمود نجم آبادی در هردو کتاب خود عنوان کتاب رازی را بدین گونه ترجمه به فارسی کرده اند: «این کتاب در منافع انتقال گل که از جائی بجائی دیگر بعمل آید می باشد «۲۱».

چنانکه مشاهده می شود دانشمندان نام برده کلمهٔ «منتقل» را از نقل (بفتح نون) گرفته اند که بمعنی از جائی بجائی بردن است و روسکاهم که دراین معنی شك داشته احتمال داده که از نقل بمعنی روایت کردن آمده و پنداشته که مقصود گلی است که از جالینوس نقل و روایت گردیده است.

آنچه که نخست بنظر می آید اینست که تفسیری که دانشمندان نامبرده ازعنوان کتاب رازی کرده اند مفهوم متناسبی نداردواز جمتی دیگر «به» که پساز کلمهٔ «المنتقل» آمده معنی نمی دهد پس حتماً این کلمه باید صورتی تحریف شده از کلمهٔ دیگر باشد و همین هم هست یعنی صورت درست کلمه «المتنقل» است از نقل (بضم نون) و کتاب رازی دربارهٔ گلی است که آن را بصورت نقل می ساختند و در پاره ای از بیماریم آن را بکار می بردند. پس باید عنوان کتاب بدین نحواصلاح گردد: «فی أن للطین المتنقل به منافع» برای اثبات اینکه عنوان درست کتاب رازی بهمین نحواست که ما یاد کردیم می توان دلائل و شواهد زیر را بیان کرد:

لندن، چاپ شده درلندن ۱۹۱۴ ص ۲۵۰

<sup>91-</sup> ابن ابی اصیبعه، عیون الانباء فی طبقات الاطباء، ص ۴۲۲ ه ۲- رانکینگ، زندگی و آثار رازی، گزارش هفدهمین کنگره بین المللی طب ۱۹۱۳

۲۱ شرح حال و مقام محمدبن زکریای رازی، ص ۱۹۹، مـؤلفات و مصنفات ابوبکرمحمدبن زکریای رازی، ص ۱۲۴

الف ـ ابن سمجون که دراواخرقرن چهارم هجری حیات داشته است ۲۲ در کتاب الادویة المفردهٔ خود در ذیل طین الاکل (گلخوردنی) از قول رازی نقل می کند که گفته است. «هوالطین المتنقل به النیشابوری» و سپس می گوید که این گلرا بصورت قرصها و پرنده ها و شکلهای دیگری در می آوردند و برخی آن را در مشك و کافوریا چیزهای خوشبوی دیگرمی نهادند و آن را نقل شراب ۲۳ می ساختند و این موجب طیب نکهت و باعث آرامش جوشش معده می گردید ۲۴.

ب \_ ابومنصور ثعالبی نیشابوری متوفی ۴۲۹ (۳۳۷) در ثمار القلوب خوددر ذیل طین نیشابور (گل نیشابور) می گوید: آن گل خوردنی (طین الاکل) است که مانند آن در روی زمین یافت نمی شود و آن را به بلاد دور و نزدیك حمل می کنند و برسم تحفه به شاهان بزرگ تقدیم می دارند و گاهی رطلی از آن بیك دینار فروخته می شود و محمد بن زكریا گفتاری درمنافع این گل دارد و کتابی دربارهٔ آن تألیف کرده است و ابوطالب مامونی در توصیف آن چنین گفته است:

جدلي من النقل بذاك الذي منه خلقنا و اليه نصير

۲۷- ابن ابی اصیبعه می گوید ابو بکر حامد بن سمجون فاضل در صناعت طب و متمیز در قوای ادویهٔ مفرده است و کتاب او در ادویهٔ مفرده مشهور بهجودت است و ابویحیی یسع بن عیسی در کتاب «المغرب عن محاسن اهل المغرب» گفته است که ابن سمجون این کتاب را در روز گارمنصور حاجب محمد بن ابی عامر نوشته سپس ابن ابی اصیبعه می گوید که و فات محمد بن ابی عامر در سنه ۲۹ اتفاق افتاده است. عیون الانباء، ص ۵۰۰ برای آگاهی بیشتر از ابن سمجون رجوع شود به:

Paul Kahle, « Ibn Samagund sein Drogenbuch, Ein Kapitel aus den Angangen der arabischen Medizin», Documenta Islamica Inedita ed. J, W. (Berlin, 1952) pp 25-45

۲۳ در لسان العرب ابن منظور آمده : «النقل مایتنقل به علی الشراب» مولانا گوید :

مرکزی دانشگاه)، ج س ۳۳۷

از عشق خورید باده و نقل گرمقبل وگـرحلال خواریـد دیوان شمس چاپ فروزانفرجز۲ص ۱۰۵ ۲۲ـ ابن سمجون، جامعالادویةالمفردة (میکروفیلم۱۴۱۳ عکس ۹۸ ۲۰ کتابخانه

ذاك الذى يحسب في شكله احجار كافور عليها عبير ٢٥

ج \_ نویری متوفی ۷۳۳ (۱۳۳۲) در نهایةالارب خود هنگام یاد کردن از نیشابور ومختصات آن می گوید که از عمروبن لیث صفارنقل شده است که می گفت چه گونه مقاتله نکنم برای شهری که گیاه آن ریواس وخاكآن نقل وسنگ آن فیـروزه است. سپس نویری توضیح می دهد که مراد عمروبن لیث از جملهٔ «خاكآن نقل است» کل خوردنی است که مانندآن برروی زمین یافت نمی شود. دنباله سخن نویری همانند سخن ثعالبيمي باشد ٢٤٠.

درکتابهای پزشکی و داروشناسیگاهی ازگل نیشابوری تعبیر به گل خراسانی شده برای نمونه موارد زیرراکه درآن برخی ازخاصیتهایآن ذکرشده یـاد میکنیم ابن بطلان متوفی ۴۵۶(۴۵۶) در کتاب تقویم الصحهٔ خود در ذیل گل خراسانی گوید: گل مختارست ازپس طعام هضم را و فم معده را خصوصا از پس طعامهای چرب و شیرین و نشف رطوبات از معده کند و ازیك درم تا یك مثقال بكار آید چه اگربیش از این خورد روی زردکنــد و سده آرد و تــن سست گرداند<sup>۲۷</sup>. ابن جزله متوفی ۴۹۳ (۱۰۹۹) در کتاب منها جالبیان فیمایستعمله الانسان خود در ذبل طین خراسانی چنین گوید : آنگل خوردن است وسرد و خشك است وگفته شده است كه گرم است بجهت شوری آن و این گل فم معده را استوارمی گرداند و وخامت طعام را ازبین میبرد و نیز آن را خاصیتی است در جلوگیری از قبی و برای رطوبت معده نیزسو دمنداست ۲۸.

۲۵ ـ ثعالبي ، ثمارالقلوب في المضاف و المنسوب ، ص ۵۳۹ و نيزرجوع شود بدلطانف المعارف ثعالبي، ص ١٩٢ دريتيمة الدهر ثعالبي، ج٢ ص ١٨٧ درذيل شرح حال ابوطالب ماموني دوبيت فوق به غلط چنين آمده است: «وله في طين الاكل

عـ الام نقكـم بالـذى منـه خاقنا واليـه نصير (؟) ذاك الذي يحسب في شكله قطاع كافور عليها عبير»

۲۶ نویری، نهایةالارب، ج ۱ص ۳۶۳ . قزوینی متوفی ۱۲۸۳ در آثار البلاد، ص ۴۷۳ در ذیل نیشابور مطلب فوق را نقل کرده ولی بجای «النقل» اشتباهاً «البقل» دیده میشود.

٧٧- ابن بطلان، تقويم الصحة، ترجمهٔ فارسي، ص ١٢٢

٢٨ - ابن جزله، منهاج البيان (نسخه خطى مؤسسه تاريخ طب همدرد دهلى نو شماره ۱۱۹۶۶)، ذیل «طین خراسانی» ابن حشاء درکتابی که در بارهٔ لغات طبی کتاب المنصوری نوشته در ذیل طین خرسانی (= خراسانی) گوید نوعی از گلهای خوردنی است که درمغرب نیست<sup>۲۹</sup>.

بنابراین معلوم شد که گلی را که رازی دربارهٔ آن کتابی نوشته در خراسان و در شهر نیشابوربوده خوشبختانه برخی ازمأخذ جغرافیائی این موضوع را تأثیدمی کند مقدسی در احسن التقاسیم هنگام یاد کردن معادن خراسان می گوید: «در نیشابور در روستای ریوند معدن فیروزه و در روستای ... معدن شبه و در روستای بیمق معدن رخام و در طوس برام و در زوزن گل خوردنی (= طین الاکل) و در روستای ... گل مهرشده (= طین الختم)» ۳۰. ابن رسته در الاعلاق النفیسه گوید: «از طرف قائن باندازه و روز راه که به نیشابور نزدیك شویم گل نجاحی (= الطین النجاحی) که بآفاق حمل می شود مشاهده می گردد» ۳۱. بكاربردن کلمهٔ نجاحی برای گل خوردنی نیز دربرخی از می شود مشاهده می گردد» ۳۱. بكاربردن کلمهٔ نجاحی برای گل خوردنی نیز دربرخی از خوردنی تغیر دربرخی از خوردنی تغیر در ازجمله میدانی در کتاب السامی فی الاسامی کلمهٔ النجاحی را به گل خوردنی تفسیرمی کند ۳۲ و «حب النجاح» نیز در فردوس الحکمهٔ علی بن ربن طبری دیده می شود ۳۳.

دربارهٔ خاصیت گل خراسانی مؤلفان کتب داروشناسی مانند ابن سمجون۳۴ و غافقی<sup>۳۵</sup> و ابن بیطار فقرات کو تاهی از رساله رازی دربابطین متنقل نقل کرده وسپس

٢٩ - ابن الحشاء، مفيد العلوم و مبيد الهموم، ذيل «طين خرساني»

٥٣٥ مقدسي، احسن التقاسيم في معرفة الاقاليم، ص ٢٣١

٣١ - ابنرسته، الاعلاق النفيسه، ص ٣٧٣

٣٢- ميداني، السامي في الاسامي، ص ٥٨٥

٣٣- على بن ربن طبرى، فردوس الحكمه، ص ٥٥٩

٣٣ ابن سمجون، جامع الادوية المفردة، ج ٣ ص ٣٣٧ و ٣٣٨

۵۳- غافقی، مفردات الادویه، نسخهٔ خطی کتابخانه اسلر Osler Library دانشگاه مك گیل کانادا شماره ۸۵۰۸ (Mss. 7508)، ص ۲۲۴. ابو جعفار احمد بن احمد بن خلید الغافقی متوفی ۵۶۰ ازدانشمندان معروف داروشناسی است ابن ابی اصیبعه در بارهٔ او می گوید: اوداناترین کس به قوای ادویه مفرده بود... و کتاب اودرادویهٔ مفرده در خوبی بی نظیر است. عیون الانباء، ص ۵۰ بر گزیدهٔ کتاب مفردات الادویه غافقی بوسیله ابو الفر ج غریغورس معروف بابن العبری متوفی ۹۸۶ نگارشیافته و قسمتی از آن بوسیله ماکس مایر هوف غریغورس معروف بابن العبری متوفی ۹۸۶ نگارشیافته و قسمتی از آن بوسیله ماکس مایر هوف غریغورس معروف بابن العبری متوفی ۹۸۶ نگارشیافته و قسمتی از آن بوسیله ماکس مایر هوف فریغورس معروف بابن العبری متوفی ۹۸۶ نگارشیافته و قسمتی از آن بوسیله ماکس مایر هوف فریغورس معروف بابن العبری در سال ۹۳۸ در قاهره تحت عنوان زیرچاپ شده است:

The Abridged Version of the Book of Simple Drugs of Ah.

ibn Muh. al. Gafqi

از کتاب دفع مضار الاغذیهٔ او توضیح بیشتری را در باره آن کل آورده اند که در این جا نقل می گردد.

«طین خراسانی، خوردن آن حالت قی واستفراغ را بهبود می بخشد و چون بعد از غذا کمی از آن بخورند جلوی ناسازگاری بعضی غذاهای شیرین و چرب را می گیرد خاصه اگر آن را دراشنان و گل سرخ و سعد اذخر و کبابه و قاقله پرورده باشند. این گل بخصوص خاصیت تولید سده و تشکیل سنگ در کلیهٔ را ندارد در صور تیکه این خاصیت درسایر گلها موجود است. کسانیکه مجاری کبدشان تنگ و اشخاصی که در کلیه آنها تولید سنگ می شود و آن بیشتر در افرادیست که دارای بدنی نحیف و لاغر و گندم گون زرد رویا سبزه باشند، باید از خوردن گل احتراز نمایند و چون با شروع خوردن آن اشتهای ایشان نقصان یافته و رنگشان بزردی گراید باید فوراً خوردنش را موقوف کنند بخصوص اگرهمهٔ علائم با هم باشد» ۲۷.

درباب اینکه افراط درخوردن این گل موجب زردی روی می شود پیش از این هم از کتاب تقویم الصحهابن بطلان عبارتی نقل گردید و شواهد دیگری نیز آن را تأیید می کند.

خواجه نظام الملك درسیر الملوك خودگوید: «چنین گویند که سلطان محمود غازی را روی نیکونبودکشیده روی بوده وخشك و درازگردن و بلند بینی و کوسه بود و بسبب آنکه پیوسته گل خوردی زرد روی بودی» ۳۸.

وح- ابن بیطار، الجامع لمفردات الادویة و الاغذیدة ، ج۳ ص ۱۱۳ ضیاع الدین عبدالله بن احمد اندلسی مالقی معروف به ابن بیطار متوفی ۹۶۶ از داروشناسان و گیاه مشناسان معروف اسلامی است. ابن ابی اصیبعه می گوید من تفسیر اسماء الادوید مین تفسیر اسماء الادوید دیوستوریدس را نزد او قرائت کردم و او را نیکوفهم و بسیار علم یافتم و کتابهای این فن از قبیل آثار دیوستوریدس و جالینوس و غافقی نزد او گرد آوری شده بود. عیون الانباء، ص ۲۰۶

۳۷ رازی: دفع مضار الاغذیه. ترجمهٔ سید عبد العلی علوی نائینی تحت عنوان بهداشت غذائی، ص ۱۸۰ متن عربی ابن کتاب درسال ۱۳۰۵ درقاهره بچاپ رسیده است. برای خاصیت گل نیشا بوری نیز رجوع شود به هدایة المتعلمین ۲۷۷ و ۳۸۹

٣٨- خواجه نظام الملك، سير الملوك، ص ٥٥

حکیم ناصرخسروقصیده ای درلغزقلم داردکه با این مطلع آغازمی کند . آن زرد تـن لاغـرگل خـوار سیه سار زردست و نزارست و چنین باشدگلخوار<sup>۲۹</sup> و نیزسنائی غزنوی درکتاب حدیقة الحقیقه گوید :

خور اینجا گلست از و برگرد کانکهگلخوردروشباشد زرد۴۰

نه تنها در کتابهای پزشکی و داروشناسی سخن از گل خواری بمیان آمده بلکه در کتابهای دیگر نیزجسته گریخته اشاراتی به گل خوردن دیده می شود از جمله قاضی نعمان مغربی متوفی ۳۶۳ در کتاب دعائم الاسلام حدیثی بدین مضمون از پیغمبر نقل می کند: «خداوند آدم را از طین خلق کرده و خوردن آن را برفرزندان او حرام کرده و کسی که طین بخورد بر کشتن خودیاری کرده است و هر که آن را بخورد و بمیرد من براو نمازنمی گزارم و از جعفرین محمد روایت شده که خورن طین موجب نفاق می گردد» ۴۱. و سنائی نیزدر حدیقه داستان زیرر ابنظم کشیده است:

بسود در شهر بلیخ بقالی زاهل حرفت فراشته گردن هم شکر داشت هم گل خوردن ابلهی رفت تا شکر بخرد مرد بقال را بسداد درم بسرد بقال دست زی میزان در ترازو ندید صدگان سنگ مرد بقال در ترازوی خویش کرد ازگل ترازو را پا سنگ مرد ابله مگر که گل خوردی از ترازو گلك همی دزدید از ترازو گلك همی دزدید گفت مسکین خبر نمی دارد

بی کران داشت در دکان مالی چابك انسدر معاملت کردن عسل و خردل و خل اندر دن چونکه بخرید سوی خانه برد گفت شکر مرا بده بکرم تا دهد شکر و برد فرمان گشت دلتنگاز آن و کرد آهنگ سنگ صدگان نهاد از کم وبیش تا شکر بدهدش مقابل سنگ تن و جان را فدای گل کردی مرد بقال نسرم می خندید مرد بقال نسرم می خندید

۱۶۰ ماصرخسرو، دیوان، ص ۱۶۰

وهـ سنائی، حدیقةالحقیقه، ص ۴۹، (آقای رواقی این شاهد و شاهد بعدی را بدست آوردند)

۱۴۱ نعمان بن حیون مغربی، دعائم الاسلام، ج ۲ ص ۱۴۸

هـر چه گل کم کند همی زین سر مردمان جمـان همه زیـن سان خویشتن را ببـاد بــر داده

شکرش کم شود سری دیگر گشته از بهر سود جفت زیان آن جهان را بدین جهان داده<sup>۲۲</sup>

اکنون پرسشی پیش می آید و آن اینکه آیا اکنون اثرونشانه ای ازگل نیشابوری یاگل خراسانی باقی مانده است یانه. پاسخ این پرسش چندان روشن نیست. نویسندهٔ این گفتار با برخی از پزشکان موضوع را در میان گذاشته و بیشتر آنان اظهار بی اطلاعی کرده اند فقط آقای د کترنادر شرقی یاد آور داستانی شدند که می توان بطور ابهام آن را باگل نیشابوری مرتبط ساخت. ایشان داستان را بدین گونه نقل کرده اند:

رپیش از جنگ جهانی دوم که برای جلوگیری از وب ادر شرق خراسان ماموریت داشتم در صالح آباد (زور آباد) به یك افسر ژاندار مری برخور د کردم که برای ضد ترشی معده گرد لیموئی رنگی را با جوز هندی مخلوط کرده و بصورت حبهای درشتی در می آورد ومی خورد و از اثرات شگفت آن خیلی تعریف و توصیف می کرد و چند نفر دیگرهم نظرات او را تأیید کردند \_ از قراری که می گفت عطاری در بازار مشهد این گل را می فروشد و کسی جزآن عطار از محل آن اطلاعی ندارد. بنده بوسیله افسر نامبرده مقداری از آن گل را تهیه کردم و به تبهران آوردم و مورد تجزیه قرار دادم مقداری کربنات دو منیزی و مقدار زیادی آلومینات منیزی Aluminate قرار دادم مقداری کربنات دو منیزی و مقدار زیادی آلومینات منیزی کربنات دومنیزی غیراز خاصیت ضداسیدی بعلت تصاعد گاز کربنیك CO2 ضد استفراغ است والومینات منیزی بهترین داروی ضد اسید امروزی است که بصورت Tampan ( به پر سروف هداری معروف Riopan) را یکسان نگه می دارد و نفخ و ترشی معده را از بین می برد و داروی معروف Riopan

۳۷۴ منائی، حدیقة الحقیقه، ص ۴۸۱. در کتاب هدایدة المتعلمین اخوینی ص ۳۷۴ فصلی تحت عنوان «فی شهوة الطین» آمده و در آن فصل دربارهٔ کسانی که میل بخوردن گل می کنند بحث شده در آغاز این فصل چنین آمده: «این بیماری دو گونه بود یك گونه زنان آبستن را بود چون حیض ایشان بسته شود...» واین مورد درادب فارسی نیز انعکاس یافته. خاقانی گوید: «آبستنی نماید که گل خورد» منشات ، ص ۵ ونیز سنائی در حدیقه، ص ۵۰۷ گوید:

زان همی گل خورد چو آبستن

از دل آبستن است خامهٔ من

جزالومینات دومنیزی چیزدیگری نیست که امروزه بعنوان بهترین Antaacid شده است و شرحی که بوسیله رازی داده شده موید تطابق گل نیشابور با گلی است که این جانب فرمول آن معروض داشته ام و حتی افسر نامبرده که از شاگرد عطار در بارهٔ محل این گل سؤال کرده بود شاگردگفته بود که سالی یك بارحاجی به تنهائی به خواف می رود و یکی دو گونی گل می آورد که با شرحی که رازی داده از زوزن بدست می آید تطابق گل پیش گفته با گل نیشابور تأیید می شود "۴".

از مهم ترین مآخذکهن که درآنها بحث در بارهٔ انواع گلها و خاصیت آنها بمیان آمده آثار دیوسقوریدس (Dioscorides) وجالینوس (Galen) است. مسلمانان ترجمهٔ آثار این دو حکیم را در دست داشتند و اطلاعات خود را در بارهٔ انواع گلها از این دو ۴۴ وحکیمان دیگر کسب کردند. هماکنون در کتابخانهٔ آستان قدس رضوی کتابی بنام خواص الاشجار از دیوسقوریدس ترجمهٔ مهران بن منصوربن مهران نگهداری می شود که در آن از طین فضی و طین قیمولیا و طینی که ازمیلوس بدست می آید وطین کرم یاد کرده است ۴۰. در کتابخانه ملی پاریس ترجمه کتاب فی قوی الاغذیهٔ جالینوس موجود است که در آن از طین مختوم و طین قیمولیا وطین مصر و برخی طینهای دیگریاد کرده است ۴۶.

دانشمندان اسلامی میراث علمی گذشتگان را با آنچه که خود با کوشش و جهد بدست آورده بو دند آمیختند و دربارهٔ انواع گلها و خاصیت آنها آگاهی بیشتری بدست آوردند. برای نمونه بذکرنام برخی از آنان و همچنین نام گلهایی را که یاد کرده اند اکتفا می کنیم و جویندگان می توانند برای تفصیل بیشتر و آگاهی از خاصیت و محل آن گلها به منابعی که یاد می شود مراجعه کنند.

۴۳ نقل از نامه شمارهٔ ۳۷۳۰ مورخ۲۹ر۳ر۱۳۵۱سازمان مرکزی نظام پزشکی ایر ان به پیوست نامهٔ جناب آقای دکتر اقبال استاد دانشگاه تهر ان

۴۴ ـ دیوسقوریدس در قرن اول و جالینوس درقرن دوم میلادی میزیسته است. رجوع شود به فرهنگ کلاسیك اکسفورد

۴۵ – کتابخانه مرکزی دانشگاه میکروفیم ۱۴۲۳ نسخهٔ عکسی ۳۵۲۰ ج ۶ ص

ع- کتابیخانه ملی پاریس، خطی عربی شماره ۲۸۵۷ (Arabe 2857)، ص۱۱۶ و ۱۱۷.

۱ رازی: طین مختوم، طین قیمولیا، طین محرق، طینی که در دیوارهای اتون است، طین زمین سمنیه، طین شاموس، طین کرمی، طین اقریطس، طین لیموس، طین ارطوناس، طین ارمنی، طین رومی، طین لامی، طین جلا۴۷.

۲- ابومنصور موفق الدین علی هـروی: گل ارمنی، مختوم الملك، قبرسی، سابوسی، بحیره، مغره، حر، قیمولیا، جص، جبسین ۴۸

۳- ابن سمجون: طین مصری، طین کیوس، طین کرمی، طین جزیره قدریطس، طین مختوم، طین الاکل، طین اخضر، طین مغین الدخر، طین الحد علین احدر، طین لمنوس، طین البحیره، طین رومی، طین حوزی، طین الحرحسب، طین نیشابوری۴۹.

۴ـ ابـنسينا: طين مختـوم ، طين ارمنى، طين شامـوس، طين ماكـول، طين بلدالمصطكـى، طين المغره؛ طين الارض المخره؛ طين الارض المخره، طين ساماعى ٥٠.

۵- ابوریحان بیـرونی: طین مختوم، طین شامس، طین ارمنی، طین خوزی، طین قبرسی، طین اقریطس، طینالکرم، طین حر<sup>۵۱</sup>.

٦- غافقى: طين مختوم، طين ساموس، طين قيمولياغى، طين الاكل، طين - الحناقى، طين بلادقو، طين كرمى، طين ارمنى ٥٢.

۷\_ ابن میمون: طین ابلیز، طین احمر، طین اخضر، طین ارمنی، طین الاکل، طین الانجبار، طین حوا، طین خوزی، طین رومی، طین ساموس، طین قبرسی، طینقیمولیا، طین کوکب، طین مختوم، طین نیشابوری<sup>۵۳</sup>.

۲۷\_ رازی، کتاب الحاوی، ج ۲۱ ص ۱۷۸ – ۱۶۳

۴۸ ابومنصوری هروی، الابنیة عن حقائق الادویه، ۲۱۹-۲۱۵

۹۵ - ابن سمجون، جامع الادویة المفردة (میکروفیلم۱۴۱۳ عکس ۹۸ ه ۲ کتابخانه

مرکزی دانشگاه)، ج ۳ ص ۳۳۸- ۳۱۹

٥٥ - ابن سينا، قانون، ج ١ ص ٣٢٨ -٣٣١

۵۱ - بیرونسی ، الصیدنه ، نسخه خطی کتابخانه Kursunlu الحسیدنه ، نسخه خطی کتابخانه ۸۹ - ۸۹ شماره ۱۹۹ کتابخانه مرکزی دانشگاه تهران، ج ۲ ص ۹۰-۸۹

۵۲- خافقی، مفردات الادویه، ص۲۲-۲۲۸

۵۳ - ابن میمون، شرح اسماء العقار، شماره های ۱۷۲ و ۲۳۸ و ۲۴۹

ابن بیطار: طین مختوم، طین الارض، طین ساموش، طین جزیـرة المصطکی، طین قیمولیا، طین کرمی، طین نیشابوری طین حر<sup>۵۴</sup>.

معروف ترین این گلمها در غرب گل مختوم است که توصیف آن در آثار دانشمندان اسلامی نامبر ده آمده و دانشمندان اروپائی نیز آن را طی مقالات مختلف به غرب معرفی کرده اند معروف ترین این مقالات مقالهٔ سی. جی. اس. تامیسون است تحت عنوان:

Terra sigillata, A Famous Medicament of Ancient Times
که در هفدهمین کنگره بین المللی طب (قسمت تاریخ طب) درسال ۱۹۱۳ در
لندن بعنوان خطابهٔ علمی ایراد شده و درسال ۱۹۱۹ درضمن مجموعهٔ خطابه های کنگره
چاپ شده است<sup>۵۵</sup>.

اکنون که متجاوز ازنیم قرن از آن زمان می گذرد نویسنده این گفتار خواسته است گلی را که در شرق و جود داشته و تاکنون به دانشمندان مغرب معرفی نشده در بیست و سومین کنگره بین المللی تاریخ طب که نیز در لندن تشکیل شده مورد بحث علمی قراردهد و نیز عنوان درست کتاب رازی را که تاکنون بردانشمندان پوشیده مانده است براهل علم آشکار سازد امید است که با این اثرناچیز توانسته باشد خدمتی به دانش پژوهان و دانشجویان علم شریف تاریخ پزشکی کرده باشد.

۱۰۶- ابن بیطار، الجامع لمفردات الادویة والاغذیة، ج ۳ ص ۱۱۳- ۱۰۶ می المختوم ۱۰۶- دیوستوریدس در ذیال کلمهٔ لیمینا سفراخیس می گوید: « وهوالطین المختوم هذه التربة تستخرج من مغارة راهبة تحت الارض شبیهة بالسرب و تخلط بدم عنزوالناس الذی هناك یطبعونها بخاتم فیه مثال عنز ویسمونها سفراخیس و معناه علامة الیخاتم» فی هیولی علاج الطب، نسخه خطی کتابخانه ملی پاریس عربی ۱۸۶۹ (۲۸۴۹ (Arabe 2849)، ص۱۹۳ جالینوس می گوید: « و قد یعوض عن الطین المختوم بالزمرد فی دفع مضار السموم و قطع الدم بل و جدافضل» فی قوی الاغذیة، نسخه خطی کتابخانه ملی پاریس، ص ۱۱۶ ونیز مراجعه شود به:

Paul of Aegina C. A. D. 625–690, *Libri septem*, Translated from the Greek, with a Commentary by F. Adams (London 1847) pp. 83–85

طین مختوم را به لاتینی Terra gigillata یا Terra lemria و به انگلیسی Lemria می گویند.

٥٥- ونيزمراجعه شود به:

Wootton, Chronical of Phahmacy, II (London, 1910), pp. 53-55, Terra Sigillata.

ابن راوندی

المراجع والمنافع المنافع المنا

ابن راوندی یکی از کسانی است که در تاریخ بعنوان زندیق یاد شده است.

کلمهٔ زندیق وزندقه درتاریخ اسلام وایران بسیار دیده می شود و همراه باآن خاطره های تلخ و ناگواری همچون طرد و نابود کردن دانشمندان و سوختن کتابهای علمی و بستن مراکز دانش بیاد می آید . ما نخست در بارهٔ اصل این کلمه و موارد استعمال آن و سپس در بارهٔ ابن راوندی که باین عنوان ملقب و موصوف شده است سخن می رانیم .

برخی ازلغت نویسان عرب نوشتهاند زندیق معرب «زن دین ای دین المرأة» ای ازنده کرد زندهالحیاة و کرد العمل» است۲، و برخی دیگر گفتهاند معرب «زندی» می باشد یعنی کسی که منسوب به زند است و زندرا نیز برخی کتاب مانی و برخی دیگر کتاب مزدك دانستهاند از میان فرهنگ نویسان پارسی ، صاحب برهان قاطع در ذیل کلمهٔ زندیك گوید: شخصی را گویند که به اوامر و نواهی کتاب زندوپارند عمل نماید و معرب آن زندیق است . در حاشیهٔ برهان چنین آمده : ظاهراً این لغت از عمل کامی مشتق می باشد که دوبار (پسنا ۲۱ بند ۳، و وندیداد ۱۸ بند ۵۵) در اوستا آمده . هرچند ریشهٔ آن معلوم نیست اما در دو موضع مذکور در ردیف گناهکارانی چون راهزن و دزد و جادوگر و پیمان شکن و دروغ زن آورده شده بنابرین «زند» بزهگر و فریفتاری است دشمن دین مزدیسنا را، وزندیك منسوب بزند است (با ۱ علامت نسبت). مانی که بعقیدهٔ زردشتیان بجادویی و دروغوفریب

١- فيروز آبادي، قاموس المحيط

٧- جواليقى، المعرب من كلام الاعجمي

٣- ابن اثير ، اللباب في تهذيب الانساب

حفاجی، شفاءالغلیل فیمعرفةالدخیل

خود را پیغمبر خوانده و مدعی مزدیسنا گردید، زندیك (= زند Zanda ) خوانده شد و بعدها نزد عرب زبانان كلمهٔ زندیق (معرب زندیك) بپیرومانی و بكسی كه مرتبه و ملحد و دهری و بیدین و مخالف اسلام می پنداشتند اطلاق گردید. (پورداود. زندیق. سالنامه دنیا. سال ۳(۱۳۲۷) ص ۱۱۷-۵۱۱۹.

این کلمه چنان شایع و زبانزد مردم بوده که مثلمهائی هم درعربی باآنساخته شده و درمتون عربی بکار رفته است مانند «اظرف من زندیق» و «کمصحف فیبیت زندیق» وابونواس حسنبنهانی اهوازی درضمن ابیانی چنین گوید:

شوقاً الى حسن صورة ظفرت من سلسبيل الجنان بالريق و صيف كاس محدث و لها تيه مغن و ظرف زنديق و قاضى ابومحمد عبدالوهاب بنعلى ثعلبى بغدادى گويد:

بغداد دار لاهل المال طيبة وللمفاليس دار الضنك والضيق ظللت حيران امشى في ازقتها كاننى مصحف في بيت زنديق فللت حيران امشى في ازقتها

و مثل اخیر در زبان فارسی نیز وارد شده است چنانکه سعدی گفته است:

عانمی در میانهٔ جهال مثلی گفتهاند صدیقان مشاهدی در سرای زندیقان مصحفی در میان در در میان در در میان در میان در میان در در میان در در

درتاریخ بمردان بسیاری برخورد می کنیم که متهم به زندقه و الحاد بودهاند از آن جمله عبدالله بن مقفع که می نویسند باب برزویهٔ طبیب را از خود بر کلیله و دمنه افزوده تاعقیدهٔ مردم را باسلام سست کند و آنان را گمراه سازد، و عبدالکریم بن ابی العوجاء که اخبار و احادیثی از خود ساخته و آنرا به پیغمبر نسبت داده، و بشاربن برد تخارستانی که صریحاً آتش را شایسته برای پرستش دانسته، و ابان بسن

۵ - دکتر محمد معین، حاشیهٔ برهان قاطع

ع ـ ابونواس، دیوان، ص ۱ مع

۷- ابن خلکان، وفیات الاعیان ج ۱ ص ۲۳۹ و این مثل بصورت «کمصحف فی ید مرتد» نیز آمده است مانندآنجاکه یاقوت حموی درمعجم البلدان، ذیل کلمهٔ نهاوندگوید:

فصرت منها ببروجرد مستوحش في يد مرتد قدجالت الایام بیجولة کاننی فی خانها مصحف ۸- سعدی، گلستان، ص۲۰۲ عبدالحمید لاحقی که بجای سبحان الله «سبحان مانی» می گفته ، و محمد بن زکریای رازی که پیمبری را انکار کرده، و ابن راوندی که سخنان کفر آمیز بسیاری دربارهٔ نبوت و اعجاز پیمبران گفته است<sup>۹</sup>.

نکتهای که تذکر آن درین جا لازم است اینست که اتهام الحاد وزندقه نخست بعنوان «مانوی» و «مزدکی» صورت می گرفته و چون بیشتر ازمتهمان کسانی بودند که از علوم شرعی گام فراتر نهاده بودند و بعلوم یونانی که درآن روزگار علوم اوائل ۱۱ نیز خوانده میشد میل کرده بودند آن علوم یعنی فلسفه و منطق و مضافات آن نیز کفر و زندقه بشمار می آمد.

اگر صفحات تاریخ را ورق بزنیم موارد بسیاری را می بابیم که از فیلسوفان و اهل منطق بزشتی یادشده و بفلسفه و منطق، کفر وزندقه اطلاق کرده اند. جلال الدین سیوطی رساله ای دارد بنام «القول المشرق فی تحریم الاشتغال بالمنطق» و در آنجا

۹- برای اطلاع از تفصیل اقاویل اینان رجوع شود بکتاب «مانی و دیناو» دو خطابه از سیدحسن تقیزاده بانضمام متون عربی و فارسی دربارهٔ مانی و مانویت فراهم آوردهٔ احمد افشار شیرازی و کتاب «مـنتاریخ الالحاد فی الاسلام» عبدالرحمن بـدوی.
 ۵- ابن ندیم، الفهرست، ص۴۷۳.

۱۱\_ ابن ندیم درباره مردی گوید «کان متفلسفاً قرأ کتب الاوائـل» الفهرست، ص ۱۶۹ ناصرخسرو گوید:

علت جنبش چه بود از اول بودش

منطق و فلسفه را بازندقه برابر میداند<sup>۱۲</sup>. وهمو در کتاب «بغیة الوعاة» که در شرح حال صرفیان و نحویان ولغویان است از ادیبانی که آشنا بفلسفه و منطق بودهاند بزشتی یاد می کند<sup>۱۳</sup>. و شگفت نیست که میبینیم جملهٔ «من تمنطق تزندق» از کثرت شیوع جزو امثال سائره گردیده است<sup>۱۴</sup> وابن جبیر جهان گرد معروف هم «من تفلسف تزندق» ساخته است آنجا که گفته:

نفذ القضاء با خذ كل مضلل متفلسف في دينه متزتدق ١٥

عبدالجلیل قزوینی رازی در کتاب خود فلسفه و زندقه و همچنین فلاسفه و زنادقهرا باهم ذکر می کند<sup>9</sup> و کار بدانجا کشانیده شده که حتی اشکال هندسی و دوائر فلکی و دائرههای عروضی هم کفر و زندقه بشمار آمده است، و گاه گاه درتاریخ بدان برخورد می کنیم، از آن جمله ابوحیان توحیدی در کتاب المقابسات می نویسد: ابن ثوابه دوستی مکنی بابوعبیده داشت، روزی این ابوعبیده بابن ثوابه گفت تو که درفضل و ادب سر آمد اقران شدهای چهخوب است که به برهانهای قیاسی و شکل های هندسی نیز آشناگردی و کتاب اقلیدس را بخوانی. ابن ثوابه این امر رابا احمدبن طبیب درمیان میگذارد و از و صلاح می جوید. احمدبن طبیب درنامه ای که بابن ثوابه می نویسد او را از بن عمل بر حذر داشته و عواقب و خیمی را برای این کار پیش بینی می کند و ابن ثوابه هم گفتار او را می پذیرد و در نامه ای باحمد ابن طبیب می نویسد که او یعنی ابو عبیده می خواست مرا بفریبد و بورطهٔ هلاك افكند و باهندسه مرابز ندقه بکشاند و تومرا آگاه کردی و رهائیم بخشیدی ۱۷

قفطی در اخبار الحکماء گوید: عبدالسلام بن عبدالقادر گیلانی که از اجلهٔ دانشمندان بود مورد حسد و کینه قرار گرفت و خلیفه ناصر دستور داد که در حضور جمع کتب او را بسوزانند. منبری ترتیب دادند برای ابن مارستانه و او پس از خطبه، فیلسوفان را بباد لعنت و دشنام گرفت و سپس یك بیك از کتابها را برمیداشت و پس

۱۲- سيوطي، الحاوى للفتاوى، ج ١ ص ٢٥٥

١٣- سيوطي، بغيةالوعاة، صفحات ٢٩٤، ٢٩٢، ١٢٩

١٤- الامثال العربية في الجزاير والمغرب، ج ٢ ص ٢٨٣

<sup>10-</sup> لطفي جمعه، تاريخ فلاسفه اسلام، ص ١٤١

۱۶ قزوینی رازی، کتاب النقض، صفحات ۵۰، ۱۷۹، ۱۷۹

۱۷ ـ توحیدی، المقابسات، صعع

از نفرین و ناسزا بر مؤلف و کاتب، آن را در آتش میافکند. حکیم یوسف سبتی اسرائیلی گوید من در آن محفل حاضر بودم و دیدم که ابن مارستانه کتابی از ابن هیشم در دست گرفت و درمیان آن اشاره بدواثر فلکی می کرد و بمردم وانمود می ساخت که اینها مطالب کفر آمیزی است که برای ازبین بردن اسلام آورده شده وسپس آنرا در آتش افکند^۱

ابوالفرج اصفهانی در کتاب اغانی گوید: محمدبن عبدالوهاب در مسجد بصره ابن مناذر را دید که دفتری که مشتمل برعلم عروض و دوائر آن بود همراه دارد و چون این محمد ازعلم عروض اطلاع نداشت با دیدهٔ شک و ریب بدفتر می نگریست و از جهت آنکه سابقهٔ خصومتی نیز میان آنان بود باو باسختی و خشونت گفت: چه در دفتر خودداری ؟ ابن مناذر از ترس آن را پنهان کرد. محمدبن عبدالوهاب بر شدت عمل خود افزود و با او در آویخت و گفت: ای زندیق! زندقه را ازمن پنهان میداری؟ سپس مردم جمع شدند و دریافتند که در دفتر جز دوائر عروضی چیزی نیست و ابن مناذر را از چنگ آن مرد رهانیدند ۱۹۰۰.

بااین مقدمات وشن می شود که مفهوم زندقه وزندیق یك امر ثابتی نبوده بلکه در زمانها و مکانهای مختلف مفهوم آن تغییر می کرده، نه تنها مانویان و مزد کیان و فیلسوفان و منطقیان زندیق خوانده شده اند بلکه روافض و اهل اعتزال نیز ازاین نسبت بی بهره نمانده و گاهگاه چنین عنوانی یافته اند، چنانکه بیه قی معتزلی و زندیقی و دهری را دریك ردیف ذکر می کند ۲۰ و نیز نسبت ایان کلمه بافراد مختلف فرق می کرد چه بسا افرادی که دیگران را ملحد و زندیق خوانده اند و حال آنکه خود آنان بوسیلهٔ کسانی دیگر متهم بالحاد و زندقه شده اند. مثلا ابوالعلاء معری ابن راوندی را جزو ملحدان ذکر و از کتب او بزشتی یاد می کند ۲۱ و ابوحیان توحیدی نیز او را از دهربان و ملحدان شمرده آنجاکه گفته است: گروهی از دهربان و ملحدان که برمرکب جهل سوارند و چشم دلشان از دیدن حقائق کور می باشد موجب تباهی

۱۸ قفطی، اخبارالحکماء، ص ۱۵۴ ۱۹ ابوالفرج اصفهانی، اغانی، ج۱۷ ص ۱۸ ۲۰ بیهقی، تاریخ، ص۹۹ ۲۱ معری، رسالة الغفران، ص ۴۶۸

دین شده اند از این گروه اند: صالح بن عبدالقدوس و ابن ابی العوجاء و مطربن ابی دان شده اند از این الراوندی و صیمری ، که خود در بیابان گمراهی سرگردان بوده اند و گروهی از کوته نظران را هم بگفتار خود فریفته اند ۲۲. ولی ابن جوزی خود ابوحیان را در کفر و زندقه همپایهٔ ابن راوندی و ابوالعلاء میداند و در یکی از کتابهای خود گفته است زندیقان اسلام سه تن اند: ابن راوندی ، ابوحیان توحیدی ، ابوالعلاء معری ۲۳.

زندقه و الحاد را فقط ازنظر دینی و تاریخی نباید توجیه کردبلکه باید جنبه های روحی و اجتماعی آن رانیز موردنظر قرار داد. همین ابن راوندی که ابوالفدا ، او را بعنوان «احمد الزندیق» ۲۴ ذکر می کند نخست از متکلمان مشهور بوده و آثار بسیاری داشته سپس بعللی بااهل اعتزال مخالف شده و آنان او را ازخود راندند و همین راندن در او اثری عمیق باقی گذارد، وسپس بافقر و درویشی برابر شد و بمفاد گفتهٔ پیغمبر «کادالفقران یکون کفرا» ۲۵ شکی نسبت بمبادی عالیه بدو دست داد. او بچشم می دیدید که نادانان و بی خردان در ناز و نعمت غوطه و رند ولی دانایان و فرزانگان برای قوت روزانهٔ خود پریشان خاطر می باشند این امور بود که بر کفر و الحاد او افزود و این معنی از دوبیت مشهور او بخوبی آشکار است:

كم عاقل عاقل اعيت مـذاهبه و جاهل جاهـل تلقاه مرزوقا هذا الذى ترك الاوهام حائـرة وصير العالم النحرير زنديقاً ٢٦

و همین در دو ناله است که بالحن ملایم تری از نای زندانی یمگان یعنی ناصر خسرو بر می آید:

به عزو نازبگه برنشسته بدفعلی نژندو خواربمانده بدرنکوسیری بدین سبب متحیر شدند بی خردان برفت خلق چوپرواندسوی هرنفری ۲۷

فقرو درویشی وعدم مساوات وعدالت اجتماعی برخیرا نسبت بمبادی معنوی و روحانی بدبین میکرده و بیایمانی و سستی در دین ببار میآورده است. مثلا میـ

۲۲ ـ توحیدی، الامتاع والمؤانسه، ج ۲ ص ۲

٢٣ منقول از مقدمهٔ كتاب المقابسات ابوحيان، صفحه ١٤

۲۴ تاریخ ابوالفدا، ذیل حوادثسال ۲۹۳ که سال مرگ ابن راوندی بودهاست.

۲۵- سیوطی، جامع صغیر، ج ۲ ص ۲۲۲

ع٧- تفتازاني، مطول، باب مسنداليه، بحث جانشيني اسم ظاهر از ضمير.

۲۷ ناصر خسرو، دیوان ، ص ۴۸۵

بینیم شاعری بنام احمدبن محمد افریقی درپاسخ زن خود که او را برنماز نخواندن نکوهش می کرد. گوید: «من باحالت افلاس و درویشی نماز نخواهم خواند نماز را تاشها و بکتاشها که بربستر آسایش غنودهاند بخوانند. من که خانه و مرکب و زرو زیوری ندارم اگر نماز بخوانم و شکر خدای بجای آورم منافق خواهم بود» اینك گفتهٔ او را درین جانقل می کنیم:

تلوم على ترك الصلاة حليلتى فقلتاعزبى عن ناظرى انت طالق فوالله مل ملك ولين المليل وفائق فوالله ملك والشيخ الجليل وفائق وتاش و بكتاش وكنباش بعده ونصربن ملك والشيوخ البطارق ولا عجب ان كان نوح مصلياً لان له قصرا تدين المشارق لماذا اصلى؟ اين باعى ومنزلى؟ وابن خيولى والحلى والمناطق؟ اصلى ولافتر من الارض يحتوى عليه يمينى اننى لمنافق تركت صلاتى للذين ذكر تهم فمن عاب فعلى فهوا حمق مائق ٢٨

اکنون بشرح حال ابن راوندی از دو کتاب «المنیة والامل فی شرح کتاب المللوالنحل مشهوربطبقات المعتزله ازاحمدبن یحییبنالمرتضی» و «معاهدالتنصیص فی شرح شواهد التلخیص از عبدالرحیم بن عبدالرحمن عباسی» می پردازیم.

ابن المرتضى آنجاكه ازطبقهٔ هشتم معتزلیان نام میبرد گوید:

وابن راوندی مخذول نیزازین طبقه بوده، سپس جریانهائی برای او پیداگشت که از دین برید والحاد وزندقه را آشکار ساخت ومعتزلیان او را ازخود راندند و او هم کتب بسیاری درمخالفت بااسلام نوشت. او کتاب «التاج» را در رد برموحدان و وبعث الحکمة» را در تأیید ثنویت و «الدامغ» را در رد بر قرآن و «الفرید» را در رد بر قرآن و «الفرید» را در رد بر قرآن و «الفرید» را در رد برانبیا تألیف کرد. و کتاب والطبایع» و «الزمرد» و «الامامة» نیز از آثار او می باشد. بیشتر از کتب او را شیخ ابوعلی و خیاط وزبیری رد کرده اند، و ابوهاشم کتاب الفرید را رد کرده است. او کتابی بنام فضائح المعتزله نوشت که آنر ا ابوالحسین خیاط در کتاب الانتصار رد کرده است. قاضی گفته است که راوندی در آخر عمرش توبه کرده ولی حاکم گفته که این موضوع را ابوالحسین خیاط قبول ندارد.

نام ابن راوندی احمد بن یحیی و کنیهاش ابوالحسین است. دربارهٔ علتالحاد

او اختلاف است . بـرخــی گفته انــد از شدت فقر وفاقه بوده است و برخــی دیگــر معتقدند ناکامی و محرومیت و نرسیدن بجاه و مقامی که آرزومند بود سبب زندقهٔ او گردید .

او برای جهودان و ترسایان و گبران و معطلان کتبی نوشت. و گفته اند که سی دیناراز رافضیان گرفت و کتاب «الامامة» را برای آنان تألیف کرد و پس از اینکه کفر و زندقه از او آشکار گشت معتزلیان بپای خاستند و از سلطان در کشتن او باری خواستند. او بکوفه گریخت و در خانهٔ مردی پنهان شد و گفته اند که در همانجا مرد.» ۲۹

عباسی پس از شرح دوبیت مشهور ابن راوندی (کم عاقل عاقل الخ) و بیان شاهد و ذکر اشباه و نظائر آن بشرح حال ابن راوندی بدین گونه می پر دازد:

«ابن راوندی احمد بن یحیی بن ابدوالحسین اهل مدرو رود است و راوند از روستاهای کاشان می باشد، واین کاشان که از نواحی اصفهان است غیراز کاشانی است که مجاور قم می باشد. او ساکن بغداد بود واز متکلمان معتزله بشمار میرفت سپس از آنان جدا گشت و ملحد و زندیق گردید. قاضی ابوعلی تنوخی گفته است که ابن راوندی بااهل الحاد نشست و برخاست می کرد و هنگامی که برین کار او خرده گرفته می شد می گفت می خواهم از مذهب آنان آگاهی یابم. و برخی گفتهاند که پدرش از یهودیانی بوده که مسلمانی گفت که این مرد یعنی ابن راوندی قرآن شما را ضایع می کند هم چنانکه پدرش تورات ما را ضایع کرد. و نیز گفتهاند که او به یهودیان می گفته که از موسی نقل کنید که گفته است پیمبری بس از من نخواهد آمد. ابوالعباس طبری گفته است که او برعقیده و حالی قرار و پس از من نخواهد آمد. ابوالعباس طبری گفته است که او برعقیده و حالی قرار و براسلام نوشت و پس از چهارصد درم گرفت و کتاب « البصیرة » را در رد براسلام نوشت و پس از چندی تصمیم به رد همین کتاب گرفت تاآنکه صددرم دیگر دادند و او صرف نظر کرد.

4

و بلخی در کتاب محاسن خراسان گفته است که این راوندی از متکمان بشمار میرفت و در

زمان اوکسی ازو ماهرتر بهنکات ورموز علمکلام نبود، و در آغاز مردی نیکوسیرت و خوشخوی و شرمگین بود سپس عللی پیش آمد که ازین صفات جدا گشت و دانش او برخردش فزونی داشت وداستان او همچنانست که شاعرگفته است:

و من يطيق مز كي عند صبوته و من يقوم لمستور اذا خلعا و برخی گفتهاندکه او هنگام مرگ از کردهٔ خود پشیمان گشته و توبه نموده و نیز تصریح کرده که گفته های او عکسالعمل رنجهای روحی او بوده زیرا اقرانش باوستم کرده و از مجالس خوداو را راندهاند. بیشتر کتابهای او کفریاتی است که برای ابوعیسی یهودی اهوازی نوشته و در خانهٔ همو مرده است. از کتابهای او کتاب «التاج» است که در آن قدم عالم را اثبات می کند ۳۰، و کتاب «الزمرد» که در آن رسالت را باطلمی نماید، و کتاب «الفرید» که در آن پیمبر را طعن کرده، و کتاب «اللؤلؤ» که در تناهی حرکات است. وخود او بیشتر این کتابها راردکرده و ابوعلی جبائی و دیگران نیز کتب بسیاری در رد بر کتابهای او نوشتهاند. کتاب «الزمرد» را از آن جهت بدین نام نامیده که از خواص زمرد آنست که هر گاه ماران بدان بنگرند چشمشان آب میشود و این کتاب هم بدانگونه است که دشمنان هرگاه آن را بخوانند آب میشوند. او درین کتاب شریعت شریفه را ابطال و نبوت را تحقیر کرده است. درین کتاب گفته است: ما در سخنان اکثم صیفی می توانیم بهتر از «انااعطیناكالكوثر» بیابیم. پیغمبران با طلسمهائی مردم را بندهٔ خود كردهاند. پپغمبر بعمار گفت گروه ستمگر ترا خواهند کشت ، آیا اخترگران جز این گویند؟. خدای او را رسوا سازد و در آتش دوزخ جایش دهد . اخترگر تا نام و نام مادر کسی را نپرسد و از طالع او آگمی نیابد نمی تواند برای او پیش بینی کند و معذلك در بیشتر موارد خطا می كند و حال آنكه پیمبر از غیب خبر میداد بدون آنکه طالعی را بشناسد یا از اسم و نسب کسی سئوال کند و میان کار پیمبر و اختر گر فرق بسیار است. و در کتاب «الدامغ» گفته: خداکه همچون دشمن خشمگین داروئی جز کشتن برای او نیست پس چه نیازی بکتاب و رسول دارد. او در یك جای

٣٥ ناصر خسرو درين بيت (يوان صفحه ١٥) عقيده قدم عالم را نسبت بدهريان

خودرا عالم الغیب می داند و گوید: «وماتسقط من و رقة الایعلمها» وسپس درجای دیگر مي گويد: « وماجعلنا القبلة التي كنت عليها الا لنعلم». و در وصف بهشت گفته است كه در آنجا نهرهائی از شیر است، که البته بدر دگرسنگان میخورد و از عسل یادکرده، که خالی آنگوارا نیست، و به زنجبیل وعده کرده که لذیذ نیست، و برای لباس سندس را معین کرده، که برای فرش خوب است نه جامه ، و استبرق هم که جز دیبای ستبر چیزی نیست هر که بخواهد در بهشت چنین جامه ضخیم بپوشد و شکم خود را با شیر و زنجبیل پرسازد مانند عروس کردها و نبطیها میشود. گوئی چشم سر و دل او كور بوده است ازگفته خداىبزرگ «وفيما ما تشتهىالانفسوتلذالاعين» و هم چنين «ولحم طِير ممايشتهون». باوجود اينهاعسل وشيرهم در آنجا موجود است والبته غير از عسل وشیر دنیاست و نیز دیبای ستبریعنی استبرق از ملبوسات فاخره بشمار میرود. اگر بخواهم كفرو الحاد وزندقهٔ اورا درین جاذكر كنم بطول میانجامد و خداوند از آنچه که کافران و ملحدان بگویند منزه و پاك است و فرستادهٔ خدا و کتابش نیز مبرا ازین بیهوده گوئیها می باشد. ابن جوزی بیش از سهورق از زندقهٔ اوراگرد آورده ومن ازینگونه گفتارها بخدا پناه میبرم و از او آمرزش میخواهم از اینکه گفتههای اورا که سزاوار او و رسول وکتابش نبوده درینجا نقلکردم. روزی ابنراوندی و ابوعلی جبائی بر روی جسر بغداد باهم برخوردکردند ابن راوندی باوگفت: هیچ معارضه و نقض قرآن راکه من کردهام شنیدهای؟. ابوعلی گفت: من از فضایح تو وامثال تو و دانشهای شما آگاهم ولی خودت حکم کن آبا عذوبت و تشاکل و نظم و حلاوت قرآن درگفتار توکه در معارضه آن ساختهای پیدا میشود. پاسخ داد: نه سوگند بخدا. ابوعلی گفت: مرا همین بس است برو و از من دورشو.

از اشعار او:

محن الزمان كثيرة لا تنقضي و سروره يأتيك كالاعياد ملك الاكارم فاسترق رقابهم و تراه رقا في يدالاوغاد٢٦

۳۱ این دو بیت ناصر خسرو را بیاد می آورد: دانش و آزادگی گشته حرام جهل و بی باکی شده فاش و حلال

راد مردان بندگان را گشته رام

با شگونه كرده عالم پوستين (ديوان صفحه ۲۹۹)

. . .

اليس عجيبا بان امرء " لطيف الخصام دقيق الكلم يموت و ما حصلت نفسه سوى علمه انه ما علم ٢٢

ابوعلی جبائی گفته که سلطان ابن راوندی وابوعیسی و راق راخواست مجازات کند. ابوعیسی را زندانی کرد و در همانجا مرد، ولی ابن راوندی بسوی ابن لاوی یهودی گریخت و کتاب «الدامغ» را در رد بر پیغمبر و قرآن برای او نوشت و مدت زیادی زنده نبود تا آنکه بیمار شد و مرد. ابوالوفاعبن عقیل گفته که او هنگام مرگ شصت و سه سال داشته است ۳۳.

دوبیت معروف ابن را وندی «کمعاقل عاقل الخ» را برخی به ابوالعلاءنسبت داده انداز آن جمله عبد العزیز الیمنی السلفی الراجکوتی باستنادقول سبکی در جلد ۳ صفحه ۹۷ طبقات الشافعیة الکبری دو بیت مزبور را در ضمن «فائت شعرابی العلاء» آورده و دوبیت دیگر را نیز نسبت بابوالعلاء معری میدهد که مطابقت با مضمون دوبیت ابن است:

اذا كان لايحظى برزقك عاقل و ترزق مجنوناً وترزق احمقا فلاذنبياربالسماءعلى امرى راى منك مالايشتهى وتزندقا ۴۴

و علت آن بوده که ابوالعلاء معری هم متهم بزندقه والحاد بوده است و روایت شده که او کتابی درمعارضه باقران نوشته و به «الفصول والغایات فی محاذاة السوروالایات»

٣٢ - اين بيت ابوشكور بلخي را بياد مياورد:

تــا بدانجا رسید دانش من که بدانم همی که نادانم (گنج بازیافته، گردآورده محمد دبیر سیاقی، صفحه ۱۱)

۳۳- عباسی، معاهدالتنصیص فسی شرح شواهدالتاخیص، ج ۱ ص ۵۶. تسوضیح آنکه ابویعقوب یوسف سکاکی متوفی ۲۶ کتابی بنام «مفتاح العلوم» در فنسون مختلف نوشته که قسمت سوم آن دربارهٔ علم معانی و بیان و بدیع است و این قسمت را خطیب قزوینی متوفی ۲۳۹ مختصر کرده و آن را «تلخیص المفتاح» نامیده و این تلخیص المفتاح را سعدالدین تفتازانی متوفی ۲۹ دوشرح نوشته یکی بنام مطول و دیگری بنام مختصر . کتاب مطول شهرت بسیار دارد و هنوز هم از کتب درسی مدارس قدیمه است, شواهد شعری که در تلخیص المفتاح یعنی متن مطول آورده شده عباسی شرح کرده و آن را معاهدالتنصیص فی شرح شواهدالتلخیص نام نهاده است.

عسر فايت شعر ابي العلاء ، صفحه A

موسوم ساخته و باخرزی قطعهای از این کتاب را نقل کرده است و وقتی باو گفته شد سخنان تو در این کتاب نیکوست ولی بپایهٔ قرآن نمیرسد پاسخ دادکه اگر سخنان من هم چهارصد سال برزبانها بگردد خواهید دید که چگونه می باشد۳۵. در میان کتب تاریخ وادب جسته گریخته بمطلب فوق برخورد می کنیم از آنجمله یاقوت حموی در ضمن شرح حال ابن الدهان الوجیه النحوی گوید:

(... محبالدین محمدبن النجار گفت: روزی وجیه نحوی بدار الکتب رباط مأمونیه رفت و باکتابدار آنجا ابوالمعالی احمدبن هبة الله بگفتگو و بحث پر داخت تا آنکه سخن از معری بمیان آمد. کتابدار از او بزشتی یاد کرد و گفت کتابی از او درین جاموجود بود و من اوراق آن را در آب افکندم. وجیه پرسید: مگر چگونه کتابی بود آن؟ جواب داد کتابی بود در نقض قر آن. وجیه گفت کار خطا و نابجائی کردی. مردمی که آنجا بودند از گفته وجیه در شگفت شدند و ابن هبة الله کتابدار نیز خشمگین شد و گفت: آیا مانند تو کسی سزاوار است که این عمل مرا خطا بخواند؟ وجیه جواب داد ین کتاب از سه حال بیرون نبوده یا همهایه قر آن بوده است یا بالاتر از آن و یا پائین تر از آن، اگر همهایه یابالاتر از آن بوده و معاذالله که چنین باشد پس عقلاً بائین تر از بین برده شود و اگر در مرتبه ای پائین تر از قر آن بود وجودش معجزه ای برای قر آن محسوب میشد. گروه حاضر سخن او را پسندیدند و ابن هبة الله نیز بخطای خود پی برد و خاموش گشت «۳۶

ولی چنانکه بارها متذکر شده ایم حقائق تاریخی برما پوشیده و پنهان است و بگفته های کتاب نویسان نمی باید اکتفا بکنیم، بیشتر خردمندان و فرزانگان مورد حسد و کینه مردمان دون پایه قرار می گرفتند و سخنان آنان بمذاق این کوته نظران خوش نمی آمده ناچار بحر به تفسیق و تکفیر متوسل میشدند و هر سخن الحاد آمیزی که از هر جا می یافتند بآنان منسوب می داشتند و کسانی هم که بعداً داوری می کردند فقط سخنان الحاد آمیزرا از آنان نقل کرده اند. همین ابوالعلاء معری که بیت معروف او:

۳۵ - آدام متز، الحضارة الاسلامية في القرن الرابع ، ترجمه محمد عبدالهادي ابو ريده ، ج ٢ ص ٩٨ و ناصر خسرو در سفرنامه خود (ص ١٢) از اين كتاب نام برده است.

ع٣- ياقوت حموى، معجم الادبا، ج ع، ص ٢٣٥

اثنان اهل الارض ذوعقل بلا دین و آخر دین لاعقل له ورد زبان خاص و عام گشنه و آنرا بر بیدینی والحاد او دلیل می کنند. در دیوانش مواردی یافت میشود که نشان میدهد که بروز رستاخیز ایمان داشته مانند:

فیاوطنی ان فاتنی بك سابق منالدهر فلینعم لسا كنك البال فاناستطع فیالحشر آتكزائراً و هیمات لی یوم القیامة اشغال<sup>۲۷</sup> و در ابیات زیر دوستی او نسبت بحضرت علی بن ابی طالب و فرزندش حسین

عليهماالسلام آشكار است:

وعلى الدهر من دماء الشهيدي ن على و نجله شاهدان فهما في اواخر الليل فجرا ن وفي اولياته شفقان ثبتا في قميصه ليجيئي ال حشر مستعديا الى الرحمن ٣٨

ونیز در کتاب الغفران خودقرآن را چنان ستوده استکه احتمال نقض کردن آن را از بین میبرد و ما عینگفتهٔ او را درین باره نقل میکنیم:

«ان هذا الكتاب الذى جاء به محمد صلى الله عليه كتاب بهر بالاعجاز ولقى عدوه بالارجاز، ماحذى على مثال ولااشبه غريب الامثال، ما هو من القصيد الموزون ولا الرجز من سهل و حزون، ولاشاكل خطابة العرب ولاسجع الكهنة ذوى الارب ٣٩٠٠

٣

چنانکه اشاره شددوبیت معروف ابن راوندی جزو شواهدکتاب تلخیص المفتاح خطیب قزوبنی درباب مسند الیه آورده شده. وصاحب معاهد التنصیص گوید پیش از این دو بیت، بیت زیر است:

سبحان منوضع الاشياء موضعها و فرق العز والاذلال تفريقا ۴۰ معدالدين تفتازاني در كتاب شرح تلخيص المفتاح معروف بمطول در باب مسند البه گويد:

«گاهی اسم ظاهر بجای ضمیر آورده میشود اگر این اسم ظاهراسم اشاره باشد

۳۷ - شرح تنویر برسقطالزند، ج ۲ ص ۷۴۰ ۳۸ - مأخذ پیشین، ج ۱ ص ۱۳۸۰ ۳۹ - معری، رسالةالغفران، ص ۴۶۴۰ ه ۲ - عباسی، معاهدالتنصیص، ج ۱ ص ۵۳۰

از فحوای کلام در یافته میشود، که مسند الیه از جهت آنکه اختصاصبحکمی بدیع و تازه دارد مورد عنایت و توجه متکلم است مانندگفته ابن راوندی: کم عاقل عاقل الخ. کلمهٔ «هذا» در هذاالذی ترك الخ اشاره بحکم غیر محسوس سابق ا ت که همان محروم بودن خردمند و مرزوق بودن نادان باشد ودر این مورد میباید ضمیر آورده شود ولی چون بحکمی بدیع که همان سرگشته گردانیدن او هام و زندیق گردانیدن عالم نحریر باشد مختص گشته توجه متکلم را بکمال آن ممتاز ساخته و آن را در معرض محسوس در آورده است و گوئی بشنوندگان مینمایاند که این شیء متعین و متمیز دارای چنین حکم بدیع و صفت عجیب است» ۴۱.

دو بیت ابنراوندی را برخی پاسخ گفتهاند از آنجمله است دو بیت زیرکه در حاشیهٔ مطول آورده شده:

كم من اديب فهم قلبه مستكفل العقل مقل عديم و من جهول مكثر ماله ذلك تقدير العزيز العليم

و نیز دوبیت زیر ازابوبکرخسروی سرخسی است که در معاهد التنصیص آمده

است:

عجبت من ربى وربى حكيم ان يحرم العاقل فضل النعيم ما ظلم البارى و لكنه اراد ان يظهر عجز الحكيم

نه تنها ابن راوندی بلکه بسیاری از دانشوران و خردمندان از وضع خود نالیده اند زیرا میدیدند که مردمان فرومایه و پست و بی دانش در رفه و آسودگی بسرمیبرند ولی مردمان باشرافت و عالم باید با تهی دستی و درویشی روزگاربگذرانند و علت آن بوده است که مردم دانا و خردمند هیچگاه زیر بار زور نمیرفته و خود را دربرابر خداوندان زرپست و حقیر نمی کرده اند. وضع اجتماعی طوری بوده است که مردمان جاهل و نادرست پرو بال می یافته اند. آنان جنایات حکام و امرای زمان خود را می ستودند و بدین وسیله از نعمت و مال فراوان که فراهم آمده از دسترنج فرودستان بود بر خوردار میشدند و چون دانایان و فرزانگان را مانع مقاصد شوم خود می یافتند بوسائل مختلف می کوشیدند تازندگی را بر آنان تنگ سازند، آنان هم سوز درونی

خود را در اشعار و نوشته های خود آشکار می ساختند. این نالهٔ قلبی را در اشعار عربی و فارسى بسيار مىتوانيم بيابيم ومضمون همهٔ اين ابيات غالباً يكى است زيرا عللو عواملی که باعث گفتن آنها شده واحد میشد. اینک برای نمونه برخی از اینگونه ابيات نقل ميشود:

فماذنب لى الا العلاو الفضائل (معرى) سوی اننی فیما بقال ادیب (طغرائی) وجاهل قبل قرع الباب قدولجا (غزى) فقد طاات منادمة المنايا ( ثعلبي ) فما بينهما شكل Y يحويهما فصل ومال حيث لاعقل (ابوالخير مروزي)

تعد ذنبوبى عند قبوم كثيرة ومالى ذنب يقتضي مثل حالتي كمعاقل لميلج بالقرع بابمني اذا استوت الاسافل و الاعالى تنافى العقل والمال هماكالوردوالنرجس فعقل حيث لامال

كه كاملاً با گفتهٔ ابوشكور بلخي موافقت دارد:

دانش و خواسته است نرگس و گل که بیک جای نشکفند بهم هر كرا دانش است خواسته نيست هر كراخواسته است دانش كم

نیبرگ درمقدمهٔ کتاب الانتصار نوزده کتاب از برای ابن راوندی برمی شمارد واونام اين كتابهارا ازفهرست ابننديم وكشف الظنون حاجى خليفه وطبقات المعتزله ابن المرتضى و معاهد التنصيص عباسي و وفيات الاعيان ابن خلكان و كتاب الانتصار خياط معتزلي استخراج كرده است و اين نوزده كتاب عبارت از : ١- كتاب الاسماء والاحكام ٧- كتاب الابتداء و الاعادة ٣- كتاب خلق القران ٤- كتاب البقاء والفناء ٥- كتاب لاشي الا موجود ع- كتاب الطبايع ٧- اللولوة في تناهي الحركات ٨-كتاب الامامة ٩- كتاب فضيحة المعتزله ١٥- كتاب القضيب ١١- كتاب التاج ١٢-كتاب التعديل والتجوير ١٣- كتاب الزمرد ١٤- كتاب الفرند ١٥- كتاب الـدامـغ ١٦ -كتاب البصيرة ١٧- كتاب في التوحيد ١٨- كتاب الزينة ١٩- كتاب اجتهادالراي. ٢٢ كتاب فضيحة المعتزله تحليلي انتقادي از مذهب اعتزال است و درضمن رد وجواب كتاب فضيلة المعتزلة جاحظ نيزميباشد، جاحظ كهاز پيشوايان بزرگ معتزله محسوب

۴۲\_ مقدمهٔ نیبرگ بر «کتاب الانتصار والرد علی ابن راوندی الملحد»، صفحه ع۳.

میشود پساز آنکه معتزلیان از اوج قدرتیکه در زمان مأمون و معتصم و واثق داشتند پائین آمدند درصدد برآمد برای جلوگیری از حملاتیکه بوسیلهٔ اهل سنت و حدیث و رافضیان بروش اعتزال میشد کتابی تدوین کند. او نه تنها در کتاب خود مذهب اعتزال را ستوده و از گفتارهای معتزلیان دفاع کرده است بلکه در آن رافضیان را طعن کرده و فضایحی برای آنان برشمرده است واین نکته را باید متذکر شویم که در آن روزگار فرق مختلف ازاندیشه های طرف مخالف خود تعبیر به فضیحه و فضایح یاشنعه و شنع میکردند و گاهی هم در مقابل کلمهٔ فضایح مثالب را بکار میبردند چنانکه عبدالجلیل قزوینی رازی کتاب النقض خود را که در ردکتاب «بعض فضایح الروافض» است «مثالب النواصب» نامیده و در آن فضایحی که بررافضیان شمرده شده پاسخ گفته و خود فضایحی برای ناصبیان بر میشمارد.

دشمنان معتزله، خاصه اهلسنت وحدیث، از کتاب فضیحةالمعتزلهٔ ابنراوندی بسیار استفاده کردند وبرخی ازصاحبان کتب ملل ونحل نیز مانند بغدادی در الفرق بین الفرق، و شهرستانی درالملل والنحل بعضی مطالب خود راکه در بارهٔ معتزلیان است از کتاب ابنراوندی گرفتهاند، چنانکه شهرستانی گوید: ابن راوندی از جاحظ نقل میکند که گفته است قرآن جسدی است که ممکن است بصورت انسانی درآید و گاه بصورت حیوانی، واین مانند گفتهٔ ابوبکر اصم است که قرآن را جسمی مخلوق پنداشته ومنکر اعراض و صفات باری تعالی نیز بوده است ۲۳

و خیاط معتزلی که کتاب الانتصار خود را در رد ابن راوندی تألیف کرده نسبتهائی را که ابن راوندی بجاحظ داده تکذیب میکند از آن جملهاست ابن راوندی گوید: جاحظ گفته است که محال استخدا اجسام را پس از ایجاد معدوم سازدگرچه پساز عدم موجود ساخته است و هرگاه محال باشد که جسم پساز وجود معدوم گردد محال است نیز که پساز عدم موجود گردد. خیاط گوید: این دروغی است که برجاحظ محال است نیز که پساز عدم موجود گردد. خیاط گوید: این دروغی است که برجاحظ بسته است. کتابهای جاحظ در دست مردم است اگرچه خود او از میان مردم رخت بربسته ولی یاران او گفته های او را بیاد دارند و نقل میکنند و از همین جا دروغ و بهتان وجهل این مرد بخونی آشکار میگردد ۴۴.

۴۳ شهرستانی، ملل ونحل، ج۱ ص ۱۰۱ ۲۶ ع- ۱۰۱ م

خیاط در کتاب خود بیشتر کتاب فضیحةالمعتزله را رد می کند زیرا خود از معتزلیان بنام است و درچند جاهم از کتاب الزمرد او نام می برد از آن جمله است در پایان کتاب که بادشنام و ناسزا گفتن بابن راوندی آن راختم می کند و اینست عین گفتهٔ خیاط: «تو کتاب الزمرد راساختی و در آن بفرستادگان خدا دشنام دادی و بابی از آنرا بامت محمدیه مخصوص گردانیدی. این بوده است گفتار ومذهب تو و بهمین جهت معتزله تورا ازخود راندند و توهم مانند سکی خشمگین بهبزرگان آنان حملهور شدی و دریان کار خود را زیان میرسانی و بس زیرا حجتهای خداوند باندازهای روشن است که طعن ملحدان و کید زندیقان آن را زیانی نمیرساند. پیشاز توهم گروهی از دهریان بودند که توحید خدا را طعن کردند ولی دانشمندان معتزله بر رد گروهی از دهریان بودند که توحید خدا را طعن کردند ولی دانشمندان معتزله بر رد میجنانست که اخطل گفته است:

ماضر تغلب وائل اهجوتها يوما اذا خطرت عليك قرومهم

ا ام بلت حیث تناطح البحران م ترکتك بین کلاکل و جران که ذان حزب الله هم الغالبون و دین خدا از هر ـ

باید بکوشد تانیرنگ خود رابرچیندکه فان حزب الله همالغالبون و دین خدا از هر ـ باطلی ممتاز استولوکره المشرکون،۴۵.

کتاب الزمرد ابن راوندی ازبین رفته ولی پارهای ازفصول آنرا المؤید فی - الدین داعی الدعاة شیرازی در کتاب «المجالس المؤیدیة» خود نقل و رد کرده است. این نکته راهم باید متذکر شدکه برخی برتسمیهٔ این کتاب خرده گرفتهاند که دانشها در مرتبهای عالی هستند و نمی باید با الفاظی که در مرتبهٔ نازل هستند نام گذاری شوند و گوهرها مانند زمر د نسبت به دانشها در مرتبهای دون هستند. ولی پیش ازین بنقل از معاهدالتنصیص گفتیم که او از آن جهت کتاب خود را بدین نام نامیده که از خواص زمرد آب کردن چشم مار و افعی است و ابن کتاب هم دشمنان را آب می کند. البته در بسیاری از کتب این خاصیت برای زمرد ذکرشده و در اشعار فارسی نیز بسیار بدین موضوع بر خورد می کنیم نظیر:

برون جهد چوزمرد براو برندفراز<sup>۴۶</sup>

شنیده ام بحکایت که دیدهٔ افعی

<sup>8</sup>ع- خياط ، كتاب الانتصار ، ص١٧٣٠ .

عهـ از منجبك بنقل از حواشي بيست مقاله مرحوم قزويني، ص ١٥

زمرد دیدهٔ افعی چگونه میبپالاید عقیق و لعل رمانی چرا اصل از حجر دار د<sup>۴۷</sup> و دفع کردن باقوت مروبار اچیست زمرد از چه همی برکند دو دیدهٔ مار

ناصر خسرو درشرح بیتاخیر که از ابوالهیثم جرجانی است گوید: <mark>رو اما</mark> آنچه مجهول است دو سؤال است یکی دفع کردن پاقوت مروبا را و دیگر برکندن زبرجد مرچشم افعی را ۴۸، ابوریحان بیرونی گوید با آنکه این امررا بسیاری ازمردم می گویند من خود تجربه و آزمایش کردم حتی گردن بندی از زمرد بگردن افعی ها آویختم و این را درتابستان وزمستان آزمودم ولی هیچ اثری درچشم آنها ندا<mark>شت<sup>۴۹</sup></mark> البته تسمیهٔ کتب بگوهرها بسیار رایج و معمول بوده و کتاب های بسیاری حتى بنام زمرد ديده شده وگاه برخي فصلى ازكتاب خود را بدين نام ناميده اندچنانكه ابن عبدربه فصلى دارد بنام «الزمردة في المواعظ والزهد» ٥٠ وتا اين او اخر نيز معمول بودهاست. حاجي ملاهاديسبزواري منظومهٔ منطق خودرابنام «اللآلي المنتظمة» ومنظومهٔ فلسفه خود را بنام «غررالفرائد» كرده است. المؤيد في الدين شيرازي كه بارهاي از فصول كتاب الزمرد راردكرده ازداعيان مذهب اسمعيليه بوده واورا حجت جزيرة فارس مي نامند. او باهوش وزيركي خود توانسته بـود ابوكاليجار امير فـارس را بمـذهب اسماعیلی متمایل سازد بطوریکه او دربرابر مؤید گفت «من خود ودینم را بتوتسلیم کردم وبهرچه توگوئی راضی هستم، ۵۱ و دربین سال ۹۳۶ و ۴۳۹ بمصر آمـد و به ـ ملاقات خلیفهٔ فاطمی المستنصربالله نائل شد. او درتبلیغ و مناظره یدی طولی داشته بطوريكه يكبار باشريف علوى كه مذهب زيدى داشت مناظره كرد وچنان او رامغلوب ساخت که حتی دشمنان مؤید براو خندیدند ۵۲ ونیز با ابوالعلاء معری مکاتباتی داشته و دربارهٔ گوشت خواری و شیرخواری بحث هائی میان آن دو در گرفته و این مكاتبات راكه معروف به «رسائل المعرى و داعــي الدعاة» است ياقــوت حموي در معجم الادبادر ذیل شرح حال ابوالعلا ذکر کرده است، و ایوانف گوید که کتاب

۲۷ ناصرخسرو، دیوان، صع۱۳۷

۴۸ ناصر خسرو، جامع الحکمتين، ص١٥٧

۱۶۸ بیرونی، الجماهر فی معرفة الجواهر، ص۱۶۸

٥٥- اينعبدربه، عقدالفريد، ج٢ ص٨٩

٥١ - سيرة المؤيد في الدين داعي الدعاة، صفحه ١ع

۵۲ مأخذ پيشين، ص ۸۷

«جامع الحقائق فی تحریم اللحوم والالبان» المؤید فی الدین که از کتاب المجالس ـ المؤیدیه استخراج شده شامل همین رسائل می باشد ۵۳ و از تألیفات مهمم او «دیوان المؤید» و «السیرة المؤیدیة» و «المجالس المؤیدیة» است. کتاب اخیر او درهشت مجلد و حاوی هشتصد مجلس است و این مجالسهمان خطابه هائی است که موید در دار العلم قاهره ایراد کرده و در آن بشر حقائد اسماعیلی و بحثهای دینی و سیاسی پرداخته است.

ناصر خسرو شیفته و مفتون همین مجالس گشته و بوسیلهٔ او بسوی مذهب اسماعیلی کشیده شده واین امر بطور غیرصریح ازبرخی اشعار او برمی آید از آنجمله است:

که کرد از خاطر «خواجه مؤید» در حکمت گشاده بــر تــو یــزدان هر آنك اورا ببیند روز « مجلس » ببیند عقــل را سر در گــریبــان<sup>۵۴</sup>

از رشك همی نام نگویمش درین شعر گویم که خلیلی است کش افلاطون چاکر استا و طبیبست و « مؤید زخداونـد » بل کز حکم و علـم مثالست مصور<sup>۵۵</sup>

شخصیت و آثار المؤید فی الدین تااین اواخر منجهول بود وازین جهت در مقدمهٔ دیوان ناصر خسرو ازبن شحص سخنی بمیان نیامده است.

مؤید در مجلسهای ۵۱۷ تا ۵۲۲ برخی ازگفتههای ابن راوندی را در کتاب الزمرد نقل میکند و سپس بهرد آن میپردازد.

درمجلس ۵۱۷ از او نقل می کند که گفته است «عقل از بزرگترین نعمتهای خداوند است بربندگانش، اگر فرستادهٔ خدا موارد تحسین و تقبیح عقل را تأکید می کند پساجابت دعوت او مفید نخواهد بود واگر بخلاف عقل حکم صادر میکند نبوت او قابل قبول نیست».

در مجلس ۵۱۸ «پیغمبر کارهائی را بمردم دستور داده که با عقل منافات و منافرت دارد مانند نماز وغسل جنابت ورمی جمره وطواف گرد خانهای که نهمی بیند

> ۵۳ ایوانف، راهنمای ادب اسماعیلی، ص ۴۳ ۵۶ ناصرخسرو، دیوان،ص۱۷۶ ۵۵ ماخذ پیشین، ص۳۱۴

ونه می شنود، و دویدن میان دو کوهی که سود و زیانی ندارند. اینها همه چیزهائی است که عقل آن را صواب نمی شمارد زیراچه فرق است میان کوه صفا و مروه، و ابوقیس و حری، و نیز چه فرق است میان خانهٔ کعبه بادیگر خانه هاکه فقط در آنجا باید طواف کرد».

درمجلس ۵۱۹ «امتناعی ندارد که قبیلهای ازعرب فصیح تر ازهمه قبایل باشند و نیز عدهای ازمیان این عده یك تن ونیز عدهای ازمیان این قبیله از عدهٔ دیگر فصیح تر باشند و از میان این عده یك تن ازهمه فصیح تر باشد و آنگهی فصاحت او برعرب آشكار میشود پس چه دلیل و حجتی برعجم دارد که زبان او را درك نمی کنند».

این بود نمونهای ازگفتههای ابن راوندی در کتاب الزمرد که المؤیدفیالدین شیرازی درمجالسخود آورده و آنها را پاسخ گفته واو تصریح می کند که ابنراوندی مطالب این کتاب را ازبراهمه گرفته و در آن ادله مثبتان و منکران نبوت را ذکر کرده است و چون ادله مثبتان همانست که مؤمنان از مسلمانان می گویند لزومی ندارد که تکرار شود لذا بنقل ادلهٔ منکران و پاسخ آنها اکتفا میشود.

و درپایان کتاب گوید: ابن راوندی که دفاع از گفته براهمه را بعهده گرفته ثمرهٔ دنیوی آن خواری وقتل وبهرهٔ اخروی آن رسوائی ولعن است وسپس این آیه را دربارهٔ اومیآورد «قلهل ننبئکم بالاخسرین اعمالاالذین ضلسعیهم فی الحیاة الدنیا وهم یحسبون انهم یحسنون صنعا». ۵۶

as and a set of the second state of the second state of the second state of

۵۶- بدوی، من تاریخ الالحاد فی الاسلام، ص ۹۸. توضیح آنکه عبدالرحمن بدوی مقالهٔ پول کراوس را درباره ابن راوندی که در مجلهٔ مطالعات شرقی (RSO، جلد ۲۲، ۱۹۳۶) بزبان آلمانی نوشته بزبان عربی ترجمه کرده است.

17

منابع تازه درباره ابنراوندي

بحث دربارهٔ سیراندیشه و تفکر در سرزمین ایران در دورههای مختلف در خور توجه فراوان است وتاکنون کتابی جامع و کامل در ایدن باب نوشته نشده است. علت آن اینست که هنوز بسیاری از آثار دینی و فلسفی و تاریخی که در گوشه و کنار کتابخانههای دنیا موجود است بطبع نرسیده و هویت بسیاری دیگر نیز بردانشمندان پوشیده مانده است. اگربموازات طبع ونشراین آثار فقراتی که مربوط بزندگی وافکار و عقاید دانشمندان و متفکران است استخراج گردد زمینه برای تألیف و تدوین آن مأمول یعنی کتابی جامع دربارهٔ تحول فکر و اندیشه و بیان حال اندیشه مندان و متفکران بیشتر فراهم می شود.

ابن راوندی یعنی ابوالحسین احمدبن یحیی اهل راوند از روستاهای کاشان متوفی ۲۹۸ از شخصیتهائی است که تاکنون کاملاً شناخته نشده این مرد که نخست از متکلمان بزرگ معتزله بوده وسپس از آنان تبری جسته و برد و نقض آنان پرداخته در کتب تاریخ و ملل و نحل گاه از او بعنوان زندیق و ملحدیاد شده و گاه از رجال و مؤلفان شیعه اثناعشری بشمار آمده، برخی گفتهاند که او در مقالات اهل ادیان چیره دستی فراوان داشته و ناقل قول آنان بوده است و برخی دیگر گفتهاند که او خود معتقد بافکار الحادی فرق مختلف بوده است . در بعضی از منابع گفتار او در رد نبوات و کتابهای آسمانی نقل گردیده و در بعضی دیگر از گفتههای او در رد منکران نبوت و معارضان ادیان الهی استمداد شده است. از یك طرف «کتاب الزمرد» را باو نسبت می دهند که رد قران و پیغمبر است و از طرفی دیگر اورا مؤلف «کتاب الامامة» می دانند که در آن اثبات نص برامامت حضرت علی بن ابی طالب کرده است. برای جوینده بی نظر بسیار دشوار است که دربارهٔ شخصی متفکر که افکار او مبتنی بر عقل و اندیشه بوده و برعقائد فرقههای مختلف خرده می گرفته و آنان را باخود دشمن

می ساخته نظری قاطع و حکمی صریح اظهار کند و بهتر آنست که تأمل کند تا مدارك و اسنادگذشته که بمنزلهٔ علت مادی آن غایت و مقدمات آن نتیجه است فراهم گردد سپس آن منظور هرچه زودتر و آسان تر بدست خواهد آمد.

نویسندهٔ این گفتار سه مقاله تحت عنوان «ابنراوندی» در مجلهٔ یغما (بهمن و اسفند ۱۳۳۷ و فروردین ۱۳۳۸) نوشتهٔ است و در آنجا شرححال ابنراوندی را که در طبقات المعتزله ابنالمرتضى و معاهد التنصيص عباسي آمده بفارسي نقلكرده و یادداشتهای مختلف دیگری را نیز که مربوط باو و افکار او بوده ضمیمه آن ساخته است که اینك بتكرار آنها نمی پردازد. از مهم ترین تحقیقی که تا آن هنگام در بارهٔ ابن راوندی صورت پذیرفته بود مقدمهٔ «کتاب الانتصار» خیاط معتزلی بودکه بوسیلهٔ نيبرك (M.Nyberg) استاد دانشگاه اپسالاسوئد نوشته شده و در سال ۱۹۲۵ مسيحي درقاهره بطبع رسيده است دراين مقدمه ازكتابهاى فهرست ابن نديم ووفيات الاعيان ابن خلكان ومرو جالذهب مسعودى والفرق بين الفرق بغدادى وملل ونحل شهرستاني وطبقات المعتزله ابن المرتضى و معاهد التنصيص عباسي استفاده شده است، پس از آن خاور شناس معروف ریتر ( H. Ritter ) فقراتی از منتظمابنجوزی را که مربوط بابنراوندی است در سال ۱۹۳۱ در مجلهٔ (Der Islam) منتشر ساخت و سپس مستشرق مأسوف علیه کراوس ( P. Kraus ) آگاهی های گذشته را با اطلاعات تازه و مفید خودکه از ابن راوندی بدست آورده بود بهم آمیخت و مقالهٔ مشبع و ممتعی بزبان آلمانی نوشت این مقاله بوسیلهٔ عبدالرحمن بدوی بزبان عربی ترجمه و درسال ۱۹۴۵ م. در قاهره چاپ شده است . جالب ترین قسمت مقالهٔ کراوس نقل فقراتی از کتاب «الزمرد» ابن راوندي است كه از نسخهٔ خطى « المجالس المويدية »المويد في الدين داعی الدعاة شیرازی استخراج شده است.

اکنون دراین مقاله یادداشتهای گوناگونی که در بارهٔ ابنراوندی از برخی از متون بدست آمده و درمقالات گذشتهٔ نویسنده و همچنین در مقدمهٔ نیبرگ و مقالات ریترو کراوس مورد استفاده قرار نگرفته بترتیب تاریخی یعنی الاقدمفالاقدم یاد میشود بدان امید تا همچنانکه اشاره شد مورد استفادهٔ دانشجویانی که درباره تاریخ تحول افکار مذهبی و فلسفی و کلاه ی تحقیق می کنند قرارگیرد.

## ۱- ابومنصورماتریدی سمرقندی متوفی ۳۳۰

اوقسمت مهمی از کتاب «التوحید» خود را اختصاص به اثبات نبوت و رد منکران آن داده است و در آنجا اشاره می کند که منکران نبوت سه گروه اندگروهی که صانع را منکرند، و گروهی که بصانع مقراند ولی امرونهی اورا انکار می کنند، و گروه سوم که بصانع و امرونهی او اقراردارند ولی می پندارند که عقل آدمی را از پیغمبر بی نیاز می کند. او ابوعیسی وراق ۲ را از این گروه بشمار آورده و اقوال او را در رد نبوت ذکر کرده است و گذشته از اینکه خود برد و اعتراض گفتار او پرداخته از گفته های ابن راوندی نیزبر رد او استمداد جسته است که فقراتی از آن در اینجا نقل می شود.

## معجزات پيغمبران

«وراق دربارهٔ آیات معجزات پیغامبران که با آن قول بتوحید اثبات می گردد گوید که پیغامبران که نیروهای آفرینش را نیازموده و برطبایع عالم که آنان را در افعال یاری دهد آگاه نشده بودند بلکه علم بیشتر آنان بدان پابه نمی رسید چه گونه

۱- ابومنصورمحمدبن محمدبن محمو دماتریدی پیشو ای مذهب «ماتریدیه» در خراسان و ماوراءالنهر اهل ماترید ازنواحی سمرقند بوده است او درفقه و کلام و تفسیر زبردست بود وآثار متعددی ازخود بجا گذاشت ازجمله: کتابهای التوحید، التاویلات، المقالات، اوهام المعتزله، ردكتاب الاصول الخمسه از ابومحمد باهلي، ردكتاب الامامه از يكي از رافضيان، ردقر امطه، مأخذالشر ايع در اصول فقه، الجدل در اصول فقه، نسخهٔ منحصر بفردى ازكتاب التوحيد اودركتابخانهٔ دانشگاه كمبريج تحتشمارهٔ Add. 365l موجود است پروفسور شاخت J. Schacht استاد دانشگاه کلمبیا در مقالهٔ خـود تحت عنوان «منابع تازه دربارهٔ کلام اسلامی، که درمجلهٔ Studia Islamica پاریس ۱۹۵۳ منتشر ساخته این نسخه را در صفحهٔ ۲۲ باجمال معرفی کردهو وعده انتشار آن را داده است. ٧- ابوعيسي محمدبن هارون الوراق متوفى ٧٤٧ مانند ابن راوندي متهم بالحاد است و درمنابع اهل سنت اوبعنوان «مانوی» یا «ثنوی» خوانده شده ولی نجاشی در کتاب رجالخود نام او را درضمن رجال شيعه آورده وكتاب الامامه وكتاب السقيفه رادرتأبيد مذهب شیعه باو نسبت دادهاست. ریتر در فهرست مقالات الاسلامیین در ذیل ابوعیسی برای اطـلاع بیشتر از او بهمنهج المقال ص ۳۲۸ و منتهی المقال ص ۲۹۶ و ۳۴۹ و رجال نجاشي ۲۶۳ س۵ و مجالس المؤمنين ص ۱۷۷ و فرق الشيعه ص يط، ك ارجاع داده واستاد فقید عباس اقبال درکتاب خاندان نو بختی ص ۸۴ تا ۸۷ از او بتفصیل یــاد کر ده است.

می توانستند از چگونگی واندازه های حیل آگاهی یابند» ۳

«ابنراوندی بمعارضهٔ او گفته است که اگرکسی ادعاکندکه از طبیعتی آگاه است که با آن می تواند ستارگانی احداث کند، ویا اگر آن را برابر خورشید بدارد نور آن زائل می شود، ویا اگر بدریا بزند دریا همه آنچه راکه دارد بیرون می افکند، ویا اگر بپای خود بکشد بهوا برمی پرد و بآسمان می رسدوابرمی گردد و می بارد دروغ پنداشتن چنین کسی لازم است زیرا آنچه را که ادعاکرده است از طبایع معروف و مألوف بیرون است»

#### حجتهاى عقلي

# طعن در اخبار

وابوالحسين راوندي گفته است كه وراق اخبار براهين پيغامبران راكه از يك

٣- كتاب التوحيد، ص ه ١٩

ع- كتاب التوحيد، ص ١٩١

٥- كتاب التوحيد، ص ٥٥٧

طریق یا دوطریق نقل شده باشد مطعون دانسته است و این بهتی شدید است «

«اىنراوندى احتجاج كرده استبراينكه خبريا اصلاً قابل قبول نيست دراين صورت دربارهٔ ايام گذشته و بلاد دور ووقايع ديرين جهل لازم آيد و يا آنكه درصورت متواتربودن قابل قبول است بنابراين اخبار پيغامبران رابايد راست داشت و پذيرفت» «ابن راوندى گفته است اگر او (= وراق) خبر را انكار مى كند پس تقليد او

ازمانی و همچنین گفتار او باطل و نادرست است و اگر خبری راکه در اصول عقلیه باجماع اهل حق بازگشت کند می پذیرد بنابراین باید اخبار و اجماعات اهل حق راکه ما نیز بحمدالله بر آنیم قبول کند»^

وابن راوندی گفته است شگفت است از وراق که اخبار پیغامبران راکه تو أم با براهین است انکار می کند ولی گفتار منانیه وحماقات آنان را می پذیردکه آسمانها از پوست شیاطین گسترده شده و زمین باضطراب مارها وعقربها مضطرب می گردده م

۲\_ ابوالحسن اشعرى متوفى ۳۲۴

او در موارد متعدد از «کتاب مقالات الاسلامیین و اختلاف المصلین» ۱ اشاره به اقوال ابن راوندی کرده است از جمله در مباحث:

#### علم و قدرت خدا

«برخی از آنان از جمله ابنراوندی گفته اند خداوند را علم ازلی باشیاءاست بدین معنی که او در ازل می دانسته که اشیاء بوجود می آیند و همچنین است گفتار او

ع - كتاب التوحيد، ص ٢٠٣

ν کتاب التوحید، ص ۱۹۸؛ ابن ندیم دوکتاب یکی بنام «اثبات خبرالواحد» و دیگر بنام «الاخبار والردعلی منابطل التواتر» بابن راوندی نسبت داده است. رجوع شود به: ارمغانعلمی (درپاورقی شمارهٔ ۵۲معرفی شده)، ص ۷۳.

٨- كتاب التوحيد، ص ٢٥١

ه کتاب التوحید، ص ۲۰۵؛ برخی ازعبارات ماتریدی در کتاب التوحید پیچیده و دشوار بنظر می آید و ابوالیسر بزدوی متوفی ۴۹۳ این موضوع را تصریح کرده است آنجاکه گفته: «فی کتاب التوحید الذی صنفه الشیخ ابومنصور قلیل انغلاق و تطویل و فی ترتیبه نوع تعسیر» رجوع شود به اصول الدین بزدوی، ص ۳

ه ١- بتصحيح هلموت ريتر، چاپ دوم.

دربارهٔ اجسام وجواهر مخلوق، خداوند را علم ازلیاست براینکه اجسام و جواهر مخلوق وجود پیدا می کنند ونیز گفته است که دانستنی هاپیش از وجود نزد خدا دانسته است واثبات اینکه آنها دانسته خداوند است پیش از وجود راجع است باینکه خدا آنها راپیش از وجود می داند و برهمین وجه توانستنی ها نیز پیش از وجود توانستهٔ خداوند است» ۱۱

#### ایمان و کفر

«ابنراوندی پنداشته است که کفر عبار تست از جحد و انکار و پوشاندن و پنهان نمودن و اطلاق کفر روانیست مگر بآنچه که در لغت کفر است و همچنین ایمان اطلاق می شود بر آنچه که در لغت ایمان است و نیز او سجده کردن خور شید را کفر نمی پندار د بلکه نشانهٔ کفر می داند زیرا خداوند عزوجل برای ما بیان کرده است که جز کافر کسی خور شید را سجده نمی کند «۱۲

along the set of the property of the published the

قتل

«ابنراوندی گفته است که فاعل قتل قاتل است در حال انجام آن و مقتول مقتول مقتول است در حال واقع شدن قتل براو نزد کسی که بداند که قاتل باشمشیری چنان ضربت زده که پس از آن روح از بدن بیرون آمده است. او گفته است حقیقه گسی را قاتل باید گفت که با ضربت او روح از بدن مقتول بیرون آمده است. و اما کسی که خروج روح او متأخر از ضربت باشد ضارب قاتل او نیست جزاینکه او روح مضروب را در معرض خروج قرار داده و ضدی را براو مسلط کرده که موجب خروج روح ومرگ او شده است ۱۳

## قر آن

«برخی گفته اند که قران معنی از معانی وعینی از اعیان است که خداوند عزوجل

enter sing all hape at heart, and sally the line of the state beauti

mention fractions (scale of the total of the state of

The at The say of the Hand has sent

Cartina Team Cart - Land Cart Cart

of the state of the state of the state of

۱۱\_ مقالات الاسلاميين، ص ١٥٥ -١٢\_ مقالات الاسلاميين، ص ١٤١ ١٣\_ مقالات الاسلاميين، ص ٢٣٣

آن را آفریده و آن نه جسم است و نه عرض و این گفتهٔ ابن راوندی است » ۱۴

#### ماهیت انسان

«ابنراوندی گفته است که ماهیت انسان چیزی است درقلب و آن غیر روح است و روح دراین بدن ساکن است»۱۵

## ماهيت قول متناقض

«هرقولی که از منهج خود برکنار رود و بر غیرآن متسق گردد و نیز بچیزی بپیونددکه آن چیز موجب بطلان و تغییر و فساد آن باشد آن محال است مانند آنکه کسی بگوید: فردا پیش تو آمدم و دیروز نزدتو می آیم. و این گفتهٔ ابن راوندی است ۱۶ اشعری گاهی هم مقالات دیگران را از ابن راوندی نقل کرده مانند دومورد زیر:

#### قدرت خدا

«ابنراوندی گفته است که گروهی از کسانیکه خودرا به توحید منسوب می دارند گفته اند: توحید موحد کامل نگردد مگراینکه خداوند را موصوف سازد باینکه قادر است مرگ وزندگی وحرکت وسکون را جمع کند، وجسمی را در دومکان در یك وقت قرار دهد، واحدی را که تقسیم ناپذیر است تبدیل به صدهزار چیز کند بدون اینکه چیزی افزون شود و صدهزار چیز را بیك چیز مبدل سازد بدون اینکه چیزی از آن کم شود. اینان خود خداوند را موصوف ساخته اند براینکه قادراست دنیا را در تخم مرغی جای دهد در حالیکه هردو به بزرگی و کوچکی خود باقی مانند و نیز توانا است براینکه مانند خود و عین خود را خلق کند و همچنین محدثات را قدیم وقدیم را محدث براینکه مانند خود و عین خود را خلق کند و همچنین محدثات را قدیم وقدیم را محدث بگرداند» ۱۷

A to the state of the state of

for the second s

ع١- مقالات الاسلاميين، ص ٥٨٩

<sup>10</sup>\_ مقالات الاسلاميين، ص ٣٣٢

عرا مقالات الاسلاميين، ص ٣٨٨

۱۷ مقالات الاسلاميين، ص ۵۷۲؛ ابومنصور ماتريدي مقالات اين گروه را ذكر وپاسخ داده است. رجوع شود به کتاب التوحيد، ص ۱۲۸ و ۱۲۹ و ۱۳۰

اشعری پس ازنقل عقل عبارات فوق گوید: «این قولی است که تاکنون آن را نشنیدهایم و کسی را ندیدهایم که بدان قائل باشد و این را خود آن لعین تدلیس کرده تاکسانی که معرفتوعلمی ندارندبدان معتقدگردند».

## مشابهت خدا با اجسام

«ابنراون ی یاد کرده که هشام بن الحکم گفته است که میان خدای او واجسام دیدنی مشابهتی است بوجهی از وجوه که اگر این مشابهت نبو داین اجسام دلالت بروجود او نمی کردند» ۱۸

و نیزاشعری پس از ذکر رجال رافضه و مؤلفان کتابهای آنانگوید:

« و همانا ابوعیسی وراق و ابنراوندی خودرا به رافضیان منسوب داشتند و کتابهائی برای آنان در مسألهٔ امامت تألیف کردند» ۱۹

٣ مطهربن طاهرمقدسی نیمه دوم قرن چهارم

او در «کتابالبدعوالتاریخ» ۲۰ درفصلی که اختلاف مسلمانانرادربارهٔ نفس و روخ بیان کرده در چند مورد ازگفته های ابنراوندی آورده است:

روح

«اپنرراوندی گفت روح عرض است و انسان هم عبارت از اعراض جمع شده می باشد»۲۱

#### انسان

واحمدبن بحیی گفته است انسان عبارتست از مقدار آنچه که در قلب و روح است»۲۲

۱۸\_ مقالات الاسلاميين، ص ۲۳ ۱۹\_ مقالات الاسلاميين، ص ۶۶ ۱۶\_ بتصحيح هارت ۲۱\_ البدء و التاريخ، ج۲ ص ۱۲۱

۲۲\_ البلاء والتاريخ، ج ۲ ص ۱۲۱

## احساس روح و جسد پس از مرگ

«ابنراوندی گفته است که جسداست که احساس می کند و روح عرضی است که باطل شده و از بین رفته است». ۲۳.

٤ - قاضى عبدالجبارهمدانى متوفى ١٥٤

اودركتاب «شرح الاصول الخمسة» ۲۴ آنجا كه برضرورى نبودن شناخت خدا استدلال مي كند مي گويد:

« اگر شناخت خدای ضروری باشد محال است که باشك و شبهه از نفس آدمی منتفی گردد در حالی که ما میبینیم بسیاری از کسانی را که در اسلام بارز و مشهور بودند مرتد و کافر گشتند و علم بخدای تعالی ازنفس آنان زائل گشت همچون ابن راوندی و ابوعیسی وراق»۲۵

ونیز دردو مورد زیر اشاره به برخی ازعقائد ابن راوندی کرده است:

## حدوث جسم

«چون جسم هیچگاه ازحوادثی مانند اجتماع و افتراق و حرکت وسکونجدا نیست لازم آیدکه همچون آنها محدث باشد، جماعتی از ملحدان وابنراوندی بااین سخن مخالف هستند»۲۶

## قدرت و مقدورات

«گروهی از جبریان معتقدند که قدرت به نسبت با مقدور خود صلاحیت دو ضد را دارد واین فکررا از ابن را و ندی گرفته اند بگمان اینکه از پذیرفتن تکلیف مالایطاق می رهند در حالیکه از این امر گزیری ندارند زیرا اگر قدرت به نسبت با مقدور خود بدو امر متضاد تعلق گیرد لازم آید که کفر و ایمان هردو از کافر سرزند و یا اینکه تکلیف او بایمان تکلیف مالایطاق باشد»۲۷

۲۳ البدء والتاريخ، ج ۲ ص ۱۲۳
 ۲۶ بتحقيق دكتر عبدالكريم عثمان
 ۲۵ شرح الاصول الخمسة، ص ۵۴
 ۲۷ شرح الاصول الخمسة، ص ۱۱۳
 ۲۷ شرح الاصول الخمسة، ص ۳۹۸

قاضی عبدالجبار در کتاب المغنی نیز اشاره بابنراوندی کرده است وچون سیدمرتضی اورا جوابگفته است قول او درذیل سیدمرتضی آورده میشود.

۵ سیدمرتضی (ابوالقاسم علی بن الحسین) متوفی ۴۳۶

او کتاب «الشافی فی الامامة» ۲۸ خو درا در رد و نقض کتاب المغنی قاضی عبد الجبار تألیف کرده و در موارد متعددی اشاره به ابن راوندی نموده است از جمله در مسأله عصمتائمه ومنصوص بودن آنان٢٩ ونيز درمسألة حجت بودن امام درهمة امورشرعي وعقلی°۳ از «کتابالامامة» ابن راوندی نقل قول می کند و همچنین دربرابر آنان که گفتهاند که ابن راوندی برای نخستین بار ادعای وجود نص برامامت حضرت علی بن ابی طالب راکرده می گویداوبدون دلیل ادعانکرده و مخالفان خودرا مجبور بهپذیرفتن آن ننموده است ۳ وعلت این اتهام را بدین بیان توجیه می کند که چون مخالفان شيعه كلامي مجموع درنصرتنص پيش ازابنراوندي نيافتند لذا اورا متهم كردندكه مبتدء ادعای نصاست در حالیکه تصنیف وجمع مطلبی هیچگاه دلیل بر آغاز قول در آن نمی کند۳۲. سیدمرتضی ابن راوندی را ازاتهامات معتزله مبرا می داند و در برابر آنان ازاو دفاع می کند مثلاً آنجا که قاضی عبدالجبار از شیخ خود ابوعلی جبائی نقل می کند که گفته است: «بیشتر کسانی که مذهب شیعه رایاری کر ده اند منظور شان طعن دردین واسلام بوده است و تشیع را فقط وسیلهای برای این هدف قرار دادهاند زیراگ<mark>ر</mark> با اظهاركفر والحاد مىخواستند منظورخودرا عملى سازند كسى ازآنان نمىپذيرفت لذا این طریقه یعنی تشیعرا نردبانی برای رسیدن به مقصودخود ساختند مانند هشامبن الحكم وطبقهٔ او ومانند ابوعيسيوراق وابوحفصحداد وابنراوندي ٣٣٠. سيدمرتضي چنین بمدافعه می پردازد:

«ابن راوندی این کتبی راکه اسباب بدنامی اوشده بقصد معارضهٔ با معتزله و زور آزمائی با ایشان ساخته چه معتزلهٔ از آمیزش با او اظهار نفرت کردند و اورا

۲۸ - چاپ سنگی

٢٩- كتاب الشافي، ص ١٣١

ه ٣- كتاب الشافي، ص ٥٥

١٠١ كتاب الشافي، ص ١٠٤

٣٢ كتاب الشافي، ص ٩٨

٣٣ كتاب الشافي، ص ١٢

بقصور فهم وغفلت متهم نمودند واين جمله اورا برآن داشت که اين کتب را منتشر نماید تا عجز معتزله را درنقضِ آنها آشکار سازد وانتقام خود را ازآن فرقه بگیرد و الا ابن راوندی از این تألیفات علنا ً تبری می جسته و نسبت تألیف آنها را بخود انکار می کرده وبدیگری منسوب می داشته است و شکی نیست که او در این عمل خطاکار بوده خواه بآنها اعتقاد داشته وخواه معتقد نبوده است و کاریکه ابنراوندی در این راه كرده نظيرعمل جاحظ يا نزديك بآناست واگركسي كتب عثمانيه ومروانيه وعباسيه والماميه ورافضيه وزيديه راكه همه تأليف جاحظ است جمع آورد مىبيند كه مؤلف آنها براثر اظهار آراء متضاد و رنگ برنگ سخن گفتن بچه درجهٔ عظیمی از شك و الحاد وقلت تفكر دردين رسيده بودهاست ٣٠ وهيچكس نمي تواند مدعي شودكه جاحظ به محتویات این کتب عقیده نداشته و بگوید که چون او مقالات مردم واحتجاجات ایشان را نقل کرده براو دراین عمل جرمی وارد نیست چهاگر بااین قبیلگفته ها بتوان مخالفین را قانع کرد نظیر آن را در حق ابنراوندی نیزمی توان گفت در صورتی که ابن راوندی در کتبی که نام اورا درپیش مردم زشت کرده هیجگاه نمی گوید که من با ابن مذاهبی که حکایت کردهام معتقدم و بصحت آنها ایمان دارم بلکه می گوید دهریــه یا موحدین یا براهمه یا مؤمنین باصلرسالت چنین و چنان می گویند. اگرمی شودگفت که برجاحظ در دشنام گفتن بصحابه وائمه وشهادت دادن بگمراهی وخروج ایشان از دین گناهی تیست و کلام او دراین موارد بمنزلهٔ نقل قول و حکایت است بهمین ترتیب ابن راوندی هم مجرم نیست و بنابر قرینهٔ فوق تهمتهائی که براو وارد ساختهاند زائل میشود ، ۳۵

عسم بغدادی درالفرق بین الفرق، ص ۱۷۷ نیز برهمین منوال برجاحظ خرده گرفته آنجا که گفته است:

۳۵ چون ترجمهٔ این قسمت درکتاب خاندان نوبختی آورده شده بود عیناً از آنجا، ص ۹۱ و ۲۲ نقل گردید.

<sup>«</sup>کعبی بجاحظ افتخار کرده و او را از شیوخ معتزله دانسته و به تألیفات بسیاراو غره شده است. جاحظخو دراکنانی و از نسل بنی کنانة بنخزیمة بن مدرکة بن الیاس بن مضر می داند. باید باوگفت که اگر تو کنانی هستی آنچنان که خود می پنداری چراکتاب «مفاخر القحطانیة علی الکنانیة و سائر العدنانیة» را تصنیف کردی، و اگر عرب هستی چراکتاب «فضل الموالی علی العرب» را تألیف نمودی» النخ ...

٦\_ امام الحرمين جويني متوفي ٤٧٨

اودركتاب «الارشادالىقواطعالادلة فى اصول الاعتقاد» <sup>۳۶</sup> در فصلىكه دربارة «نسخ» آورده گوید:

« ابن راوندی عدهٔ کمی از یهودان را تلقین نمود که مسألهای پیش آرند تا بدان پیروان عوام خود را رام سازند و آن مسأله اینکه نسخ نزد مسلمانان جائز است در حالیکه آنان برطبق گفتهٔ رسولشان معتقد به ابدی بودن شریعتشان هستند تا عمردنیا سپری گردد و اگراز آنان دلیل براین مطلب خواسته شود باخبار پیغمبرشان که در ابدی بودن شریعت اسلام است استناد می کنند. وماگوئیم که موسی مارا خبرداده است که شریعت اوابدی است» . ۲۷

٧- ابوالسير محمد بزدوى متوفى ۴۹۳

اودر مسأله نوزدهم از کتاب «اصول الدین» ۳۸ که دربارهٔ کلام خدا بحث می کند گوید «نزد اهل سنت وجماعت کلام آدمی قائم بذات اوست و آن شنیدنی و فهمیدنی است» وسپس به عقیدهٔ ابن راوندی اشاره می کند:

«و ابن راوندی گفته است که کلام آدمی قائم بقلب اوست و آنچه قائم بزبان اوست گزارش کلام است ته نه نه نه واطلاق کلام بر آن مجازی است واین قول برخی از اشعریان است که از ابوالحسن اشعری حکایت می کنند ۴۰ و فساد این قول آشکار است چنانکد حاجت به بیان نیست زیرا و قتی آدمی چیزی را در قلب خود یاد می کند بضد کلام که سکوت است موصوف می گردد و متکلم خوانده نمی شود پس آشکار گردید که یاد آوری قلب کلام نیست ۴۱

۸\_ ناصر خسرو قبادیانی متوفی ۴۸۱

ع٣- بتحقيق دكتر محمد يوسف موسى وعلى عبدالمنعم عبدالحميد.

٣٧ - كتاب الارشاد، ص ٣٤٣

٣٨- بتحقيق لينس.

٣٩ بياد مي آورد بيت زبر را از اخطل شاعر عرب:

ان الكلام لفي الفــؤاد وانما جعلاللسان على الفــواد دليلا

۰۶- بزدوی بیشتر بمکتب «ماتریدی» تمایل داشته است وجد پدر او از اصحاب ابومنصور ماتریدی بوده است. رجوع شود به ص ۳ اصول الدین

١٦- كتاب اصول الدين، ص ١٦

او درفصل ابداع از کتاب «جامع الحکمتین» ۴۲ چنین گوید:

«نکتهای طرفه گفته است احمد بن یحیی راوندی بر حشویان بی تمیز آن نکته این است که گوئیم: بپرسیم از حشویان که چرا همی گویند که آن کس که گوید این عالم آفریده نیست؟ آفریده نیست کافر است؟ با گویند: کافر باشد هر که گوید این عالم آفریده نیست؟ آنگاه بپرسیم از ایشان که چه گویند که خدای صد عالم دیگر داند همه همچنین کاینست یانداند؟ اگر گوید نداند، خدای را نادان گفته باشند و چون نیارند گفتن که خدا چنین نیز نداند، گویند خدای صدهزار وزین بیش چنین عالم داند. آنگاه گوئیم: و خدا چنین نیز نداند، گویند خدای صدهزار وزین بیش داند. آنگاه گوئیم: و داند که آن عالمها همچنین باشد بی هیچ تفاونی؟ اگر گویند بله است؟ گویند داند، پس گوئیم این بی خردان را که چون شما مقرید که خدای صدهزار عالم داند که ناآفریده بس گوئیم این بی خردان را که چون شما مقرید که خدای صدهزار عالم داند که ناآفریده است بدانک همی گویید که داند که این عالم نیزنا آفریده است. این نیز باقرار شما ناآفریده باشد. پس چرا مر آنکس را که یك عالم را ناآفریده است، همی کافر نیز باقرار شما ناآفریده است، همی کافر نیز باقرار شما ناآفریده است، همی کافر نیز باقرار شما ناآفریده است، همی کافر گفتید و خویشتن را که همی گویید صد هزار عالم ناآفریده است، همی کافر نیز باقرار شما ناآفریده است، همی کافر نیز باقرار شما ناآفریده است، همی کافر نیز باقرار شما ناآفریده است، همی کافر نیز باقرار است که این عالم را ناآفریده است، همی کافر نگوئیده ۴۳.

۹ یافوت حموی متوفی ۲۲۹

او در کتاب «ارشاد الاریب الی معرفة الادیب معروف به معجم الادباع» ۴۴ در اثنای شرح حال ابوالعباس مبرد می گوید:

«مشهورترین و بزرگترین و نفیسترین کتاب ابدوالعباس مبرد «المقتضب» اوست ولی کسی از آن سودی برنگرفته است. ابوعلی فارسی گفته است که منجزدر یک مسأله از آن بهرهای نبردهام و آن درمورد و اقع شدن «اذا» جواب شرط بوده است در گفتهٔ خداوند: «وان تصبهمسیئة بماقدمت ایدیهم اذاهم یقنطون». و پنداشته اند که علت عدم بهره مندی ازین کتاب آن بوده است که ابن راوندی زندیق آن را از مبرد دریافت کرده است و سپس مردم آن را از ابن راوندی گرفته اند، گوئی شومی ابن راوندی دریافت کرده است و سپس مردم آن را از ابن راوندی گرفته اند، گوئی شومی ابن راوندی

۴۲ــ بتصحیح هانری کربن و استاد دکتر محمد معین. ۴۳ــ جامعالحکمتین، ص ۲۲۳ ۴۴ــ بتصحیح مرگلیوث

آن کتاب را فراگرفته چندانکه کسی از آن بهرهور نشده است «۴۵

١٥ - حسن بن يوسف بن مطهر معروف بعلامه حلى متوفى ٢٦٦

او درکتاب «انوارالملکوت فی شرح الیاقوت» ۴۶ آنجاکه بذکرع**قائد مختلف** دربارهٔ ماهیت انسان می پردازدگوید:

«ابن راوندی معتقداست که انسان بو دن جزئی است لایتجزی در قلب»

و چون مؤلف یاقوت بطور غیر صریح عقیدهٔ ابنراوندی را رد کرده است علامهٔ حلی گفته اورا توضیح بیشتر می دهد و صریحاً نظر ابن راوندی رانقض می کند:

«هماناشیخ (= ابواسحق ابراهیم بن نوبخت) ۴۷ گفتهٔ ابن راوندی را بدین بیان ابطال کرده است که سوای آن جزء که در قلب است بقیه اجزاء مرده است زیراماهیت انسان آنست که در ککننده است واگر این جزء نامتجزی در قلب باشد سوای آن جزء غیر مدرك است پس حرکت دادن دست ازبیمار درست نیاید ۴۸.

باملاحظهٔ یادداشتهای فوق چنین نتیجه گرفته می شود که لحن معتزله بیش از فرقه های دیگر نسبت به ابن راوندی تند بوده است بعلت اینکه او از آنان بریده و برد و نقض آنان پرداخته چنانکه یکی از کتابهای خودرا اختصاص به بیان فضیحت های معتزله داده است ۴۹. مهم ترین و مسبوط ترین کتابی که درردگفتار ابن راوندی در دست است کتاب «الانتصار» خیاط معتزلی است قاضی عبدالجبار معتزلی که در کتاب المغنی ۵۰ برد ابن راوندی پرداخته طعن شدید خود را که در این مقاله از آن یاد شد از شیخ خود ابو علی جبائی معتزلی نقل می کند، ابو عبدالله جعل که کتابی نوشته و در

<sup>84-</sup> ارشاد الاریب، ج y ص ۱۴۳

عهد بتصحيح محمد نجمي زنجاني.

۱۶۷ مرحوم اقبال ابواسحـق ابراهیم بن نوبخت را از قدیم تـربن متکلمان فرقـه امامیه و زمان اورا نیمهٔ اول قرن چهارم حدسزده است، رجوع شودبه خانداننوبختی، ص ۱۶۶

۴۸- انوار الملكوت، ص٥٥٠

۴۹ مقصود كتاب «فضيحة المعتزله» اوست كه درپاسخ «فضيلة المعتزله» جاحظ
 نوشته است وكتاب الانتصار خياط رد برآن كتاب است.

ه ۵- کتاب المغنی قاضی عبدالجبار درقاهره تحت طبع است وتاکنون چند • جلدآن چاپ شده است و چنانکه گفته شده آنچه اینجا از کتاب المغنی نقل شده ازمنقو لاتسیدمر تضی در کتاب الشافی است.

آن عقیدهٔ ابنراوندی را درباب اینکه جسم ازعدم بوجود نمی آید رد کرده ۱۵ از افاضل معتزلهٔ خراسان بوده ومفصل ترین شرح حال تو آم باطعن از ابنراوندی که در کتاب «معاهدالتنصیص» آمده ازقول ابوالفاسم بلخی کعبی رئیس معتزلهٔ بغداد نقل شده است ۵۲ و بخوبی آشکار است که متکلمان معتزله خوب توانستند درسر کوبی کسی که از مکتب آنان انحراف جسته همداستان شوند پس شگفت نیست که ماتریدی که اعتزال را طرفی از زندقه بشمار می آورد چنانکه معتزله را باملاحده و زنادقه برابر می داند و کعبی را که معتزلیان «امام اهل الارض» گوبند احمق ۵۴ می خواند ابن را وندی را با دیده دیگری بنگرد، و الله اعلم.

## دو مورد دیگر

۱\_درکتابی که بهشمارهٔ OR. 8613 درموزهٔ بریتانیا ضبط شده واستاد مجتبی مینوی آنرا بنام «شرح ابواسحق نصیبی <sup>۵۴</sup> معتزلی برنقضی که ابوعلی ابن الخلاد بر کتاب رازی نوشته است، نامیده است چنین آمده:

۵۱ نفر در کتاب الامتاع و المؤانسه ج ۱ ص ۱۴۰ از کتاب «نقض کلام ابن راوندی» ابو عبدالله جعل یاد کرده است. ۱ می ۱۴۰ از کتاب «نقض کلام ابن راوندی» ابو عبدالله جعل یاد کرده است. ۲۵ عباسی صاحب معاهد التنصیص گفتار خود را از کتاب «محاسن خر اسان» ابو القاسم بلخی متوفی ۲۹۹ نقل کرده متأسفانه از ابن کتاب اثری در دست نیست و باحتمال قوی او هم از فهرست ابن ندیم نقل کرده است توضیح آنکه یك قسمت از رجال معتزله از نسخی که فلو گل در چاپ ابن ندیم بکار برده ساقط گردیده و سپس در پایان چاپ مصر از روی نسخه احمد تیمور پاشا که او خود از یك مجلهٔ آلمانی اخذ کرده افزوده شده این قسمت بنحو مفصل تر در نسخه ای که متعلق به کتابخانه چستر بیتی Chester - Beattuy بوده بوسیله اربری ۸۲ محمد کشف شد و در آن آثار ابن راوندی که در مآخذ دیگر نیامده است ذکر گردیده است رجوع شود به مقالهٔ J.W. Fück تحت عنوان:

«Same Hitherto Unpublished Texts on the Mu tazilite Movemnet Fram Ibn al - Nadim's Kitab - al - Fihrist».

صفحهٔ ۵۱ تا ۷۶ کتاب ارمغان علمی که عنوان انگلیسی آن اینست:
Professor Muhammad Shafi, Presentation volume (Lahore, 1955

۳۵ کتاب التوحید و ماتریدی، صفحات ۲۴۸ و ۳۳۱ و ۸۴ و ۵۲ م ۵۲ کامراً «نصیبینی» رجوع شود به طبقات المعتزله، ص۱۱۴

«فصل:... اما پرسش اول را ابن راوندی در کتاب فرند ۱۵۵ ایر ادکرده که اگر آنچه که مانند آن آورده نشده باشد معجزه می بود و دلالت برپیمبری می کرد لازم می آمد که این دو کتاب ۵۶ هم معجزه باشد زیراکسی مانند آن دورا نیاورده است ۵۷

۲- ابوالمظفر اسفراینی متوفی ۴۷۱ در کتاب «التبصیر فی الدین و تمییز الفرقة الناجیة عن الفرق المالکین» در باب ششم آنجاکه مقالات مرجئه و فضایح آنان را یاد می کندگوید:

«فرقه پنجم مریسیه یاران بشر مریسی اندکه معتزله بغداد از پیروان اویند» و در ضمن بیان آراء و عقائد اوگوید:

«او میگفت ایمان تصدیق به دل و زبان است چنانکه همین را ابن راوندیگفته است»<sup>۵۸</sup>

make The all the same to be a first to be a

1 se til get alget alget al man and a get a fill a little carrier of the

THE SECOND PROPERTY OF THE PROPERTY OF SECOND PROPERTY.

and the property of the sales of the contract of the sales of the sale

راجا المدور المان الماني المان

the most acceptable many the triplet of the land in

۵۵ در نسخه بدون نقطه است و درکتابهاگاهی «فرید» وگاهی «فرند» آمده شاید «فرند» باشد معرب «پرند» به معنی شمشیر «فرند» باشد معرب و بطلمیوس همی کتاب اقلیدس و بطلمیوس

٥٨- التبصير في الدين، ص ٢ ٩ 🔠

14

اسماعيليه

The state of the same of the s

درتاریخ اسلام و ایران و هم چنین در کتب مللونحل، مامکرر آ بنام اسماعیلیه و اسماعیلیان برخورد می کنیم، اینان پس ازامام جعفرصادق علیه السلام فرزند ارشداو اسماعیل را امام میدانند و گویند حضرت او را بجانشینی خود برگزید ولی دیگران گویند چون او شراب مسکر خورد، حضرت او را از فرزندی خود طرد و فرزند دیگر خود را جانشین ساخت.

فرقهٔ اسماعیلیه تا ظهور عبدالله بی میمون القداح در حدود سال ۲۲۰ هجری یکی از فرق عادی شیعه بود ولی پس از او تحولی در این مذهب پیدا شد که موجب پدید آمدن خلافت فاطمیان درمصر و ظهور قدرت و تشکیلات اسماعیلیه گردید، و چنانکه برخی ازمورخان نوشته اند عبدالله دعوی نبوت کرد واز کسانیکه دعوت اور پذیر فتند مردی بود بنام حمدان بن الاشعث ملقب بقر مط، واو بدستیاری دوست و داماد خود موسوم به «عبدان» تشکیلات تبلیغاتی بوجود آورد. پس از عبدالله پسرش محمد جانشین او گردید، و بعدهم احمد نامی معروف بابوشلعلع (که بعضی اورا پسر محمد و برخی دیگر برادر محمد نوشته اند) و سپس سعید بن الحسین بن عبدالله بن میمون القداح جای او را گرفتند. این سعید شنیده بود که بر بریان افریقای شمالی انتظار ظهور امام را دارند، بدانجا رفت و خود را نبیرهٔ محمدابن اسمعیل و مهدی موعود معرفی و اسم ابومحمد عبیدالله را اختیار کرد و سلسهٔ بنوالاغلب را در شمال افریقا منقرض وسلسلهٔ فاطمیان را تأسیس کرد. فاطمیان شصت سال بعد مصر را از خاندان منقرض وسلسلهٔ فاطمیان را تأسیس کرد. فاطمیان شصت سال بعد مصر را از خاندان اخشید گرفتند وافزون بردو قرن خلافت و حکومت کردنداد.

خلافت فاطمیان در مصر با خلافت عباسیان رقابت میکرد و از جهاتی بر آن امتیاز وبرتری داشت، ازجمله آنکه سازمان تبلیغاتی منظمی در داخل و خارج داشتند که هدف عمدهٔ آن باطل ساختن خلافت عباسیان و درهم شکستن کاخ روحانیت آنان بود. دامنهٔ این تبلیغات نواحی مختلف ایرانراکه حکام آن تابع خلفای عباسی بودند فرا گرفت تاآنکه مردان بزرگی همچون المؤید فیالدین شیرازی وناصرخسرو وحسن صباح ازایران بسوی مصر سفر کردند و تشکیلات خلافت فاطمیان را از نزدیك دیدند و وچنان شیفته شدند که پس ازبازگشت بموطن خود داعیهٔ دعوت آنان را بعهده گرفتند ودرین راه ازجاه ومقام خود دست شستند و خود را دچار ناراحتی هائی نیز ساختند. المؤید فیالدین شیرازی درسال ۲۴۳۸، و ناصر خسرو در سال ۴۴۲۱. وحسن صباح در سال ۴۶۷۱ بقاهره آمدند، وپس از مراجعت هریك، تبلیغ ودعوت جزیرهای را بعهده گرفتند و چنانکه میدانیم ناصر خسرو حجت جزیرهٔ خراسان بوده است ۵.

نه تنها در ایران بلکه درسایر نقاط هم داعیان و حجتهای اسمعیلیه بشغل تبلیغ و دعوت اشتغال داشته اند چنانکه المعزلدین الله خلیفه فاطمی در نامه ای که بیکی از پیشوایان قرامطه نوشته است گوید: « ما من جزیرة فی الارض و لا اقلیم الاولنافیه حجج و دعاة یدعون الینا » ۶ .

درتاریخ اسلام وایران امور شگفت آوری از ینان ذکر شده و دربارهٔ مردان این مذهب گفتارهای متناقض دیده میشود. مثلاً:

ازطرفی مردی همچون قاضی نعمانبن حیون متوفی ۳۶۳ با تألیف کتاب دعائم الاسلام احکام شرعیه وحلال حرام واخبار اهل بیت را روشن میسازد و دیگری

٧- مصطفى غالب، تاريخ الدعوة الاسماعيلية، ١٧٨

٣- ناصر خسرو، سفر نامه، ص ٧٧

عـ نصرالله فلسفى، هشت مقاله تاريخي و ادبى، ص ع٥٧

۵- اسماعیلیان عالم اسلامی را بچند منطقه تقسیم کردند و هرکدام راجزیره نامیدند و مبلغ جزیرهٔ خراسان ناصر خسر و بوده چنانکه گوید :

ازین دیو تعویذکن خویشتن را سخنهای صاحب جزیره خراسان و مرتبهٔ حجت یکی از مراتب عالیهٔ دعوت اسماعیلیان بوده چنانکه همو گوید:

مرعقلا را بخراسان منم بر سفها حجت مستنصری

<sup>(</sup>ناصرخسرو، ديوان، ص٢١٦ و ٢١٣)

و- دکتر محمد جمال الدین سرور، النفوذ الفاطمی فیجزیرة العرب، ص ۲۶
 ۷- بتحقیق آصف بن علی فیضی

مانند حمیدالدین کرمانی حجت جزیرهٔ عراق با تألیف کتاب راحةالعقل بسال ۴۱۱، برای این مذهب بنیان عقلی و فلسفی می گذارد؛ و از طرفی دیگر مردی مانند ابوطاهر قرمطی بکاروان حاجیان حمله برده عدهٔ بسیاری را مقتول میسازد و سنگ کعبه را می رباید ، و دیگری همچون صنادیقی مجالسی ترتیب میدهد و در آن زنان و مردان را درهم می آمیزد و مفهوم «هرکه بهرکه» را عملی می سازد ۱۰

و باز ناصر خسرو بایك خواب دیدن ۱۱ ترك ملاهی ومناهی می گوید و دست از كارهای دنیائی شسته پشت پا بجاه ومقام میزند و چند بار بزیارت خانهٔ خدا میرود و سرانجام هم در راه دین و راستی و درستی از خانه و خانوادهٔ خود دور شده خود را بزندان و تبعید فرومایگان دچار می ساز د ۱۲ و با تألیف کتابهائی مانند: زادالمسافرین، جامع الحکمتین، خوان الاخوان، و جه دین، گشایش و رهایش، بتقویت علم و دین می پردازد هر چند دربارهٔ او برخی گفته اند که بسیار کس از اهل طبرستان را بگفر و الحاد کشانیده است ۱۳

واز طرفی حسن صباح وپیشوایان الموت مردانی را پرورش می دادند که در راه کشتن امرا و حکام و بزرگان دست از جان می شستند بطوریکه بزرگان کشور لحظه ای آسودگی و آرامش نداشتند و هر آن در بیم مرکبی ناگهانی بودند.

چگونگی کارد زدن فدائیان اسماعیلی در کتب تاریخ مسلمور است و این چند مورد را برای نمونه ذکر می کنیم:

دکانداری درساری ازگوشهٔ دکان میجهد و در اسپهبد شاه غازی درمیآویزد و

۸- بتحقیق دکتر محمدکامل حسین و دکتر محمد مصطفی حلمی

٩ سيوطي، تاريخ الخلفا، ص ٣٨٣

ه ۱- معری، رسالـ قد الغفران، ص ه ۴۲ و مقریزی، اتعاظ الحنفا، ص ۲۲۲. این عمل را بدیگران نیز نسبت داده انـ د از آن جمله ابن جوزی گوید ، بابکیه یعنی اتباع بابك خرم دین شبی دارند که درآن چراغ را خاموش می سازند و سپس اعمال منکره بجای می آورند، تلبیس ابلیس، ص ۳۶

۱۱ ـ ناصر خسرو، سفر نامه، ص ۱

۱۲ ـ ناصر خسرو، ديوان، ص ۲۷۱ و ۳۲۹

١٣- الحسيني العلوى، بيان الاديان، ص ٢٩

اورا باکارد میزند۱۴

مردی بصورت دانشجویان در مجلس درس امام فخررازی می نشیند و پس از ختم درس باوحملهور می شود و تهدید می کند که «اگر دوباره سخنان تند و زننده در بارهٔ بزرگان مذهب شیعه بگوئی طعمهٔ این کارد می شوی» واستاد هم از فردای آن روز ازبیم جان روش درس خود را تغییر می دهد

دیگری که بظاهر ازخادمان سلطان سنجر بوده کاردی در خوابگاه سلطان فرو میکند و سپس بدو پیغام میدهد که «اگرنه بسلطان ارادت خیربودی آن کارد که شب درزمین درشت می نشاندند درسینه نرم او استوار کردندی » که از آن ببعد سلطان از ترس خود بصلح با ایشان مایل می شود ۱۶۶

درخوابگاه صلاح الدین ایوبی که گرداگرد آنر انگهبانان مسلح احاطه کرده بودند نیز یك تن فدائی خنجری بزین فرو برد و نامه ای در کنار آن نهاد بدین مضمون: از قدرت پیشوای ما «سنان» مگر آگاه نیستی که بدین گونه از حد خود تجاوز می کنی ما می توانستیم تورا بکشیم ولی بخشیدیمت تا ببینیم پس ازین پس چه می کنی.

نخبر کم انا قدرنا علیکم نوخر کم حتی تتم العزائم ۱۷

تا آنجاکه دشمن بزرگ وسرسخت آنان یعنی خواجه نظام الملك طوسی بزخم دشنه یك تن فدائی چشم ازدنیا فرو میبندد^۱

ولی خود او، یعنی حسن صباح گوید: من برای عبادت وپرستش خداگوشدای برای خود برگزیده ام وبادای فرائض وسنن اشتغال دارم واینان که درراه حفظ مال و شرافت وناموس جان خود را بخطرمی اندازند معذورند زیرا آنانکه طعمهٔ کارد این از جان گذشتگان میشوند کسانی اند که از طرف خلفابر مردم مسلط شده اند و نه تنها برجان و مال مردم ابقاء نمی کنند بلکه بزنان در حضور شوهرانشان دست در ازی می کنند و

۱۴ - ابن اسفندیار، تاریخ طبرستان، جلد دوم، ص ۶۸

١٥- مقدمة الرسالة الكماليه في الحقائق الالهيه فخرزازي، نقل ازتاريخ نكارستان

۱۱۶ جوینی تاریخ جهانگشای، ج ۳ ص ۱۱۶

١٧ عارف تامر ، سنان وصلاح الدين ، ص ٥ ٥

اینگونه تهدید درداستانهای تاریخی ایراننظائری دارد وازآن جمله است تهدیدی که باردشیر بابکان شده است در داستان کرم هفتواد. (کارنامهٔ اردشیر بابکان، ص ۱۸۹) ۱۸۸ جوینی، تاریخ جهانگشای، ص ۱۸۱

مردم هم ملجاً وپناهی ندارند واگر هم شکایتی رود بلابردادخواه آید. وقت ضرورتچو نماندگریز دستبگیرد سرشمشیر تیز<sup>۱۹</sup>

آنانکه خود اهل این مذهب بودهاند دربارهٔ خلفای فاطمی و حجج ودعاه آنان بقدری غلو می کنند که آنها را ازموجودات جسمانی مبرا نموده وهمتای مجردات مفارقات میدانند. گاه آنان را بمرتبهٔ خدائی و گاه بمرتبهٔ پیمبری رسانده گاهی علما و فلاسفه عالم را بمکتب دانش آنان دعوت می کنند.

ابنهانی اندلسی متوفی ۳۶۳ قصیده غرائی در مدح المعزلدین الله سروده که دوبیت از آغاز آن نقل می شود:

ما شئت لا ماشاعت الاقدار فاحكم فانت الواحد القمار و كانما انت النبي محمد و كانما انصارك الانصار ٢٠٠٠

و وقتی همین خلیفه وارد شهر رقاده که ازنواحی قیروان است ـ شد، شاعر مذکور دربارهٔ اوچنین سرود:

حل بر قادة المسيح حل بها آدم و نوح حل بهاالله ذو المعالى و كل شي سواه ريح٢١

ناصرخسروگرچه درغلو ومبالغه بپای ابنهانی نمیرسد ولی درموارد مختلف خلیفهٔ فاطمی و دعاهٔ او را بآخرین درجه میستاید ازآنجمله است در مورد زیر در ستایش المستنصربالله خلیفهٔ فاطمی:

مستنصر بالله که از فضل خدایست ایزدش عطا داد بپیغمبر از یراك درعالم دین اوسوی ماقول خدایست

موجود و مجسم شده درعالم فانیش اویست حقیقت یکی از سبع مثانیش قولی که همهرحمتوفضلاستمعانیش

جفت گشتستم با حکمت لقمانی حکمت ثابت بن قره حرانی

اگر از خانه و از اهل جدا ماندم پیش داعی من امروزچو افسانهست

۱۹ ملسفی، هشت مقاله تاریخی و ادبی، ص ۲۱۳ و ۲۱۵ در نامه حسن صباح بهملکشاه سلجوقی.

ه ۷- مقریزی، اتعاظ الحنفا، ص ۱۴۰. ۷۱- ابنهانی، دیوان، ص ۶۰. داغ مستنصر بالله نهاد ستم بر برو سینه و بر پهنهٔ پیشانی آن خداوند که صدشکر کند قیصر گر بباب الذهب آردش بدربانی ۲۲

و در بیت زیر اشاره بفضل داعیان مذهب اسماعیلی می کند:

فضل سخن کی شناسد آنکه نداند فضل اساس وامام وحجت ومأذون۲۳

حمیدالدین کرمانی مراتب دعوت اسماعلیان را باعقول دهگانهٔ فلسفهٔ ارسطو واجرام علوی آسمانی بترتیب زیر منطبق میسازد:

١- عقل اول = ناطق (مبدع نخستين)

٢\_ عقل دوم = اساس (فلك كواكب اعلى)

٣- عقل سوم = امام (فلك زحل).

۴\_ عقل چهارم = باب (فلك مشترى).

٥- عقل پنجم = حجت (فلك مريخ).

٦- عقل ششم = داعى بلاغ (فلك شمس).

٧ عقل هفتم = داعي مطلق (فلك زهره).

٨ عقل هشتم = داعي محدود (فلك عطارد).

٩\_ عقل نهم = ماذون مطلق (فلك قمر).

١٠ ـ عقل دهم = مأذون محدود (مادون فلك قمر) ٢٠.

ودر برابر این مبالغهها برخی دیگر، بطوری که اشاره شد، چنان مراتب آنان را پائین آوردهاند که هیچ فرقهای را بزشتکاری وبدنامی این فرقه بشمار نیاوراهاند؛ گاهی نسبت زنای با محارم باینان دادهاند<sup>۲۵</sup> و گاه گفتهاند که آنان تزویج با پسر را روا میدارند و در نماز بسوی قلعهٔالموت می ایستند<sup>۲۶</sup>. عبارات واشعار زیر موید این مطلب است:

«... وبرپشت زمین ازهمه اصناف مبطلان ازمشرك و كافروبت پرست و آفتاب

۲۲ ناصر خسرو، دیوان، ص ۲۲۴ و ۴۳۱.

۲۳ مآخذ پیشین، ص ۹ ه.۳۰

۲۴ کرمانی، راحةالعقل، ص ۱۲۷ و ۱۲۹

۲۵ یمانی، کشف اسرار الباطنیة واخبار القرامطة، ص۳۱ ودیلمی یمانی، قواعد
 عقائد آل محمدالباطنیة، ص ۷۹

۲۶ قزوینی رازی، کتاب النقض، ص ۱۰۱ و ۳۲۹

پرست وستاره پرستت ومجوس و آتش پرست وجهود و ترسا وازهمه اعدای خدا و انبیاء، واولیاء، ملحدان بدتر وشقی تروملعون ترند چنانکه شاعر تازیان میگوید:

الباطنية شر الخلق كلهم شرور باطنهم ترميك بالشرر دين الاباحة و التعطيل دينهم والجحد بالرسل والتكذيب بالزبر

همالمجوس بنو ديصان فانتسبوا مكراً وزوراً الى الاشراف من مضر ٢٧

مثلاً مینویسند پیشوای قرامطهبیتالمقدس را قبله ساخت و فرمان داد تا در آنجا حج بجای آورند، وروزدرا بدو روز نوروز و مهرگان تقلیل داد، و دوشنبه را روز آدینه قرار داد، ونبیذ وخمررا حلال ساخت۲۸ ونیز پیش ازین گفتیم که قرامطه چگونه بقافلهٔ حجاج زدند وحاجیان راکشنه چاهزمزمرا ازگشتگان پرکردند، وسنگ کعبهرا ربودند ومدتی نزد خود نگاه داشتند.

ولى ناصرخسرو اعمالي ازقرامطةلحساء نقل ميكندكه حاكي از نوع دوستي وانسایت آنان است وما قسمتی از آن را درین جا نقل می کنیم:

«... ازرعیت عشر چیزی نخواستندی واگر کسی درویش شدی یاصاحب قرض او را تعمد کردندی تاکارش نیکو شدی و اگر زری کسی را بردیگری بودی بیش از مایهٔ او طلب نکر دندی. و هر غریب که بدان شهر افتد و صنعتی داند چنانکه کفاف او باشد مایه بدادندی تا او اسباب و آلتی که در صنعت او بکار آبد بخریدی وبمراد خود رسیدی. و اگر کسی از خداوندان ملك و آسیاب را ملکی خراب شدی و قوت آبادان کردن نداشتی ایشن غلام خودرا نامزد کردندی که بشدندی و آن ملك و آسیاب آبادان کر دندی ...» ۲۹

وشگفت تر آنکه گروهی از آنان در صدد بر آمدند که فلسفهٔ یونانی را با شریعت اسلامي در آميزند ورسائلي درجميع ابواب فلسفهٔ علمي وعملي تأليف كنند، وبگفتهٔ دكتر طه حسین با برهمزدن نظام عقلی و فکری، نظام سیاسی و اجتماعی که از آن ناراضی بودند برهم زنند ۲۰. البته چنانکه میدانیم در این راه توفیق حاصل کردند و پنجاه

۲۷ ماخذ پیشین، ص ۷۰ ۲۸ مقریزی، اتعاظ الحنفا، ص۸۰۸ ٢٩ ـ ناصر خسرو، سفرنامه، ص ١١٥ ٥٧- رسائل اخوان الصفا، مقدمة دكترطه حسين.

رساله تألیف کردند و آن را رسائل اخوان الصفا وخلان الوفا نام نهادند. درین رسائل تعصب نژادی و دینی کمتر دیده می شود. از فلسفهٔ یونان و هند و ایران استفاده کردند هم چنانکه از دیانتهای آسمانی و غیر آسمانی بهره و رشدند. و چون مدعی بودند که این عمل را فقط برای خشنودی خدا و خدمت بدانش و انسانیت انجام داده اند، از ذکر نام خود خوداری کردند. ابو حیان تو حیدی نام چهار تن ازین گروه را ذکر کرده است: ابوسلیمان محمد بن مشعر بستی معروف بمقدسی، ابوالحسین علی بن هارون زنجانی، ابواحمد مهرجانی، عوقی ۳۰.

این گروه سری تأثیر زیادی در روشنشدن فکر برخی از دانشمندان اسلامی داشته اند از آنجمله ابوالعلاء معری شاعروفیلسوف نابینای عرب باشعبه ای ازین گروه ارتباط داشته وازین جهت بسیاری ازمطالب لزومیات او بارسائل اوان الصفا تطبیق می کند. ومادر جای خود مفصلاً دربارهٔ این رسائل ومؤلفان آن بحث خواهیم کرد.

بطور اجمال دانستیم چه اعمال متناقضی از مردان این فرقه سرزده و چگونه دربارهٔ معرفی این گروه راهافراط و تفریط پیموده شده است، البته آنچه که در نکوهش این گروه گفته شده بیشتر توام باتعصب و غرض و رزی بوده و درعین حال نمی توان ادعا کرد که کاملا عاری از حقیقت است چه آنکه ماباید این فرقه را درزمانها و مکانهای مختلف جداگانه مورد بحث قرار دهیم و همه را بایك چوب نرانیم. قدما هم باین موضوع نیز توجه داشته اند چنانکه شهرستانی صاصب مللونحل میان اسماعیلیان قرن چهارم و متأخرین آنان که درقرن پنجم بوده اند فرق بسیاری گذاشته و گفته است است بین اعتقاد المعز خلیفهٔ فاطمی و اعتقاد شیخ الجبل فرق کلی می توان یافت.

اما تعصب وغرض ورزی از آنجا پیدا شد که چون خلفای بنی عباس با آنان دشمن بو دند وسلاطین و امرای مراکز اسلامی خود را نمایندهٔ خلیفهٔ بغداد میدانستند و مطیع فرمان او بو دند، خواه ناخواه درنکوهش و بدجلوه دادن این فرقه که حکومتشان با حکومت بنی عباس رقابت میکردمی کوشیدند بدین جمت هم شیعیان اثناعشری و هم سنیان بااین فرقه دشمن بو دند و آنان را زندیق و سلحد می خواندند؛ گفتار صاحب النقض را دربارهٔ این گروه ملاحظه کردیم و همو نیز گوید کتابهائی که شیعه درنقض آنان

نوشتهاند از مختصر ومطول نهایت ندارد۳۲

سنیهاعلاوه بر آنکه درنسبتدادن کفر والحاد باشیعهها همداستان بودند مذهب شیعه راهم دهلیزی از برای آن مذهب پنداشته اند، چنانکه در کتب عربی سنیان بعبارت «الامامیة دهلیز الباطنیة» ۲۴ و در کتب فارسی شیعیان بعبارت «رافضی دهلیز ملحدیست» ۲۴ زیاد برخورد می کنیم.

و از همین جهت بسیاری از مردان بجرم تمایل باین مذهب یا مرتبط بودن با کسانیکه اهل این مذهب بودند از حقوق اجتماعی محروم و زندانی و تبعید ومقتول گردیدند، ونیزبهانه ای بدست حکام وامراء افتاده بودکه هرگاه باکسی دشمنی داشتند ویا اورا مانع مقاصد شوم خود می دیدند بداشتن این مذهب متهمش می ساختند، و سپساورا نابودمی کردند. حوادث و و قابع بسیاری از تاریخ ما بدین مذهب ار تباط پیدا می کند بدین جهت باید گفتار مورخان و نویسندگان کتب ملل و نحل را دربارهٔ اینان بررسی کردوصحت و سقم هریك راسنجید، و آنگاه روش این فرقه را درزمانها و مکانهای مختلف جداگانه مورد بحث قرارداد تا آنکه پرده از روی حقیقت برداشته شود.

...

اکنون نخمت بذکر نامهائی که این فرقه بدان خوانده میشدهاند میپردازیم وسپس اصل ومنشأ وعقائد و آراءآنان را بیان می کنیم و پس از آن دربارهٔ حوادث تاریخی که بدانها مربوط می شود و همچنین تأثیر آنان در علوم و ادبیات سخن می رانیم، در بیان نامها استقراء کامل از کتب تاریخ و ملل و نحل مورد نظر نبوده و همچنین ترتیب خاصی هم در آن رعایت نشده است فقط منظور این است که بدانیم موافقان و مخالفان این گروه، آنان را در کتب تاریخ و ملل و نحل بچهنامی خوانده اند و خود کدام یك ازین نامها را قبول داشته اند.

مقدسی آنگاه که ازمذاهب قرن چهارم یاد می کند گوید چند مذهب است که بر مذهب هم شکل خود غلبه دارد از آنجمله اشعریه بر کلابه، باطنیه بر قرهطیه، معتزله

۳۲ قزوینی رازی، کتاب النقض، ص ۷۰ ۴۳ دیلمی، قواعد عقائد آلمحمد الباطنیة، ص ۱۱ ۳۶ کتاب النقض، ص ۲۰ نقل از بعض فضائح الروافض

برقدریه، شیعه برزیدیه، جهمیه برنجاریه ۳۵

خواجه نظام الملك در سیاست نامه گوید: وباطنیان را بدان وقت اسمی ولقبی بوده است وبهرشهری ایشان را بنامی دیگر خوانده اند. بحلب و مصر اسماعیلی خوانند، و ببغداد و ماوراء النهر و غزنین قرمطی خوانند، و بکوفه مبارکی، و ببصره راوندی و برقعی، وبهری خلفی و باطنی، وبگرگان محمره، وبشام مبیضه و بمغرب سعیدی، وبلحسا وبحرین جنابی، وباصفهان باطنی و ایشان خویشتن را تعلیمی خوانند ۴۶

غزالی طالبان را بچهار گروه تقسیم کرده: متکلمان، فیلسوفان، صوفیان، و سپس گوید باطنیان خودرا اصحاب تعلیم دانند و گویند ابن تعلیم باید ازامام معصوم گرفته شود۳۷.

شهرستانی گوید: اینان را باطنیه خوانندبرای آنکه گویند برای هرظاهری یاطنی و برای هرظاهری یاطنی و برای هر تنزیلی تاویلی است. و نزد هرقوم لقبی مخصوص دارند در عراق باطنیه و مزد کیه و قرامطه و درخراسان تتلیمیه و ملاحده خوانده می شوند، و خود گویند ما اسم عیلی هستیم ۳۸

عبدالجلیل قزوینی رازی گوید: واین جماعت را ملحد خوانند والحاد گبری بود. چنانکه حق تعالی گفته ان الذین یلحدون فی آیاتنا، و ذرو االذین یلحدون فی اسمائه، و زندیق خوانند شان از آنجا که بوقت گشتاسب و لهراسب که از ملوك آتش پرستان بودند مردی پدید آمد نام او زردشت و دعوی پیغمبری کرد و کتابی جمع کرد نام او زند و پازند، و پس از وی مردی آمد نام او مانی و دعوی پیغمبری کرد و کتابی جمع کرد و بدوخدای گفت، یکی نور و یکی ظلمت، پس بآن نسبت این جماعت رازندیق خوانند. و قرمطی شان نامند بنسبت آن قرمط که شرح داده آمد که از اولاد گبری است. و ایشان خویشتن را باطنی هست و خویشتن را باطنی هست و دیگر آنکه گویند هر ظاهری را باطنی هست و دیگر آنکه گویند هر ظاهری را باطنی هست و دیگر آنکه گویند مارا باهم اسراری باشد که دیگر آن را بر آن اطلاعی نباشد. و سماعی

٣٥ مقدسي، احسن التقاسم في معرفة الاقاليم ، ص ٣٧.

عسر نظام الملك، سياست نامه، ص ٢٣٥.

٣٧ غزالي، المنقذ من الضلال، ص ١٣.

٣٨ شهرستاني، الملل والنحل، ج١ ص ٣٣٥.

گویندشان که بائمه هنت گویند و اسمعیلی خود معلوم است که چرا خوانندشان ۴۹.

امام فخر رازی فرقه هائی را نام می برد که ادعای اسلام می کنند ولی مسلمان نیستند و از آن میان باطنیه را ذکر می کند وشعب آن را بدین گونه بر میشمارد:

صیاحیه، قرامطه، بابکیه، مقنعیه، سبعیه ۴۰.

ابوالمعالی محمدالحسینی العلوی مانند امام فخر از «صباحیه» که پیروان حسن صباحاند، و «ناصریه» که پیروان ناصر خسرواند نام برده است. ۴۱

مؤلف كتاب تبصرة العوام اين نامها را براى آنان ذكر مىكند: باطنيه ، قرامطه، خرميه، سبعيه، مقنعيه، بابكيه، محمره، صباحيه، ناصريه، باطنيه، ۴۲۰ قلقشندى آنانرا باطنيه، ملاحده، فداويه، مىخواند وگويد آنان خودرا اصحاب الدعوة الهاديه» المحاب الدعوة الهاديه» خوانده است ۴۳.

در کتاب هفت باب که از کتب اسماعیلی است اصحاب دعوت هادیه مهدیه اسماعیلیه خوانده شده اند ۴۴.

ابن حزم گوید: اسماعلیه و قرامطه قائل به مجوسیت محضاند و از اسلام خارج میباشند۴۵

درمحضری ۴۶ که القادر بالله خلیفهٔ عباسی ترتیب داده بود برای ابطال نسبت خلفای مصر بحضرت امام جعفرصادق علیه السلام این گروه کافر، فاسق، زندیق ملحد، معطل، ثنوی، مجوسی، اباحی خوانده شده اند ۴۷

سیوطی خلفای این مذهب را عبیدیان خوانده است بنام نخستین خلیفة فاطمی

٣٩- قزويني رازي، كتاب النقض ص ٣٣٧.

ه عرف فخر الدين رازي، اعتقادات فرق المسلمين والمشركين، ص ٧٥.

٢١ ـ الحسيني العلوى، بيان الاديان، ص ٣٩.

٢٧- تبصرة العوام في معرفة مقالات الانام، مؤلف نامعلوم، ص ١٨٤٠

٣٧ قلقشندي، صبح الاعشى، ج ١٣ ص٢٣٨٠.

ععر هفت باب، مؤلف نامعلوم، ص ١٧.

<sup>40-</sup> ابن حزم، الفصل، ج ٢ ص ١١٤٠

وعد محضر یعنی گو اهینامه وسند. فردوسی و ناصر خسرو ودیگر بزرگان ادب این کلمه را به همین معنی مکرر بکار بردهاند.

٧٧ ـ مقريزى، اتعاظ الحنفا، ص ٥٨.

عبيداللهالمهدى؛ وسپس گويد جاهلان عوام آنان را فاطمى خوانند زيرا نسبت آنان بمردی مجوسی میرسد۴۸

خلفای مصردرپیمانهاوفرمانها خودراهم **علوی** وهم **فاطمی** میخواندهاند<sup>۴۹</sup> ناصر خسرو در دیوان اشعارش خودرا فاطمی خوانده است:

فاطمیم فاطمیم فاطمی تا تو بدری زغم ای ظاهری ۵۰ ودركتاب جامع الحكمتين مكرراً ابن فرقه را اهل تأويل واهل تأييد خوانده است٥١ ابن بطوطه آنگاه که ازقلاع اسماعیلیه یاد میکندگوید این قلاع وحصون از طائفه ایست که آنانرا اسماعیلیه خوانندو فداویه نیز خوانده میشوند۵۲.

ابن خلدون گوید آنان باطنیه نامیده می شوند زیرابامام باطن یعنی امام پنهان عقیده دارند و ملاحده خوانندشان زیرا بیشتر سخنان آنان الحاد آمیز است۵۰.

عطاملك جوینی فصلی ازتاریخ خودرا كه دربارهٔ اینان آورده است بدین عبارت آغاز می کند: ذکر آنك اصل ملاحده که بوده اند و مذهب الحاد از كجا پدید آمد۵۴

مولوی نیز در کتاب مثنوی از اسماعیلیان گرد کوه در داستان بایزید با مريدانش بعنوان ملحدان ياد مي كند:

کاردها در جسم پاکش میزدند کارد میزد پیر خودرا بی ستوه۵۵ آن مریدان جمله دیوانه شدند هریکی چون ملحدان گرد کوه

۴۸\_ سیوطی، تاریخ الخلفا، ص ع.

٩ عبد المنعم ماجد، نظم الفاطمين و رسومهم في مصر، ج ١ ص ٩.

٥٥- ناصر خسرو، ديوان، ص ٢١٦

٥١- ناصر خسرو، جامع الحكمتين، ص ٣٣٨

٥٢- ابن بطوطه، الرحلة، ج ١ص٥٩

۵۳- ابن خلدون، مقدمه، ص ۱۶۸.

۵۴ جوینی، تاریخ جهانگشای، ج ۳ ص ۸۲

۵۵- مثنوی، ص ۷۲۸. گردکوه یکی ازمراکز اسماعیلیان بوده که خاقانی همدر تحفةالعراقين آنجاكه ابوالعلاء گنجوى را هجو مىكند ازآن نام مىبرد:

گرد در گرد کوه گردد کیال بزرگ مهتری بود (تحفه العراقين، ص ٢٣٧)

چون از در دین ستوه گـردد گوید که حسن پیمبری بـود

ابن میسر وابوشامه این فرقه را بنام حشیشیه خوانده انده که باهل این فرقه اطلاق شده در فرنگی بصورت Assassins در آمده است وخود آنان گویند کلمهٔ حشاشین ربطی با حشیش یعنی مادهٔ مخدره معروف ندارد زیرا اگر آنان حشیش استعمال می کردند چنان دلاوری در جنگها و فتكها بدست نمی آوردند، بلکه محرف کلمهٔ حساسون است یعنی منسوبان بحسن صباح، یا کسانیکه دارای حسوشعورند، ویا آنکه عساسون بوده یعنی عسسها و نگه بانان قلاع و حصون ۵۷

پس از المستنصربالله خلیفهٔ فاطمی (۴۸۷) پیروان این فرقه بدو دسته تقسیم شدند که بنام دو فرزند اومستعلی ونزار مستعلویه و فزاریه مشهور گشتند، و حسن صباح مردم را بامامت المستنصر ونزار میخوانده است زیرا خود او گفته که من از المستنصر پرسیدم پس از تو که امام و خلیفه خواهد بود. گفت فرزندم نزار ۸۸.

محمدبن الحسن الديلمى اليمانى كه دراوائل قرن هشتم مى زيسته كتابى دررد اين فرقه نوشته وبراى آنان چهارده اسم بدين ترتيب ذكر كرده است: باطنيه، قراهطه، اسماعيلية، مباركيه، سبعيه، تعليميه، اباحيه، ملاحده، زنادقه، مزدكيه بابكيه، خرميه، محمره، خرمدينيه، وسپس ببيان وجه تسميه هريك مى پردازد وما آنرا بطور خلاصه ذكر مى كنيم:

باطنیه: زیرا گویند برای هرظاهر باطنی است. ظاهر مانند پوست و باطن همچون مغز می باشد.

قرامطه: بجهت انتساب آنان بحمدان قرمط که از داعیان آنان بوده است.

سبعیه: برای آنکه گوینددورههای امامته فتاست و اسماعیل بن جعفر هفتمین تن
از خانداق محمد است، و محمد بن اسماعیل نخستین تن از هفتهٔ دوم خاندان محمد است
اسماعیلیه: چون منسوب باسماعیل بن جعفر اند و گویند امام جعفر وصیت کرد که
فرزند بزرگ او اسماعیل پس ازو امام می باشد، سپس اسماعیل درزمان حیات پدر خود
مرده است

٥٦- ابن ميسر ، اخبار مصر، ج٢ ص٥٦ وابوشامه، الروضتين في اخبار الدولتين، ص٥٢٠

۵۷ عارف تامر، سنان و صلاح الدین، ص ۲۸. می ۵۷. قلقشندی، صبح الاعشی، ج ۱۳ ص ۲۳۷.

هبار کیه: منسوب بیك تن از بزرگانشان که ه وسوم به «مبارك» بوده است. گویند پس ازامام جعفرنوهٔ او محمد بن اسماعیل امام است زیرا اسماعیل در زمان حیات پدرشوفات کرد و وصیت کرد که فرزندش محمد جای اورا باید بگیرد.

تعلیمیه: زیراعقیده دارند که استدلال و نظر باطل است مردم باید از امام معصوم تعلیم گیرند و پیروی کنند و آراء عقلاچون در معرض اختلاف است بکارنمی آید.

اباحیه: زیرا آنان پیروی از شریعت ودینی نمی کنند و آنچهراکه خدا حرام کرده است حلال میدانند.

ملاحده: زیرا صانع و خالق را منکر هستند و گویند ستارگان آسمانی درین عالم تأثیر دارند.

**زنادقه:** زیرا خدا وپیمبر وامام را قبول ندارند و کفر وزندقه ازخود آشکار میسازند.

مزد کیه: زیرا در بیشتر از کارهایشان شباعت بپیروان مزدك دارند.

بابکیه: از جهت انتساب آنان به بابك خرمی که درروزگار معتصم خروج کرده، وگویند بابکیه شبی دارند که مردان در یك جای گرد آیند و چراغ را خاموش کنند و سپس هر کس حریف نامعلومی را در کنار گیرد واین شب را «لیلةالافاضة» گویند.

خرهیه وخرم دینیه: زیرا بنای مذهبشان بر رفع تکلیف و روی آوردن به شهوات نفس ودنبال خوشی وخرمی رفتن است.

محمره: زیرا در روزگار بابك جامهٔ سرخ میپوشیدند و آنرا شعار خود میدانستند<sup>۵۹</sup>

از مطالبی که ذکر شد بخوبی آشکار می گردد که در نام گذاری این فرقه راه تعصب پیموده شده است چه آنکه برخی ازین نامها واقعاً از آنان بوده وخود نیز قبول داشته اند مانند اسماعیلیه وسبعیه و تعلیمیه؛ وبرخی را مخالفانشان بر آنان نهاده اند مانند ملاحده و زنادقه و اباحیه؛ وبرخی دیگرنام فرقه هائی دیگربوده که از آنان بزشتی یاد می شده است مانند مزد کیه و بابکیه و خرمیه.

\* \* \*

شهرستانی گوید: اسماعیلیه ازموسویه واثناعشریه بدین ممتازند که امامت را حق اسماعیل فرزند ارشدامام جعفر صادق علیه السلام میدانند و گویند که حضرت بامامت اسماعیل تصریح کرده است و دربارهٔ و فات او در زمان پدرش اختلاف کرده اند.

برخی گفتهاند: او درزمان حیات پدردیده ازدنیا فروبست وفایده امام شدن او این بودکه امامت بفرزندانش منتقل گردد ونص امامت رجوع قهقری نمی کند وبداء نیزمحال است مسلماً امام علیه السلام بدون تجویز پدران بزرگوار خود تصریح بامامت یکی از فرزندان خود نمیکند.

برخی دیگر گفته اند: اسماعیل نمرده است و مردن او ازروی تقیه اظهار شده تادشمنان قصد جان اورا نکنند و برای تأیید این گفتار نقل می کنند که محمد که برادر مادری اسماعیل بود برسر تختخواب او رفت و ملافه ۶۰ را برداشت ناگهان او را با چشمانی گشوده یافت، سپس بسوی پدرش دوید و فریاد زد: برادرم زنده شد! برادرم زنده شد! برادرم زنده شد! برادرم

ومی گویند: پسازاسماعیل فرزند او محمدبن اسماعیل امام است و دورهٔ هفتگانهٔ امامت بدوختم میشود وسپس امامت امامان مستور که خود مخفیانه دربلاد میگردند و داعیان و مبلغان خودرا آشکار میسازند آغاز می شود زیرا زمین هرگز نباید ازامام حی قائم خالی باشد؛ واین امام یاظاهر و مکشوف است و با باطن و مستور، اگر امام ظاهر باشد جایز است که حجتان و داعیان او مستور و پنهان باشند و اگر امام مستور باشد باید داعیان و حجتان او ظاهر باشند ا

در کتب شیعه نوشته اند که حضرت صادق علیه السلام اسماعیل را بسیار دوست میداشت و هنگام و فاتش بسیار اندوه خاك شد و پابرهنه بدنبال جنازهٔ اوروان گشت و چندبار فرمان داد تاجنازه را برزمین گذارند و بچهرهٔ اومی نگریست و همین سبب شد که فرقه ای اورا امام دانستند و گفتند امامت ازاو بفرزندش محمد انتقال یافته ۴۲ و برای تأیید گفتار خود استدلال می کنند که حضرت پساز و فات اسماعیل فرمود: «مابدی لله فی شیمی عکمابدی له فی اسمعیل ابنی».

<sup>.</sup> و درعربی ملاءة. ١٥ - شهرستانی، ملل و نحل، ج ١ ص ٣٣٠. و درعربی ملاءة. و ١٠٥٠ - ١٥٠ ملل و نحل، ج ١ ص ٣٣٠. و ٢٥٠ - ١٥٠ ميخ عباس قمی، سفينة البحار، ج١ ص ١٥٥٠.

حدیث فوق را شیعهٔ امامیه ازاحادیث موضوعه می دانند و بدان توجهی نمیکنند زیرا حضرت در زمان حیات اسماعیل بامامت فرزند دیگرش امامموسی علیه السلام تصریح کرده است و بداء در صورتی تحقق می بافت که اسماعیل درزمان حیاتش پساز پدرامام می بود و تعیین شدن موسی علیه السلام برای امامت موضوع بداء رانفی می کند.

واز شیخ مفید رضوان الله علیه نقل شده است که مراد ازبداء آنست که خداوند کشته شدن را ازو دور ساخت. واز حضرت صادق علیه السلام روایت شده که فرمود: خداوند دوبار کشته شدن را براسماعیل مقدر کرده بود سپس از خدا خواستم تا آنرار فع کند و خداهم بالطف خود آنرا رفع کرد.

واخباری هم درذم او نقل شده است از جمله شیخ صدوق رحمه الله روایت کرده است که حضرت صادق فرمود «انه عاص عاص لایشبه احداً من آبائی». ونیز روایت شده است که اورا در حال شرب خمر دیدند سپس شکایت برپدرش بردند حضرت فرمود فرزندم بشیطانی دچار شده است که بصورت او درمی آید.

برخی از راویان این روایات را رد کردهاند و برخی دیگر معتقدند منشأ این روایات آنست که اسماعیل بن صادق بااسماعیل بن کاظم مشتبه شده است<sup>57</sup>.

اسماعیلیان گویند اگرچه اسماعیل در زمان حیات پدرش از دنیا رفت ولی امامت در فرزند او محمدبن اسماعیل مستقر است زیرا حضرت صادق فرمود: «ان البدء والمشیئة لله فی کلشیء الافی الامامة فلابداة فیما» و حضرت فرزند دیگر خود موسی (ع) را امام مستودع قرارداده تاوصی محمدبن اسماعیل باشد ۴۹ و آیت «فمستقرو مستودع» بدین منظور اشار تست ۶۵.

ونیزگویند: اسماعیل پسازامام شدنش مدت کوتاهی زنده بود و هنگام مرگ رازهای امامت را بفرزندش محمد سپرد و درین موقع موسی(ع) نزد پدر آمد و گفت امامت را پسازبرادرم بمن واگذارکن. حضرت پاسخ داد: «اکظم یاموسی» ۶۶.

٣٧ مامقاني، تنقيح المقال في احوال الرجال، ج ١ ص ١٣١٠

عء جعفر بن منصور، اسر ار النطقا، ص ٨١ و ٩٥.

۶۵- جوینی، تاریخ جهانگشای، ج ۳ص۸۶، و آیه مذکور آیهٔ ۹۸ ازسورهٔ انعام

حضرت صادق علیه السلام موسی (ع) را بظاهر امام ساخت تاامر محمد بن اسماعیل بر دشمنان پوشیده بماند وامام مستقر حقیقی محمد است که پنهانی مردم را بمذهب دعوت می کند و سخن خو درا بدین تأیید می کنند که اسماعیل از دوسو بفاطمهٔ زهرا علیماالسلام دختر پیغمبر منسوب است، زیرا مادرش با دو واسطه بعلی بن ابی طالب می پیوند و حال آنکه مادر دیگر فرزندانش کنیز (امولد) بوده است ۶۸.

ابویعقوبسجستانی دررسالهٔ تحفةالمستجیبین گوید: امامتبمحمدبناسماعیل که رسید مرتبهٔ امامت بمرتبهٔ قائمیت ارتقاء مییابد ۶۹. و ناصرخسرو گوید... و این حال دلیلست بر آنك از پس امامان هفتگانه خلیفتان قائم که نفخ صور روحانی بدیشان باشد نیزهفت باشد ۰۷.

چنانکه گفتیم ازاسماعیل ببعد امامان اسماعیلیه مستور و پنهان بودهاند.
ابوالمعالی حاتم بن عمران بن زهره متوفی ۴۹۷ در آغاز رسالةالاصول والاحکام نخست براسماعیل وسپس برامامانی که از چشمان حاسدان و مطرودان پنهان اند درود می فرستد، و درمیان رساله محمد بن اسماعیل را اول الکهف والاستتار می خواند و گوید پس از اوسه تن امام مستور بر خاستند و داعیان و حجتان و مبشران خو درا بیمن و مغرب و همه اقطار شرق فرستادند تامر دم را بسوی او بخوانند و از آنانند: عبدالله بن مبارك و عبدالله بن حمدان و عبدالله بن میمون و عبدالله بن سعید بن الحسین ۲۸

قاضى نعمان بن حيون مغربى متوفى ٣٦٣ نيز دررسالهٔ مذهبه خود اشاره بدين سه تن مى كند وپس از آن از چهارتن بنام الاحدث والمختلس واخاالمختلس والقداح ياد مى كند وسپس گويد: حضرت صادق عليه السلام كه فرمود: «تمام امرنا بسبعة ثلاثة منا و الاربعة من غيرنا» مراد همين هفت تن اند ٧٢.

دركتاب دستورالمنجمين آمده استكه ائمة ثلثه كه مستور وممتحن وصابرند

۷۷- داعی ادریس، زهرة المعانی، ص ۷۷ و ۴۹.
۸۶- مقریزی، اتعاظ الحنفا، ص۱۵.
۹۶- حمس رسائل اسماعیلیه، ص ۱۵۳
۷۷- ناصر خسرو، خوان الاخوان، س ۱۸۱
۷۱- خمس رسائل اسماعیلیه، صفحههای ۱۵۰ و ۱۷۰ و ۱۲۰
۷۷- خمس رسائل اسماعیلیه، صفحههای ۲۷۰

در كتاب خداى تعالى، رضى ووفى وتقى رضوان الله عليهن مى باشند٧٣.

این دوره یعنی دورهٔ امامان مستور راکه می توان دورهٔ فترت نامید امامان از ترس عباسیان پنهان بوده اند و در کتب اسماعیلیه بطور مبهم و مختلف ذکر شده و خود گویند امامانی که در افریقا ظهور کردند و بتأسیس حکومتی در مصر پرداختند که دررأس آنان عبیدالله مهدی قرار داشت از نسل علی و فاطمه اند و وارثان شرعی و صایتی هستند که پیغمبر دربارهٔ علی کرد. حتی قاضی نعمان سابق الذکر دریکی از کتب خود که خواسته است تاریخ دعوت فاطمیان را از آغاز نقل کند نخست از دعوت ابن حوشب در یمن در نیمهٔ دوم از قرن سوم، و سپس از حرکت ابو عبدالله شیعی در مغرب یاد میکند و آنگاه بذکر قیام عبیدالله المهدی موسس دولت فاطمیان ۲۹۷ می پرداز د ولی از پیوستن عبدالله بامام جعفر صادق علیه السلام چیزی ذکر نمی کند.

ابن خلدون آنگاه که دربارهٔ اسماعیل بحث می کندگوید: محمدبن اسماعیل که ملقب به محمد مکتوم است نخستین تن از امامان مستور می باشد. پس ازو پسرش جعفر بن محمد بن اسماعیل ملقب بحبیب که جعفر بن محمد بن اسماعیل ملقب بحبیب که آخرین تن ازامامان مستور است بامامت رسیده اند، و عبید الله مهدی که در مغرب قیام کرد و خلفای فاطمی بدو منسوب اند فرزند همین محمد حبیب می باشد ۲۵ و مقریزی هم همین را تأیید کرده است ۲۶. برخی از اسماعیلیان با تبارنامهٔ زیرنسبت خلفای مصر را به به محمد بن اسماعیل میرسانند. ۱ محمد بن اسماعیل میرسانند. ۱ محمد مهدی که همان عبید الله و فی. ۳ احمد تقی. ۴ حسین رضی. ۵ محمد مهدی که همان عبید الله است ۷۷.

واما دشمنان آنان نسبت خلفای فاطمی رابه عبداللهبن میمون القداح میرسانند و او را مردی مجوسی و اهوازی میدانند و در کتب شیعه و سنی فارسی و عربی این

۷۳ حواشی و اضافات مرحوم محمدقزوینی برجلدسوم تاریخ جهانگشای جوینی، ص ۵۶۰.

۹۷- افتتاح الدعوة نسخهٔ خطی دانشگاه قاهره، شماره ب۱۷۶۶ (نگار نده از کتاب نظم الفاطمیین و رسومهم فی مصر، جلداول صفحه ۵۳ این قسمت رانقل میکند و این نسخهٔ خطی را خود ندیده است).

۷۵ - ابن خلدون، مقدمه، ص۱۶۸.

٧٧ مقريزي، اتعاظ الحنفا، ص ١٨

٧٧ عارف تامر، فروع الشجرة الاسماعيلية الامامية، ص ٥٨٢

موضوح با آب وتاب کامل نقل شده است وما دربارهٔ عبداللهبن میمون القداح بحثی مستوفی خواهیم کرد.

برخی خواسته اند میان دوقول یعنی انتساب فاطمیان به محمدبن اسماعیل بن جعفر و عبدالله بن میمون القداح جمع کنند از آن جمله اند: Mamour مورخ هندی که معتقد است محمد بن اسماعیل همان عبدالله بن میمون است که برای اینکه پنهان بمانداین اسم رابرای خود برگزیده و شغل کحالی راهم انتخاب کرده است برای آنکه با بیشتر مردم درار تباط باشد. و دیگری B. Lewis مستشرق انگلیسی است که باستناد برخی از نصوص اسماعیلیه بدین نتیجه رسیده است که در عهد استتار دو نوع ائمه و جود داشته اند:

۱ـ ائمه حقیقی که منتسب به محمدبن اسماعیل اند و دربرخی از کتب اسماعیلی
 الائمة المستقرین خوانده شده اند.

۲- ائمهٔ ظاهری که داعیان ائمهٔ حقیقی بودهاند و منتسب به میمون القداح
 میباشند و الائمة المستودعین نام دارند ۲۸۰.

احتمال اینکه محمدبن اسماعیل همان عبداللهبن میمون القداح باشد در قدماهم بوده چنانکه شمس الدین سخاوی متوفی ۹۰۲ در کتاب خود چنین گوید:

سمعانی در کتاب الانساب در ذیل کلمهٔ «قداحی» گوید: پس از مرگ اسماعیل عبدالله بن میمون القداح ادعا کردکه فرزند او بوده است ولی ابناثیر این ادعارا رد کرده است باینکه اسماعیل درهنگام زنده بودن پدرش وفات یافته پس چگونه ممکن است باوجود پدر اسماعیل قداح ادعا کند که پسر اسماعیل بوده است ۲۹.

درغالب کتب اهل سنت وجماعت اورا ازدعاة اسماعیلیه ونسبت اورا عبدالله بن میمون بن دیصان واصل اورا ایرانی واز اهل اهواز نگاشته اند وقداح را کحال یعنی چشم پزشك تفسیر کرده اند، و آنچه را که درباب مبادی امراسماعیلیه و تأسیس دعوت ایشان بتوسط عبدالله بن میمون وطعن درانساب و مذاهب و عقائد ایشان نوشته اند بلا واسطه یا معالواسطه از دو مأخذ استفاده کرده اند یکی از ابو عبدالله محمد بن علی بن رزام طائی کوفی که ابن الندیم صاحب الفهرست گفتار خود را دربارهٔ اسماعیلیه از کتابی نقل می کند که این ابو عبدالله بن رزام در ردبر اسماعیلیه نوشته است و خود ابن الندیم

٧٨- حواشي اتعاظ الحنفا از دكتر جمال الدين الشيال، ص ٢٢. ٧٩- سخاوي، الاعلان بالتوبيخ لمن ذم التاريخ، ص ٨.

اعتمادی بگفتههای ابن رزام ندارد و با ادای جمله «وانا ابر أ من العمدة فی الصدق عنه و الکذب فیه «مسئولیت را از عهدهٔ خود برداشته است ۸۰ و دیگری محمدبن علی بن الحسین ملقب به شریف اخومحسن. مقریزی در اتعاظ الحنفا عین مطالب الفهرست را با جزئی اختلاف ذکر می کند و گفتار خودرا از کتابی نقل می کند که مشتمل بربیست واند دفتر بوده درباب مبادی اسماعیلیه وطعن در انساب آنان، و آن را همین شریف اخومحسن نوشته است ۸۰، و گویا مأخذ این شخص هم همان ابو عبد الله بن رزام باشد که مسعودی متوفی ۳٤۵ نام اور ااز جملهٔ کسانی ذکر کرده است که رد بر اسماعیلیه نوشته اند، وسپس گویدگفتار کسانی که رد براین گروه نوشته اند باهم مطابقت ندارد و هیچ یك را خود آنان قبول ندارند ومن فقط نقل قول می کنم ۸۸

ازگفته مسعودم وهم چنین ابن الندیم که مسئولیت را ازعهدهٔ خود برداشته اند ومقریزی که عین گفتهٔ ابن الندیم را نقل کرده است آشکار میشود که داستان عبد الله بن میمون القداح تاجه اندازه می تواند مقرون بصحت باشد و در گفته های کسانی که این داستان را حکایت کرده اند آنقدر اغلاط و اختلاف تاریخی و هم چنین غرض و رزی دیده می شود که شکی باقی نمی گذارد که این گفتارها ساختگی و افترا و تهمت محض است و منشاء آن یکی بغض ذاتی متعصبان اهل سنت و شبعه و دیگری تحریك خلفای بنی عباس بوده است.

ما اکنون آنچهراکه مقریزی درین باب ازشریف اخو محسن نقل کرده است ذکر میکنیم:

«این قوم از فرزندان دیصان ثنوی اند که مذهب ثنویه بدو منسوب است، پیروان این مذهب بدو آفریدگار ظلمت. پیروان این مذهب بدو آفریدگار عقیده دارند: آفریدگار نور و آفریدگار ظلمت. این دیصان را فرزندی بود که اورا میمون القداح میخوندند و از غلاة بشمار میرفته وفرقهٔ میمونیه بدومنسوب هستند. میمون فرزندی داشت موسوم بعبدالله که از پدر ناپاكتر ومكارتر بود، حیله ها و نیرنگ هائی برای نابودی اسلام ساخت و خود برهمه

۰۸- ابن النديم، الفهرست، ص ۲۶۵ ۸۱- مقریزی، اتعاظ الحنفا، ص ۲۷ ۸۲- مسعودی، التنبیه و الاشراف، ص ۳۶۳

ادیان و مذاهب وعلوم مربوط بآنها آگاه بود وبرای دعوت و تبلیغ هفت مرتبه قرار داده بود، ومردم را از مرتبهای بمرتبهٔ دیگر می کشانید، وبآخرین مرتبه که آنان را میرسانید از هردینی منصرفشان میساخت و آنان را به تعطیل و اباحه سوق میداد بطورى كداميد ثواب وبيم عقاب ازآنان زائل ميشد. عبدالله بن ميمون باطناً مى خواست که فریب خوردگان را بکیش خود در آورد وبا مکرو نیرنگ از اموالشان استمداد کند، ولی ظاهراً آنان را بسوی امامی از اهل بیت پیغمبر یعنی محمدبن اسماعیل بن جعهٔ رالصادق میخواند تا بدین حیلت مردم را بگرد خود در آورد. نخست میخواسته است خودرا پیمبر بخواند ولی توفیق نیافتهاست، اواهل یکی ازنواحی اهواز موسوم بقورج ( = کوره) عباس بود، سپس بعسکر مکرم آمدوساکن ساباط ابی نوح گردید و مالی گردآورد وداعیانی باطراف پراکند و تعطیل واباحه ومکروفریبرا ازخودآشکار ساخت تاآنکه شیعیان و معتزلیان براو شوریدند و بخانهاش ریختند. او بایك تن از یارانش موسوم بحسین اهوازی که مدعی بود از فرزندان عقیل بن ابی طالب است ببصره گریخت، وواقعهٔ اوشهرت یافت، و عسکریان درجستجوی اوبرآمدند؛ ناچار اوبا حسین اهوازی بهسلمیه ازنواحی شام فرار کرد تاخودرا مخفیسازد. در آنجا دارای فرزندی شد واورا احمد نام نهاد واین احمد پس از مرگئ عبداللدبن میمون امر دعوت را دنبال کرد و حسین اهوازی را برای دعوت بعراق فرستاد. حسین در کوفه بحمدان بن الاشعث معروف بقرمط برخورد واورا بمذهب خویش خواند، حمدان پذیرفت وخوددر آنجا بامر دعوت مشغول شد و قرامطه بدو منسوب مى باشند. احمد بن عبدالله بن ميمون القداح را دو فرزند بود حسین و محمد (معروف بابوشلعلع). پس از وفات احمد، حسین و پس از حسین محمد، بامر دعوت اشتغال جستند وحسین را فرزندی بود موسوم بسعیدکه امر دعوت بدورسید. محمد دوتن را برای دعوت بمغرب فرستاد یکی بوعبدالله حسین بن احمدبن محمد و دیگری بر ادر شابو العباس محمدبن احمدبن محمد، این دو، برقبیلهای ازبربرفرود آمدند وآنان را بفرمان خود در آوردند وسپس شهرتشان در سلمیه فزونی گرفت و املاك زیادی بدست آوردند. سلطان از كارشان آگاه گشت و بدنبالشان كس فرستاد، سعید از سلمیه بسوی مغرب گریخت و برعیسینوشری والی مصر وارد شد. سلطان مطلعشد وبنوشرى نوشت نا اوراگرفتار سازد، نامهٔ سلطان درمجلس ابن المدبر که از دوستان سعید بو د خوانده شد و اوسعید را ازاین امر آگاه ساخت، و سعیدهم از

افسانه بودن این داستان رابرای اولینبار مرحوم قزوینی رحمةالله علیه مبرهن داشته است وحتی ادوارد برون هم در تاریخ ادبی ایران مبدء اسماعیلیه را مطابق با داستان ذکرشده نقل می کند وما آنرا قبلا " ذکر کردیم. مرحوم قزوینی هنگام تصحیح جلد سوم تاریخ جهانگشای جوینی باین عبارت که رسیدهاند: «در میان ایشان یعنی اسماعیلیان داعیان خاستند که یکی از ایشان میمونقداح بود و پسر او عبداللهبن میمون» در حاشیهٔ یکی از نسخ فصلی را مشاهده کردهاند که بقلم یکی از افاضل ومطلعین شیعهٔ امامیه موسوم بعبدالنبی قزوینی بوده است لذا ایشان آنفصل را عیناً در حواشی وملاحظات کتاب نقل کردهاند وسپس ملاحظات خود را بر آن افزودهاند و آن فصل این است:

«این نسبت بعبداللهبن میمون و پدر او کذب صریح است زیرا که علمای شیعهٔ امامیه چنانکه اهل سنت و جماعت بیزارند از اسماعیلیه و تکفیر و تضلیل و تفسیق ایشان مینمایند علمای شیعه رضوان الله علیهم نیز بدان دستورند و منکر ایشان و

۸۳\_ اتعاظالحنفا، ص۳۳ ۸۶\_ جوینی، تاریخ جهانگشای، ج۳ ص۱۵۲

منتسبان بایشانند وعظمای امامیه که کتب رجال نوشته اند ازبرای استعلام احوال رواة و تصحیح و تضعیف اسانید اخبار باکمال تتبع و استفراغ جهد در آن باب هیچ یك ازیشان عبدالله بن میمون و پدر اورا بامر مذکور نسبت نداده اند. بلی، شیخ کشی از بعضی ازعلمای امامیه نقل کرده است که ابوعبدالله را بتزید نسبت می داده است و نقل شیخ کشی با اینکه درسند نقل ضعف تحقق دارد با توثیق نجاشی معارضه نمی کند و ایضاً آنچه از کتب رجال امامیه رضوان الله علیهم معلوم میشود اینست که عبدالله بعد از زمان امام جعفر صادق علیه السلام نمانده بوده است پس چگونه از دعاة اسماعیلیه می تواند بود و می شاید که عبدالله بن میمون قداح مذکور و پدر اوغیر عبدالله بن میمون قداح و پدراو در کتب رجال امامیه و اسانید احادیت ایشان مذکور ند باشند و الله یعلم. عبدالنبی قزوینی ایده الله».

مرحوم قزوینی حقرا باین محشی فاضل دادهاند بابیانی که خلاصهٔ آن اینست که:

«در کتب رجال شیعه بدون استشنا عبدالله میمون قدا حرا ازجمله اصحاب امام جعفر صادق علیهالسلام شمردهاند و نسبت او را عبداللهبن میمونبن الاسود القداح المکی اهل مکه از موالی بنی مخروم ضبطکرده و گفتهاند وی تیر گرو تیر تراش بوده وباین مناسبت بقداح معروف شده. اسماعیلیان نیز او را از اصحاب امام جعفر صادق علیهالسلام می شمرند ولی چون بدلائل قطعی از کتب رجال ثابت شده که عبداللهبن میمون قداح از شیعیان خالص است پس دعوی آنان بی اساس می باشد و شاید این دعوی را کردهاند تابمذهب خود آبروئی بدهند واز قرائن قویه بر تأیید این احتمال آنکه قدماء مورخین ومؤلفین ملل و نحل که در حدود ۱۳۰۰ هجری میزیستهاند هیچا ز وی ذکری نکردهاند پس معلوم میشود تا آنوقت افسانهٔ عبداللهبن میمون اختراع نشده بوده است. و احتمال محشی مذکور یعنی عبدالنبی قزوینی که این عبدالله میمون (داعی اسماعیلی) غیر عبدالله میمون مذکور در کتب شیعیان باشد خیلی بعیداست زیرا لازم آید در آن واحد دو عبداللهبن میمون قداح از اصحاب امام جعفر صادق عیله السلام باشند یکی شیعی امامی و دیگری داعی اسماعیل. نتیجه آنکه دشمنان اینان از روی تعصب و تحریك خلفای عباسی این داستان را برای آنان ساختهاند چه آنکه پیش از ۱۳۰۰ هجری را برای را برای آنان ساختهاند چه آنکه پیش از ۱۳۰۰ هجری را در دستان در اماله بن داستان در این داستان در اماله بن داستان در در میس از گفته ابو عبدالله بن رزام طائی که خود دشمن

آنان بوده پیدا شده است و ناقلین آن هم مسؤلیت را ازعهدهٔ خودشان بیرون کرده اند و اختلافات و اغلاط تاریخی که در این داستان موجود است این موضوع را کاملاً تأیید می کند»۸۵

این بود خلاصهٔ آنچه که مرحوم قزوینی اظهار داشته است و پس از او کسی درین باب مطلب تازهای نیاورده و جملهٔ معروف «ماتركالاول للاخرشیئا» درین جا مصداق پیدا می کند.

خلفای بنی عباس می کوشیدند که نسبت خلفای فاطمی مصر را بمردی مجوسی اهوازی برسانند وخود بااتکاء به نسبت و نژادشان مالك الرقاب بلارقیب باشند. درین جا سزاوارست ذکر کنیم که بزرگان دین و دانش بالیدن به پدران و افتخار به نیاکان را زشت می شمرده اند و می گفتند مرد باید خود دارای هنروبزرگواری باشد و بدان افتخار و مباهات کند و ضرب المثلهای «اغنانی ادبی عن نسبی» و «نعم النسب الادب» این موضوع را تأیید می کند و نیز آنانکه می خواسته اند بزرگی را از نیاکان خود بخود بپیوندند عظامی خوانده شده اند یعنی کسی که به عظام و استخوانهای پوسیده پدرانش بخواهد خود را بزرگ کند، و در برابر مردان هنرمند و دانشوری که خود مایه بزرگی خود بوده اند عصامی نامیده شده اند بگفته شاعر:

نفس عصام سودت عصاما و علمته الكر الاقداما ٨٥

پیغمبر اسلام نیز شرافت وبزرگواری را در تقوی و علم قرار داده وحتی خود مایل نبودکه نسبت اورا برشمارند و می فرمود نسبت مرا از عدنان فراتر مبرید، و سلمان فارسی راکه از لحاظ اصل و نژاد و زبان بااو متفاوت بود از خانوادهٔ خود محسوب داشت و فرمود «السلمان منا اهل البیت» بگفته ناصر خسرو:

قصهٔ سلمان شنیدستی وقول مصطفی کوزاهلالبیت چونشد بازبان پهلوی<sup>۸۷</sup> وشاعران هم بیشتر بهنر ودانش خود بالیدهاند وبه تبار خود اعتنا واتکائی نداشتهاند

۸۵ نقل باختصار از حواشی واضافات جلد سوم تاریخجهانگشایجوینی، ص۲۳ بقلم مرحوم قزوینی.

۱۵۵ میدانی، مجمع الامثال، ص ۷۹۱. اسامة بن منقذ گفته است: (کتاب الاعتبار صفحهٔ ۵) فصار الی مودتك انتسابی وان کنت العظامی العصامی ۱۸۷ ناصر خسرو، دیوان، ص ۴۶۲

چنانکه متنبی شاعر عرب گوید:

لابقومی شرفت بل شرفوا بی و بنفسی فخرت لابجدودی ۸۸ ونیز ناصر خسرو گوید:

گر تو به تبار فخر داری من مفخر گوهر تبارم^۸

امر نسب فقط در شاهان و خلفا اهمیت داشته است. در قرن سوم و چهارم سلاطین و مدعیان سلطنت ایران هریك بنوعی نسبت خودرا بشاهان قدیم میرساندند تا وانمود سازند که آن حق خدائی و فرهٔ ایزدی که مطابق روایات دینی و داستانهای کهن برای شاهان باستانی بوده، بوسیلهٔ توارث بآنان منتقل شده است. مثلاً یعقوب لیث نسبت خودرابساسانیان میرسانید سامانیان مدعی بودند که نسبت ایشان ببهرام چوبین و از و بمنو چهر بادشاه پیشدادی میرسد.

پسران بویهٔ ماهیگیر چون بامارت وسلطنت رسیدند بجعل نسبتنامهای برای خود ناگزیر شدند و نژاد خویش را ببهرام گور رسانیدند، و کار بجائی کشیده بود که غلامان نوخاسته نرك هم بجعل نسبت برای خود مبادرت میکردند. مثلاً آلسبکتکین نسبت خود را بیزدگرد شهریار میرسانیدند و سلجوقیان مدعی بودند که نژادشان بافراسیاب می کشد و حتی جعل این نسب نامهها مورد اعتراض برخی از محققان آن عصر مانند ابوریحان قرار گرفته است ۹۰.

خلفاهم که بستگی به خاندان پیغمبر داشتند خود را وارث آن حقی می دانستند که خداوند برسول داده، یعنی او را درروی زمین جانشین خود قرار داده است بمفاد آیـهٔ شریفهٔ: یا داود انا جعلناك خلیفة فی الارض فاحکم بین الناس بالحق ولا تتبع الهوی. . . ۹۰ خلفای بنی عباس و پیروان آنان می خواستند که این حق، یعنی جانشینی خداوند منحصر بآنان باشد و خود را همان صاحبان امری می دانستند که در قرآن آمده است: یاایه الذین امنوا اطبعوا الله واطبعواالرسول واولی الامرمنکم ۹۲.

پساز آنکه فاطمیان در مصر بخلافت رسیدند تشکیلات منظم تبلیغاتی ترتیب

۸۸ عکبری، شرح دیوان متنبی، ج۱ ص۲۲۳ ۸۹ ناصرخسرو، دیوان، ص۲۸۷ ه ۹ صفا د ذبیحالله، تاریخ ادبیات ایران، ج۱ ص ۱۹۱ ۱۹ سورهٔ ص آیهٔ ۲۵

دادند وداعیان ومبلغان باطراف عالم فرستادند، و جنایات و فجایع برخی از خلفای عباسی را بمردم نمایاندند، وبنیان روحانیت ومعنویت آنان را متزلزل کردند. خلفای عباسی برای جبران این شکست درصدد چاره برآمدند و به دو امر متوسل گردیدند: یکی آنکه آناننسبت را به پیغمبر انکار کردند و به مردی مجوسی اهوازی رسانیدند ، و دیگر آنکه اعمال زشت و نکوهیده بـآنان نسبت دادند تا اذهان مردم تدریجاً دربارهٔ خلفای مصرمشوب گردد، و فقط خلفای بغداد را ظل الله و جانشین خدا بخوانندو حاصل دست رنج هزاران مردم که در اقصی نقاط خراسان ودیگر نقاط زندگی می کردند فقط بیغداد سرازیر گردد، و در مجلس عیش و عشرت ابن برگزیدگان خلقت صرف شود، ونمایندگان آنان هر گونه تعدی برجان ومال وناموس مردم که بخواهند بکنند.

خلاصه آنکه چنین خلافتی که درسایهٔ آن زرو زور آنان محفوظ می ماند باید بلامزاحم و بدون رقیب باشد ، و برای تحقق این منظور بهرگونه عملی متوسل می شدند. گاه بشاعری می گفتند که شعر خود راکه در مدح مخالفان ماگفته ای انکار كن، و گاه شهادتنامه ترتيب ميدادند و نسبت مخالفان خود را بزنديقان و ملحدان میرساندند، و دانشمندان را مجبور میساختند که شهادتنامه را تصدیق کنند و از مخالفان آنان بیزاری جویند، واگرکسی درین امرسستی می کرد ویا مخالفت مینمود او را منهم به بیدینی و الحاد می کردند وازحق حیات محرومش میساختند چنانکه امامان بزرگوار ما را بهبهانههائی مسموم ومقتول ساختند.

بسیاری از شیعیان و فرزندان پیغمبر که مخالفت با فجایع و جنایات خلف می کردند بعنوان «رافضی» نابود شدند چنانکه ابنرومی گوید:

لكن اوان للنبي محمد قتيل زكي بالدما مضرج در صفحهٔ ۸۵ کتاب النقض نام رافضیانی که باتبهام الحادوملحدی پارهپاره یا بدار آویخته شدهاند ذکر شده است . و بسیاری هم بناگزیر دست ازخانه و کسان خود شستند و بکوهمای بلند و قلعه های استوار پناهنده شدند، چنانکه ناصر خسرو گوید:

در بلخ ایمنند زهر شری میخوار ودزدولو طی وزن باره چون من زخان ومان شوی آوار ۹۳۵

ور دوستار آل رسولی تـو

همین کوهنشینان بودند که چهرهٔ حقیقی خلفا وامرا وحکامرا بمردم مینمودند و آنان را بدفاع ازحق خود تشویق می کردند.

سلطان جلال الدین ملكشاه سلجوقی در ضمن نامه ای به حسن صباح می نویسد: «... و برخلفای عباسی که خلفای اهل اسلام اند و قوام ملك وملت و نظام دین و دولت بریشان مستحکم، طعن می کنی. باید ازین ضلالت بیرون روی... »، و حسن دراین باب بسلطان چنین جواب میدهد:

«... آمدیم برسر این سخن که من واتباع من بربنی عباس طعن کرده ایم. هر کس که مسلمان باشد وبردین و ملت آگاه باشد چگونه طعن و تشنیع نکند برقومی که بدایت ونهایت ایشان بر تزویر وتلبیس وفسق وفجور وفساد بوده و هست و خواهد بود، هرچند که واقعات واحوال وافعال ایشان برهمه جهان پوشیده نباشد اما برسبیل اجمال می گویم تا مرا برحضرت سلطان حجت باشد. اول از کار ابومسلم در آئیم که آنچنان مردیکه چندان کوشش نمود وزحمت اختیارکرد تا دست استیلای ظلمهٔ بنى مروان از هرق دماء واخذاموال مسلمانان كوتاه كردانيد ولعنت كه لايق حال ايشان بود برخاندان پاكپيغمبر ميكردند وظلم ازجهانبرانداخت وبعدل وانصافبياراست؛ با او چگونه غدری کردند و خون او بریختند و چندین هزار اولاد پاك پیغمبر صلی الله علیه وآله در اطراف واکناف شهیدکردند، وجمعیمنزویکه در گوشه ها و ویرانه ها بماندند خودرا ازلباس سيادت بيرون كشيدند تاجان بيرون انداختند ونشدند ونيستند که بشرب مدام وزنا واغلام مشغول بودند<sup>۹۴</sup>. ودرین روزگار فساد ایشان بجائی رسید که هرون راکه اعلم وافضل ایشان بود دوخواهر بود یکی را در مجلس شراب باخود حاضر میکرد وندمای خودرا در آن مجلس از دخول منع نمیکرد تا جعفریحیی که یکی از مقیمان مجلس او بود با خواهر او فساد کرد و او را از وی پسری شد وپسر را از هرون پنهان داشتند تاآنسال که هرون بحجشد پسررا آنجابدید جعفر راهمانجا بکشت، و خواهر دیگر «محسنه»، نام خردتر بود و در حسن و جمال بکمال، هرون اورا بخود نزدیك كرد و میان ایشان فساد واقع شد و لطیفه مشهور است كه بعد از وفات هرون امین که پسر اوبود این محسنه راکه عمهٔ اوبود بااو فسادکرد. تصور امین آنبودکه

ع ٩- يعني خلفاى عباسي.

محسنه بکر باشد، نبود. امین پرسید که باعمه، تابکر نبودی، چه حالتست؟ محسنه در جواب امین گفت: پدرت در بغداد کرابکر گذاشته که مراخواست بگذاشتن؟ دیگر بزرگی را چون ابوحنیفهٔ کوفی که او درار کان مسلمانی رکنی بود بفرمود تاصد تازیانه بزدند<sup>۹۵</sup>. وچون منصور حلاج مقتدائی را بردار کشیدند<sup>۹۵</sup>. واگراز کردار واعمال ایشان برشمارند عمر آدمی بدان نرسد. اینتان خلفای راشدین، واینتان ارکان مسلمانی، که قوام ملك وملت و نظام دین ودولت بدیشان است. اگر من یاغیری ایشان را طعن کنیم یا دریشان عاصی شویم انصاف باید داد که حق باشد یا باطل...،۹۷

. . .

تصور نرودکه مامیخواهیم عباسیان رانکوهش وفاطمیان را ستایشکنیم زیرا چنانکه در مقالات پیشین یادآور شدیم هر فرقهای را باید در زمان و مکان مختلف جداگانه مورد بحث قرار داد وما درجای خودکارهای نکوهیدهٔ خلفای فاطمی مصرو اعمال ناپسند برخی از اسماعیلیان رانیز بیان خواهیمکرد.

و نیز توجه باین نکته لازم است که بسیاری از نهضتها که در آغاز بسود مظلومان ومحرومان بوده پس ازچندی مراحلی را طی کرده که بزیان مردم منجر شده است، و چهبسا مذهبهائی که نخست بنیان گذاران آن روحی عالی در آن دمیدهاند همینکه بدست جانشینان افتاده آن روح عالی ازمیان رفته وجز کالبدی فاسد چیزی بجای نمانده است. بگفتهٔ فیلسوف نابینای معره:

انما هذه المذاهب اسبا ب لجذب الدنیا الی الروسایه مشلاً همین اسماعیلیه وقتی نام آن در تاریخ بگوش میخورد تشکیلات وسیع علمی و دینی فاطمیان مصر، ساخته شدن دانشگاه الازهرقاهره، تأسیس کتابخانهای بزرگ در آنجا، ایستادگی واستواری داعیان ومبلغان آنان، آثار دانشمندانی مانند

۹۵-زیر اامامت عباسیان را منکر بوده و با آنان بیعت نکر ده، قزوینی رازی، کتاب النقص ، ص ه ع۳

وهـ هنگام دار زدن او منادی فریاد می کرد «این یکی از داعیان قرمطیان است». سیوطی، تاریخالخلفا، صه۳۸

٧٥- نصر الله فلسفى، هشت مقالة تاريخي وادبى، ص٢١٣٠.

۹۸ معری، لزوم مالایلزم، ج۱ ص۱۶۵

ابویعقوب سجستانی وابوحاتمرازی و شاعرانی مانند ناصرخسرو ونزاری قهستانی ۹۹ در نظر انسان مجسم میشود ولی بعداً بمراحل خاصی رسیده است که ما آنرا درین سلسله مقالات بیان خواهیم کرد.

چون درین سلسله مقالات پس ازین نام خلفای فاطمی مصر زیاد برده میشود و گاهی بلقب و کنیه آنان اشارهمی شود لازم دانستیم که لقبونام و کنیه و مدت خلافت هریك را به ترتیب یاد کنیم:

١- المهدى: عبيدالله، ابومحمد (۲۹۷ - ۲۲۳ ه و ۹۰۹ - ۹۳۴ م) (۲۲۷ - ۹۳۴ ه و ۹۳۴ - ۲۲۷ م) ٢\_ القائم: محمد، ابوالقاسم ٣- المنصور: اسماعيل، ابوطاهر (۹۵۲ - ۱۹۳۹ ه و ۱۹۹۵ - ۲۵۹ م) ٤ المعز: معد، ابوتميم (177 \_ 877 a e 78P \_ 67P g) ۵\_ العزيز: نزار، ابومنصور (۵۲۵ - ۹۸۶ ه و ۵۷۵ - ۹۹۵ م) ٦\_ الحاكم: المنصور، ابومنصور (۲۸٦ ـ ۱۱۶ ه و ۲۹۹ ـ ۲۰۱۹) (117 - Y77 a e ° 701 - 6701 9) ٧- الظاهر: على، ابوالحسن (۲۲۷ ـ ۴۸۷ ه و ۳۵ ۱ ـ ۹۴ ۱ م) ۱ المستنصر: معد ، ابوتميم (۲۸۷ ـ ۴۹۵ ه و ۹۴۰۱ ـ ۱۰۱۱م) ٩ - المستعلى: احمد، ابوالقاسم (644 - 476 a e 1°11 - °711 7) ١- الامر: المنصور، ابوعلى ١١\_ الحافظ: عبدالمجيد، ابوالميمون (٥٢٤ ـ ٥٢٤ ه و ١١٣٥ ـ ١١٤٩ م) (۲۹۵ - ۲۹۵ ه و ۱۱۹۹ - ۱۱۵۹ م) ١٢ ـ الظافر: اسماعيل، ابوالمنصور ١٣- الفائز: عيسي، ابوالقاسم (P76 - 866 a e 7611 - ° 511 7) (۵۵۵ ـ ۲۵۵ هو ۱۱۲۰ ـ ۱۷۱۱ م) °°۰ ١٤ - العاضد: عبدالله، ابومحمد

برخی نوشته اند بحث درباره نسبت خلفای فاطمی از آغاز خلافت آنان شروع شده است و برای نخستین بار المقتدر بالله هجدهمین خلیفه عباسی (۲۹۵ ـ °۳۲) که بامهدی از خلفای فاطمی معاصر بود بگرد آوردن دستخطهائی پرداخت مشعر براینکه خلفای مصر علوی نیستند. عبدالجلیل قزوینی رازی گوید:

۹۹ از شاعران اسمعیلی بوده ودیوان اورا دکتر علیرضا مجتهدزاده قاینی تصحیح کرده ومقدمه وحواشی و تعلیقاتی برآن نگاشته است ولی هنوز بچاپ نرسیده.

ه ۱۰ دکتر حسن ابراهیم حسن، الفاطمیون فیمصر، مقدمهٔ کتاب

«...ودر آثار هست که مقتدر خلیفه معتمدی رااز آن خود بجانب مصر فرستاد تاازسادات نسیب وعلویان حسیب خطمای معروف بستدند که این جماعت نه ازاولاد علی و فاطمه اند و نسب ایشان بدین دعوی که می کنند باطل است و از اولاد میمون قداح اند و بفر مود تا بدیار شام و زمین حجاز چون مکه و مدینه و حلب و دمشق بگشتند و خطوط از جمله سادات و علویان بستدند هم درین معنی و آن را به مجالس سلاطین آل سلجوق فرستادند قدس الله ارواحهم اما اورا زندگانی مساعدت نکرد که این شغل را باتمام برساند و در بلاد خراسان همه سادات که مشجرات دارند و کتب انساب متفقند که آن جماعت علوی نیستند...» ۱۰۱

نگارنده گفتار قزوینی رازی راسست میداند زیرا درجای دیگری ندیده است که المقتدر چنین عملی را انجام داده باشد و اگر هم تسلیم شود با ینکه عدمالوجدان لایدل علی عدمالوجود اشکال دیگری پیشمی آید و آن اینست که نام ازمجالس سلاطین آل سلجوق بمیان آمده است و حال آنکه آغاز سلجوقیان در نیمهٔ اول قرن پنجم بوده است، ولین پول گوید: در سال ۴۲۹ امام جماعت مرو خطبه را بنام چغری بیك داود خوانده و اورا سلطان السلاطین نامید، و همین مراسم در نشابور بنام برادرش طغرل جاری شد و او در سال ۴۴۷ ببغداورود کرد و نام او بالقب سلطانی در دارالخلافه برمنابر خوانده شد ۱۹۲۷ بنابراین با زمان المقتدر که ۳۲۰ و فات یافته است تطبیق نمی کند.

عضدالدوله دیلمی ملقب بفنا خسرو<sup>۱۰۳</sup> (۳۲۷ ـ ۳۷۲)که باعزیز از خلفای فاطمی مصر معاصر بود هنگامیکه بربغداد مسلط شد علویان را جمع کرد و بآنان گفت: این مردکه درمصر حکومت میکند و خودرا علوی میخواند از خاندان شماست؟گفتند او ازما نیست، سپسگفت: این مطلب را بنویسید آنان نوشتندکه او نه علوی است

۱۰۱- قزوینی رازی، کتاب النقض، ص۹۶۶.

١٠٢- لين بول، طبقات سلاطين اسلام، ترجمه عباس اقبال، صهم،

۱۰۳ معرب خسرو پناه است. متنبی شاعر عرب درقصیده ای که درمدح عضدالدوله است گوید:

ابا شجاع بفارس عضدالد و لة فناخسرو شهنشا ها ا سا ميا لم تزده معرفة و ا نما لذة ذكر نا ها

ونه از فرزندان ابوطالب میباشد.

سپس رسولی بمصر فرستاد و بهالعزیزنزاربن معد (۳۲۵ ـ ۳۸۶) پیغام داد که میخواهیم بدانیم که توازچه دوده ای هستی؟ این سئوال برعزبزگران آمد قاضی خود ابن حیون مغربی را خواند وبا او که عهده دار امر دعوت و سیاست دین بود موضوع را درمیان نهاد اونسب نامه عزیز را نوشت وفرمان دادند تاآن را بر منبرها بخوانند وقتی که این نسبنامه در جامع دمشق خوانده شد از عبیدالله المهدی فراتر برده نشد و همانجا قطع گردید. فرستادهٔ فناخسرو هنگام برگشت بطرابلس که رسید مسموم شد وفناخسرو دیگر رسولی بمصر نفرستادهٔ .

القادربالله بیستوپنجمین خلیفهٔ عباسی (۳۸۱ ـ ۴۲۲) که با عزیز و حاکم و ظاهرازخلفای فاطمی مصر معاصربود محضری ۱۰۵ ساخت مشعر براینکه خلفای فاطمی مصر علوی نیستند و بدروغ خود را بعلی و فاطمه منسوب میدارند و جمعی از بزرگان آن را تصدیق کردند.

ازعلویان: سیدمرتضی وسیدرضی و ابن الازرق موسوی و محمدبن محمدبن ابی یعلی، از قاضیان: ابن الاکفانی و ابو القاسم جزری و ابو العباس شیوری،

از فقیهان: ابو حامد اسفراینی و ابومحمدبن الکشفلی وابوالحسن قدوری و ابوعبدالله صیمریوابوعبدالله بیضاوی وچندتن دیگر ۱۰۶.

مقریزی گوید: آنانکه بصحت نسب فاطمیان معتقدندگویند اینها همه از بیم جان و تقیه محضر را تصدیق کردهاند وحتی برخی از آنان عالم بانساب هم نبودهاند و گفتارشان حجیت ندارد۱۰۷

این است نسخهٔ محضری که دانشمندان فوق آن را تصدیق کردهاند: «این است آنچه که گواهان بدان گواهی دادهاند که معدبن اسماعیل بن عبدالرحمن

۱۰۶ مقریزی، اتعاظالحنفا، صوس مدور مقریزی، اتعاظالحنفا، صوس مدور مدور معنی گواهینامه وسند بکارمیرفته، ناصرخسرو گوید:

فعلهای او زمن برخوان که من مرترا زین چرخ جافی محضرم و ۱۰۵ نامهای اینان مختلف ذکرشده است رجوع شود بکامل التواریخ ابن اثیر ، ج۸ می ۱۰والنجوم الزاهره، ابن تغری بردی، ج۶ ص ۲۳۰، واتعاظالحنفا، ص ۲۶ می ۲۰۷ مقریزی، اتعاظ الحنفا، ص۲۶

ابن سعید ۱۰۸ همو که نسبت بدیصان دار د که فرقه دیصانیه بدو منسوب است و این مرد که اکنون سربر آورده وبرمصر حکومت میکند یعنی منصور بن نزار ملقب بحاکم که خدای اورا بخواری ونابودی محکوم گرداناد فرزند معدبن اسماعیل بن عبدالرحمن بن سعیدکه خدای سعادت را ازو دورکناد وپیشینیانپلید وناپاك اوکه نفرین خدا وخلق برهمه آنانباد همگی درنسب خودکاذبند ونسبتی بافرزندان علیبنابیطالب ندارند و اینکه خودرا بدو منسوب میدارند دروغ صرف وباطل محض است و فرمانروای کنونی مصر و گذشتگان او همگی کافر وفاسق وزندیق وملحد ومعطلاند و اسلام را انکارکرده و به ثنویت و مجوسیت گرویده اند، حدود خدائی را تعطیل وزنان را مباح کرده وباده گساری وخونریزی وناسزاگوئی به پیغمبران ونفرین برگذشتگان را شایع ساختهاند و حتى ادعاى خدائى نيز كردهاند. نوشتهشد درماه ربيع الاولسنه ۴۰۲ ۴۰۹ بخوبی آشکار است که این گواهینامه از روی تعصب و دشمنی ساخته شده و خليفهٔ عباسي يعني القادربالله نه تنها با فاطميان دشمني ميورزيد بلكه با اهل كلام و فلسفه وهمچنین معتزلیان نیزدرستیز بودچنانکه درسال ۴۰۸ نوشتهای برضد معتزله صادر کرد و بآنان فرمان داد که علم کلام و مناظره را ترك گويند و گفتار مخالفان اسلام را نقل نکنند و اگر برخلاف این رفتار نمایند دچار عقوبت خواهند شد، و نیز كتابي بنام الاعتقادالقادري در بغداد منتشر شاخت وفرمان داد تا آنرا درديوانهاي دولتی بخوانند و فقیهان هم فتوی دادندکه اینست اعتقاد مسلمانان و هرکه باآن مخالفت ورزد فاسق وكافر است·١١.

\* \* \*

مقریزی بنقل از ابن اثیر گوید سید رضی از بیم جان محضر را تصدیق کرده است و همین ترس باعث شد که اشعاری را که در مدح خلیفهٔ فاطمی گفته یود در دیوان خود نیاورد. و آن اشعار اینست:

مقول صارم و انف حمی

ما مقامي على الهوان وعندى

١٥٨ - همان خليفه است كه ملقب بمعز مي باشد.

۹ - ۱ - مقریزی، اتعاظ الحنفا، ص۵۸

<sup>•</sup> ١١- ادام متز ، الحضارة الاسلامية في القرن الرابع ، ترجمه محمد عبد الهادى ابوريد ، بج١ ص ٢٨٩٠٠

البس الذل في بلاد الاعادي من ابوه ابي و مولاه مولا لف عرقى بعرقه سيد النا ان ذلى بذلك الحي عز

و بمصر الخليفة العلوى المادة القصى اذا ضامنى البعيد القصى المحمد وعلى المحمد وعلى و اوامى بذلك الربع رى

وقتی ابیات فوق بگوش خلیفهٔ عباسیالقادربالله رسید مجلسی آراست که قاضی ابوبکر باقلانی و ابواحمد موسوی پدر سیدرضی در آن حضور داشتند. خلیفه روی به ابواحمد پدر رضی کرد و گفت: دوستی و توجه ما بتو کاملا آشکار است ما ترا بپایههای بلندرسانیده ایم و مناصب عالی بتو داده ایم و راه و روش تو تا کنون مورد پسند و خوشنودی ما بوده است آیا سزاوار است که فرزند توخلاف این روش رفتار کند و اشعاری درستایش دشمنان ما بگوید. ای کاش میدانستیم بر کدام مقام ذل افکنده شده و در کجا جامهٔ خواری برتن کرده است. مگر ما تولیت نقابت علویان را بدو واگذارنکردیم ؟ مگراورا متولی مظالم قرارندادیم ؟ مگر اورا امیرالحاج نگردانیدیم ؟ آیا منصب و شغلی به ازین پیدا می شود و آیا مقامی ارجمندتر از مقام او هست ؟ آیا اگر بمصر میرفت بیش ازین اورا گرامی میداشتند ؟ و گفت شاید دشمنانش بدو بسته اگر به شد.

ابواحمد پدررضی ازین اشعار اظهار بی اطلاعی کرد وسپس فرزندش را احضار کرد و درین باره ازو توضیح خواست. او گفتن شعر را انکار کرد. پدرش گفت: حال که چنین است نامهای بخلیفه بنویس و پس از اعتذار گواهی بده که نسب خلفای مصر نادرست است و آنان در نسب خود دروغ زن می باشند. رضی گفت من چنین کاری نمی کنم زیرا از خلیفهٔ مصر و داعیان او بیم دارم. پدرش گفت شگفتا! تو از کسی که میان تو و او ششصد فرسنگ است بیم داری و از خلیفه ای که میان تو و او بیش از صد ذراع فاصله نیست نمی ترسی ؟

اینکه سید رضی از عذرخواهی خودداری کرد ونیز در طعن خلفای مصر چیزی ننوشت دلیل قوی برصحت نسب آنان می باشد، ولی برادرش سید مرتضی ازبیم جان موافق میل خلیفه رفتار کرد وعمل سید رضی نیز موجب شد که پساز چندی ازبرخی از مشاغل خود برکنار گردد ۱۱۱۸.

١١١\_ مقريزي، اتعاظالحنفا، ص٥٦ و٢٩.

درزمان القائم بامرالله بیست وششمین خلیفهٔ عباسی (۴۲۲ ـ ۴۲۷) که معاصر با ظاهر و مستنصر از خلفای فاطمی مصر بود نیز محضری ساخته شد مانند محضر زمان القادر بالله و در آن نوشته شده بود که خلفای مصر نسبتشان به علی ابن ابی طالب نمیرسد و اینان از دیصانیه و خارج از اسلام می باشند و قاضیان و گواهان و شریفان ۱۱۲ آن را تصدیق کردند. ابن تغری بردی ساختن این محضر را در ذیل حوادث سنهٔ ٤٤٤ آورده است ۱۱۳.

نه تنها خلفا برای استوارنگاه داشتن کاخ نفوذ و سلطهٔ خود دست بچنین اعمالی میزدند بلکه نمایندگان آنان که امراو حکام بودند هریك برای جلب منافع و تأمین وسائل عیش و نوش خود از هیچ عملی فروگذار نمی کردند و اگر کسی باعمال زشت آنان خرده می گرفت و یا مانع مقاصد شوم آنان می شد اورا به بی دینی والحاد متهم ساخته و نابودش می کردند و سپس برای ارضای خاطر عوام وانمود می ساختند که برای احیاء دین وابقاء شریعت سیدالمرسلین چنین عملی را انجام داده اند.

این امرا و حکام نخست خود را مولای امیرالمومنین یعنی بردهٔ خلیقهٔ وقت میخواندند وسپس زیردستان خودرا بنده وبرده خودساخته و هرگونه ستم و تعدی را برآنان روا میداشتند. بگفتهٔ ناصرخسرو:

۱۱۲ شریف در صدراسلام برهرکه ازخاندان پیغمبر باشد اطلاق می شده درکتاب تاریخ ذهبی شریف عباسی، شریف عقیلی، شریف جعفری، شریف زینبی دیده می شود. کم کم دائره اطلاق آن تنگتر شد و در بغداد هر عباسی را و در مصر هر علوی را شریف میگفتندو فاطمیان این کلمه را فقط بر علویان اطلاق کردند. ناصر خسرو دریکی از قصائد خود که مدح حضرت علی بن ابی طالب را می کندگوید:

آنراکه هر شریفی نسبت بدوکنند زیراکه از رسول خدایست نسبتش (دیوان ناصرخسرو، ص۲۱۶)

سعدی درگلستان نیز شریف را بهمین معنی بکار برده است در داستان «شیادی گیسوان بافت که من علویم...» که بعد میگوید: «پدرش نصرانی بود در ملطیه پس شریف چگونه باشد...»، درسال۲۷۳ فرمان داده شد تاشریفان باعلامت سبزازدیگران معتازشوند وشاعری درین باره گفته است:

جعلوا لابناء الرسول علامة ان العلامة شأن من لم يشهر نور النبوة في وسيم وجوههم يغنى الشريف عن الطراز الاخضر براى تحقيق دركلمه شريف رجوع شود به كتاب الحاوى للفتاوى سيوطى، ج٢ص٣٣ النجوم الزاهره في ملوك مصروالقاهره، ج٢ص٣٥

شکار یکی گشتی از بهر آنك مگر دیگری را بگیری شکار ۱۱۲ اینان بطرق مختلف و نامهای گوناگون مردم را استثمار می کردند و پس از برداشت بهرهٔ خود، بازمانده را بدارالخلافه می فرستادند اگر امیر یا حاکمی تحف وهدایای قابل توجهی ازمر کز حکومت خود بمر کزخلافت نمی فرستاد ویا آنکه درین امر مسامحه می کرد اورا نالایق خوانده واز کاربر کنارش میکردند، چنانکه فضل بن یحیی برمکی که مدتی امارت خراسان وری وجبال وخوارزم وسیستان وماوراءالنهر بدو واگذار شده بود در مدت امارت خود برای هارون چیز قابل توجهی نفرستاد، هارون اورا معزول کرد وعلی بن عیسی بن ماهان را بدان کار گماشت واو مردی جبار و ستمکار بود و مال بافراط از مردم میگرفت چنانکه بیه قی گوید: «علی، خراسان و ماوراءالنهر وری وجبال و گرگان و طبرستان و کرمان و سپاهان و خوارزم و نیمروز و سیستان بکند و بسوخت و آن ستد کز حد و شمار بگذشت پس از آن مال هدیه ساخت رشید را که پیش ازوی کس نساخته بود و نه پس ازوی بساختند».

وقتی این هدایا و تحف که بیهقی بتفصیل از آنها نام برده است ببغداد وارد می شد هارون یحیی برمکی و پسرانش و دیگر بزرگان را بنشاند و در حالیکه از دیدن منظره هدیههامستشادی شدهبود روی بهیحیی برمکی کرد و گفت! «این چیزها کجا بود در روزگار پسرت فضل؟ یحیی گفت: زندگانی امیرالمؤمنین دراز باد این چیزها در روزگار امارت پسرم درخانهٔ خداوندان این چیزها بود بشهرهای عراق و خراسان» .۱۱۵ بزرگان دین و دانش که با اینگونه اعمال مخالفت میورزیدند همیشه مطعون ومطرود بودند، ومردانی متملق و چاپلوس خلفا و امرارا احاطه کرده بودند که اعمال زشت آنان را می ستودند و در نتیجه خود بمدارج عالیه میرسیدند و صاحب مالومنال فراوان میشدند، ولی مردان حق برای عیش و نوش موقت، خودراحقیر و پست نمی ساختند وهمیشه از حق و حقیقت دفاع می کردند و چون روش آنان بمذاق صاحبان زرو زور خوش نمی آمد، ناچار برای ازبین بردن آنان بحر بهٔ تکفیر و تفسیق متوسل می شدند. سلاح تکفیر از دیرگاه عمل خودرا انجام داده و در هرزمانی بشکلی خاص جلوه کرده ساحبان اما حقیقت مطلب این بوده که صاحبان قدرت بدین وسیله می خواستهاند جلوی است، اما حقیقت مطلب این بوده که صاحبان قدرت بدین وسیله می خواستهاند جلوی

۱۱۶- ناصرخسرو، دیوان، ۱۰۵. ۱۱۵- بیهقی، تاریخ، ص۱۶۶ و۴۱۸.

اندیشههای نورا بگیرند و مخالفان خود را نابود سازند تا آنکه زشت کاریها و تبه کاریهایشان پوشیده و پنهان بماند زیرا اگراینان که دانشمندان را تکفیر میکردند درد دین داشتند بیتالمال مسلمین را که میباید صرف آسایش مردمان بیچاره و بتیمان وبیوه زنان شود درپای مطرب و می تباه نمی کردند. از این گذشته ما میبینیم آنانکه تملق و نادرستی را پیشه می کرده اتد و امرا و حکام را بحد خدائی می ستودند بهر مذهب و دینی که بوده اندمورد لطف بزرگان خودبوده و در عیش و نوش با آنان شریك می شدند. در زمان خلفای عباسی مدتی تکفیر بعنوان مانوی، مزد کی، زندیق صورت می گرفت و پس از چندی معتزلی، قرمطی، رافضی جای آن را گرفت و تدریجاً اهل فلسفه و منطق و هم جزو زندیقان و ملحدان بشمار آمدند. ناصر خسرو می گوید:

۱۱۶ ناصرخسرو، دیوان، ص۲۹۶

١١٧ - ابن هشام، سيرة النبي، ج١ ص٩٥٩.

١١٨-ميبدى، كشف الاسرار وعدة الابرار معروف بتفسير خواجه عبدالله انصارى، ج١

همین ابودردا که در نظرکفار قریش درویش وگدائی بیش نبود میگفت اگر ازبالای قصری مرابزیر افکنند بطوریکه اعضای بدنم ازهم گسیخته گردد برایم خوش تر است از اینکه باخداوندان مال بسر برم زیرا از رسول خدا شنیدم که فرمود: از همنشینی مردگان پرهیز کنید. پرسیده شد: مردگان که باشندای رسول خدا ۲۰۰۹ حضرت فرمود: توانگران و ثروتمندان ۱۱۹

در جهانی که عقل و ایمان است زادن جسم مردن جانست شکینیست که پیغمبر اسلام ازمیان همین گونه مردم که بظاهر درویش مینمودند ولی درباطن جهانی از بزر گواری وانسانیت بودند برخاسته بود، او کاملا درك کرده بود که چگونه صاحبان قدرت بزیردستان خود ستم می کنند واز دسترنج آنان وسائل عیش ونوش خورا آماده میسازند واز همین جهت او ازمردمان مال اندوز وجاه طلب نفرت داشته و در حدیثی فرموده است: «بدترین ازمیان امت من آنان اند که در نازو نعمت پرورده شده اند، خورشهای رنگارنگ میخورند، وجامه های گوناگون می پوشند وبرمر کبهای متعدد سوار میشوند و با مردم بدرشتی سخن می گویند های ۱۲۰۰.

ازمیان مورخان ابنخلدون نسب فاطمیان را درست میداند و گفته است ه گفتار مورخانی که عبیدیان یعنی خلفای مصر رااز اهل البیت صلوات الله علیهم دور اخته اند بسیار سست است ، زیرا اگر مجهول النسب بودند اینگونه حکومتشان دوام پیدا نمی کرد همچنانکه قرمطی دوام پیدا نکرد. شگفت است که قاضی ابوبکر باقلانی که از صاحب نظران علم کلام بشمار میرود این گفتار سست را تأیید کرده است» ۱۲۱

مقریزی هم گفتهٔ ابنخلدون را تأیید می کند ومی افزاید که خداوند دروغگوی را یاری نمی کند زیرا سبب انحراف مردم میشود و کدام دروغ یالاتر از اینکه کسی دعوی خلافت و امامت کند و خود را از خاندان رسول بخواند. از حکمت خدا بعید مینماید که چنین کسی را بر کشورها مسلط گرداند و فرزندانش را سروری دهد تا او و فرزندانش مردم را بدروغ خود بفریبند، و خداوند که عبیدالله مهدی را یاری کرد و او را بربلاد مسلط گردانید و مردم را فرمان بردار او ساخت تا آنکه فرزندانش مدت مدیدی

١١٩ قشيرى، الرسالة القشيرية، ص١٣٥٠

١٢٠ سيوطي، جامع صغير، ج٢ ص٩٥.

١٢١ - ابن خلدون، مقدمه، ص٢١.

خلافت کردند دلیل است براینکه او درگفتهٔ خود صادق بوده است۱۲۲.

برخی نوشتهاند مقریزی چون شاگرد ابنخلدون بوده ازاو متـأثر شده وگفتار استادش را تأبیدکرده است۱۲۳

سخاوی گفته است: ابن خلدون خود عقیدتی بال علی نداشته و نسبت فاطمیان را تأیید می کند از آن جهت که عقیدهٔ مردم به خاندان علی سست گردد زیر ابر خی از فاطمیان بزندقه منسوب اند، و برخی مانند حاکم ادعای خدائی کرده اند، و برخی در مجامع و جوامع دشنام بر صحابهٔ پیغمبر را شایع ساخته اند ۱۲۴.

گفتهٔ سخاوی بسیار سست است زیرا ابن خلدون اگر چنین نظری می داشت بقاضی ابوبکر باقلانی نسبت سستی رأی نمیدادگرچه دلیلی که ابن خلدون و مقریزی هم دربن جا آورده اند دلیل استواری نیست زیرا بسیاری از ستمگران و دروغگویان مدتها برمردم مسلط بوده اند وبا دروغ و تزویز خود مردم را فریفته اند و مع ذلك خود را حاکم حق و مؤید من عندالله خوانده اند. این دلیل هم درسستی مانند دلیل غزالی است که گفته: اگر باطنیان را از همه جای گرد آورند بعشر عشیری از پیروان دولت قاهرهٔ بنی عباس نرسند و زیادی پیروان از اموری است که برحق بودن آنان را تأییدمیکند ۱۲۵۸.

دركتب اسماعيليه مانند اسرارالنطقاء، زهرالمعانى، غايةالمواليد، المجالس والمسايرات ۱۲۶ از صحت نسب فاطميان دفاع شده است.

خلفای فاطمی خود شکی در انتسابشان برسول خدا نداشتند چنانکه منصور سومین خلیفهٔ فاطمی (۳۲۴ ـ ۳۳۴) هنگام مرگ پدرش قائم (۳۲۲ ـ ۳۳۴) خطبهای ایراد می کند و در آن پدروجد خو دراکه عبیدالله مهدی باشدفرزند رسول خدا می خواند «یا ابناه یا جداه یا ابنی رسول الله» ۱۲۷

۱۲۲ مقریزی، اتعاظالحنفاء، ص۷۱.

١٢٣ - مقدمة اغاثة الامة، مقريزي.

١٢٥ سخاوى، الاعلان بالتوبيخ لمن ذم التاريخ، ص٩٥.

١٢٥ غزالي، فضايح الباطنية، ص ٢٧.

۱۲۶ مؤلفان این چهار کتاب بترتیب عبارتند از داعی جعفربن منصور، داعی عمادالدین ادریس، داعی خطاببن حسین، قاضی نعمانبن محمد.

۱۲۷ جوذری، سیرةالاستاد جوذر، ص۵۷.

ناصرخسروکه معاصر باالمستنصرباللهمعد ۱۲۸ ابوتمیم، هشتمین خلیفهٔ فاطمی بوده است دردیوان خود فاطمیان را میستاید و آنانرا پسران علی و فاطمه می خواند.

برای نمونه ابیات زیر ازو نقل می شود:

شجر حکمت پیغمبر ما بود کزو
پسران علی امروز مر او را بسزا
پسران علی آنها که امامان حقند
سپس آن پسرانرو، پسر، از آنکه ترا
ای پسردین محمد بمثل چون جسد است
چون شب دین سیه و تیره شود، فاطمیان
داد در خلق جهان جمله پدرشان گسترد
شیر دادار جهان بود پدرشان نشگفت
سپس فاطمیان رو که بغرمان خدان

پسرت گر جگرست ازتن تو، فاطمیان

هریك از عترت او نیز درختی ببرند پسرانند چو مر دختر او را پسرند ۱۲۹ بجلالت بجهان در ، چو پدر مشتهرتد پسران علی و فاطمه ز آتش سپرند كه برانشهره جسد فاطمیان همچوسرند صبح مشهور ومه وزهره ستارهٔ سحرند چه عجب گر پسران همچو پدرداد گرند ۱۳۰ كه ازایشان برمند اینكه یكایك حمرند ۱۳۱ امتان را ز پس جد و پدر راهبرند مرنبی را وعلی را بحقیقت جگرند ۱۳۲ مرنبی را وعلی را بحقیقت جگرند ۱۳۲ مرنبی را وعلی را بحقیقت جگرند ۱۳۲

۱۲۸ این کلمه بفتح میم وعین و تشدید دال است بر وزن مفعل ودر اصل معدد بوده از عدد ویا آنکه ازمعد بمعنی گوشت شانهٔ اسب گرفته شده. شاعر گفته. فاما زال سرج عن معد و اجدر بالحوادث ان تکونا

(ابندرید، کتاب الاشتقاق، ص ۲۰)

۱۲۹ اینکه پسران دختر پیغمبر پسران خود پیغمبر محسوب شده اند دلیاش از قرآنآیهٔ مباهله است: فمن حاجك فیه من بعدما جاعك من العلم فقل تعالو البناعنا و ابناع کم و نساعنا و نساع کم و انفسکم ثم نبتهل فنجعل لعنة الله على الكاذبین. سوره آل عمران آیه ۵۴، زیرا مقصود از «ابناعنا» حضرت امام حسن و امام حسین علیهما السلام می باشد. و در میان برخی از اعراب فرزندان دختر بیگانه محسوب میشدند چنانکه شاعری گفته است: (ابن عقیل شرح برالفیهٔ ابن مالك، ج۱ ص۲۰۹)

بنونا بنو ابناعنا، و بناتنا بنو هن ابناء الرجال الاباعد يعنى: «فرزندان پسرانمان فرزندخودمان اند ولى فرزندان دختر انمان فرزندان مردان بيگانداند».

۱۳۰ در عربی برای مشابهت فرزند بپدر امثال فراوانی وجود دارد ازآن جمله: ومن یشابه ابه فیماظلم، ولاغروان یحذوالفتی حذووالده، وحق علی ابن الصقران یشبه الصقرا. ۱۳۱ مشاره است بآیهٔ شریفهٔ: « لانهم حمر مستنفرة فرت من قسورة» سورة المدثر آیهٔ ۵۸

. .

۱۳۲ درعربي «انما اولادنا اكبادنا».

شیعت فاطمیان یافته اند آب حیات خضراین دور شدستند که هر گز نمرند ۱۳۳ اسماعیلیان خلفای فاطمی مصررا امام میدانند و گویند مرتبهٔ امامت از حضرت علىبن ابىطالب بترتيب بامام حسن وامام حسين وامام زين العابدين وامام محمدباقر وامام جعفر صادق واسمعيل بن جعفر انتقال يافته وپساز او بامامان مستور وپنهان که نخستین آنان محمدبن اسماعیل است پیوسته و سپس بعبیدالله مهدی که از نسل محمدبن اسماعیل میباشد رسیده است و فرزندان عبیدالله مهدی هریك از پدر خود مرتبة امامت را بارث برده اند. مسألة امامت ازمهم ترين مسائل درمذهب اسلام محسوب میشود. ابن خلدون گوید: نصب امامواجب است ووجوب آن ازاجما عصحابه وتابعین مستفاد می گردد وبرخی وجوب آنرا مستند بعقل کردهاند و گفتهاند همین اجماع یکی از احكام عقل است زيرا افراد بشر نميتوانند بهتنهائي بزندگي خود ادامه دهند و ناچارندکه بطور اجتماعی زندگی کنند و اگر راهنمائی نداشته باشند تنازع منافع و ازدحام اغراض زندگی آنان را بهرج و مرج و آشوب می کشاند و کسی می تواند عهده دار این منصب گردد که از نعمت علم و عدالت و کفایت و سلامتی حواس و اعضا برخوردار باشد۱۳۴ سعدالدین تفتازانی گوید: درهر دورهای کسی باید که احکام دین و سنب رسول را برپای دارد و دادستمدیدگان را بدهد و در هر مورد از حق و حقیقت دفاع کند وچنین کسیباید مکلف، مسلم، عادل، حر، مجتمد، شجاع، کافی، سمیع، بصیر، ناطق و قرشی باشد و شیعه هاشمی و علوی بودن را نیز لازم میداند تا آنکه امامت ابوبكر وعمر وعثمان وبني عباس باطل گردد. بعقيدهٔ شيعيان نصب امام لطفي است كه از سوی خدا شامل حال بندگان میگردد. اسماعیلیان از شیعه گویند تحصیل معرفت واجب است و نظر عقل در شناسائی خداکافی نیست پس استفاده از امام لازم میباشد. وامامیان از شیعه گویند رئیس قاهری ۱۳۵ باید باشد تامردم را ازمناهی باز دارد و بر واجبات برانگیزد ومردمدرپناه اوازگناهان دور شوند وبطاعتخدا نزدیکترگردند۱۳۶ مولوی نیز در مثنوی باینکه در هر دوره ای وجودامام و ولی لازم میباشداشاره کرده است:

۱۳۳ نمرند مخفف نمیرند (ناصرخسرو دیوان ص۱۰۱) ۱۳۳ ابن خلدون،مقدمه، ص۱۶۰.

۱۳۵ – شرط قاهر بودن ازشیعه زیدیه است که هر کس راکه قیام بسیف کرد وقاهر بود امام دانند.

١٣٥ - تفتازاني، شرح مقاصد، ج٢ ص٧٧٥ و٢٧٨٠

چون مقرر شد بزرگی رسول پس بهر دوری ولی قائمست پس امام حی قائم آن ولیست مهدی وهادی ویست ای راه جو

پس حسد ناید کسی را از قبول تا قیامت آزمایش دائمست خواه از نسل عمر خواه ازعلیست هم نهان وهم نشسته پیشرو ۱۳۷

شیعیان پس از پیغمبر امامت را حق حضرت علیبن ابیطالب علیهالسلام میدانند و بادلهٔ عقلی و نقلی متوسل میشوند. ما برخی از آن ادلهرا درین جا ذکر می کنیم وچون بحثما دربارهٔ اسماعیلیه است ازاشعار ناصرخسروکه شیعهٔ اسماعیلی بوده نیز شاهد می آوریم:

۱- از پیغمبر یك دختر بیش نماند و او را بعلی داد پس علی نزدیكترین کس است به پیغمبر و چون خود پیغمبر بامامت او تصریح کرده احق و اولی بخلافت می باشد. هرگز ملکی ملك به بیگانه ندادست شو نامهٔ شاهان جهان یکسر بر خوان با دختر و داماد و نبیره بجهان در میراث به بیگانه دهد هیچ مسلمان ۱۳۸۹

۲\_ پیغمبر هنگام بازگشت از حجةالوداع در جائی میان مکه و مدینه موسوم به «غدیرخم» مردم راگردکرد وبآنانگفت: الست اولی بکم من انفسکم. قالوا: بلی قال: فمن کنت مولاه فعلی مولاه اللهم وال منوالاه و عاد منعاداه وانصرمن نصره واخذل منخذله. واز معانی مولی ناصر واولی بتصرف است ۱۳۹.

آنکه بیشازدگران بودبشمشیر وبعلم و آنکه بگزیدو و صی کرد نبی برسرماش آنکه معروف بدوشد بجهان روز غدیر وزخداوند ظفر خواست پیمبربد عاش ۱۴۰

۳\_ خداوند درقرآن فرموده است: انما ولیکمالله ورسوله والذین آمنواالذین یقیمونالصلوة ویؤتونالزکوة و هم راکعون۱۴۰. مفسرانگفتهاندکه این آیهٔ شریفه دربارهٔ حضرتعلی نازلشده زیرا اوانگشتری خودرا درحال رکوع بسائلداد، وکلمهٔ «انما» مفید حصر است و کلمهٔ «ولی»بمعنی ناصر ومتصرف واولیواحق آمده است ۱۴۲.

۱۳۷ ـ مولوی، مثنوی، دفتر دوم، ص۲۳۹.

۱۳۸ ناصرخسرو، دیوان، ص۲۵۲.

۱۳۹\_ تفتازانی، شرح مقاصد، ج۲ ص۲۸۹.

۱۴۰ ناصرخسرو، دیوان، ص۲۲۱.

١٤١ ـ سورة المائدة، آيه ه ع.

۱۴۲- تفتازانی، شرح مقاصد، ج۲ص۲۸۸.

آنچه علی داد در رکوع فزون بود گر تو جز اورا بجای او بنشاندی

پیغمبر بد شهر همه علم و بر آن شهر

این قول رسولست و در اخبار نوشتست

ز آنچه بعمری بداد حاتم طائی والله بالله كه برطريق خطائي١٤٣.

٣- پيغمبر فرمود: انا مدينة العلم وعلى بابهافمن اراد العلم فليأت الباب١٢٠:

شایسته دری بود وقوی <mark>حیدر کرار</mark> تامحشر ازآنروز نویسندهٔ اخبار۱۴۵

٥- پيغمبر فرمود: ياعلى انت قسيم الجنة والنار ١٤٠٠.

او سزاید که وصی بود نبی را در خلق که برادرش بد و بن عم و داماد ووزیر کی شناسی بجز او را پدر نسل رسول کیشناسی بجزاو قاسم جنات وسعیر ۱۴۷

٦- پيغمبر فرمود: على منى بمنزلة هارون من موسى الا انه لانبي بعدى ١٤٨.

بتأويل على از آتش جهل نگه کن رسته در دلها گلستان جز او دانی کرا هارون امت چوباشدمصطفى فرزندعمران١٤٩٠.

٧- پيغمبر فرمود: انا وانت ياعلى ابوا هذه الامة ١٥٠٠.

گراحمد مرسل پدر امت خویش است جز شیعت و فرزند وی اولاد زنا اند و اولاد زنا بر اثر رای و هوا اند۱۵۱ ما بر اثر غترت پیغمبر خویشیم

٨- پيغمبر درجنگ خيبرفرمود: والله لاعطين الراية غدارجلا يحبهاللهورسوله وهويحب اللهورسوله كرار غير فرار. الخ١٥٢.

ز بیم ذوالفقار شیر خوارش بخندق شد زمین همرنگ مرجان كراكرار خواند احمد جز اورا تونیزش خوان اگرهستی مسلمان۱۵۳

۱۴۳ ناصر خسرو، ديوان، ص١٤٠.

۱۴۴-سیوطی، جامع صغیر، ج۱ ص۶۶۳ ومجلسی بحارالانوار، ج۵ص۳۷۳.

۱۴۵ ناصر خسرو، ديوان، ص١٩٣٠

١٤٥- مجلسي، بحارالانوار، ج٩ ص٣٨٩٠.

۱۴۷ ناصر خسرو، ديوان، ص١٩٥٠

۱۴۸- سیوطی، جامعصغیر، ج۲ ص ۱۴۸

١٤٩- ناصرخسرو، ديوان، ص١٥٥.

٥١٥- مجلسي، بحار الانوار، ج٩ ص٩٨.

١٥١- ناصر خسرو، ديوان، ص٧٧.

۱۵۲- قزوینی رازی، کتابالنقض، ص۱۳۹.

١٥٣- ناصرخسرو، ديوان، ص١٥٥.

٩- پیغمبر دربارهٔ دو فرزند على فرمود: الحسن والحسین سیدا شباب اهل
 الجنة وابوهما خیر منهما۱۵۴.

جوانی ستوده است مدحت مر اورا بس است وجز این نیستش هیچ مفخر که سادات جمع جوانان جنت نبی گفت هستند شبیر و شبر ۱۵۵ مادات جمع مثل سفینة نوحمن رکبهانجا و من تخلف عنهاغرق ۱۵۶.

تختهٔ کشتی نوحم بخراسان در لاجرم هیچ خطر نیست زطوفانم غرقدانداهل خراسان ونه آگاهند سر بزانوبر مانده چنین زانم ۱۵۷

شیعیان اسماعیلی امامت را در خاندان علی موروثی میدانند و گویند این حق مقدس یعنی امامت تا روز رستاخیز در خاندان علی است و از پدری به پسر منتقل می گردد واین انتقال بوسیلهٔ نصخاصی انجام میشود وهمان نص مظهراراده وخواست خداوند است وهیچکس را حق آن نیست که علت وسبب نص امامت را بجوید واگر کسی امام را نشناسد ویا ازفرمانهای او سرپیچی کند از اسلام خارج میباشد بجهت اینکه پیغمبر فرموده است: من مات ولم یعرف امام زمانه مات میتة الجاهلیة ۱۵۸ و حضرت صادق فرموده است: بنایعبدالله و بنا یطاع الله و بنا یعصیالله فمن اطاعنافقد اطاع الله و من عصانا فقد عصیالله ۱۵۸۹، ناصر خسرو دربارهٔ وجوب طاعت امام چنین گوید: هر که بر رسول علیه السلام ایمان آورد وبامام وبوصی او وبرخبر امام منکر شد ستمکارشد و مر اورا سوی هادی راه ننمایند چنانك خدای گفت قوله «کیف به کیالظالمین» قوما کفروابعد ایمانهم وشهدوا ان الرسول حق وجاء هم البینات والله لایمدی الظالمین، گفت چگونه راه نماید خدای گروهی را که سپس از ایمان کافر شدند و آیتها و نشانیها بدیشان آمد و گوائی دادند که رسول حق است و خدای راه نه نماید گوره و مستمکاران را ۱۹۰۶،

١٥٢- سيوطي، جامع صغير، ج١ ص١١٨٠.

١٥٥ - ناصر خسرو، ديوان، ص١٥٥.

١٥٤- سيوطي، جامع صغير ج٢ ص١٥٤ مجلسي، بحار الانوار، ج١٧ ص٧٤.

۱۵۷ ـ ناصر خسرو، دیوان، ص۲۸۳

۱۵۸- مجلسی، بحار الانوار، ج۷ ص۲۱.

١٥٩ مجلسي، بحارالانوار، ج٨ ص١٥٠.

ه ۱۶ المرخسرو، جامع الحكمتين، ص١٥٢،

اسماعیلیان برای مصداق این امامت که اینقدرنزد آنان مهم است شرایطخاصی قائل نیستند همینقدرکافی میدانند که از اولاد علی باشد و مورد نص پدر قرار گرفته باشد و عمر و معلومات و رفتار و کردار امام در نظر آنان قابل اهمیت نیست چنانکه الحاکم در سن یازده سالگیونیم و، الظاهر درسن شانزده سالگی و، المستنصر کمتر از هشت سال و، المستعلی بیشاز بیست سال و، الآمز درپنج سالگیو، الظافر در هفده سالگی و، الفائز در پنجسالگی و، العاضد در یازده سالگی بخلافت رسیدند ۱۹۰۱ و می گفتند بمحض اینکه خلیفهای فرزند خودرا بجانشینی خود بر گزید اسرار مکنونه ربانی و صفات پنهانی الهی ازاو بفرزندش حلول می کند و این همان میراث معنوی و سرمایهٔ روحانی است که پیمبر بعلی منتقل ساخته است و قسمت مهم این میراث تأویل سرمایهٔ روحانی است که پیمبر بعلی منتقل ساخته است و قسمت مهم این میراث تأویل قرآن و اسرار کتاب الله است.

داعیان و مبلغان مذهب اسماعیلیه از جهت اعتقادشان باینکه خلفای فاطمی وارث علوم الهیاند غلو ومبالغه در بارهٔ آنان را بحد افراط رساندند وهمین خلفای نابالغ را واجد علوم اولین و آخرین دانستند و چون کشف و کرامتی از آنان مشاهده نمی کردند ناچار بودند که بگویند بشر نمیتواند آنانرا درك کند.

قاضی نعمان بن محمد مغربی آنان را فوق مخلوقات دانسته و گوید عقل بشر نمیتواند حقیقت آنان را دریابد ۱۶۲۰. شمسالدین بن احمدبن یعقوب طیبی در رسالة الدستور ودعوةالمؤمنین للحضور آنانرا حکیم دهر وفیلسوف بحر وبر وخالق الحب و کلمة الرب خوانده است ۱۶۳۰. شهاب الدین ابی فراس دررسالهٔ مطالع الشموس فی معرفة النفوس آنان را خورشید آسمان دین وقلب عالم امکان والهی الذات وسرمدی الحیاة خوانده و گوید در همه جا هستند و جائی را هم اشغال نمی کنند ۱۶۴۰. المؤید فی الدین شیرازی آیهٔ شریفهٔ اطیعواالله واطیعواالرسول واولی الامرمنکم ۱۶۵۰ را در شأن آنان دانسته و اطاعت از آنان رامقارن با اطاعت خدا ورسول می ساز دو درین باره چنین گفته است:

۱۶۱- ابن تغری بردی، النجوم الزاهرة فی ملوك مصر والقاهرة، جلد ۲ صفحات ۲۹، ۱۲۹، ۱۶۸، ۱۶۸، ۲۹۸، ۳۲۷ وجلد ۳ صفحات ۲۹، ۲۹، ۲۹،

١٤٢ مغربي، قاضى نعمان، كتاب الهمة في آداب اتباع الائمة، ص٢٥٠.

١٤٣- اربعرسائل اسماعيليد، بتحقيق عارف تامر، ١٨٠٠.

١٥٤ مأخذ بيشين، صفحه ٣٧٠.

١٥٥- سوره نساء آيه ٢٥.

و هم اولو الامر اثمة الهدى مفروضة طاعتهم على الامم اقرأ: اطيعوا الله و الرسولا

عصمة من لاذبهم من الردى قاطبة من عرب و من عجم ثم اولى الامر بهم موصولا ثلاث طاعات غدت معلومة في آية واحدة منظومة

ناصرخسرو گوید: و معنی ظاهر صلوة پرستش خداست بجسدباقبال سوی قبلهٔ اجساد که آن کعبه است خانه خداء تعالى بمکه و تأویل باطن صلوة پرستش خدای است آن خاندای که علم خدای اندروست و آن امام حقست علیه السلام ۱۶۶.

ودانشمندانشان کتب زیادی درباره امامت تألیف کردهاند از آن جمله: کتاب التوحيد والامامة و كتاب الهمة في آداب اتباع الائمة از قاضي نعمان بن محمد و كتاب اثبات الامامة ازداعي احمدبن ابراهيم نيشابوري وكتاب المصابيح و رسالة المباسم والبشارات والرسالة الواعظة ازاحمد حميدالدينبن عبدالله كرماني و رسالة في الامامة أزداعي ابوالفوارس احمدبن يعقوب وكتاب خـزائن الادلـة أز أبويعقوب سجستاني ۱۶۷.

چنانکه اشاره شد تاویل و باطن شریعت نزد اسماعیلیان بسیار مهم بود آنان می گفتند که هرظاهری را باطنی و هرتنزیلی را تاویلی است و گاهـی از ظاهر تعبیر بهمثل واز باطن تعبير بهممثول مي كردند چنانكه المويدفي الدين شيرازي گويد:

والذي قال في الكتاب تعالى مشل ذاك تحته ممشول ١٤٨ و می گفتند که علی و خاندان او هستند که می توانند مردم را از باطن شریعت آگاه

گردانند و گزارش تاویل را بنمایند به گفته ناصرخسرو:

جمله اندر خانه پیغمبر است گربخانه در زراه در شوند این مبارك خانه را در حیدراست اوبچشم راست دردین اعوراست مشك بى بو اى پسر خاكستراست معنی و تاویل حیدر زیور است

این همه رمز و مثلها را کلید هرکه بر تنزیل بی تاویل رفت مشك باشد لفظ ومعنى بوى او مر نهفته دختر تنزیل را

991- جامع الحكمتين، ص٥٠٨.

٧٥١ - مقدمة كتاب الهمة في آداب اتباع الائمة، صفحه ٢٠ بقلم دكتر محمد كامل حسين. ١٥٨ المويد في الدين، ديوان، ص ٢١٧

مشکل تنزیل بی تاویل او برگلوی دشمن دین خنجر است
ای گشاینده در خیبر قران بی گشایشهای خوبت خیبراست ۱۶۹
از کتابهای مهمی که درباره تاویل نوشته شده کتاب «اساس التاویل» نعمان
بن حیون التمیمی المغربی متوفی ۳۲۳ است که مؤلف خواسته است همچنانکه در کتاب
«دعائم الاسلام» به بیان ظاهر شریعت پرداخته است در این کتاب باطن شریعت را
گزارش کرده باشد. ۱۷۰

مرا الاعامة الوالل الرحمي عول و كالمرا على الاعام و الوكال

AND THE PARTY OF T

۱۶۹\_ ناصرخسرو، دیوان، ص ۵۹ ۱۷۰\_ نعمان بن حیون مغربی، اساس التاویل، ص ۲۷

## 14

چهره دینی و مذهبی ناصر خسرو در دیوان

دیوان ناصرخسرو ازمهم ترین و پرمایه ترین آثار اوست و او چهرهٔ دینی و فلسفی خودرا دراین اثرگرانبهای خود به خوبی نمایانده است. دراین گفتار توجه بیشتر به سیمای دینی اوست هر چند که او دین را از فلسفه جدانمی دانسته و کتاب جامع الحکمتین را برای آن تألیف کرده که مطالب آیات خدای و اخبار رسول را با برهانهای عقلی و مقدمات منتج ۱ تلفیق دهد تا دیگر فیلسوفان علما لقبان راستور نینگارند و علما لقبان فیلسوفان را کافرنگویند ۲. پیش از آنکه دربارهٔ عقائد دینی او گفتگو کنیم مناسب است که به ارزشیابی او از افکار و عقائد غیر اسلامی نظری اجمالی بیفکنیم. او در قصیدهٔ اعترافیه تحود می گوید که برای جستن حقیقت به سوی مذاهب و فرق گوناگون روی آورده و با مردم مختلف گفتگو کرده است:

the same to be a supplied to the same of t

از پارسی و تازی و از هندو و ازترك وزسندی و رومی وزعبری همه یكسر وزفلسفی و مانوی و صابی و دهـری درخواستم این حاجت و پرسیدم بیمر<sup>۴</sup>

چنانکه میدانیم مهمترین مذهب در زمان او مذهب ترسائی و یهود بوده است که ناصرخسرو حالت آسانگیری و تسامح دربرابر آنگرفته و نکوهش بآن دومذهب را روانمیشارد. چنانکه گوید:

بنکوهی جهود وترسا را توچه داری برین دوتن تفضیل

١- جامع الحكمتين، ص١٨

٧- جامع الحكمتين، ص١٤

۳ مقصود قصیده ای است که ناصرخسروسیرمعنوی وروحی و همچنین گرویدن خود
 را به مذهب اسماعیلی بیان می کند و این قصیده با این مطلع آغاز میشو:

ای خوانده بسی علم وجهان گشته سراسر تو برزمی و از برت این چرخ مدور

ع۔ دیوان ص۱۷۶

پس چه فرقان ترا و چه انجیل<sup>۵</sup>

چون نداني كه فضل فرقان چيست وباز درجایی دیگر می گوید:

معروف نیست قول توزی ترسا

كرزى توقول ترسا مجهولست

اوبر دوشنبه و تو بر آدینه تولیل قدر داری و اویلدا ۶

این تسامح ناصر خسرو نسبت باین دو مذهب بعلت آنست که مسیحیان ویمو دیان دردستگاه خلفای فاطمی نفوذ فراوان داشتهاند وبیشتر مشاغل مهم دردست آنان بوده است و افزاط در تکریم آنان موجبگردیدکه برخی ازشاعران زمان زبان به طعن و نعریض بگشایند چنانکه حسنبن بشر دمشقی می گوید:

تنصر فا لتنصردين حق عليه زماننا هذا يدل ٢

ویا دیگری بگوید:

یا اهل مصرانی نصحت لکم تهودوا قد تهود الفلك ۸

وهمین نفوذ یه و دیان در مصر موجب شدکه نامهای راکه یه و دیان ادعا می کردند باملاء حضرت رسول و به خط حضرتعلی در مورد معافیت از جزیه در دست دارند مورد تصدیق وقبول ناصرخسرو قرارگیرد ودردوجا از آن به عنوان سند درست یادکند:

فخر بر دیگر جهودان خیبری را خط اوست

بنگر اینك گر نداری استوار ای ناصبی ۹

بشو زی امامی که خط پدرش است

به تعوید خیرات مر خیبری را۹ در حالیکه این نامه مجعول و مزور بوده است. ۱۰ ناصرخسرو زردشتیان را

۵- دیوان، ص۲۴۲

ع\_ دیوان، ص ۲۹ شاید بیت دوم ناظر باین مطلب بو ده که اهل انجیل آغاز آفرینش را روز دوشنبه مي دانسته اند. رجوع شود: به كشف الا سرار، ج٣ ص٢٩٥

٧- ادام متز، الحضارة الاسلامية في القرن الرابع، ج ١ ص٧٧

٨- سيوطي، حسن المحاضرة، ص١٥٣٠

٩- ديوان، ص١٤٩٤٩

۱- رجوع شود به پیوستدوم از کتاب تحایل اشعار ناصرخسرو تألیف نگارنده، ص ٥٥٧- ٥ ٢٠٠

به داشتن گفتار بی کردار متهم میسازد:

لب پـر زفضول و زنـد برلب زردشت چنین نوشت در زند<sup>۱۱</sup> ولیگاهگاه به منقولات زردشتیان استناد میجوید:

از بدیها خود به پیچد بدکنش این نوشتستند در استا وزند چند ناگاهان به چاه اندر فتاد آنکه او مردیگران راچاه کند<sup>۱۲</sup>

وهمچنین به ثنویت مانی اعتراض میکند باینکه نور با ظلمت یكنهاد نیست وخیرباشر باهم برابر نتوانند بود:

آنچـه زیر روز و شب باشد نباشد یك نهاد

ره ازین جاگم شدست ای عاقلان برمانوی ۱۳

از ابیات اوگاهگاه توجه به طریقه وروش صوفیان استنباط میشود:

اندر حرم آی ای پسر ایرا که نمازی

کانرا بحدرم در کنی از مزد هزار است

بشناس حرم را که همین جابدرتست

با بادیه و خار مغیلانت چه کار است

و این بیاد می آورد آنچه راکه به حلاج نسبت داده اند که گفت اگرکسی نتوانست به حج رود خانه خودرا پاك و پاکیزه گرداند و گرد آن طواف کند<sup>۱۵</sup> و اود استانی را که هجویری آورده که یکی به نزد جنید آمد ویرا گفت از کجا می آیی؟ گفت: به حج بودم. گفت: حج کردی؟ گفت: بلی. گفت، از ابتدا که از خانه برفتی و از وطن رحلت کردی از همه معاصی رحلت کردی؟ گفتا: نی، گفت، پس رحلت نکردی الخ عیناً

۱۱\_ دیوان، صه ۹

۱۲ دیوان، ص۱۲، دراندرز آذرباد مهرسپندان چنین آمده: «هرکی همیمالان راذچاه اپکند خویشاندر افتید». رجوع شود به: اخلاق ایران باستان، دینشاه ایرانی، صهه ۱۰ ودرعربی نیز آمده است: «من حفربئرا لغیره سقطفیها» رجوع شود به: التمثیل والمحاضرة، ثعالبی، ص۱۷

۱۳ دیوان، ص۲۶۲

۱۴ دیوان، ص۱۶

۱۵ ـ شعرانی، طبقات الکبری، ج۱ ص۱۷

ع١- هجويري، كشف المحجوب، ص٢٥

در قصیدهای آورده که بدین مطلع آغاز میشود:

حاجیان آمدند با تعظیم شاکر از رحمت خدای رحیم<sup>۱۷</sup> واین یکی ازمواردیاست که صوفیه واسماعیلیه باهم هم داستانند یعنی ارکان عبادات رادارای ظاهر و باطن وروح وجسد می دانند و همیشه تأکید بر باطن و روح شریعت می کنند و درجای دیگر نیز ناصر خسرو می گوید:

اگر جانت مرکب ندارد زدانش مکن خیره رنجه براه حجازش<sup>۱۸</sup> باوجود این اوازتظاهر به صوفیگری انتقاد میکند وصوفی را به صفای باطن میداند نه به ظاهر صوفیانه:

فوطه بپوشی تو تا عامه گفت شاید بودن کاین صوفیستی گرت به فوطه شرفی نسوشدی فوطه فروش تو بهشتیستی ۱۹ که بیاد می آوردگفته ابوبکر عنبری را که گفته است:

ليس التصوف بالفوط من قال ذاك فقط غلط ان التصوف يافتى صفو الفواد من السقط ٢٠

ناصرخسرو شیعه و مبلغ تشیع بود و مهم ترین دلائلی که شیعیان برای اثبات خلافت واولویت حضرتعلی بن ابی طالب علیه السلام یاد کرده اند در دیوان خود آورده است از جمله:

۱- تصریح و تنصیص پیغمبر به ولایت حضرت علی در غدیر خم:

پساز خطبه غدیر خم شنیدی علی اورا ولی باشد به پیمان

بیاویزد آن کس به غدر خدای که بگریزد از عهد روز غدیر ۲۱

بیاویزد آن کس به غدر خدای با پیغمبر:

از مرد یابد ملك هرگز جز پسر یا دخترش

نشنود ترسا جز چنین گفتاری از پیغمبرش

۱۷\_دیوان، ص۲۵۸ ۱۸\_ دیوان، ص۲۲۹ ۱۹\_ دیوان، ص۴۸۷ ۲۰\_ ثعالبی، تتمةالیتیمة، ج۱ص۲۹ ۲۱\_ دیوان، ۳۱۵ و۱۹۲ منكر شدش نادان وليكن نيست دانا منكرش

هرکو بداند حق را این قول ناید منکرش۲۲

٣ احادیثی که از پیغمبر دربارهٔ علی روایت شده مانند:

على منى بمنزلة هرون من موسى الا انهلانبي بعدي ٢٣

جز او دانی کرا هارون امت چوباشد مصطفی فرزند عمران<sup>۲۴</sup> وهمچنین:

انا مدينة العلم وعلى بابهافمن ارادالعلم فليات الباب٢٥

زیرا جز او نبود سزای امانتش تا بردلت بتابد نور سعادتش<sup>۲۶</sup> در بود مر مدینهٔ علم رسول را گرعلم بایدت بدر شهر علم شو وند:

يا على انت قسيم الجنة والنار٢٧

قسمت نشد بخلق درون دوزخ و بهشت بركافرو مسلمان الا بقسمتش<sup>۲۸</sup> والله لاعطین الرایة رجلا یحبه الله ورسوله و هویحب الله و رسوله ۲۹

آن را که مصطفی چوهمه عاجز آمدند در حرب روزبدر بدوداد رایتش ۳۰

بنابر ادله فوق او مذهب شیعه را حق میداند وهمهرا بآن مذهب میخواند:

زاب خرد گر خبر ستی تو را میل تو زی مذهب شا عیستی<sup>۳۱</sup>

واز امامان شیعه به بزرگی وجلالت یاد می کند:

حسین و حسن را شناسم حقیقت به عالم گل ویاسمین محمد۲۲

۲۲- دیوان، ص۲۱۹

۲۳ سیوطی، جامع صغیر، ج۲ ص۱۴۰

۲۲- دیوان، ص۲۵

۲۵ سیوطی، جامع صغیر، ج۱، ص۹۴۶

ع٧- ديوان، ص١١٥

٧٧ ـ مجلسي، بحارالانوار، ج٩، ص٩٨٩

۲۱ دیوان، ص۲۱۸

۲۹\_ قزوینی رازی، النقض، ص۱۳۹

٥٧- ديوان، ص١١٥

۲۸- دیوان، ص۲۸۷

۲۳- دیوان، ص۳۰

ودر بیت زیر تأثر خودرا ازفاجعه کربلا اظهار میدارد:

دفترپیش آرو بخوان حاك آنك شهره ازو شد بجهان كربلاش

تشنه وکشته شد و نگرفت دست حرمت و فضل وشرف مصطفاش و آنکس کوکشت مربن شمع را باز فرو خورد همین اژدهاش

و خدا راشکر میکندکه بجای مدح امیران وغزل دربارهٔ زیبارویانخود را به مناقب اهل بیت ومقتل شهیدان آنان مشغول داشته است:

هزارشکرخداوندراکه خرسندست دلمزمدحوغزلبرمناقبومقتل<sup>۳۴</sup> ازاین گذشته او ازیاران پیغمبرکه جانبداری علی راکردند همیشه به بزرگی

ونیکی یاد میکند وازمیان آنان سلمان فارسی را بیشازهمه موردنظر دارد:

قصهٔ سلمان شنیدستی و قول مصطفی کوزاهل البیتچون شدبازبانهملوی۳۵

که اشاره است به: «انسلمان منا اهل البیت». ۳۶ و گاه خود را در آزار دیدن و رانده شدن مقایسه با سلمان می کند:

سوی دلیل حق بنهم رویخویش بجای آنچه من دید ستم امروز از خانه عمر براند سلمان را

تاخویشتن به سیرتسلمان کنم ۲۷ سلیمست آنچه دیدستستسلمان ۲۸ امروز برین زمین تو سلمانی ۴۹

شاید بیت اخیر اشاره است بداستان خواستگاری سلمان از دختر عمر و اینکه عبدالله بن عمر ناراضی بوده وشکایت برعمرو عاصبرده وعمروعاص سلمان را رانده و رد کرده است. ۴۰ او هر چند در بعضی ازموارد از ابوبکرو عمر با ملایمت یادکند:

نیست امروز ونه روز محشرم نازموده خیره خیره مشکرم<sup>۴۱</sup> هیچ بابوبکر و با عمر لجاج کارعامست اینچنین ترفندها

۳۳- دیوان، صع۲۲

عم- ديوان، ص ٢٤٨

۳۵ ديوان، ص۲۶۶

ع٣- قمى، شيخ عباس، سفينة البحار، ج١ ص٣٤٧

۲۷\_ دیوان، ص۹۰۳

۳۸ دیوان، ص۹۲۳

۹۹- دیوان، ص۱۶۶

ه ع. ابن قتيبه، عيون الاخبار، ج١ ص١٤٨

۱ع- ديوان، ص١٩١

ولی گاهی با خشونت وعصبیت ازبکی از آنان تعبیر به «بت نخستین» ۴۲ میکند واشاره بعمسألة فدك مينمايد ومحتمل است اين تعبير راازداعي خود المويد فيالدين شيرازي گرفته باشد كه گفته «برئت من الهبل الاول»۴۳ و آنجا هم كه گفته:

چون دادکنی خود عمر توباشی هرچند که نامت عمر نباشد۴۴ مقصودش عمربن عبدالعزيز است كه حتى كتابي تحت عنوان «سيرةعمربن عبدالعزیز» در آن روزگار وجود داشته است۴۵.

او با بنی امیه و بنی عباس مخالف است و این مخالفت خود را با شدت هرچه تمام تر بیان می دارد:

زندان مومنست جهان، من چنین زیرا همی قرار به یمگان کنم بر شیعت معاویه زندان کنم<sup>۴۶</sup> تا روز حشر آتش سوزنده را

از بیت اخیر بر می آید که معاویه درزمان ناصر خسرو پیروانی داشته است و گفته مقدسی که در بغداد غلاتی هستند که در حب معاویه افراط می کنند<sup>۴۷</sup> و همچنین گفته مسعودی که قبر معاویه در بابالصغیر دمشق مورد زیارت پیروان اوست<sup>۴۸</sup> این مطلب را تأیید میکند. و در مورد عباسیان نیز نفرت خودرا با تشبیه نمودن شعار سیاهشان به رنگ سیاه زاغ اظهارمیدارد:

> معزولگشت زاغ چنین زیرا کفرو نقاق ازوی چو عباسی و در جای دیگر گوید:

چو عباس نشوئی طیلسانت نشان مدبریت اینبس که هر گز

چون دشمن نبیره زهرا شد

بر جامهٔ سیاهش پیدا شدهٔ

۲۹\_ دیوان، ص۲۷۳

٣٧ المويدفي الدين، ديوان المويد، ص ٥ ٢

ععد ديوان، ص١٤١

۵۷ ابو بکر اشبیلی، فهرسته، ص۲۷۳

ععد ديوان، ص٥٥٣

٧٧\_ مقدسي، احسن التقاسيم، ص١٢٥

۴۸ مسعودی، مروج الذهب، ج۵ ص۱۴

مع\_ ديوان، ص مع١

نجوئی جز فساد و شر ازیرا همیشه گرگ باشد میزبانت<sup>۵۰</sup> وگاهی چنان از خلفای بنی عباس ناراحت است که گوئی نفرین بر ابومسلم میکندکه او سبب بگاه رسیدن آنان شده است:

هرزمان بدتر شود حال رمه چونبودشازگرسنهگرگانرعات گر بخواهد ایزد از عباسیان کشتگان آل احمد را دیات وای بومسلم که مرسفاح را اوبرون آورد از آن بی در کلات ۵۱

اوانتقاد خودرا ازفقهای زمانش درسه جهت قرار داده یکی درکیفیت استنباط احکام شرعی ومتکی بودن به قیاس ورای ودیگری مساله تحلیل شطرنج وشراب مثلث وسدیگرتوسل بهحیلههای شرعیه ورخصت دربرخی از احکام شرعی.

درمورد قیاس ورای اومی گوید:

رای ترا نیست در سخن من گرتوبراه قیاس ومذهب رائی<sup>۵۲</sup>
مذهب رای روش ابوحنیفه و پیروان اوست که ناصر خسرو از او به عنوان
«صاحب رای»<sup>۵۳</sup> نیز باد کرده است و حنیفیان را بهمین مناسبت «اصحاب الرای»<sup>۵۴</sup>

قیاس عبارت است ازاینکه حکم موردی راکه دلیل آن موجوداست برموردی که دلیل ندارد ولی مشابه مورداول است جاری کنیم شیعه قیاس را جایز نمی شمرد مگراینکه علت آن منصوص باشد. از میان اهل تسنن اهل ظاهر مانند داود اصفهانی وابن حزم مخالف با قیاس هستند وابن حزم حتی گوید که اهل سنت بسیاری از چیزهایی راکه خداوند تجویز نکرده بوسیله رای تجویز کرده انده و او کتابی مستقل در ابطال قیاس ورای واستحسان نوشته است می ناصر خسرو در ابیات زیر به صراحت قیاس را محکوم

are light the b

٥٥- ديوان، ص٨٥

۵۱- ديوان، ص۷۹

۲۵- ديوان، ص۱۹

۵۳ ديوان، ص۲۰۲

۵۴- شهرستانی، ملل ونحل، ج۱ ص۵۶۷

۵۵- ابن حزم الاندلسي، رسائل، ص۸

۵۶ این کتاب تحت عنوان: «ملخصابطال القیاسوالرای والاستحسان والتقلید والتعلیل» دردمشق درسال۱۳۷۹ه چاپ شده است

میکند:

برقیاس خویش دانی هیچ کایزد در کتاب

از چه معنی چون دو زن کردست مردی رابها

ور زناکردن چوکشتن نیست از روی قیاس

هردو را کشتن چو یکدیگر چرا آمد جزا

وز قیاس تو رسول مصطفائی نیز تو

زانکه مردم بود همچون تو رسول مصطفا

وز قیاس تو چوبا پرند پرنده همه

پر دارد نیز ماهی چون نپرد در هوا؟۵۲

درباب شراب مثلث ناصرخسروگوید:

باده پخته حلالست به نزد تو کهتوبرمذهببویوسفونعمانی<sup>۵۸</sup> مقصود اوازبویوسف قاضی ابویوسف متوفی ۱۸۲ واز نعمان ابوحنیفه نعمان

بن ثابت متوفى ١٥٥ است٥٩.

او درجائی دیگر تعبیربه «میجوشیده» و «سیکی پخته» کرده است<sup>۶۰</sup> صاحب تفسیر کشف الاسرار گوید: «ابو حنیفه گفت و مطبوخ که دو سیك از آن بشود وسیکی بماند خوردن آن مباح است و حدواجب نکند» <sup>۶۱</sup> و ابوالفتح بستی می گوید:

عليك بمطبوخ النبيذ فانه حلال اذا لم يخطف العقل والفهما ودع قول من قد قال ان قليله معين على الاسكار فاستويا حكما ٢٩

در مورد شطرنج ناصرخسرو می گوید:

می جوشیده حلالست سوی صاحب رای شافعی گوید شطرنج مباحست بباز ۴۳ صاحب تفسیر کشف الاسرار که خود شافعی بوده می گوید: «مذهب اصحاب

٥٧ ديوان، ص٢٤

۵۸- دیوان، ص ۲۳۰

٥٥- ابن نديم، فهرست، ص١٨٥ و٢٨٩

ه ع ديوان، ص٢٥٧ و٣٤٨

19- ميبدى، كشف الاسرار، جم ص٢٢٤

٢٧- ثعالبي، يتيمة الدهر، ج٤ ص٥٣٠

۳۹ دیوان، ص۲۰۲

حدیث وسیرت اهل ورع و دیانت براین است که شطرنج حرام است ولی بعضی فقها از متأخران اصحاب شافعی آن را رخصت دادهاند» ۶۴.

اودر همین موارد نسبتهائی بهاحمدبن حنبل ومالك بنانس می دعد که نتیجه بگیرد به فتوای این چهار امام این امورمنگر رامی توان انجام داد ولی تصور می رود که ناصر خسرو توجهی بدمبانی فقهی این چهار مذهب نداشته و فقط به ترجمه قطعهای که ناصر خسرو توجهی آنرا به ابوالعلاء معری نسبت داده و با این مطلع آغاز میشود پرداخته است:

الشا فعی منالائمة قائل اللعب بالشطرنج غیر حرام ولی چون ناصرخسرو شیعه بوده بیتی راکهدرمورد روافض بوده است ندیده انگاشته است وترجمه نکرده است:

واری الروافضقد اجازوا متعة بالقول لابالعقد والابرام<sup>60</sup> سبکی هنگام نقل اشعار عربی فوق میگوید چنین شاعریرا باید با تازیانهزد ودر بازارهاگرداند تا چنین گستاخی بر پیشوایان مومنان نورزد<sup>69</sup>.

ناصرخسروفقهای زمان خودراباتوسل به «حیلت» و «رخصت» نکوهشمی کند:

تو زپس این مهارها جملی تو تبع مکرو حیلهٔ هبلی<sup>۶۷</sup> رخصت وحیلت مهارهای توشد حیلت ورخصت هبل نهاد ترا درجائی دیگرگوید:

کتب حیلت چون آب زبر داری مفتی بلخ و نشابور وهری زانی بر کسی چون زقضاسخت شودبندی تومرانرا بیکی نکته بگردانی ۴۸

شکی نیست که فقها برای آنکه احکام را قابل انعطاف سازند متوسل به حیله های فقهی میشدند و این امر در فقه ابوحنیفه بیشتر به چشم میخورد چنانکه ثعالبی دربارهٔ اومی گوید: «هولم یسبق فی الحیل الفقه پیه ۶۹ و دربارهٔ حیله های فقهی

عود میبدی، کشف الاسرار، جم ص۱۶

۶۵ نشوان حمیری، الحورالعین، ص۲۶۲ ۶۶ سبکی، معیدالنعم ومبیدالنقم، ص۲۰

٧٧- ديوان، ص٢٤٨

۶۸- دیوان، صه ۴۳

۹ حـ ثعالبي، لطائف المعارف، ص٨٩

کتابهای فراوانی نوشته شده که از مهمترین آنها میتوان کتاب الحیل و المخارج خصاف و کتابالحیل فیالفقه ابوحاتم طبری قزوینی را نام برد°۷

ناصرخسرو فقهای زمان خودرا به رشوت خواری نیز متهم میسازد ومیگوید حیلت ورخصترا درمواردی بکارمیبرندکه خصم کیسه رشوت را بازنماید:

چون خصم سرکیسه رشوت بگشاید دروقت شما بند شریعت بگشائید<sup>۷۱</sup> درست مانند است بانچه که دیگری گفته است:

انجئتهم فارغاً لزوك في قرن وانرأوارشوة افتوك بالرخص ٢٢ ابيات زير نشان دهنده نظري استكه ناصرخسرو با فقهاي زمان خود داشته

است:

زانکه دین را دام سازد بیشتر پرهیزکن

زانکه سوی او چو آمد صید را زنهار نیست

گاه گوید زین ببایدخورد کاین پاکست و خوش

گاه گوید نینشاید خورد کاین کشتار نیست

وربری زی اوبه رشوت اژدهای هفت سر

گوید این فربی یکی ماهیست بالله مارنیست

حیلت و مکرست فقه و علم او و سوی او

نیست دانا هر که او محتال یا مکار نیست

گرش غول شهرگوئی جای این گفتار هست

ورش دیو دهرخوانی جای استغفار نیست۲۳

او حتى به كيفيت تدوين كتب اهل سنت خرده گيرى مى كند:

امام مفتخر بلخ قبة الاسلام رسومسنتراساختست مختصری ۲۴ چنانکه میدانیم طحاوی متوفی ۳۲۱ برای نخستین بار مختصر درفقه نوشته و

٧٢- ابن ابار، المقتضب، ص١١

۷۷- ديوان، ص۷۷

۷۴- دیوان، ص۲۸۹

۷۰ کتاب خصاف در۱۹۲۳ وطبری در۱۹۲۴ چاپ شده است ۷۱ دیوان، ص۱۲۴

پسازاوابوالحسن کرخی بغدادی متوفی ۳۶۰ وابوبکر جصاص متوفی ۳۷۰ وابوالحسن قدوری متوفی ۴۷۰ وابوالحسن قدوری متوفی ۴۲۸ و اوردهاند ۲۵ قدوری متوفی ۴۲۸ قواعدفقه اهل سنترادر کتابی به عنوان «مختصر» گرد آوردهاند ۲۵

بهمان اندازه که ناصرخسرو از خلفای بنی عباس وامیران فرمانبردار آنان بدگوئی میکند خلیفه فاطمی مصررا مورد ستایش قرار می دهد. اوهمزمان باالمستنصر بالله هشتمین خلیفه فاطمی مصر بود و دوران خلافت او از درخشان ترین دوره های خلافت فاطمیان بوده است و در همین دوران کسانی مانند موید شیرازی درسال ۴۳۸ وناصر خسرو در ۴۴۱ و حسن صباح در ۷۱۱ به مصر آمدند و نظام خلافت فاطمیان را که با نظام خلافت عباسیان مقایسه کردند پی به برتری آن بردند حسن صباح صریحاً می گوید: «خلافت امام مستنصر با خلافت عباسیان و امامت او به امامت عباسیان سنجیدم و بر حق تر یافتم بدو اقرار آوردم و از خلافت عباسیان بکل الوجوه بیزار شدم» ۴۷۶

ناصرخسرو هم میگوید:

روزی برسیدم بدر شهری کان را اجرام فلك بنده بد آفاق مسخر ۷۷ اودر موارد بسیار مدح وستایش مستنصر را می کند از جمله:

اگر از خانه و از اهل جدا ماندم جفت گشتستم با حکمت لقمانی پیشداعی من امروزچوافسانهست حکمت ثابت بن قرهٔ حرانی داغ مستنصر بالله نهادستم بر بر و سینه و بر پهنه پیشانی آن خداوند که صد شکر کند قیصر گربباب الذهب آردش بدربانی ۲۸

درهمین قصیده خطاب به مستنصر می گوید:

چون به بغداد فرود آئی پیش آرد دیو عباسی فرزند به قربانی ناصرخسرو امیدواربودکه روزی مستنصربالله بغداد را فتح کند وسپس روی به سوی خراسان آرد وانتقام اورا ازدشمنانش بگیرد:

۷۵۔ مقدمهٔ مختصر الطحاوی، ص۲ ۷۶۔ نصرالله فلسفی، چند مقاله تاریخی وادبی، ص۴۲۷ ۷۷۔ دیوان، ص۱۷۴ ۷۸۔ دیوان، ص۴۳۱

ای خداوند زمان و فخرآل مصطفی

خنجر گلگونت راکی سر سوی خاورکنی

ای نبیره آنکه زوشد در جهان خیبر سمر

دیر برناید که تو بغداد را خیبر کنی۷۹

وهمچنین آنجاکهگوید:

ارجو که سخت زود بفوجی سپید پوش

کینه کشد خدای زفوجی سیه سلب

وان آفتاب آل پیمبر کند به تیغ

خون پدر ز گرسنه عباسیان طلب ۸۰

این امید ناصر خسرو باقیام بساسیری درسال ۴۵۱ و خروج او برالقائم بامرالله وخطبه کردن بنام المستنصر در عراق و خوزستان مرتبط است<sup>۸۱</sup>. و فوج سپیدپوش ناظر بآن است که سپاهیان بساسیری علمهای سفید مصری که برسر آن نام مستنصر مکتوب بود باخود حمل می کردند<sup>۸۲</sup>

ناصرخسرو در مصر با الموید فی الدین داعی الدعاة شیرازی آشنا شد موید شیرازی از مردان انقلابی بود که بارها در شیراز و اهواز موجب شورش گردیده بود و نفوذ سخن او چنان بود که ابو کالیجار حاکم فارس باو گفت من خود و دینم را بتو تسلیم کردم ۱۳ ابن بلخی دربارهٔ اومیگوید: «سری بود از داعیان سبعیان و درمیان دیلم قبولی داشت همچنانگ پیغمبری واین مرد با کالیجار را گمراه کرد و در مذهب سبعی آورد ۱۳ مقام علمی و نفؤذ معنوی موید چنان بود که ابوالعلاء معری در مکاتبات خود بااو اورا «سیدناالرئیس الرجل» خطاب می کرد ۸۵ و دربحث و مناظرهٔ در مساله گوشت خواری در برابر او مجاب گردید، ناصر خسرو در قصیده اعترافیه خود دربارهٔ او میگوید:

٧٩ ديوان، ص٢٩

٥٨- ديوان، ص٢٦

۸۱ - ابن تغری بردی، النجوم الزاهرة، ج۵ص۱۲

٨٧- ابن كثير دمشقى، البداية والنهاية، ج١١ ص٧٧

٨٣ المويدفي الدين، السيرة المويدية، ص ١٦

۸۴- ابن البلخي، فارس نامه، ص۱۱۹

۸۵ یاقوت حموی، معجم الادباء، ج۳ ص۱۹۴

از خاك مرا برفلك آورد جهاندار چون سنگ بدم هستم امروز چویاقوت دستم بكف دست نبی داد به بیعت ازرشك همی نام نگویمش در این شعر استاد طبیبست و موید ز خداوند آباد بر آن شهری که وی باشد دربانش

یك برج مرا داد پراز اختر ازهر چون خاك بدم هستم امروزچوعنبر زیر شجر عالی پرسایهٔ مثمر گویم که خلیلست کش افلاطون چا کر بل کز حکم و علم مثالست ومصور آباد بر آن کشتی کوباشد لنگر ۸۶

بهمین جهت او دیگران را نیز تشویق میکندکه جان و دل به کرایه دهند و برای شنیدن سخن خوب بهمصر بروند:

روا بودکه زبهر سخن بمصر شوی و گرهمه بمثل جان و دل دهی بکری ۱۹۶ چنانکه میدانیم ناصر خسرو از طرف خلیفهٔ فاطمی لقب «حجت» گرفت و حجت جزیره خراسان گردیدواو خو درابه صور تهای مختلف: «حجت خراسان» «حجت مستنصری» «حجت فرزند رسول» «حجت نایب پیغمبر» ۸۰ یاد می کند. فاطمیان نواحی تبلیغاتی خو درا به دوازده بخش تقسیم کرده بو دند و هرناحیه ای را جزیره می خواندند ناصر خسرو خطاب به مستنضر گوید:

چون من دوازدهست ترااسب و بارگیر لیکن زخلق نیست جز از تو سوارمن ۸۸ او با این مقام روحانی خود با ارادهای راسخ و استوار به تبلیغ پرداخت و چون در جایگاهی امن یعنی درهٔ یمگان و در پناه امیری فاضل و بزرگوار یعنی علی بن اسد امیر بدخشان ۸۹ بسر میبرد از دشمنی دشمنان باکی نداشت و چنانکه خود گوید نامه های دعوت هرسال باطراف جهان می فرستاده است:

هر سال یکی کتاب دعوت باطراف جهان همی فرستم <sup>۹۰</sup> و تألیفات او مورد پسند اهل خراسان واقع شده است:

۸۶- دیوان، ص۱۷۴ و۲۵۵

۸۷ دیوان، صفحه های ۲۳۸، ۱۲۵، ۲۸۳، ۲۸۳

۸۸ دیوان، ص۲۴۷

۸۹- در ص۳۱۴ ازجامع الحکمتین درباره او گوید: «من به عمردراز خویشاندر فراخ زمین خدای سبحانه جز او کسی ندیدم که با اقبال دنیا بوی ، آنکس طلب ذخایر علمی و دفاین دینی و خزاین صدقی کند و فکر این زایل فانی نکند»

٥ ٩- ديوان، ص١٩٨

خراسان چو بازار چین کردهام به تصنیفهای چودیبای چینی ۱۹ و با این تبلیغات توانسته بود ایمان مردم خراسان رابه خلیفهٔ عباسی در حوزهٔ مأموریت خؤد سست کند:

سخنم ریخت آب دیو لعین ببدخشان و جام و تون و تراز ۹۲ و تون و تراز ۹۲ و تونیق او درامر تبلیغ بحدی رسید که نویسندگان کتب مذاهب مانند مولف بیان الادیان و تبصرة العوام ازمذهبی به عنوان «ناصریه» که پیشوای آن ناصر خسرو بوده است یاد کرده اند ۹۳ ا

ناصرخسرو بیشتر آثار خودرا درزمانی که دریمگان بود بوجود آورد. درسال ۲۵۳ زادالمسافرین ودرسال ۴٦۲جامع الحکمتین بعنی دواثر نفیس فلسفی و کلامی خودرا نوشت و نیزاشعار حکیمانه و پند آمیز و انتقاد جویانه خورا همانجا سرود و دشمنان فراوانی برای خودگرد آورد ولی اوصریحا گفت که در حجت و دعوی بر آنها برتر است ولی عقل حکم میکند که خود را ازشر آنان محفوظ دارد:

از چنین خصم یکی دشت نیندیشم بگه حجت یا رب توهمی دانی لیکن ازعقل روانبست که از دیوان خویشتن را نکند مرد نگهبانی<sup>۹۴</sup>

دشمنان او، او را با القاب تكفير آميز آن زمان يعنى: «رافضى» و «قرمطى» و «معتزلى» ياد ميكردند و او معتقد بودكه فقط مردان علم ودين بدين الفاظ يادكرده ميشوند:

نام نهی اهل علم و حکمت را رافضی و قرمطی و معتزلی<sup>۹۵</sup> درجای دیگرگوید:

گردبدین مشغول گشتم لاجرم رافضی گشتستم وگمراه نام<sup>۹۶</sup> مخالفان اوبه فضل او اعتراف داشتند ولی دردینش خرده میگرفتند و آرزو میکردندکه کاش فضلی نمی داشت ولی دینش درست می بود:

۱۹- دیوان، صع٥۶

۲۹- دیوان، ص۵۰۲

۳۴\_ علوی حسینی، بیان الادیان، ص ۳۹، تبصرة العوام، ص ۱۸۴

عه- ديوان، ص٢٩

۹۵- دیوان، ص۹۶

ع ۹ - دیوان، ص ۲۹۸

مراگویند بد دینست وفاضل بهتر آن بودی

که دینش پاك بودي و نبودي فضل چندانش<sup>۷۷</sup>

ولی او در پاسخ آنان میگفت:

آن همی گوید امروز مرا بد دین که بجز نام نداند ز مسلمانی ۹۸

ناصرخسرو سیمای اسماعیلی خود را در دیوان اشعار خود آشکار ساخته. اسماعيليان معتقدندكه قرآنوشريعترا تفسير باطن يعنى تأويل بايدكرد وفقطخاندان على اندكه ميتوانند عهده دار تأويل شوند و حديثي از پيغمبرنقل مي كنندكه فرموده است من صاحب تنزیل وعلی صاحب تأویل است ۹۹ و بهمین مناسبت اسماعیلیه اهل تأویل°° خوانده میشوند. فقهای اهلسنت تأویل اسماعیلی را قبول نداشتند ابن تیمیه می گوید اینان تحربف کلمه از مواضع خود می کنند و نام آن را تأویل می نهند ۱۰۱. ناصر خسرو در تأويل صلوة مي كويد: معنى ظاهر صلوة پرستش خداست بجسدباقبال سوى قبله اجسادكه آنكعبه است خانهٔ خداىتعالى بمكه وتأويل باطن صلوة پرستش خداى است به نفس ناطقه باقبال برطلب علم کتاب و شریعت سوی قبله ارواح که آن خانهٔ خداست آن خانه که علم خدای اندروست و آن امام حقست علیه السلام ۱۰۲ و گاهی از تأویل تعبیر به: «رمز» و «مثل» می کند مثلاً درمورد عیسی گوید:

میشوم این رمز بود پیش افاضل

همه برقال قال و گفتن قیل

قول مسیح آنکه گفت زی پدر خویش عاقل دانست کوچه گفت ولیکن رهبان گمراه گشت و هر قل جاهل۱۰۳ و در مورد داستان آدمگوید:

ای بسر برده خیره عمر طویل

۷۱۷ - ديوان، ص۷۱۷

۹۸- دیوان، صه ۲۳

٩ ٩ - المويدفي الدين، السيرة المويدية، ص١٧٥

٥ ٥ ١ - جامع الحكمتين، ص٧٧

١٥١- ابن تيميه، مجموعة الرسائل الكبرى، ج٢ ص١٩

۲ ۰ ۱ - جامع الحکمتين، ص۸ ۰

٣٥١- ديو أن، ص٢٤٤، درجامع الحكمتين، ص٢٨٢ درباره اين رمز چنين گويد: «یعنی نفس جزوی من همی بازگردد سوی نفس کلی که اواندر آسمانست وجهال امت او به پنداشتند کو همی گوید من پسر خدایم».

خبر آری که این روایت کرد

که پسر بود دو مر آدم را

مرکمین را خدای ما بگزید

اندرین قصه نفع و فایده چیست

سپس گوید:

نیست آگاهیت که بر مثلست نیست تنزیل سوی عقل مگر

ودرباره اینکه خاندان پیغمبر رمزگشای دین و تأویل گزار حقیقی هستندگوید:

این همه رمز و مثلها را کلید گر بخانه در زراه در شوند هرکه بر تنزیل بی تأویل رفت ای گشاینده در خیبر قران

جعفر از سعد وسعد ازاسماعیل مه قابیل و کمترش هابیل تا بکشتش بدین حسد قابیل بنمای آن و بفگن این تطویل

ای خردمند سربسر تنزیل آب در زیرکاه بی تأویل<sup>۱۰۴</sup>

جمله اندر خانه پیغمبر است این مبارك خانه را در حیدر است او بچشمراست در دین اعوراست بی گشایشهای خوبیت خیبراست ۱۰۵

مقدسی میگوید: اسماعیلیه را باطنیه میگویند زیرا ظاهر قرآن رابهباطن بر میگردانند<sup>۱۰۶</sup> ولی ابن خلدونگوید به جهت آنکه آنان بامام باطن یعنی امام مستور و پنهان اعتقاد دارند<sup>۱۰۷</sup> ناصرخسرو بهمین مناسبت مخالفان خود را ظاهری خطاب می کند.

فاطمیم فاطمیم فاطمی تا توبدری زغم ای ظاهری ۱۰۸ و این تعبیر از ظاهری نباید با «ظاهری» که به پیروان داودبن علی خلف اصفهانی اطلاق میشود ۱۰۹ و همچنین «ظاهری» که منسوب به خلیفه ظاهر است اشتباه شود ۱۱۰

ناصرخسرو به مسأله تعليم و معلم اهميت فراواني ميدهد چنانكه ميدانيم اسماعيليه اهل تعليم نيز خوانده ميشوند ومعلم را در برابر عقل قرار ميدهند حسن

ع ۱۰ دیوان، ص۱۹۲

٥٠١- ديوان، ص٥٥

١٥٥ مقدسي، احسن التقاسيم، ٢٣٨

١٥٨ - ابن خلدون، مقدمه، ص١٥٨

۹۰۱- ابن تغری بردی، النجوم الزاهره، ج۳ ص ۴۷

١١٥ سيوطي، طبقات المفسرين، ص99

صباح فصول چهارگانهای داشته درباره مسأله تعلیم واینکه عقل برای آدمی درامور کافی نیست و تعلیم معلم یعنی امام لازم است و شهرستانی آن را به عربی در آورده است ۱۱۱ قسمتی از این فصول با پاسخی که غزالی داده در مناظرات فخرالدین رازی موجود است و رشیدالدین فضل الله هم آن را درجامع التواریخ آورده است و گوید حسن صباح گفت: خداشناسی به عقل و نظر نیست و به تعلیم امام است ۱۱۲ ناصر خسرو در موارد متعدد اشاره به اصل تعلیم کرده است:

بار مرد اندر درخت عقل ناپیدا بود چونبه تعلیم آبیابد آنگهی پیداشود ۱۱۳ نامداری ۱۱۳ نامداری ۱۱۴ نامداری ۱۲ نامداری ۱۲ نامداری ۱۲ نامداری ۱۲ نامداری ۱۲ نامداری از نامداری از

ناصرخسرو مانند سایراسماعیلیان بیشتر توجه به مذهب معتزله دارد تااشاعره هر چند که فصلی از جامعالحکمتین خود را در رد مذهب اعتزال آورده است. او در مسأله جبر واختیار مانند سایرفرق شیعه دربسیاری ازمسائل معتقد به امربینالامرین است و این مستند است بحدیثی که ازحضرت صادق روایت شده: «لاجبر ولاتفویض بلامرین» ۱۱۵ او دراین بابگوید:

به میان قدرو جبرره راست بجوی کهبهنزدعقلاجبروقدردردوعناست۱۱۶ درست مانند است به آنچه که ابوالعلاء معری گفته است:

لاتعش مجبراً و لا قدريا فاجتهد في توسط بين بينا١١١ و همچنين در مسأله تعطيل و تشبيه كه حضرت صادق فرموده: «منزلة بين المنزلتين» ١١٨

۱۱۱- شهرستانی، ملل ونحل، ج۱ ص۹۴

١١٢- رشيد الدين فضل الله، جامع التو اريخ، قسمت اسماعيليه، ص١٣

۱۳۴- ديوان، ص۱۳۴

۱۱۴ دیوان، ص۲۱۹

۱۱۵ - مجلسی، بحار الانوار، ج۳، باب اول

۱۱۶ ديوان، ص۶۶

۱۱۷ - معری، لزوم مالا یلزم، ج۲ ص۹۶۸

١١٨- جامع الحكمتين، ص٣٣

حکمت از حضرت فرزند نبی باید جست

پاك و پاكيزه ز تشبيه وز تعطيل چوسيم١١٩

وبطور کلی او به اقتصاد در اعتقاد عقیده داشته ومومن واقعی کسی را هیداند که نه مقصر باشد نه غالی و دراین بابگوید:

خواری مکش و کبر مکن بر ره دین رو مومن نه مقصر بود ای پیر نه غالی ۱۲۰ یقول لی الواشون کیف تحبها فقلت لهم بین المقصروالغالی ۱۲۱ ا

ناصرخسرو مذهب جبر را درموارد متعدد وبا بیانهای مختلف رد می کند از

جمله گوید:

اگر کار بودست و رفته قلم چرا خورد باید به بیهوده غم وگر ناید از تو نه نیك و نه بد روا نیست برتو نه مدح و نه ذم عقوبت محالست اگر بت پرست بفرمان ایزد پرستـد صنم۱۲۲

بیت اخیر بیاد می آورد آنچه راکه ابوالعلاء معری گفته است:

ان كان من فعل الكبائر مجبراً فعمّابه ظلم على من يفعل ١٢٣

و درجای دیگر ناصرخسرو گوید:

بدست من وتست نیك اختری اگر بد نجوئیم نیك اختریم ۱۲۴

او برای توجیه عقیده خود قضاوقدر را بر خلاف دیگران توجیه و تفسیر کرده

است:

هرکس همی حذر زقضاو قدر کند وین هر دو رهبرند قضاو قدر مرا نام قضا خرد کن و نام قدر سخن یاداست اینسخنزیکی نامورمرا ۱۲۵ او در بیت اخیر ابویعقوب سجستانی را در نظر داشته زیرا او در کتاب تحفة

۱۱۹ دیوان، صه ۲۰۰

١٢٥ ديوان، ص١٢٥

۱۲۱ ـ همدانی، تکملة تاریخ الطبری، ص۲۲۹

۱۲۲ - دیوان، ص۲۶۲

٣٠١- محمد سليم الجندى، الجامع في اخبار ابي العلاء، ص٥٥

۲۹۴- دیوان، ص۹۴۲

۱۲۵ ديوان، ص٧

المستجيبين چنين تعبيرى از قضاوقدر كرده است١٢٥:

ناصرخسرو در دیوان برد مذاهب موجودکه مورد قبول او نبوده نیز پرداخته مثلاً بیتزیر:

گوئید که بدها همه برخواست خدایست

جز کفر نگوئید چواعدای خدائید۱۲۷ اشاره است به مذهب کرامیه که گویند صواب و خطا و طاعت و معصیت بنده بخواست خدای است و همچنین بیت:

یکیت گوید بعمر کم نشود زخلق تا ننشینید بجای اودگری ۱۲۸ اشاره است به عقیده کیال که می گفت چون یکی تلف شود یکی دیگر بوجود آید ۱۲۹ وهمچنین ابیات:

ذریت خویش دید بسیاری برصورت خوب طیلسان داری برساخت به پیش خویش بازاری بودست ستمگری و جباری نایدش بروی هیچ دشواری در بلخ بدی ونه گنهکاری ۱۳۰

ابلیس لعین بدین زمین اندر یکچند بزاهدی پدید آمد بگشاد بدین درون در حیلت گفتاکه اگر کسی بصد دوران چون گفت که لااله الاالله تاهیچ نماند ازو بدین فتوی

اشاره است به عقیده برخی از مرجئه که میگفتندکسی که لاالهالا الله بگوید محمد رسول الله بگوید وحرام را حرام وحلال را حلال بداند به بهشت می رود هرچند زنا و سرقت و قتل و شرب خمرکند۱۳۱

ناصرخسرو صریحاً تبری خودرا ازاین عقائد و مذاهب ابراز داشته و راه حق را غیر ازاین مذاهب دانسته است:

۱۲۶ - خمس رسائل اسماعیلیه، ص۱۲۶

۱۲۷ - ديوان، ص۱۲۷

۱۲۸ - ديوان، ص١٢٨

١٢٩ - تبصرة العوام، ص٧

١٣٥ ديوان، ص١٣٥

۱۳۱ ـ ملطى شافعى، التنبيه والرد على اهلالاهواء والبدع، ص۴۸

راهیست بدین اندر مرشیعت حق را جز راه حروری و کرامی و کیالی ۱۳۲ در پایان مناسب است یادآور شویم که او در دیوان خود اشاره به برخی از عقائد فلسفی و جهان شناسی نیز کرده است مانند این دو بیت :

عالم قدیم نیست سوی دانا مشنو محال دهری شیدا را چندین هزار بوی و مزه و صورت بر دهریان بس است گواما را ۱۳۳۱

و شاید مقصود او از «دهری» و «دهریان» ابوالعباس ایرانشهری ۱۳۴ و محمدبن زکریای رازی ۱۳۵ است که در زادالمسافرین دربارهٔ آنان گوید: «اصحاب هیولی چون ایرانشهری و محمد زکریای رازی و جز ایشان گفتند که هیولی جوهری قدیم است و محمدبن زکریا پنج قدیم ثابت کرده است یکی هیولی و دیگر زمان وسه دیگر مکان و چهارم نفس و پنجم باری سبحانه و تعالی عمایقول الظالمون علوا کبیراً ۱۳۶۰.

این بودگوشدای از سیمای مذهبی و دینی ناصر خسرو و در پایان بایدگفت که برای تاصر خسرو که دست از تجمل دنیوی و مالومنال و جاه واحترام شسته و ازامیر و وزیر وسلطان و حاکم گریزان گشته بود و در جهان مادی عصر خویش جزتاریکی چیزی مشاهده نمی کرد و جهان معنوی یعنی جهان علم و دانش زمان خودرا بس میان تهی می بافت فقط دین بودکه می توانست راهی بروشنائی در تنگنای یمگان برای او بگشاید و بیاری همان عقیده و ایمان دینی بودکه توانست آثاری ارزنده و جاوید از خود باقی

۱۳۲\_ دیوان، ص۲۱ ۱۳۳\_ دیوان، ص ۱۵

۱۳۴ حکیم ابوالعباس ایر انشهری اهل ایر انشهر نیشابور بوده و دو کتاب داشته بنام «کتاب جلیل» و «کتاب اثیر» که در آن معنیهای فلسفی را به الفاظ دینی عبارت کرده است. ناصر خسرو او را استاد و مقدم محمد بن زکریای رازی خوانده ابوریحان او را از مدققان محصلان بشمار آورده و به مشاهدات و منقولات او در مسائل علمی استناد جسته است. برای آگاهی بیشتر از احوال اور جوعشود به کتاب فیلسوف ری تألیف نگارنده صفحه ۱۶ تا ۱۹.

۱۳۵ پزشك و فیلسوف نامدار ایرانی كه در سال ۳۲۰ وفات یافته است بسرای شرح حال و بیان آثار و تحلیل كتابهای فلسفی او رجوع شود به كتاب فیلسوفری كه درسال ۱۳۴۹ بوسیله انجمن آثار ملی و درسال ۱۳۵۲ بوسیله مؤسسه مطالعات اسلامی دانشگاه مك گیل شعبه تهران چاپ شده است.

عسرا\_ زادالمسافرین، ص ۷۳

ما ما المولم الما الما والما و

## بگذارد چنانکه گوید:

ز رسم چرخ دوار ستمکار کسی زو بیشتر با دهر پیکار بتقدیر خدای فرد و قهار که زبنبهترنه راهستونههنجار<sup>۱۳۷</sup> ز حجت پند بشنو گاگمست او نکرد از جملگی اهل خراسان بدین رست آخر از چنگال دنیا گر از دنیا برنجی راه او گیر

## 10

مقام فلسفى محمدبن زكرياى رازى

خانمها و آقان بسیار سپاسگزار هستم از اینکه لطف فرمودید و دعوت دانشکده ادبیات را پذیرفتید و درین جلسه شرکت کردید همانطور که در کارت دعوت منعکس شده است موضوع سخنرانی بنده مقام فلسفی فیلسوف بزرگ و طبیب دانشمند محمدبن زکریای رازی است. ما تاکنون رازی را بعنوان یك پزشك و طبیب بخوبی می شناختیم ولی مقام فلسفی و احاطهٔ او بعلوم نظری برما مجهول بوده است و حتی تاچندی پیش دانشمندان بزرگ هم از آن بی اطلاع بودند بعلت اینکه آثار فلسفی این دانشمند یا مفقودگر دیده و یااینکه مورد غفلت و اقعشده است. خوشبختانه در نیم قرن اخیر تحقیقات تازه ای دربارهٔ این جنبهٔ آن دانشمند صورت پذیرفته که بوسیلهٔ تن رازی بعنوان یك فیلسوف بزرگ و متفکر عالی قدربعالم علم معرفی گردیده است. پیش از آنکه به اصل موضوع بپردازم ناچار هستم از چندتن از دانشمندانی که پیش از بیش از رازی تحقیق کرده و زحمت کشیده اند نام ببرم، البته این روش قدما و پیشینیان مندربارهٔ رازی تحقیق کرده و زحمت کشیده اند نام ببرم، البته این روش قدما و پیشینیان معترف و مقر بودند که آثار گذشتگان و پیشینیان بمنزلهٔ پایه ایست از برای آنچه که میترف و مقر بودند که آثار گذشتگان و پیشینیان بمنزلهٔ پایه ایست از برای آنچه که آیندگان تحقیق می کنند:

العلى محظورة الا على من بنى فوق بناء السلف اگرما به آثاردانشمندان خود مراجعه بكنيم اين شيوه كاملاً مشاهده مىشود. دانشجويانى كه دررشتهٔ ادبيات عرب بتحقيق مىپردازنداگربخاطرداشته باشند حريرى صاحب كتاب مقامات در آغاز كتاب خود اقرار و اعتراف مى كند كه شيوه و روش مقامهنويسى را از دانشمندگذشتهٔ خود بديع الزمان همدانى اقتباس كرده است و اعتراف به فضل تقدم او مى كند:

بسعدى شفيت النفس بعد التندم

فلو قبل مبكاها بكيت صبابة

ولکن بکتقبلی فهیجلیالبکا بکاها فقلت الفضل للمتقدم از میان دانشمندانی که دربارهٔ رازی بتحقیق پرداختهاند دانشمندی بود بنام رانکینگ Ranking که از روی کتاب عیونالانباء فی طبقات الاطباء ابن ابی اصیبعه شرح حال و آثار رازی را بزبان انگلیسی برشتهٔ تحریر در آورد و آن را بعنوان یك سخنرانی درهفدهمین کنگرهٔ بینالمللی طب در لندن ایراد کرد و کاری که او انجام داد این بود که نام کتابهای رازی را بزبان لاتینی ترجمه کرد و مقدمهای بزبان انگلیسی دربارهٔ شرح حال و زندگی رازی بدان افزود و این برای نخستین باربود که عناوین آثار رازی مورد شناسائی دانشمندان جهان قرار می گرفت البته پیشاز این دانشمندان فقط آشنائی با آثار طبی او داشتند. پس از رانکینگ دانشمندی آلمانی بنام روسکا J.Ruska آثار رازی را ازروی فهرست ابوریحان بیرونی بزبان آلمانی ترجمه کرد و در مجلهٔ ایزیس دازی را ازروی فهرست ابوریحان بیرونی بزبان آلمانی ترجمه کرد و در مجلهٔ ایزیس تاریخ علوم بحث می کردند قرار گرفت.

اکنون ازدانشمند دیگری بنام ماکسمایرهوف Max Meyerhof نیر شخص هم طبیب بود و هم با فلسفه آشنائی داشت او در قاهره مقیم بود و در آنجا رسماً به معالجهٔ بیماران می پرداخت او مقالات متعددی دربارهٔ طب و اطبای اسلامی نوشته و در ضمن بحث از آثار فلسفی آن اطباء هم کرده است. از کتابهای معروفی که ماکس مایرهوف چاپ کرده است کتاب العشر مقالات فی العین منسوب به حنین بن اسحق است که با مقدمهٔ انگلیسی چاپ شده است. ولی آن اثری که ازمایرهوف دربارهٔ رازی هست مقاله ایست که در مجلهٔ فرهنگ اسلامی اسلامی ۱۹٤۱ تحت عنوان «فلسفهٔ رازی طبیب» بزبان انگلیسی نوشته است این مقاله درسال ۱۹۶۱ چاپ شده است، دانشمند دیگری که هم اکنون درقید حیات است و بنده بسیار افتخار داشتم که در سفر گذشته خود بکانادا با او ملاقات کنم دانشمندی است بنام پینس S. pines که در سفر گذشته خود بکانادا با او ملاقات کنم دانشمندی است بنام پینس دکتری خودرا دربارهٔ اتمیسم دراسلام وارتباط آن با فلسفه یونان وهند نوشته است این کتاب از شاهکارهای علمی شرق شناسی بود که بزودی شهرت بین المللی پیدا کرد این کتاب از شاهکارهای علمی شرق شناسی بود که بزودی شهرت بین المللی بیدا کرد و مورد استناد قرار گرفت و بنده از ترجمهٔ عربی این کتاب استفاده های بسیار کرده ام ترجمهٔ عربی این کتاب استفاده های بسیار کرده ام ترجمهٔ عربی این کتاب استفاده های بسیار کرده ام ترجمهٔ عربی این کتاب استفاده های بسیار کرده ام ترجمهٔ عربی این کتاب استفاده های بسیار کرده ام ترجمهٔ عربی این کتاب استفاده های بسیار کرده ام ترجمهٔ عربی این کتاب تحت عنوان «مذهب الذرة عندالمسلمین و علاقتها به خداهب

الیُونان والهنود په چاپ شده است. پینس از این جهت کارش مورد اهمیت است که مسلط بزبانهای یونانی ولاتینی و عبری و آلمانی وانگلیسی و فرانسه است و در ضمن به فلسفه یهود و فلسفهٔ اسلامی تسلطی کامل دارد و از خصوصیات او اینست که همیشه کوشش می کند که آثار ناشناخته را بجهان علم و دانش معرفی کند و حتی اوبرای اولین باربود که از کتاب اسفار صدر الدین شیرازی در کارهای تحقیقی خودش استفاده کرد، پینس گذشته از این کتاب معروف خود که دربارهٔ فلسفهٔ رازی و عقیده او راجع به هیولی و زمان و مکان بتفصیل بحث می کند و آنرا با فلسفه یهود و فلسفهٔ مسیحی و همچنین آراء و عقاید یونانی و اسکندرانی قدیم مقایسه می کند مقالات مختلف دیگری هم نوشته که در آنها به تحلیل آثار فلسفی رازی پر داخته است از آنجمله مقاله ای دارد درهمان مجله ای که در آنها به تحلیل آثار فلسفی رازی پر داخته است از آنجمله مقاله ای دارد درهمان مجله ای که در سال ۱۹۳۷ بچاپ رسیده است.

آخرین دانشمندی که ازاو میخواهم نام ببرم که او بیش از هر کس سهم بسزایی دربارهٔ شناساندن مقام فلسفی رازی درغرب دارد دانشمندی است بنام کر اوس P. Kraus این دانشمند از دانشمندان معروف جهان شرق شناسی است و در میان شرق شناسان شهرتی بسزا دارد کراوس یهودی بود ودر دائرةالمعارف یهود او را از نوابغ بشمار آوردهاند او دربارهٔ فلسفهٔ اسلامی خصوصاً آن قسمتهائی که مربوط به جنبه های علمی وبالاخص آن قسمتمائي كه مربوط به شيمي وكيميا است تحقيقات عميقي كرده است کتاب مهم این دانشمند یعنی کتاب جابربن حیان که در ۲ مجلد بزرگ بزبان فرانسه در قاهره چاپ شده از آثار کم مانند درنوع خود است. کراوس شخصیت جابربن حیان راکه در دریائی ازابهام وغموض فرورفته بود به جهانیان معرفی کردکتاب جابربن حيان كراوس واقعاً ارزش اينرا داردكه تاپنجاه سال درجهان علم و دانش مجال تحقيق به شخص دیگری ندهد تا یك دانشمند فرزانه و قوی همچون خود او بوجود بیاید و آن رشته را دنبال کند. کراوس در اواخر عمرش متوجه مقام علمی و فلسفی رازی شده بود ودرك كرده بودكه اين دانشمند در خور شناسائي و تحقيق است از اينجهت بودکه کارهای آخر زندگانی کراوس محدود شده بود بکارهائی که مربرط به آثار فلسفی رازی است او درمرحلهٔ اول رسالهٔ ابوربحان بیرونی راکه درفهرست کتب محمدبن ز کریای رازی است درپاریس درسال۱۹۳۹ چاپ کرد ابوریحان درین کتاب از کتابهای

رازی و سپس از کتابهای خود نام می بردکه در حقیقت این یك فهرستی است از کتابهای ابوریحان و کتابهای محمدبن زکریای رازی. این کتاب از آنجهت اهمیت دارد که یك دانشمند بزرگ فهرست آثار یك دانشمند دیگری را برشتهٔ تحریر در آورده است البته پیش ازاوحنین ابناسحق آثارجالینوس راکه بزبان عربی یاسریانی ترجمه شده بود فهرست کرده بودکتاب حنین بن اسحق بعنوان «رسالة حنین بن اسحق الی علی بن یحیی» شهرت دارد و بوسیلهٔ مستشرق آلمانی برگشتراسر با ترجمه آلمانی چاپ شده بنا بـر این کتاب ابـوریحان بیرونـی دومین کتابـی است که بعنوان فهرست دانشمندی از کتابهای دانشمندی دیگر درتمدن اسلامی می توانیم نام ببریم. کراوس مقالات مختلفی درمجلات مختلف بزبان فرانسه و ایتالیائی و انگلیسی و آلمانی منتشر ساخته است مثلاً او درمجلهٔ اورینتالیا orientalia که در رم چاپ می شود قسمتی ازمناظرات ومباحثات رازی را با همشهریش ابوحاتم رازی که درمسائل دینی و جهان شناسی است با ترجمهٔ فرانسه درسال۱۹۳۶ منتشر کرد و کار مهم دیگری که كراوس كرد اين بودكه براى اولين بار آثار ومقالات فلسفى رازى را از كتابخانههاى مختلف دنیا جمع آوری کرد وبصورت بك مجموعهای منتشر ساخت که تحت عنوان «رسائل فلسفية» معروف است اين مجموعه درسال ١٩٣٩ درقاهره چاپ شد واخيراً هم هم درتهران تجدید چاپ گردید.

کراوس در این رسائل کوشش کرد که محمدبن زکریای رازی را بعنوان یك فیلسوف بدنیا معرفی کند البته رازی ۱۵۰۰ سال پیش ازاین بعنوان یك طبیب بزرگ بدنیای علم معرفی شده بود چنانکه پس ازاین خواهیم گفت ترجمههای لاتینی وفرنگی بعضی ازآثار رازی متجاوز از ۱۳الی ۴۰ باردرشهرهای مختلف اروپا چاپ شده است. کراوس کوششهای فراوانی نمود که بقیهٔ آثارفلسفی رازی نیز جمع آوری بشود و معرفی گردد. اواین کتاب را جلد اول قرارداد و درمقدمهٔ آن قول داد که بزودی جلد دوم این مجموعه را هم منتشر خواهد کرد ولی آن جلد دوم هر گز منتشر نشد بعلت آنکه واقعهٔ غیرمورد انتظاری برای اور خ داد و آن این بود که بعلتی که کاملا بعلت آنکه واقعهٔ غیرمورد دونی قرار گرفت و در ۱۲ اکتبر ۱۹۴۴ در قاهره خودکشی روشن نیست تحت فشار درونی قرار گرفت و در ۱۲ اکتبر ۱۹۴۴ در قاهره خودکشی کردوآنموادی که برای مجلد دوم جمع آوری کر ده بود بهمؤسسهٔ فرانسوی باستانشناسی شرقی در قاهره منتقل گشت.

از کسانی که در ایران دربارهٔ رازی کار کرده و همت بر شناساندن مقام علمی او معطوف داشته اند دانشمند معاصر آقای محیط طباطبائی است که مقالات متعددی حدود ۴۰ سال پیش در روزنامهٔ ایران نوشتند و شرح حال رازی را در آنجا بیان داشتند و پس از ایشان دانشمند معاصر دیگر ما آقای دکتر محمود نجم آبادی درسال۱۳۱۸ کتابی دربارهٔ شرح حال و آثار رازی نوشتند و چند سال پیش هم مصنفات رازی را بصورت فهرست در آوردند که دانشگاه تهران آنرا چاپ کرد . گذشته از این دو تن دانشمندان دیگری هم جسته و گریخته مقالاتی دربارهٔ رازی نوشته اند ولی مامیتوانیم این دوتن را بعنوان نخستین کسانی که رازی را به هم میهنان ما شناسانده اند معرفی کنیم، البته دانشمندان اروپائی که دربارهٔ رازی به تحقیق پرداخته اند در بعضی از کنیم، البته دانشمندان اروپائی که دربارهٔ رازی به تحقیق پرداخته اند در بعضی از نکات که مربوط به ایران بوده دچار سهو واشتباه فراوان شده اند و مسلماً آثاری که دربارهٔ رازی نمونه یکی از این اشتباهات را که قرار بگیرد نتیجهٔ بهتر و بیشتری خواهد داد، برای نمونه یکی از این اشتباهات را که دربارهٔ یکی از آثار رازی شده ذکر می کنم تاذهن خانمها و آقایان متوجهٔ این عرضی که دربارهٔ یکی از آثار رازی شده ذکر می کنم تاذهن خانمها و آقایان متوجهٔ این عرضی که کردم بشود.

رازی کتابی دارد که در کتابهای ایرانی و فرنگی تحت این عنوان آمده است (فیان للطین المنتقل به منافع) رانکینگ وروسکا که آولی نام آثار رازی را به لاتینی و دومی به آلمانی ترجمه کرده اند هر دو معنی حقیقی این کتاب را در نیافته اند چنانکه اولی منتقل را از نقل و انتقال گرفته و ترجمه کرده خاکی که مورد انتقال قرار می گیرد و دومی هم از نقل بمعنی حدیث و روایت گرفته و معنی کرده خاکی که از جالینوس نقل شده در حالیکه اسمی که محمد بن زکریای رازی برروی آن کتاب گذاشته کلمه منتقل نبوده بلکه متنقل بوده و معنی نام کتاب اینست که آن گلی که از آن نقل می سازند سودهایی در بر دارد و این تعبیر برای کسانی که آشنائی به معارف ایرانی و ومتون اسلامی داشته باشند و نیز آشنا به کتب جغرافیای ایران باشند بسیار زود حل می شود بعلت اینکه در کتابهای جغرافیائی هنگامی که از خراسان یادمی کنند یك نوع گل داروئی رابآنجا و همچنین به نیشابورنسبت می دهند که به «الطین الخراسانی» یا «الطین گل داروئی رابآنجا و همچنین به نیشابورنسبت می دهند که به «الطین الخراسانی» یا «الطین طبی داشته بطوری که مردم می آمدند و از آن گل و خاك برمی داشتند و بصورت نقل طبی داشته بطوری که مردم می آمدند و از آن گل و خاك برمی داشتند و بصورت نقل

میساختند و به بلاد دوردست میبردند و آنرا با قیمتگزاف میفروختند و حتی از عمربن لیثصفار نقل شده که گفته است «چگونه از شهری دفاع نکنم که خاك آن نقلو سنگ آن فیروزه است» این یك نمونه از مواردی است که آنان بعلت آنکه آشنائی به متون اسلامی نداشته اند دچار اشتباه شده اند.

رازی همچنانکه اطلاع دارید از همین سرزمین بـوده است که اکنون ما در آن زندگی می کنیم یعنی ری زیراکلمهٔ رازی نسبت به ری است گذشتگان نوشته اند که رازی نسبت به ری برخلاف قیاس است و همچنین نسبت به مرو که مروزی می شود ولی دانشمندانی که تحقیق درلغت واشتقاق می کنند می گویند این نسبت به اصل کلمه بر\_ می گردد بعلت اینکه این کلمه در کتیبههای هخامنشی بصورت «راگا»هست که حتی در متون یونانی هم بصورت «راگس» دیده می شود. پس بنابراین این حرف «ز» زائد نیست كهعدول ازقوانين نسبت شده باشد. اين شهر رى كه امروز تهران ما بركنار خرابه ها و أثارآن قراردارد یك زمانی مركز علم و دانش و تحقیق بوده است اگرمابه كتابهای تاریخی و کتابهای سفرنامه و کتابهای جغرافیائی مراجعه بکنیم می بینیم که دانشمندان بزرگی دراین سرزمین وجود داشتهاند و سرزمین ری مرکزعلم و تحقیق بوده است. ابــودلف درکتاب سفرنامهٔ خود از بـكتن ازرازیان نقل میکند که وقتی به بغداد وارد می شد. ۱۰ شتر کتابهای طبی او را فقط حمل می کردند و کار بجایی رسیده بود که دانشمندان در کتابها نوشته بودند که شهرهایی که آخر آن با (زی) ختم می شود مثل مروزی وسگزی ورازی این محلها علمخیز ودانشپرور است ومردمان این شهرها با هوشوذكاوت هستندپس بنابراين هيچ جاي تعجب و شگفتي نيست كه در قرن سوم اين دانشمند دراین سرزمین علمخیز ونابغه پرور بوجود آمده باشد در تمام آثار اسلامی از رازی به بزرگی یاد شده است و او را طبیب مسلمین، علامهٔ علم اوائل، طبیب مارستانی خواندهاند ودر آثار اروپائیان او بعنوان رازس Rhazes شهرت یافته و گاهی هم او رارازی میگویند.

ما اطلاع دقیقی از آغازجوانی رازی دردست نداریم بیشتر مؤلفین و اصحاب تراجم یعنی آنانکه کتابهای بیوگرافی تألیف کرده اند می گویند او دربزرگی به علم طب اشتغال ورزیده است و دربرخی از کتابها نوشته شده که او در آغاز جوانی بشغل صرافی اشتغال داشت و بعد بشغل زرگری کشیده شد و بعد از شغل زرگری که لازمهٔ آن مصاحبت و

ممارست با فلزات بود بطرف علم کیمیا سوق دادهشد ازاینجهت است که رازیرایکی از كيميا كران بزرك اسلام بشمار مى آورند و آثارى هم از علم كيميا از او باقى مانده است وباز معروف است که علت اینکه اوازعلم کیمیا به علم پزشکی کشیده شد این بودکه چشمان او درنتیجهٔ ممارست در گداختن فلزات ونزدیکی با دود و آتش دچار ناراحتی و در دشد و ناچارشد که به یك چشم پزشك مراجعه کندچشم پزشك ازاو مطالبهٔ ۵۰۰ دینار کرد ورازی هم ناچارشد که بپردازد وسپس باخودگفت که کیمیای واقعی این علم است نه آنچه که من شب وروز بدان مشغول هستم بامید اینکه روزی فلزات را قلب بکنم و تبدیل به زرسازم. البته این گونه وقایع جنبهٔ داستانی دارد و نمیشود آنها را در دابرهٔ واقعی زندگی رازی واردکرد آنچه که مسلم است اینکه او با شدت وحدت فراوانی به تحصیل علم پرداخت و در آنزمان که بغداد مرکز علم و دانش بود ازری به بغداد آمد ودرآنجا با دانشمندان مختلف مجالست ومصاحبت کرد ودرآنزمان علم پزشکی وعلم فلسفه باهم خوانده میشد واین از سنتهای دیرین دانشمندان بودکه در جنب طب فلسفه راهم فرابگیرند واین سنت اززمان بقراط وجالینوس نهاده شده بود که حتی یکی از کتابهای جالینوس تحت عنوان اینست که طبیب فاضل باید فیلسوف باشد (في ان الطبيب الفاضل يجبان يكون فيلسوفاً) كتاب مزبور را حنين بن اسحق ترجمه کرده واکنون نسخه عکسی آن در کتابخانهٔ مرکزی دانشگاه موجود است وازاین جهت بودكه دانشمندانهم بفلسفه وهم بهطب مي پر داختند وحتى وقتى كه مىخواستند یك كتاب طبی بنویسندمقدمهٔ آنرا دربارهٔ فلسفه قرار میدادند وشمه ای هم از منطق بیان مى كردند ومى گفتندكه طبيب تامسلط بهمنطق نباشد قادر نيست كه بيماريهاى مختلف را طبقه بندی کند واستقراء وقیاس هردو را در معالجهٔ بیماریها بکار بندد از اینجهت بودکه رازی در هردوفن ممارستورزید و درهردو علم تخصص یافت یعنی هم درعلم پزشكى وهم درعلم فلسفه.

دربارهٔ شرح حال رازی وزندگی او اطلاعات فراوانی در دست نیست و از نظریك عالم همزیاد مورد لزوم نیست که تحقیق کند ببیند که این دانشمند در کجا خوابید و در کجاغذا خورد و غیر ذلك. ماباید آثار علمی و فکری آن دانشمندرا بدست بیاوریم وببنیم که این دانشمند چگونه می اندیشید آنچه مسلم است اینکه رازی بیشتر زندگی خودرا در ری و بغداد سپری کرده و در بیمارستانهای این دوشهر کار می کرده و در

آثار خودگاهگاه که گزارش معالجات خودرا می دهد می گوید این بیماری را من در بیمارستان ری یا بغداد مشاهده کردم. البته او طبق دعوت بزرگان مسافرتهائی هم به نقاطگوناگون نموده و حاکمان و امیران را معالجه کرده و برای آنانکتاب نوشته است. کتابهای مهم رازی همانکتابهایی است که برای امرا و حکام هم زمان خود تألیف کرده است. موضوع دیگری که بحث آن دارای ارزش واهمیت است اینست که رازی نزد چه کسانی درس خوانده است البته درزمان قدیم مانند امروزنبودکه دانشجو متکی به معلم باشد یعنی آنچه راکه از معلم یادگرفت و حی منزل بداند و در خارج از مدرسه یا دانشگاه تحقیق دیگری بعهده نداشته باشد در زمان قدیم معلم بعنوان راهنما بود ولی بار مهم بشانهٔ خود دانشجو بودکه با اقران و همسران خود دربارهٔ موضوعات علمي مباحثه وگفتگو بكند و كتابهاي علمي را مورد مطالعه و تحقيق قرار بدهد. رازی در کتابهایخود اشاره می کند که دربغداد مثلا "آثار فلسفی افلاطون وارسطو رابایکی ازبزرگان و دوستان خود میخوانده است. البته از آن دوست بعنوان معلم یادنمی کند وما میدانیم کهدر آنزمان ترجمه های کتابهای فلسفی مثل جمهوریت و نوامیس و سایرکتب فلاسفهٔ یونان دراختیار مسلمانان بوده است. بطور دقیق ما نمی دانیم که چه کسانی معلم رازی بو ده اند بعضی نوشته اند که علی بن ربن طبری یکی از استادان رازی بوده است ولی بعداً که زندگی علیبن ربن طبری مورد مطالعه و تحقیق قرارگرفته است بدست آمده که رازی نمی توانست که شاگرد علی ابن ربن طبری باشد زیرا اوج قدرت علمی طبری سال ۲۳۲ بودکه فردوس الحکمه را تألیف کرد و رازی بنابقول بیرونی درسال ۲۵۸ بدنیا آمده است. البته علی بن ربن طبری از شخصیتهای بزرگ علمی اسلامی است و کتاب او یعنی فردوس الحکمه از بهترین و قدیمترین آثار طبی اسلامی محسوب میشودکتاب فردوس الحکمه علیبن ربن طبری شهرت بسیاری در تاریخ طب دارد و به زبان آلمانی هم ترجمه شده است. دانشمند بزرگ ما محمدبن جربر طبری که مفسر ومورخ بود فردوس الحکمه را از مؤلف آن بسماع آموخته وآن را همیشه باخود حمل مینموده است حتی آنرا درزیر مصلی خود مینهاده که در مواقع لزوم از آن استفاده بکند. علی ایحال شاگردی ِرازی علیبن ربنطبری را مورد شك وتردید است. دانشمند دیگری که می توان احتمال داد که معلم رازی باشد خصوصاً در فلسفه، دانشمندی است که اوهم در پردهای از غموض و ابهام باقی مانده

واو هم مانند طبری ازمفاخر ایران بوده ودر فلسفه استادی ومهارت داشته است این دانشمند شخصی است بنام ابوالعباس ایرانشهری فقط درچند مأخذ از جمله درالآثار الباقيه وتحقيق ماللهند وتحديدنها يات الاماكن بيروني و زادالمسافرين ناصر خسرو و وبیان الادیان ذکری از او بمیان آمده است، از مجموع مآخذ فوق چنین بدست می آید که ابرانشهری در علوم فلسفی متخصص بوده و از آراء و عقاید ارباب ادیان خصوصاً مانویها و زردشتیها و هندوها اطلاعاتکافی داشته است. ابوریحان آنجاکه دربارهٔ بودائیها صحبت می کند می گوید من این مطلب را ازابوالعباس ایرانشهری نقل می کنم دربعضی از مأخذ فوق آمده است که ابوالعباس ایرانشهری دینی اختراع کرده ومدعی شده است که کتابی باو نازل شده است و فرشته ای بنام «هستی» با او در ارتباط است، البته ما با این جملات کوتاه هیچ نمی توانیم کاملاً پی به عقاید و افکار اوببریم مگر اینکه روزی برسدکه کتابهای اوازجمله کتاب اثیر و کتاب جلیل بدست آید مهمترین منبع ازبرای عقاید فلسفی و جهانشناسی ایرانشهری کتاب زادالمسافرین ناصرخسرو است که ناصر خسرو در وقتی که عقاید فلسفی محمدبن زکریای رازی را نقل می کند می گوید که رازی این افکار را ازایرانشهری اخذکرده واز او آموخته است و آنچهرا که ایرانشهری با عبارتهای لطیف گفته رازی با عبارتهای زشت بیان کرده و عقیدهٔ استاد ومقدم خود را تغییرداده است و در جای دیگرکه ناصرخسرو اشاره به عقاید اصحاب هیولی می کند ایرانشهری ومحمدبن زکریای رازی را از آنان بشمارمی آورد، اصحاب هیولی به کسانی اطلاق می شدکه می گفتندکه هیولای عالم قدیم است یعنی ماده اولی آفریده شده وخلق شده نیست بلکه ازلی وابدی است. از آنجاکه ناصرخسرو از ایرانشهری تعبیر به استاد و مقدم رازی می کند می توان حدس زدکه ایرانشهری استاد رازی بوده است و احتمال دیگر آنکه استاد بمعنی آنکسی که مقتدای دیگری است باشد. اگر یکی ازدانشجویان فلسفهٔ ما از فلسفهٔ میرداماد یالاهیجی پیروی کند ما می توانیم بگوئیم که او روش استاد و مقدم خود میرداماد و بالاهیجی را دنبال می کند. درمورد اینکه ایرانشهری از کجا بوده است نیز اشتباهی برای برخی از شرق شناسان رخ داده است که اینك ما بآن اشاره می كنیم. صاحب كتاب الفهرست یعنی ابن النديم در جائي نقلمي كندكه استاد رازي شخصي بوده بنام بلخي، البته معين و مشخص نمی کند که این کدام بلخی است بعضی از مستشرقین نوشته اند که احتمال

داردکه این ایرانشهری همان بلخی باشد ولی این نادرست است بعلت این که این مستشرق توجه به این امر نداشته است که ایر انشهری نسبت به ایر انشهر نیشابور است در کتابهای جغرافیائی مثل احسن التقاسیم یاد شده است که ایرانشهر مرکز نیشابور بوده استپس بنابراین این دانشمند اهل نیشابوربوده وخصوصاً که ابوریحان بیرونی درچند موردکه بمشاهدات ایرانشهری استناد میجوید میگویدکه ایرانشهری آن موارد را درنیشابور مشاهده کرده است. همانطور که گفتیم دانشمند دیگری در مظان آن است که استاد رازی بوده باشد و آن بلخی است چند دانشمند در آن زمان بودهاند که به بلخى شهرت داشتهاند يكي ابوالقاسم بلخي استكه بعدازاين اگر وقت اجازه دهد دربارهٔ اوصحبت خواهیم کرد اورئیس معتزله بغداد بوده و رازی چندکتاب در رد او نوشته وعقاید اورا نقض کرده است بلخی دیگریاست بنام ابوزیدبلخی که اورا جاحظ خراسان لقب داده بودند یعنی همانطوری که جاحظ میان عربها شهرت بفضل دارد اوهم در فضل ودانش جاحظ خراسان است وابوحیان توحیدی ازاو بعنوان سیداهل مشرق یاد می کند و در کتابهای شرح حال آثار فراوانی باو نسبت می دهند واورا از مردان ممتاز خراسان بشمار می آورند ممکن است این بلخی استاد رازی بوده است خاصه آنکه هردو شهرت یافتهاند باینکه افکار فیثاغورسی داشتهاند. بلخی دیگری هم درهمانزمان بوده بنام حيوى كهاز دانشمندان يهو داست حيوى بلخى درنتيجه مطالعه شکندگمانیك ویچار یعنی آنکتاب پهلویکه در رد مذاهب و دفاع ازمذهب زرتشتی نوشته شده است به رد مذهب یهود پرداخته البته اثری ازین رد مانند سایر آثاریکه جنبه الحاد وكفر داشته است باقى نمانده ولى دانشمند و فيلسوف معروف يهودى سعیدبن یوسفالفیومی که درقرن چهارم زندگی می کرده است و کتابی هم در فلسفه یهودی «بنام الامانات والاعتقادات» دارد کتابی در رد حیوی بلخی نوشته است که اکنون در دست است این بلخی هم معاصر رازی بوده است ولی نمی توان حکم کرد که رازی شاگردی او را کرده است تااینکه دلیل محکمی پیدا شود. مسألهٔ شاگردی رازی هم زیاد مهم نیست آنچه که مهم است این است که رازی چه فراگرفته و چه از این استادان آموخته است رازی آثار خود را در بعضی از کتابهایش ذکر می کند و نیز بیان میدارد که بچه کیفیت آنها را تألیف کرده و چه رنجها در نوشتن آنها برده است. ابوریحان بیرونی آثاررازی را در رساله ای که پیش از این از آن یاد رفت طبقه بندی

کرده است.

برطبق فهرست بیرونی رازی ۵٦ کتاب درعلم طب نوشته است ۳۳ کتاب در طبيعيات\_٧ كتاب درمنطق- ١٠ كتاب دررياضيات ونجوم - ٧ كتاب درتفسير وتلخيص کتابهای گذشتگان ۱۷ کتاب درفلسفه عرکتاب درما بعدالطبیعه - ۱۴ کتاب درالهیات ۲۷ کتاب در کیمیا ۲۰ کتاب در کفریات ۱۰ کتاب در فنون مختلفه. البته این فهرستی است که ابوریحان ذکر کرده ولی بعضی ازفهرستهای دیگر ازجمله فهرست ابن الندیم وتاريخ الحكماء قفطي وهمچنين عيونالانباء ابن ابي اصيبعه كتابهاي بيشتريبه او نسبت می دهند و طریق تلفیق اینها اینست که رازی گاهی یك کتابی را بعنوان یك مقالهای مینوشت و آنرا عنوانی مستقل میداد و گاهی همان مقاله را جزء یکی از کتابهای خود می کرد. دربارهٔ پزشکی رازی مجال این نیست که ما صبحت بکنیم بعلت اینکه یك فرصت طولانی میخواهد که خواص طب رازی و اثر طبرازی را در اروپا یادکنیم بطور خلاصه میگوئیم که کتابهای رازیمدت ۵۰۰ سال حاکم بر طب اروپا بود و بعضی از کتابهای او ترجمه های فرنگی و لاتینی آن بدفعات مختلف در اروپا چاپ شده است. بخودم اجازه نمی دهم که دربارهٔ طب رازی بحث کنم واگر هم چیزی بنویسم فقط عنوان نقل قول دار دبعلت اینکه هیچ تخصصی در قسمت طب ندارم آنچه راکه در اینجا وعده دادهام که ذکر بکنم بحث دربارهٔ آثار فلسفی رازی است آثار فلسفی رازی متأسفانه قسمت مهم آن از بین رفته و بدست مانرسیده و حتی بعضی از کتابهای او تا ۰۰۰ سال پیش در کتابخانه اسکوریال مادرید وجود داشته و بعداز آنكهآن كتابخانه دچار حريق شدآن آثار ازجمله سمع الكيان رازى كه ازمهمترين کتابهای فلسفی اوبود نابودگردید، آنچه که برای ما باقی مانده همان آثاری است که متن آنراپول کراوس بصورت مجموعه ای چاپ کرده است مهمترین اثررازی که دراین مجموعه چاپ شده کتاب طب روحانی اوست که آنرا تحت عنوان الطبالروحانی آوردهاست. اوطبروحانی را دربر ابرطب منصوری خود قرار داده است و این کتاب را هم برای همان حاکم ری نوشته است که کتاب طب منصوری خودرا بنام او کرده بودودر آغاز کتاب می گوید که من این طب روحانی را نوشتم که عدیل وقرین طب منصوری باشد که آن كتاب دربارهٔ طب جسماني است. رازي چنانكه گفتيم اين كتاب را بخواهش ابوصالح منصوربن اسحق بن احمد بن اسد نوشته است این امیر از سال ۲۹۰ تا ۲۹۲ در ری

حکومت می کرده است. کتاب طب منصوری رازی شهرت بین المللی دارد ولی طب طبروحانی اواخیراً مورد توجه دانشمندان قرار گرفته است برای توضیح بیشتر در کلمهٔ طب روحانی ناچاریم که مقدمه ای را ذکر کنیم و آن اینکه پیشینیان معتقد بودند باین که همچنان که بدن صحت وسقم دارد یعنی دارای تندرستی و بیماری است همچنین روح انسانی و نفس آدمی هم دچار بیماری می گردد و همچنان که وقتی بدن علیل شد باید به پزشك جسمانی مراجعه بکنیم و تحت درمان او خود را مداوا سازیم آنکسی هم که از نظر روح و نفس بیمارهست او هم محتاج است که به یك طبیب و پزشك روحانی که روح و نفس اورا درمان بکند رجوع نماید واز آنجائی که نفس و بدن هر می شود از این جهت هر کس باید توجه به بیماری روحی منجربه بیماری جسمی مقتضی به طبیب روحانی مراجعه کند. کتاب طب روحانی رازی مورد توجه برخی از دانشمندان اسلامی قرار گرفته است چنانکه دانشمندی بنام ابن جوزی کتابی نوشته است بنام الطب الروحانی واو هم به تقلید از رازی کتاب خودرا مبوب و مرتب کرده است.

دراروپا طب روحانی رازی برای نخستینبار مورد توجه یك دانشمند هلندی بنام دیبور قرار گرفت و او یك مقالهٔ كوتاهی بزبان هلندی در مجلهٔ آكادمی هلند نوشت. این دانشمند یك تاریخ فلسفهٔ اسلامی هم نوشته است که به انگلیسی و عربی وفارسی ترجمه شده است بعداً پرفسور آربری که در کمبریج بتدریس شرق شناسی اشتغال دارد کتاب الطب الروحانی رازی را به انگلیسی ترجمه کرد. این بنده سه سال پیش رکنگرهٔ شرق شناسان آمریکائی شرکت کردم وازمن خواسته شده بود که یك خطابه ای در آن محفل علمی الفاء بکنم فکر کردم که بهتراین است که طب روحانی رازی که مورد تحلیل و تجزیهٔ علمی قرار نگرفته است موضوع سخنر انی خود قرار بدهم از اینجهت بود که در آن جلسه که در فیلادلفیا تشکیل شده بود سخنرانی من در بارهٔ همین طب روحانی رازی بود که خطابه را بزبان انگلیسی ایراد کردم و بسیار مورد توجه حضارو دانشمندان قرار گرفت از جمله پرفسور شاخت که استاد حقوق اسلامی دانشگاه کلمبیا و مدیر مجلهٔ قرار گرفت از جمله پرفسور شاخت که استاد حقوق اسلامی دانشگاه کلمبیا و مدیر مجلهٔ گرفتند و آنرا منتشر ساختند و بعد هم صورت فارسی آن مقاله در مجلهٔ دانشکاه گرفتند و آنرا منتشر ساختند و بعد هم صورت فارسی آن مقاله در مجلهٔ دانشکاه گرفتند و آنرا منتشر ساختند و بعد هم صورت فارسی آن مقاله در مجلهٔ دانشکاه گرفتند و آنرا منتشر ساختند و بعد هم صورت فارسی آن مقاله در مجلهٔ دانشکدهٔ

ادبیات چاپ گردید این را ازاین جهت عرض می کنم که چون وقت در شرف اتمام است و هنوزدر اثر نخستین فلسفی رازی هستم دانشجویانی که علاقمند به تفصیل باشند مى توانند بآن مقاله مراجعه كنند. كتاب طب روحانى رازى را ازنظر طبقه بندى فلسفه جزو فلسفهٔ اخلاقی بشمار می آورند Moral Philosophy و دانشمندانی مثل یحیی بن عدی، ابن مسکویه و حتی ابن سیناکتابهائی دربارهٔ اخلاق داشتهاند و بعدها هم بزبان فارسی کتابهائی مانند اخلاق ناصری واخلاق جلالی نوشته شده است. آنچه که در مزیت کتاب طب روحـانی رازی بایدگفته شود این است کـه رازی در کتاب طب روحانی خود تقلید ازگذشتگان را کنار زده وافکاری راکه دراین کتاب ابراز داشته است کاملاً افکاری مستقل است اومانند سایر دانشمندان فقط نقل قول نمی کند وخود راريزهخوار سفره گذشتگان قرار نمي دهد بلكه از فكر وعقل طبيعي خود نسبت به تحليل وتجزيهٔ مطالب اخلاقي استمداد ميجويد. البته اواز آثارگذشتگان بحدكافي استفاده کرده است ولی با آمیختن با اندیشه نیرومند خود بآن افکارشکل دیگری دادهاست. درآن زمانی که رازی این کتاب را می نوشت آثار مهم افلاطون مثل طیما ثوس وجمهوریت ونوامیس وهمچنین آثار دانشمندان دیگر ماننداخلاق نیکوماخوس ارسطو دراختیار مسلمانان قرار داشت واز همهمممر كتابهاي اخلاقي كه جالينوس نوشته بود. جالينوس کتابهائی درعلم اخلان نوشته است که یکی از کتابهایش بصورت عربی باقی مانده و بنام مختصر کتاب الاخلاق درقاهره بوسیلهٔ کراوس چاپ شده و بعضی از کتابهای او که اکنون ترجمه انگلیسی واصل یونانی آن دردست است درآن زمان ترجمهٔ عربی آن در اختیار رازی قرار داشته است مثلاً کتابی داشته است جالینوس، تحت عنوان «فیانالاخیارینتفعون باعدائهم» آدمهای خوشبختحتی میتوانند از دشمنان خو د سود ببرند وهمچنین کتاب دیگری بنام «فی تعرف الرجل عیوب نفسه» داشته است. رازی در کتاب طب روحانی خود ازاین دو کتاب به تصریح اسم می برد از اینجا بدست می آید که رازی بسیار تحت تأثیر جالینوس قرارگرفته است. رازی فصل اول از کتاب طب روحانی را اختصاص به فضیلت وبرتری عقل میدهد البته وقت این نیست که دربارهٔ این که در اسلام چطور عقل دربرابر نقل قد علم کرد واختلافی که میان عقل ونقل در آن دورهها بوجود آمد بچه کیفیت بود سخن بگوئیم اجمالاً متذکر میشویم که رازی با شجاعتی هرچه تمام ترعقل را ستایش کرده و آن را قابل از برای پیشوائی دانسته

است، اوصریحاً میگویدکه ماباید عقلرا هادی و امام خود قرار بدهیم و آنچیزیکه می باید مقامی شامخ و عالی داشته باشد نمی باید آن را در محل سافل و جای نازل جای بدهیم. رازی معتقد بودکه عقل ازطرف خداوند بانسان عطا شده است و آن را باید بالای سر نهیم نه اینکه آنرا به زیر پا بیفکنیم و به آنچه که متکی به عقل نیست دستاویز بشویم برای اینکه از کیفیت تعبیر رازی درمزیتوستایش عقل که فصل اول از کتاب طب روحانی راتشکیل می دهدآگاه شده باشید آن را بنده در اینجا نقل می کنم. «در برتری خرد و ستایش آن، آفریدگارکه نامش بزرگ باد خرد از آن بما ارزانی داشت که بمددش بتوانیم در این دنیا و آندنیا از همه بهره هائی که حصول و وصولش در طبع چون مائی بودیعت نهاده شده است برخوردارگردیم خرد بزرگترین مواهب خدا بما است وهیچچیز نیست که در سود رسانی و بهرهسنجی برآن سرآید. باخرد بر چارپایان ناگویابرتری یافتهایمچندانکه برآن چیرگی میورزیم آنانرا بکام خود می گردانیم وبا شیوههائی که هم برای ما وهم برای آنها سودبخش است برآنها غلبه وحکومت میکنیم با خرد بدانچه ما را برتر میسازد و زندگانی ما را شیرین و گوارا میکند دست مییابیم وبخواست و آرزوی خود میرسیم بوساطت خرداست که ساختن و بکار بردن کشتی ها را دریافته ایم چنانکه بسرزمینهای دور مانده که بوسیله دریاها ازیکدبگر جدا شدهاند واصل گشتهایم پزشکی باهمه سودهائی که برای تن دارد وتمام فنون دیگرکه بما فایده میرساند در پرتو خردما را حاصل آمده است. باخرد به امور غامض و چیزهائی کهازما نهان و پوشیده بودهاست پیبردهایم. شکل زمین و آسمان، عظمت خورشید و ماه و دیگر اختران و ابعاد و جنبش های آنان را دانسته ایم و حتی بشناخت آفریدگار بزرگ نائل آمدهایم و این از تمام آنچه برای حصولش كوشيدهايم والاتراست وازآنچه بدان رسيدهايم سودبخشتر. وروىهم خرد چيزي است که بی آن وضع ما همانا وضع چهارپایان و کودکان و دیوانگان خواهد بود. خرداست که بوسیله آن افعال عقلی خودرا پیشازآنکه بر حواس آشکار شوند تصور می کنیم و از این رهگذر آنها را چنان در می یابیم که گوئی احساسشان کرده ایم سپس این صورتها را در افعال حسی خود نمایان می کنیم ومطابقت آنهارا با آنچه بیشترتخیل وصورتگری کرده بودیم پدیدار میسازیم. چونخرد راچنین ارج و پایه و مایه و شکوهی استسزاوار است که مقامش را به پستی نکشانیم از پایگاهش فرودش نیاوریم و آنرا که فرمانرواست فرمانبرنگردانیم سرور را بنده وفرادست را فرودست نسازیم بلکه باید درهربارهبدان روی نمائیم و حرمتش گذاریم و همواره بر آن تکیه زنیم و کارهای خودرا موافق آن تدبیر کنیم و بصوابدید آن دست از کار کشیم. هیچگاه نباید شهوت را بر آن چیر گی دهیم زیرا شهوت آفت و مایه تیر گی خرد است و آنرا از سنت و راه و غایت و راست روی خود بدور می راند و خردمند را از رشد و آنچه صلاح حال اوست باز می دارد. برعکس باید شهوت را ریاضت دهیم و خوارش کنیم و مجبور و و ادارش سازیم که از امرونهی خردفرمان بردا گرچنین کنیم خرد برما هویدا می شود و با تمام روشنایی خودما را نورباران می کند و به نیل آنچه خواستار آنیم می کشاند از بهره ای که خدا از خرد برما بخشیده و بدان برمامنت گذاشته است نیک بختیم».

این تعبیریاست که رازی از خردمی کند البته این مسأله خرد و سنت در آن زمان مسأله روز بودو تمام آنچیز هائی را که رازی در اینجا بخرد نسبت می دهد دانشمندانی که در آن زمان متکی به حدیث و کلام بودند نسبت به وحی می دادند. البته مسائل دیگری نیز در کتاب طب روحانی رازی هست که رازی در آنها عقاید خاص خود را ابراز داشته از آن جمله مسألهٔ اعتدال و مسألهٔ لذت والم. رازی از لذت تحلیل خاصی کرده است که دانشمندان اسلامی مخالف با او بودند او با تعریفی که از برای لذت کرده مسائل زندگی و کیفیت برخورداری از زندگی را توجیه نموده و همچنین او در مسأله نفس عقیدهٔ خاصی دارد که مورد مخالفت دانشمندانی همچون حمید الدین کرمانی قرار گرفته.

او فصلی از همین کتاب را دربارهٔ عشق قرار داده و در آغاز آن چنین گوید:

«مردان والاهمت وبزرگ نفس این بلیه ازطبایع وغرایزشان دور است زیرا برای این
گونه مردمان چیزی سخت ر از خضوع وخشوع و اظهار احتیاج ونیاز نیست. آنان
وقتی می اندیشند که عشاق دچار این گونه سر گشتگی ها باید بشوند از این ورطه خود
را بر کنار می دارند واگرهم بدان مبتلا گردند می کوشند که بردبار باشند تا آنکه هوی
از دلشان بدر رود و همچنین است حال آنانکه گرفتار کارهای مهم ومشاغل ضروری
دنیوی یا دینی هستند. اما مردان مخنث و زن صفت و فارغ البال و نعمت پرورد،
آنانکه جز ارضای امیال واطفاء شهوات هدفی دیگر در دنیا ندارند ونرسیدن بآن را
اندوه و بد بختی بشمار می آورند از این بلیت بآسانی نمی رهند بر خصوص اگر بیشتر
بداستانها و روایات عشقی نظر افکنند و گوش باهنگهای خوش والحان نیکو فرادهند».

من بسیارمتأسف هستم از اینکه وقت من نه تنها تمامشد بلکه بیشتر از آنچه که می باید صحبت بکنم صحبت کردم من می خواستم دربارهٔ کتاب طب روحانی رازی بتفصیل بحث کنم و افکار اخلاقی آن فیلسوف را تحلیل نمایم متأسفانه وقتی باقی نمانده امیدوار هستم که فرصتی پیش آید که سخنان خود را دربارهٔ طب روحانی رازی بپایان رسانم و کتابهای سیرت فلسفی و علم الهی و لذت و هیولی و زمان و مکان او راکه حاوی مهمترین افکار فلسفی و عقائد جهان شناسی رازی است مورد تحلیل قرار دهم

ازخانمهاو آقایانی که تحمل استماع سخرانی ناچیز حقیررا فرمودند سپاسگزاری می کنم وازاینکه بیشتر از آنچه که وقت تعیین شده بود صحبت کردم عذرمیخواهم.

Manufacture of the party of the property of the party of

## 17

رسالة ابن السمح در غايت فلسفه

مفسلة اجو السمع در غايث فلسفه

در کتابخانهٔ مرکزی دانشگاه مجموعهٔ خطی نفیسی بشمارهٔ ۵۴۹۹ وجود دارد که مشتمل بر۲۲ رساله است و در سالهای ۵۵۹ و ۵۵۷ نوشته شده است. این مجموعه متعلق به کتابخانهٔ حاج شیخ علی علومی یزدی بوده و در دفتر چهارم نشریهٔ کتابخانهٔ مرکزی دانشگاه (تهران ۱۳۴۴) ص ۴۴۷-۴۴۹ معرفی شده است.

از آنجاکه این رساله ها که بیشتر آنها منحصر بفرد است باید تدریجاً در اختیار اهل علم گذاشته شود نویسندهٔ این سطور مصمم گشت که دو رساله از این مجموعه را مورد بررسی قرار داده و متن عربی و خلاصهٔ فارسی آن را منتشر سازد. برای این منظور ششمین رسالهٔ این مجموعه را که تحت عنوان: «فصل فی صناعة المنطق و فیما ذاینتفع بها» آورده شده در ضمن متون و مقالاتی که بوسیلهٔ مؤسسهٔ مطالعات اسلامی دانشگاه مك گیل تحت عنوان «منطق و مباحث الفاظ» منتشر شده چاپ و معرفی کرده است و اینك سیزدهمین رسالهٔ این مجموعه را که عنوان آن چنین است «جواب الحسن بن اینک سیزدهمین رسالهٔ این مجموعه را که عنوان آن چنین است «جواب الحسن بن سهل بن غالب بن السمح عن السؤال عن الغایة التی ینحوالانسان نحوها بالتفلسف» و در سوم رجب سال ۵۵۷ نوشته شده به اهل دانش عرضه می دارد.

پیش از آنکه از رساله بحث شود ناچار استکه در بارهٔ نویسندهٔ آن تاآنجا که از منابع ومآخذ موجود برمیآید شمهای یادآور شود و بطور اجمال باید بگوید که:

ابوعلی حسن بن سهل بن غالب بن السمح از منطقیان بغداد و از مفسران آثار ارسطو بوده است. او و ابوالخیر خمار از شاگردان ابوز کریا یحیی بن عدی بشمار می آیند، در ضمن این ابن السمح را نباید با ابن السمح مهندس غرناطی که از شاگردان

مجريطي بوده ودر سال ۴۲٦ وفات يافته اشتباه كردا.

منابع ومآخذ اسلامی به شرح حال تفصیلی ابن السمح نپر داخته اند و اطلاعاتی که ما درباره او داریم مبتنی بر فقراتی است که در ذیل نقل می شود:

۱- ابوحیان توحیدی در کتاب «المقابسات» در دو مورد از او یاد کرده:

مورداول درآنجاست که گوید: روزی نزد ابنسعدان سخن ازاخلاق بهمیان آمد و در آنجاجماعتی گرد آمده بودند از جمله عیسی نظیفالرومی و ابن السمح و دیگران کمه از مشایخ نصاری و از متوغلان فلسفه و دوستداران اهل فلسفه بودند ۲.

مورد دوم در آنجاست که گوید: در دکان ابن السمح بباب الطاق از ابن سوار پرسیدند که آیا سیرت و اعتقادی که مردم بر آنند همهاش یا بیشترش حق است و یا آنکه همهاش ویا بیشترش باطل است و نیز ابو حیان توحیدی در «الامتاع والموانسة» هنگامی که به توصیف ابوسلیمان منطقی و ابن زرعه و ابن الخمار و ابن السمح و قومسی و مسکویه و نظیف و یحیی بن عدی و عیسی بن علی می پر دازد ابن السمح را در حفظ و نقل و نظر و جدل از ابوسلیمان و ابن زرعه و ابن خمار پائین تر می داند و می گوید که او به مقلدان ماننده تر است، و علت پائین بودن اوراکند فیمی و حرص او بر مال دنیا یاد می کند ۴.

۲ ابوالعلاء معری در «لزوم مالایلزم» خود درقطعهٔ زیراز ابنالسمح نام برده است:

فلا تعرض لسيف أو لرمح فكميف تعيب رامقة بلمح

كفتك حوادث الايام قبلا تراضى اهل دهرك بالمخازى

۱- ابن ابی صیبعه، عیون الانباء، ص ۴۸۳. این ابن السمح دارای زیج بزرگی بنابر مذهب سند هند بوده است. رجوع شود به: تاریخ نجوم اسلامی، نالینو، ترجمهٔ احمد آرام، ص۲۱۹.

۷- ابوحیان توحیدی، المقابسات، ص۱۳۹ درمتن اشتباهاً بجای «نظیف» «ثقیف» و بجای «ابن السمح» «ابو السمح» آمده و استرن Stern درمقاله ای که پس از این بدان اشاره می شود بر اساس نسخهٔ خطی کتابخانهٔ لیدن شمارهٔ ۱۴۴۲ آن را اصلاح کرده است.

۳- المقابسات، ص ۱۶۰، درمتن اشتباهاً بجای «فیدکان» «وکان» آمده واسترن از روی نسخهٔ لیدن آنرا به نحوی که ما یادکردیم اصلاح کرده است.

عـ ابوحیان توحیدی، الامتاع و الموانسة، ج ١ ص ٣٤٠

و أصحاب الشريف ولاتساو كأصحاب ابن زرعة وابن سمح مقصود او از «شريف» سيد مرتضى علم الهدى صاحب امالى است<sup>٥</sup>. ٣- قفطى درتاريخ الحكما گويد:

ابوعلی بن السمح العراقی در صناعت منطق فاضلی فائق بوده و مردم از هر سوی نزد وی آمده ، استفاده فواید نمودندی وغوامض آن فن را نیکو شرح و بیان نمودی. شروحوی کتب ارسطوطالیس را درمیان طلبه مشهور است، درسنهٔ ثمانی عشرة واربعمائه وفات یافت<sup>9</sup>. ونیز هنگام یاد از آئار ارسطو وذکر سماع طبیعی یعنی سمع الکمان گوید:

«وهمچنین ابن السمح شرحی مجمل برآن نوشته است» ۷

۴ ابن ابی اصیبعه می گوید: ابن بطلان باخط خود نوشته است که در زمان او جمع کثیری از نقیبان وقاضیان وفیلسوفان و ادیبان رخت ازاین جهان بربستند واز فیلسوفان که تعبیر به اصحاب علوم قدما کرده ابوعلی بن الهیشم وابوسعیدالیمامی و ابوعلی بن السمح وصاعد الطیب وابوالفرج عبدالله بن انطیب را نام برده است^.

گذشته از منابعی که تاکنون یادشد استرنS. M. Stern مقالهای تحت عنوان السمح Ibn al - Samh در مجلهٔ سلطنتی آسیائی Ibn al - Samh ابن السمح Asiatic Society وسپس نسخهٔ خطی شرح ابن السمح را برکتاب الطبیعه و همچنین برکتاب الخطابه ارسطو معرفی کرده است.

از آثار ابن السمح آنچه که تاکنون چاپ شده یکی همین شرح کتاب الطبیعهٔ ارسطو است که بوسیلهٔ اسحق بن حنین ترجمه شده و ابن عدی و متی بن یونس و ابوالفرج بن الطیب آن را شرح کرده اند. نسخهٔ منحصر بفردی از این کتاب بشمارهٔ ۵۸۳ درلیدن موجود بوده که بوسیلهٔ عبد الرحمن بدوی در سال ۱۹۶۴/۱۳۸۴ درقاهره به

٥- لزوم مالايلزم، ص ٢٢١.

و ترجمهٔ فارسی، اخبار الحکما، ص ۴۱۱. و ترجمهٔ فارسی، ص ۵۵۳، عبارات نقل شده از ترجمهٔ فارسی است و درمتن عربی تاریخ وفات او جمادی الاخر یاد شده.

٧- قفطي، مأخذ پيشين، ص ٣٩ و ترجمهٔ فارسي، ص ٥٣٠.

٨- ابن ابي صيبعه، عيون الانباء في طبقات الاطباء، ص ٣٢٧٠.

چاپ رسیده است.

ودیگری رسالهایست تحت عنوان: «قول الحسن بن سهل ابنالسمحابن غالب فی الاخبار التی یخبربهاکثیرون» که در آن به نقد تحلیلی خبر متواتر پر داخته و دربارهٔ معیار حجیت آن بحث کرده است. این رساله در ضمن مجموعهای نفیس بشمارهٔ بشمارهٔ ۷۶۷۳ در کتابخانهٔ موزهٔ بریتانیا محفوظ است و آقای محمد تقی دانش پژوه آنرا در «مقالات وبررسیما» نشریهٔ دانشکدهٔ الهیات و معارف اسلامی (دفترسوم و چهارم، پائیز و زمستان ۱۳۴۹) منتشر ساخته اند و آقای علی رضوی غزنوی دانشجوی افغانی دانشگاه تهران این رساله رابزبان فارسی ترجمه کرده اند ولی هنوز منتشر نشده است. بنابراین، رسالهٔ مورد بحث سومین اثری است که از ابن السمح یافت شده و به اهل علم و دانش معرفی می شود.

اینك ترجمهٔ فارسی قسمت اول این رساله که مربوط به غایت فلسفهٔ نظری و فلسفهٔ عملی است دراین گفتار آورده می شود تا چگونگی بیان آن دانشمند فیلسوف برای فارسی زبانان روشن گردد وسپس متن عربی آن بتمامه نقل می گردد.

\* \* \*

پاسخ حسن بن غالب بن السمح ـ خدای اورا رحمت کناد. بنام خداوند بخشنده مهربان. اعتماد واعتصام به خداوند است.

پرسندهای پرسید و گفت: «چیست غایتی که آدمی به وسیلهٔ فلسفه بدان گرایش پیدا می کند» پاسخ این پرسش - و توفیق از خداوندست - اینست که غایتی که آدمی با فلسفه بدان میل می کند عبارت است از اینکه او بوسیلهٔ آن ذات خود را کامل سازد. واز آنجا که این پاسخ در بردارندهٔ اجمالی است که دشواریهای آن نیاز مند به تفصیل و ایضاح است، با یاری جوثی از خدا واعتماد براو گوئیم که ذات انسان آن معنی است که انسان بوسیلهٔ آن انسان گردیده است، ومعنی که انسان بوسیلهٔ آن انسان است ممان معنی است که خداوند جلیل وعزیز از بهر آن او را بوجود آورده است و آن برترین چیزی را ایجاد می کند آن را برای برترین چیزی که در آن است ایجاد می کند، و آشکار است که برترین چیزی که برترین چیزی که برترین چیزی که

۹- نویسنده این سطور این مجموعه را درکتاب فیلسوف ری، ص ۹۴ معرفی کرده
 و اشاره بهرسالهٔ ابن السمح نیز کرده است.

انسان است عقل است.

و عقلی که در انسان است بر دونوع است یکی معنی که انسان بوسیلهٔ آن در آنچه که قصد دانستن آنرا دارد به یقین اشتیاق پیدا می کند و دیگری معنی که بوسیلهٔ آن به فعلی که آنرا خیر می پندارد شوق می ورزد. اولی عقل نظری و دومی عقل عملی نامیده می شود.

عقل نظری کمال تامش بوسیلهٔ علم یقینی به افضل موجودات حاصل می شود وافضل موجودات خداوند جلیل وعزیز است . پس عقل نظری کامل و تمام آنگاه باشد که علم یقینی به خداوند جلیل وعزیز پیداکند، و چون خداوند جلیل و عزیز افضل موجودات است بعلت آنکه خیر محض است واجب است بالضروره که جولان او در عقل شیرین تر وبر تر و گوارا تر باشد از جولان جمیع موجودات جز او، واز این آشکار می گردد که واجب می آید بدین سبب که زندگی این انسان افضل واجل والذ از هر زندگی جزاین زندگی باشد که بخاطر انسان بیاید.

وعلم یقینی به خداوند را آدمی از علم الهی استفاده می کند یعنی آن علمی که بحث می کند ازموجوداتی که نه اجسام اند و نه در اجسام. پس ازاین جهت مورد بحث قرار می گیرند و آشکار می گردد که آنها موجود و بسیار و متناهی و کامل اند و آشکار می گردد که آنها باکثرت و تناهی و تفاضل در مراتب کمالیه از مرتبه کم تر در کمال به مرتبهٔ بالاتر در کمال ارتفاع می بابند تا منتهی گردند به کاملی که چیزی از آن کامل تر نباشد و ممکن نیست چیزی در مرتبهٔ وجود آن باشد نه نظیر و نه ضد. و به اولی می رسند که ممکن نیست چیزی پیش از آن اول باشد و به موجودی می رسند که آن ازچیزی اصلا "استفاده نشده و این واحد آن ازلی است در حقیقت و متقدم بر اطلاق است بر هرچه که جز آن است و آشکار می گردد که سایر موجودات در و جود متأخر از آنند و اوست موجودی که به هر موجودی جز خود وجود بخشیده است و این بخشندگی از هر جهت بوده است و ممکن نیست که در آن کثرتی یافت شود و و اجب است که هر گاه در ذاتش که از هر نسب و حالی مبری است نظر شود او صاف در بر ابر آن منقطع گردد و بوصفی موصوف نگزدد حتی به اینکه او بسیط است.

وآنچه که این حکم درباره اورواست همانست که سزاوار است که معتقدگردیم

که خداوند عزوجل است، سپس بشناسیم که چه گونه موجودات از او صادر گشته و چه گونه وجود از آن بهره مند گردیده است، آنگاه بحث از مراتب موجودات کنیم که چه گونه آن مراتب حاصل گشته وبرای چه هریك در مرتبهٔ خاص خود قرار گرفته است، وبیان کنیم که ارتباط وانتظام هرمرتبه بامرتبه دیگر چه گونه است واین ارتباط وانتظام به چه چیزی حاصل می گردد.

سپس بحث وبرشماری کنیم افعال اورا که جلیل وعزیز است در موجودات چنانکه همهٔ آن افعال استیفاگردد. و بیان کنیم که در هیچ یك از آنها ستمی نرفته و سوء نظام ونقص وشری هرگز در آنها وجود ندارد.

سپس شروع کنیم درباطل گردانیدن گمان نادرست دربارهٔ خدای جلیل و عزیز و افعال او که با آن گمانها نقص دراو و در افعال او ودر موجوداتی که او سبب وجود آنهاست واردگردیده، پس آن گمانها را با بیناتی که موجب علم الیقین است و شکی بر آنها وارد نمی شود باطل گردانیم.

و بسیار آشکار است که هرگاه آدمی باین حال برسد وجود او به کامل ترین و فاضل ترین پایه ای که ممکن است حیانش برآن استوار باشد می رسد وحیات اوبا روح بقین باین معلومات شریف به فاضل ترین و جلیل ترین و گوارا ترین حیاتها می رسد. این بود آگاه گردانیدن ازروی تفصیل وایضاح مرآنچه راکه آدمی باآن ذات خود را درعقل نظری از فلسفه کامل می گرداند.

واماکمال عقل عملی به جزء عملی ازفلسفه است و همهٔ عنابت آن به تفصیل خیرات ازشرور مصروف است واقامه برهان براینکه خیر موردگزینش است، زیراآن مناسب بقای نفس است بربرترین وجهی که ممکن است بر آن بوده باشد و شر مورد نکوهش ودوری است زیرا آن مهلك گوهرنفس است در آنچه که او گوهرواصل است. سپس بیان می کنیم که فضیلت انسانی چیست و آشکار میسازیم آن را بدین

بیان که فضیلت است که تصرفات آدمی را نزد خرداو موجود میسازد. آن گاه بیان می کنیم که چه گونه و به چه چیز فضیلت انسان یافت میشود پس روشن میسازیم که فضیلت درمناسبت خرداست با نیروهای شهوانی و غضبانی، واین مناسبت چنان پیدا می گردد که نسبت عقل به شهوت مانند نسبت فزونی عقل بر غضب به فزونی عقل بر شهوت باشد. سپس بیان می کنیم چه گونه می توان به فضیلت انسانی دست یافت، وروشن میسازیم دست یافتن بدان بدین نحو است که آدمی نفس خودرا مورد بررسی قرار دهد، پس هرگاه آنرا بر خلقی مذموم یافت چنانکه گویی نفس خودرا آزمند یا ترسان یافت واجب است براو که این رذیلت را ازنفس خود زایل کند و ضد آن خلق را بگیرد چنانکه اگر حریص بود نفس خود را به کم خواستن غذا و روزه داشتن و دوری ازمیل به طعام ملزم گرداند و به غذای خشن و خشك روی آورد و غضب رابرنفس خود مسلط گرداند تا آنکه نفس او رام و آرام گردد، و اگر ترسان است نفس خودرا به مباشرت امور ترسآور، و مشاهده جنگهای بزرگ و رکوب در دریاها و معارضه خطرهای بزرگ و مانند اینها و ادارد، تاآنکه نفس او از حرص به عفت و از ترس به شجاعت رهایی یابد...

اینك متن نمام رساله نقل می گردد:

## جواب الحسن بن سهل بن غالب بن السمح رحمه الله بسم الله الرحمين الرحيم

الثقة و الاعتصام بالله،

سأل سائل وقال: «ماالغاية التي ينحو الانسان نحوها بالتفلسف؟».

الجواب عن ذلك \_ وبالله التوفيق \_ هوأن الغاية التى ينحو الانسان نحوها بالتفلسف هيأ ن يكمل الانسان بذلك ذاته. ولان هذا الجواب يتضمن جملة، نحتاج الى تفصيل وايضاح مافيها من غامض، مستعينين بالله ومتكلين عليه، ونقول ان ذات الانسان هي المعنى الذي به هوانسان، والمعنى الذي من اجله أوجده الله، جل وعز، هوافضل مافيه، اذكان كل حكيم موجداً شيئا انما يوجده لافضل مافي ذلك الشي الموجد، وظاهران افضل مافي الانسان هوالعقل.

والعقل الذي في الانسان ضربان: احمدهما هو المعنى الذي به يشتاق الانسان الى اليقين فيما يقصد الانسان الى علمه، والاخر منهما هو المعنى الذي يشتاق الانسان الى فعل ما يراه خيراً. اما الاول منهما فيسمى عقلاً نظرياً، و اما الاخر فيسمى عقلاً

اما العقل النظرى فكماله على التمام انما يحصل له بالعلم اليقين بافضل الموجودات، وافضل الموجودات هوالله، جل وعز. فالعقل النظرى اذا يكون كاملاً على

التمام بان يحصل له العلم اليقين بالله، جل وعز، ولان الله، جل وعز، افضل الموجودات اذكان الخير المحض، فواجب ضرورة ان يكون جولانه في العقل احلى وافضل والذمن جولان جميع الموجودات سواه في العقل. وظاهر من هذا انه يجب لذلك أن يكون حياة هذا الانسان أفضل وأجل وألذ من أى حياة اخطرها الانسان بباله سوى هذه الحياة.

والعلم اليقين بالله انما نستفيده من العلم الالهي، وهوالفاحص عن الموجودات التي ليست باجسام ولاهي ايضاً في اجسام. فنفحص من هذه الجهة ونبين أنها موجودة وانهاكثيرة وانها متناهية وكاملة، ونبين انها متفاضلة في الكمال، ونبين انها على كثرتها وتناهيها وتفاضل مراتبها في الكمال، يرتقى من اقلهاكمالاً الى الاكمل فالاحكمل الى أن ينتهي في آخر ذلك الى كامل لايمكن أن يكون شيئا أكمل منه ولايمكن ان يكون شي ان يكون شي في مرتبة وجوده، لانظير له ولاضد، والى اول لايمكن أن يكون شي قبله أول، والى موجود لايكون استفاد وجوده من شي أصلاً وأن ذلك الواحد هو الازلى المتقدم بالحقيقة على الاطلاق لكل واحد سواه، و نبين ان سائر الموجودات متاخرة عنه في الوجود و انه هو الموجود الذي افاد كل موجود سواه الوجود، وعلى ايجهة افاد ذلك، وانه لايمكن أن يوجد فيه كثره البتة. ولذلك يجب، اذا نظر في ذاته عرية من كل نسبة وحال، ان ينقطع دونه الاوصاف فلايوصف البتة (؟) ولابانه بسيط.

وهذا الذي حكمه هذا الحكم هوالذي ينبغي ان يعتقد فيه اندالله، عزوجل.

ثم نعرف كيف صدرت عنه الموجودات وكيف استفادت عنه الوجود. ثم نفحص عن مراتب الموجؤدات كيف حصلت لها تلك المراتب، ولم حصل كل واحد منهافى المرتبة التي هو عليها، ونبين كيف ارتباط بعضها ببعض وانتظامه، و باى شي يكون ارتباطها وانتظامها، ثم نفحض ونحصى مافى افعاله، جل وعز، فى الموجودات الى ان نستوفيها كلها. ونبين انه لاجور فى شى منها ولاسوء نظام ولانقص فى شى منها ولاشر اصلا.

ثم نشرع بعد ذلك في ابطال الظنون الفاسدة التي ظنت بالله، جل وعز، وفي افعاله فيما يدخل النقص فيه و في افعاله و في الموجودات التي هوسبب وجودها، فنبطلها ببينات توجب العلم اليقين الذي لايخالجه شك.

ومن البين غاية البيان انه اذا حصل الانسان على هذه الحال، كان وجوده على اكمل وافضل ما يمكن ان يكون حياته عليه، و حياته بروح اليقين بهذه المعلومات

الشريفة على افضل واجل والذ من كل حياة سواها. فهذا هو الاخبار على جهة التفصيل والايضاح لما يكمل به الانسان ذاته في العقل النظري من الفلسفة.

واماكمال العقل العملى فيكون بالجز العملى من الفلسفة، و هذا، فالعناية كلما مصروفة الى تفصيل الخيرات من الشرور، واقامة البرهان على ان الخير مؤثر، لانه مناسب لبقاء النفس على افضل مايمكن ان يكون عليه، وعلى ان الشر مرذول ممروب منه، لانه مملك لجوهر النفس في باب ماهو جوهر واصل.

ثم نبین ما [ا] لفضیلة الانسانیة و نوضح ذلك بان نبین انها هی التی تكون تصرفات الانسان بحسبها عند عقله.

ثم نبين كيف وباى شى توجد الفضيلة الانسانية للانسان، فنبين انها فى مناسبة العقل لقوى الشهوة والغضب. وهذه المناسبة تكون بان تكون نسبة العقل الى الشهوة كنسبة زيادة العقل على الغضب الى زيادة الغضب على الشهوة.

ثم نبين كيف التوصل الى اقتناء الفضيلة الانسانية، فنبين انها تقتنى على هذاالنحو وهوبان يعتبر الانسان نفسه؛ فاذا وجدها على خلق مذموم، كانك قلت انه يجدنفسه نهمة او جبانة، فيجب عليه، اذا رام ازالة هذه الرذيلة من نفسه، ان ياخذ نفسه بضد ذلك الخلق حتى انه، انكان نهماً، الزم نفسه الاقلال من الغذا والصيام ومجانبة اشها الطعام اليه، والاقبال على الاغتذا باخشنه وايبسه والحرم (؟) على نفسه بذلك ويسلط الغضب عليهاحتى تنطاع له و تثبت عليه. وان كان جباناً، الزم نفسه مباشرة الامور الهائلة ومشاهدة الحروب العظيمة والركوب فى البحار وتعريض نفسه للاخطار العظيمة و ماشاكل ذلك، ليكون متى خلى نفسه من ذلك تخلصت، اما من النهم، فالى العفة، و اما من الجبن، فالى الشجاعة التى هى الثبات للاهوال فى جنب تقدير العقل لهذا الفعل، ويكون مسروراً مبتهجا بهذا

ويجرى هذا في مايداوى به نفسه المنحرفة عن الخلق الفاضل الحاصلة في الخلق الرذل مجرى المقوم للخشبة المعوجة، فانه ظاهر منامر هذا انه يعوجها الى ضد الجهة التى هي معوجة فيها، لالان قصده انتكون على ذلك الاعوجاج، لكن لكى تكون عند تخليته اياها تصيرعلى مانحابها نحوه من استقامتها. فعلى هذا الوجه يكون توصل الانسان الى اقتناء الفضيلة الانسانية.

ثم نبين باى شروط تكون الفضيلة الانسانية في الانسان على الكمال وباى شروط

تكون فيه على النقصان.

اما الشروط التي بها تحصل الفضيلة الانسانية في الانسان على الكمال، فهي اربعة شروط: احدهاان يولدالانسان عن ابوين حسني السيرة، محتشمين لاصغر صغير الرذائل، متصرفين بالاخلاق العالية في الفضيلة الانسانية ويكونا حسني الاهتمام و الاجتهاد في تهذيبه واخذه بالتصرف بالفضائل و تجنب الرذائل، وان يحذر من اقرانه بذي خلق ردى و تصرف ذميم و ان يصحبه ولو اقصر زمان، فان سماعه كلمة ذميمة تغشش في صدره و يبعد انقلاعها من نفسه، بليقرناه بذوى الفضائل و سماع الفاظهم ومفاوضاتهم في اصناف الحكم، ومائلته عماسمعهمنهم ووعاه من كلامهم عند اجتماعه معهم يوماً بيوم ووقتاً بوقت وعما اثر ذلك في نفسه، ويحررا تلك الثمرة و يهذ بانها بغاية مايمكنهما من ذلك.

واخر منها ان يكون الانسان مطبوعاً على قبول الاخلاق الفاضلة تاما موثرا الميثار لاقتنائها، نافرانفوراً تاما من سماع شيء من الرذائل.

وآخر منهاان يكون حسن الاكباب على التصرف بحسب الفضيلة الانسانية، جيد الجدفى ذلك، مسرورا به نادماً على فرطات كانت منه. فانه اذا جرى امره هذا المجرى، فظاهرأنه كلما طعن فى السن رسخت فى نفسه الاخلاق الفاضلة، وعسر انقلاع شى من منها من نفسه وثقل عليه السماع لشى من الرذائل.

وآخر منها ان يثبت عنده بالبراهين ان الخير مناسب لجوهر النفس يفضل به جوهرها ويسعد، وان الشر ضار بجوهر النفس مفسد له في باب ماهو جوهر فاضل.

فباجتماع هذه الشروط للانسان تكون الفضيلة الانسانية في الانسان على الكمال.

و اما الشروط التى بها تحصل الفضيلة الانسانية على النقصان، فبان يخل الانسان بشرط اوبشرطين من هذه الشروط. فبحسب ذلك تكون الفضيلة الانسانية فيه على النقصان.

ثم نقول: فباى شى يعلم الانسان ان الفضيلة الانسانية قدحصلت له، وباى شى يعلم انها لم تحصل له. فنقول فى هذا قولاً حسناً فى غاية الاختصار. وهوقوله: «ان الخيرات والشرور انما هى فى السرور والاحزان». وتفسير هذا القول هوهذا:

يجب على الانسان، اذا تصرف تصرفاً تقتضيه الفضيلة الانسانية، ان يعتبر نفسه

وينظر هل يجد نفسه متالمة بذلك حزينة على مايفوتها من التصرف فيما يضاد ذلك، وقائلاً ماالفائدة في ذلك. فإن وجد نفسه كذلك، فليتقرر في نفسه انهرذل، لان المتالم بالفضيلة هو ضدالفضيلة، و ضدالفضيلة هو الرذيلة. و من نفسه متحلية بالرذيلة رذل فالمتألم بما يصدر عنه من الفضيلة وطلب العوض على ذلك هورذل لامحالة، على ما قد تبين.

وان وجد نفسه مسرورة مبتهجة بالتصرف في الفضيلة الانسانية ، مبتهجة بما يصدر عنه منها متلذذا بذلك، حتى لوقدرنا ان متوعدا يتوعده على هذا التصرف اهون بتوعده على ذلك، وكان على ماهوعليه من الاكباب عليه اوالالتذاد بالتصرف بحسبها. وكذلك لوقدرنا ان موعداً وعده بجزيل الثواب على التصرف فيضد ما يقتضيه الفضيلة الانسانية لاهون توعده، ولم يزعزعه ذلك عن التوفر على التصرف بحسب الفضيلة الانسانية وكذلك لووعده موعد بجزيل الثواب على التصرف بحسب الفضيلة الانسانية، لم يزده ذلك حثاً وحرصاً على حسن الاكباب على التصرف بحسبها والالتذاد به وبهدا يتقرر في نفسه انه فاضل.

مثال ذلك ان يتصرف انسان ماتصرفا يوجبه العقة، وهو أن يتصرف الانسان في غذائه وشرابه مثلا بحسب ما يقدره له فيهما العقل، لابحسب مايدعو اليه اللذات البدنية. فليعتبر نفسه؛ فان وجدها كثيبة حزينة على مايفوته من الانهماك في دواعي الشهوات، و قائلا "لنفسه «ماالفائدة في ذلك؟ بل الواجب هو الانهماك في دواعي الشهوات والاكباب عليها» فليتقرر في نفسه انه ئيس بعفيف ، بل هوشره . فاما ان وجد نفسه مسرورة بهذا التصرف، مبتهجة بذلك، متلذه "به وباى ما قيل في ذلك فليتقرر في نفسه ان الفضيلة التي هي العفة حاصلة له. وكذلك يعتبر نفسه في غير العفة من باقي الفضائل الانسانية.

فقد ظهر ان بهذا الوجه من الاعتبار يجب أن يعتبر الانسان نفسه ليعلم: هل قد حصلت لهالفضيلة الانسانية على التمام املا؟ وانه مع ذلك الاعتبار في غاية الصحة.

فبهذا قدر ماقيل في كمال العقل العملي. وظاهر ايضاً انه يحصل عيش الانسان على افضل واحلى والذ من اى عيش رمى انسان وهمه اليه.

فقد ظهر بهذا القول من التفصيل والايضاح للقول بان الغاية المقصودة نحوها بالتفلسف هو تكميل الانسان بذلك ذاته، و ظهر بظهور ذلك انه معنى شريف حقيق

على الانسال ان يكون مجدا مكبا عليه، مالم يعقه عن ذلك عائق من العوائق، اذكان قد تبين ان به تكون حياة الانسان افضل واحلى والذ من اى حياة اخطرها الانسان بباله سواها.

والله تعالى المعين على ايضاح ذلك، ذىالجود والحكمة والحول، ولى العدل و واهب العقل. وله الحمد دائماكما هو أهله،

والسلام على خيرته من خلقه، سيدنا محمد نبيه. وسلم تسليما على آله الطاهرين. و لله ، جل و عز، سر او دعه اولياءه و خص به اصفياءه لايعلمه الاالله تعالى والمخصوصون به، وهو مما لايوضع في كتاب ولا يقرأه الناس.

يقول النبي، صلى الله عليه وسلم: لاتحدثوا الناس الا بما يبلغه عقولهم الله... ورسوله صدق، صلى الله عليه وسلم.

## 14

اشارهای به تأثیر فارابی در دیگران

یکی از مساحتی که در تاریخ فلسفه بسیار مهم شمرده می شود تأثیر یك فیلسوف است از گذشتگان خود و تأثیر او در فیلسوفان آینده. دربارهٔ حکیم و فیلسوف بزرگ فارابی نیز مطلب فوق صادق است. درمورد تأثر او از گذشتگان بدیمی است که نام افلاطون و ارسطو بیش از همه به میان می آید. او ازطرفی به شرح کتابهای ارسطو مانند برهان و خطابه و جدل و مغالطه و قیاس و مقولات و سماع طبیعی و السماء و العالم و آثار علوی می بردازد و از سوئی دیگر با نیوشتن کتابهائی در نوامیس و مدینهٔ فاضله و ملت فاضله و سیاسات مدنیه و فصول مدنی گام برجای گامهای افلاطون می نهد و گذشته از این می کوشد با نوشتن کتابهائی مانند الجمع بین رائی الحکیمین و همچنین فی اغراض افلاطون و ارسطاطالیس که به کتاب بین رائی الحکیمین و همچنین کنابالتوسط بین ارسطوطالیس و جالینوس عقائد آن دو بردارد و نیز با نوشتن کتاب التوسط بین ارسطوطالیس و جالینوس میان جالینوس که تابع افلاطون بوده و ارسطو میانجی گری می کند. و همین روش میان جالینوس که تابع افلاطون بوده و ارسطو میانجی گری می کند. و همین روش

٣- ابن ابي اصيبعه، عيون الانباء في طبقات الاطباء، ص ٥٥٩

۱- این کتاب که ملاصدرا آن را بعنوان «اتفاق راییالحکیمین» یادکرده در سال ۱۹۶۰ در بیروت بوسیله دکتر البیرنصری نادر چاپ شده است.

٧- صاعداندلسی از این کتاب به عنوان «فی اغراض فلسفة افلاطون و ارسطاطالیس»
یادکرده و ابن رشد آن را بنام «الفلسفتین» و ابن ابی اصیبعه بنام «کتاب فلسفة افلاطون
وارسطوطالیس» خوانده انست. جزء اول از این کتاب بنام «تحصیل السعادة» درسال ۱۳۴۵
در حیدرآباد وجزء دوم بنام «فلسفة افلاطون» درسال ۱۹۶۳م در لندن چاپ شده وجزء
سوم و آخر آن بنام «فلسفة ارسطوطالیس» در سال ۱۹۶۱ باهتمام دکتر محسن مهدی در
بیروت چاپ شده است. جزء دوم بار دیگر باهتمام دکتر عبدالرحمن بدوی در مجموعهٔ
«افلاطون فی الاسلام» در سلسلهٔ دانش ایرانی، شماره ۱۳ بوسیله مؤسسهٔ مطالعات اسلامی
دانشکاه مك گیل شعبهٔ تهران در سال ۱۳۵۳ در تهران چاپ شده است.

صلحجویانه او موجب میشود که شاگرد او ابوزکریا یحیی بن عدی که تألیفات معلم ثانی یعنی فارابی را با خط خود مینوشته ۴ و ملخص می کرده است ۵ در درس خود روش یکی از مخالفان ارسطو یعنی محمدبن زکریای رازی را پیشگیرد ۶.

اما تأثیرفارابی در دانشمندان پس ازخود فراوان است: کسانی که بهذکرتحول علم و فلسفه در اسلام و کیفیت انتقال علوم از یونان بهٔحوزههای اسلامی پرداختهاند فارابی را به عنوان کسی نقل کرده اند که توانسته میراث علمی گذشته را درخودگردآورد. مسعودی در کتاب التنبیه و الاشراف اشاره به انتقال مجلس تعلیم از آتن به اسکندریه و از اسکندریه و از انطاکیه به حران کرده و سپس گوید در ایام معتضد مجلس تعلیم به قویری و یوحنابن حیلان و ابراهیم مروزی منتهی گشت و پس از آنان به ابومحمد بن کرنیب و ابی بشرمتی بن یونس که هردو از شاگردان مروزی بودند منتقل گردید و سپس به ابونصر محمد بن محمد فارابی شاگرد یوحنا بن حیلان رسید که

شهرستانی در کتاب الملل و النحل می گوید متاخران از فیلاسفهٔ اسلام مانند یعقوب بن اسحق کندی، حنین بن اسحق، یحیی النحوی، ابوالفراج المفسر، ابوسلیمان السجزی، ابوسلیمان محمد المقدسی، ابوبکر ثابت بن قرق، ابوتمام یوسف بن محمد النیشابوری، ابوزید احمد بن سهل البلخی، ابومحارب حسن بن سهل، ابن محارب قمی، النیشابوری، ابوزید احمد بن ملحة بن محمد النسفی، ابوحامداحمد بن محمد الاسفزاری، احمد بن الطیب السرخسی، طلحة بن محمد النسفی، ابوحامداحمد بن عدی، صیمری، عیسی بن علی وزیر، ابوعلی احمد بن مسکویه، ابوز کریا یحیی بن عدی، صیمری، ابوالحسن عامری، و ابونصر محمد بن محمد بن طرخان فارابی و غیرهم ۸.

وفات او در دمشق در رجب سال ۳۳۹ بوده است۷.

٧- بيهقي، تتمهٔ صوان الحكمه، ص ١٧

۵- منتجب الدين منشى يزدى، درة الاخبار ولمعة لانوار ص ۵۶، اين كتاب ترجمهٔ تتمهٔ صوان الحكمهٔ ابو الحسن على بن زيد بيهقى متوفى ۵۶۵ است.

و مسعودی، التنبیه والاشراف، ص ۱۰۶ او می گوید: «در این روزگارکسی را در این مطالب نمی شناسم که بتوان بدو رجوع نمود مگر مردی از مسیحیان در مدینة السلام (بغداد)که به ابوزکریاء ابن عدی معروف است و آغازکار و اندیشه و روش تدریس او روش محمد بن زکریای رازی یعنی اندیشهٔ فیثاغوریان در فلسفهٔ اولی است»

٧- ماخذ پيشين، همان صفحه

٨- شهرستاني، الملل والنحل، ج ٣ ص ٣

اگر درگفتار این دو دانشمند که اولی در قرن چهارم و دومی در قرن ششم میزیسته درنگ شود میبینیم که هردو ابونصر فارابی را در مرحلهای قرار دادهاند که علم و فلسفه بدو منتهی شده هرچند که شهرستانی پس از آن گوید علامه قوم ابوعلی حسین بن عبدالله بن سیناست و همه اینان راه و روش ارسطو را پیش گرفتهاند.

آنچه که مسلم است اینکه ابنسینا و فارابی درفلسفه اسلامی از بنیان گذاران طریقهٔ مشائی و پیروان ارسطو بشمار آمده اند و بهمین جهت مانند خود ارسطومورد تکفیر قرار گرفتند. قفطی می گوید فارابی و ابنسینا غایت تحقیق را در کلام ارسطو مبذول داشتند و ناچار به کفری در افتادند که او افتاد و اگر مانند صاحب معتبر قصد رد او کرده بودند سالم می ماندند او سپس سه مسأله ای را که در آن فارابی و ابنسینا از ارسطو متابعت کرده اند در حالی که کافهٔ اسلامیین خلاف آن را معتقد هستند بدین گونه برمی شمارد:

۱- مسألهٔ حشر اجساد ۲- عالم بودن خدا به کلیات فقط ۳- ازلیت عالم ۱۰ از این روی است که فیلسوفان اشراقی که متأثر از افلاطون بودند و ارسطو را همپایه او نمی دانستند به کنایه و تعریض مقام فارابی و ابن سینا را پائین ترمی آوردند، چنانکه سهروردی حکما را به این هشت گروه تقسیم می کند:

۱- متوغل در تاله عدیم البحث ۲- بحاث عدیم التاله ۳- متوغل در تاله و بحث ۴- متوغل در تاله متوسط یا ضعیف در بحث در بحث متوسط یا ضعیف در تاله ۲- طالب تاله و بحث ۷- طالب تاله فقط ۸- طالب بحث فقط ۱۱۰ در بحث متوسط یا ضعیف در تاله ۲- طالب تاله و بحث ۱۱۰ در بحث متوسط یا ضعیف در تاله ۲- طالب تاله و بحث ۱۱۰ در بحث فقط ۱۱۰ در بحث متو بحث فقط ۱۱۰ در بحث فقط ۱۱۰ در بحث متو بحث و بحث ۱۱۰ در بحث متو بحث ۱۱۰ در بحث ۱۱۰ در

قطب الدین شیرازی در شرح گروه «بحاث عدیم التاله» گوید مراد از بحاث متوغل در بحث است و آن از متقدمان مانند بیشتر مشائیان از اتباع ارسطو و از

٩- قفطي، تاريخ الحكماء، ص ٧٧

و ١- مأخذ پيشين، ص ٧٩. غزالي گويد: «ثم المترجمون لكلام ارسطاطاليس لـم-ينفك كلامهم عن تحريف و تبديل محوج الى تفسير و تاويل حتى اثار ذلك ايضا نزاعا بينهم و اقومهم بالنقل و التحقيق من المتفلسفة في الاسلام الفارابي ابو نصروابن سينا فلنقتصر على ابطال ما اختاراه و راياه من مذهب روسائهم في الضلال» تهافت الفلاسفة، ص ٩٤.

١١- سهروردي، حكمة الاشراق، ص ١٢

متأخران همچون شیخین فارابی و ابوعلی بن سینا و پیروان اویند<sup>۱۲</sup> و نیز در جائی دیگر گوید ارسطو هرچند کبیرالقدر عظیم الشأن بعید الغور تام النظر بوده است نباید درباره او چنان مبالغه کرد که به تحقیر استادانش کشیده شود. و مسلماً مقصود او در این عبارت فارابی و ابن سینا بوده است<sup>۱۳</sup>.

وتا قرون متأخر آنانکه متمایل بهاندیشه شیخ اشراقبودند آنجاکه میخواستند معنی را تفهیم کنندکه بادلیل وبرهان فلسفی چندان سازگار نیست نام ابونصرفارابی و ابنسینا را با هم یاد میکردند چنانکه میرفندرسکی گوید:

چرخ بااین اختران نغز وخوش وزیباستی صورتی در زیر دارد آنچه در بالاستی صورت زیرین اگر با نردبان معرفت جانب بالاشدی با اصل خود یکتاستی این سخن را در نیابد هیچ فهم ظاهری گر ابونصرستی وگر بوعلی سیناستی ۱۴

با وجود این صیت شهرت فارابی شرق و غرب عالم اسلامی را فرا گرفت از ماوراعالنهرگرفته تااندلس کمترفیلسوفی است که توجه به آثار متنوع فارابی نداشته باشد.

در غرب عالم اسلامی ابن رشد در مسأله خلقت و آفرینش به نقل عقائد فارابی و ابن سینا پرداخته و در این باره به کتاب «الفلسفتین» فارابی ارجاع می دهده و نیز در آنجا که عقیده اهل کمون را که میگویند هرچیزی در هرچیزی هست و همچنین اهل اختراع و ابداع را که می گویند فاعل بدون وجود ماده ابداع و اختراع می کند بیان می دارد به کتاب «الموجودات المتغیره» فارابی ارجاع می دهد ۱۹ ابن میمون در بیان می دارد به کتاب «الموجودات المتغیره» فارابی از کتابهای «شرح کتاب الطبیعه» و در کتاب «نلالة الحائرین» خود در موارد مختلف از کتابهای «شرح کتاب الطبیعه» و «شرح اخلاق نیکو ماخس» و «الجواهر المتغیره» و «العقل» فارابی نقل قول و عقائل او را مورد تحلیل قرار داده است ۱۷ و نیز در نامه ای که به شاگرد خود ابن تبون نوشته او را مورد تحلیل قرار داده است ۱۷ و نیز در نامه ای که به شاگرد خود ابن تبون نوشته

١٢- قطب الدين شير ازى، شرح حكمة الاشراق، ص ٢٣

۱۳ مأخذ پيشين، ص ۲۱

۱۴ تحفة المراد، ص ۲۳، این کتاب شرح قصیدهٔ حکمیه میر ابو القاسم فندرسکی است اثر حکیم عباس شریف دار ابی شیر ازی که در سال ۱۳۳۷ در تهر آن چاپ شده است. ۱۵ ابن رشد، تفسیر ما بعد الطبیعة، ص ۱۴۹۹

١٤٩٨ ص ١٤٩٨

۱۷- رجوع شود بهمقدمهٔ پینس برکتاب دلالة الحائرین این میمون ترجمهٔ انگلیسی، ذیل الفار ابی

باو سفارش می کند که در منطقیات فقط به ابونصر فارابی اعتماد کند و سپس می گوید كه فارابي درباره هرموضوعي كتاب نوشته است وخصوصاً كتاب «مبادى الموجودات» او بسیار کتاب پرمایدای است و بعد ادامه می دهد که آثار فارابی واقعاً قابل استفاده است و او حقیقة فیلسوفی ممتاز بوده است ۱۸ و همچنین درکتابالفصول خود آنجا که به جالینوس ایرادگرفته که در کتاب البرهان خود برقباسهائی که در برهان مورد نیاز است اکتفا و قیاسهای دیگر را حذف کرده از شرح کبیر برکتاب قیاس فارابی برای تأیید ایراد خود استناد جسته است۱۹. زیرا فارابی هم در این کتاب وهم درشر ح كتاب العبارة ارسطو عقيده جالينوس را دركتاب البرهان كه فقط برقياسهاي برهانيه اکتفا کرده بجهت آنکه در طب سودمند می افتد مورد انتقاد قرار داده و ثابت می-کندکه قیاسهای ممکنه و مطلقه نه تنها در طب بلکه درکشاورزی و کشتی رانی و تدبیر مدن و خطابه هم بکار میرود و آنچه راکه بقراط درکتاب «فی تقدمةالمعرفه» آورده بداین گونه از قیاسها بازگشت می کند.۲. این نمونهای بود از تأثیر فارابی در غرب عالم اسلامی. درقسمتی که ما امروز آن را خاورمیانه مینامیم نیز آثار فارابی مورد استفاده بوده است مثلاً قفطی آنجاکه فیلسوفان یونانی را طبقهبندی می کند کتاب فارابی را که معروف به «فیما ینبغی ان یقدم قبل تعلم الفلسفه» است مورد استفاده قرار میدهد۲۱ در اینجا بیمناسبت نیست که خلط و اشتباهی راکه در این مورد برای ابن العبری رخ داده یاد آورشویم. فارابی در کتابی که یاد شد نحله های فلسفى را بنابهانتساب آنها به شخص و شهر و اندیشه و عمل تقسیم می کند و می-گوید فرقهای که نامشان مبتنی برآرائی است که اهل آن فرقه آن آراء را غایت و مقصود در تعلم فلسفه می پندارند فرقه منسوب به افیغورس (اپیکور) و یارانش است

۱۸ متفرقات ادب عبری، ص ۲۲۷

۱۹- رجوع شود به کتاب فیلسوف ری تألیف نگارنده (= مهدی محقق)، ص ۱۹- رجوع شود به کتاب فیلسوف ری تألیف نگارنده (= مهدی محقق)، ص ۱۹ بنقل از مقالهٔ شاخت و مایرهوف تحتعنوان «رد موسیبن میمونالقرطبی علی جالینوس فی الفلسفة و العلم الالهی» که مشتمل است برمتن عربی قسمتی از فصول ابن میمون با ترجمه و مقدمه انگلیسی که در مجلهٔ دانشکدهٔ ادبیات دانشگاه قاهره ج ۵ جزء ۱ در سال ۱۹۳۷ چاپ شده است.

٥٠ ـ مأخذ پيشين، ص ٣٥٤

۲۱- این کتاب در مجموعهٔ از رسائل فارابی که در سال ۱۹۰۷ در قاهره منشترشده در صفحههای ۶۶-۵۷ چاپ شده است.

که فرقه لذت خوانده می شوند زیرا که معتقدند که غایت و مقصود فلسفه لذت است که به دنبال معرفت آن پدید می آید و فرقه ای که نامشان مبتنی بر آراء و اندیشه هائی است که اصحاب آن فرقه در فلسفه بدان معتقدند فرقه منسوب به فورون و اصحاب اوست که مانعه نامیده می شوند زیرا مردم را ازعلم منع می کنند ۲۲. ابن القفطی تقسیم فوق را بنقل از حنین بن اسحق و فارابی در ذیل شرح حال افلاطون آورده ولی نام فورون از جای اصلی خود حذف و در جائی که نام اپیکور باشد فورون آمده و همین امر موجب شده که وقتی که به بیان حال فورون می پـردازد عین عبارت مشوش آنجا را درباره فورون بیاورد و فرقه او را بجای فرقه اپیکور «اصحاب اللذه» بخواند ۲۲ رو ابنالعبری هم عیناً این مطلب را در کتاب خود نقل و محمد بن زکریای رازی را از میان متأخران به غلط از باری گران مذهب فورون خوانده است ۲۴ در حالی که اگر این حلط رخ نمی داد باید او را ازیاری گران اپیکور خوانده باشد.

اما در شرق عالم اسلامی نفوذ فارابی چنان بودکه از دور ونزدیك بهخراسان می شتافتند تابر آثار او دست بابند. قفطی می گوید فخرالدین رازی پس از آنکه علوم اوائل را نیکو تحصیل نمود وعلم اصول را محقق گردانید بهخراسان رفت وبر تصانیف ابن سینا و فارابی مطلع گشت وعلم بسیار از آنها حاصل کرد<sup>۲۵</sup> و دراین جاست که باید از دانشمندی نام ببریم که او موجب انتشار فلسفه ابن سینا و فارابی در خراسان شده است و آن ابوالعباس فضل بن محمد لو کری فیلسوف و ریاضی دان وادیب قرن پنجم است که اهل لو کر از نواحی مرو بوده است. لو کری از شاگردان بهمینار و بهمینار از شاگردان ابن سیناست. صاحب کتاب تتمهٔ صوان الحکمه گوید: «من الادیب ابی العباس انتشرت علوم الحکمة دقیقها و جلیلها» ۲۶ انتشرت علوم الحکمة دقیقها و جلیلها ۱۹۳۰ از لو کری قصیده ای به فارسی با شرح آن باقی مانده که چنین آغاز می شود:

ایا شنیده قیاس و شناخته برهان گرفته یاد مقالات منطق یونان این قصیده با شرحش تحتعنوان شرح قصیده اسرارالحکمه با مقدمهایبوسیلهٔ

٧٧- مأخذ پيشين، ص ٥٨

۲۳ قفطی، اخیار الحکما، ص ۲۶ و ۲۶۰

۲۴ ابن العبرى، تاريخ مختصر الدول، ص عع

٢٥- قفطي، اخبار الحكما، ترجمهٔ فارسي، ص ٩٩٩

٧٧- درة الاخبار (ترجمهٔ فارسي تتمهٔ صون الحكمه)، ص ٨٥

آقای ابراهیم دیباجی در مجموعهٔ «منطق و مباحث الفاظ» در سال جاری چاپ شده است<sup>۷۷</sup>. اماکتاب مهم لو کری که در آن مستقیماً تحت تأثیر فارابی و ابنسینا قرار گرفته کتاب معروف او «بیانالحق بضمانالصدق» است که نسخهای کامل و خوب از آن در کتابخانهٔ مرکزی دانشگاه تحت شماره ۲۵۷ موجود است<sup>۲۸</sup>.

بدون شك لو كرى بوسيله همين كتاب توانسته بقول صاحب تتمهٔ صوان الحكمه حكمت را در خراسان منتشر سازد چه آنكه اين كتاب لبلباب و عصاره مطالب كتابهاى فلسفى ابنسينا و فارابى بوده است و دانشمندانى كه مى خواسته اند از افكار علمى آن دو فيلسوف با هم آگاه گردند اين كتاب برايشان بسيار سهل التناول بوده است. ابن العبرى در شرح حال حسنون طبيب رهاوى متوفى ۶۲۵ مى گويد كه بيشتر مطالعه او كتاب لو كرى در حكمت بوده است « و كان اكثر مطالعته كتاب اللو كرى فى الحكمة ۴۲۵ مى در مقدمه كتاب خود چنين گويد:

«من چون در کتابهای حکمت درنگ کردم برخی را چنان مفصل یافتم که فهم متعلمان از کنه تصور و فهم آن قاصر است و برخی دیگر چنان مختصر بود که در آن فقط بهجوامع و نکت از اصول حکمیه اکتفا شده بود و کتابی نیافتم که میان دو طرف افراط و تفریط و متضمن همه آنچه را که طالب حق جویای آنست باشد از این روی مایل شدم که کتابی با این صفت برروش شرح و تلخیص گرد آوری کنم که از جمیع کتابهای منسوب به شیخ الرئیس حجة الحق ابی علی الحسین بن عبدالله بن سینا البخاری و همچنین کتابهای موجود سایر متأخران و همچنین کتابهای شیخ حکیم ابونصر فارابی و نیز از کتابهای موجود سایر متأخران و متقدمان استخراج شده باشد هر چند که با وجود کتابهای این دو مرد یاد شده نیازی به کتابهای دیگران نیست "۳. از توجه فراوان لو کری به فارابی و ابن سینا اینکه او

۷۷ منطق و مباحث الفاظ (مجموعهٔ متون و مقالات تحقیقی) باهتمام مهدی محقق وتوشیهیکو ایزوتسو، شماره ۸ سلسله دانش ایرانی از انتشارات مؤسسهٔ مطالعات اسلامی دانشگاه مك گیل شعبه تهران

۲۸ نسخهٔ دیگری از این کتاب در کتابخانه ملی پاریس بشماره ه ه ۵۹ موجوداست و نسخهای عکسی از آن در کتابخانهٔ مؤسسه مطالعات اسلامی دانشگاه مك گیل شعبه تهران وجود دارد.

۲۹ ابن العبری، تاریخ مختصر الدول، ص ۲۵۳
 ۳۰ بیان الحق، نسخهٔ دانشگاه تهران، ص ۱

فهرستی برای تعلیقات فارابی و ابنسینا بهروایت بهمینار ترتیب داده است کتاب تعلیقات چندی پیش بوسیله آقای عبدالرحمن بدوی در قاهره چاپ شده است<sup>۳۱</sup>.

اثر فارابی در آثار حکمای ایرانی پس از مغول مانند میرداماد و ملاصدرا <mark>و</mark> حاجی ملاهادی سبزواری فراوان دیده میشود. میردامادکه ازابن سینا تعبیر به «شریکنا في الرياسة» مي كند از فارابي به «شريكنا في التعليم» ياد مي نمايد ٣٢ واين بدان جهت است که ابن سینا ملقب به «رئیس» وفارابی مشهور به «معلم ثانی» بود دربرابرمعلم اول که بهارسطو اطلاق شده است. کتاب الجمع بین الرایین فارابی مورد توجه بسیار میرداماد بوده است و اوهنگام نقل پرسشهای دهریان از ارسطو **و پاسخهای اومیگوید** اگر این اسناد درست باشد مطابق است با آنچه که شریك ما در تعلیم در الجمع بین الرایین گفته است که ارسطو معتقد به حدوث عالم است و در این مسأله با شیخ خود افلاطون الهی مخالفتی ندارد۳۳. صدرالدین شیرازی در مسأله اینکه موجودات را صورتهائی غیرمتغیر در علم خداست به کتاب یاد شده رجوع می کند<sup>۳۴</sup> و نیز در باره علم خدا تلفیقی راکه فارابی در همین کتاب میان نظر ارسطو و افلاطون کرده تصویب مینماید۳۵ و در مساله اینکه وجوب وجود با حمل برکثیرین مختلف بعدد تقسيم نمى پذيرد به كتاب الفصوص او مراجعه مى كند ٣٥ و در تقسيم عقل به عقل بالقوة وعقل بالفعل وعقل بالمستفاد وعقل فعال بهرسالهاى ازرساله هاى فارابي ارجاع مي دهد ملاصدرا هرجاکه بهمعلم اول و متابعان او اشاره میکند از میان قدما نام ثامسطیوس و فرفوریوس و اسکندر افریدوسی و از متأخران فارابی و شیخالرئیس را نام می برد ۳۸ و در برخی موارد از جمله در باب علم خداوند باشیاء نه تنها از

۳۱ این کتاب در سال ۱۹۷۳ در قاهره چاپ شده است ۳۲ میرداماد، قبسات (انتشارات مؤسسهٔ مطالعات اسلامی دانشگاهمك گیل شعبهٔ تهران)، ص ۲۷۶ و ۲۷۴

۳۳ قبسات، ص ۲۷۴

۳۴ صدر الدین شیر ازی، اسفار، ج ۲ ص ۴۸

٣٥ مأخذ پيشين، ج ٤ ص ٢٣٥

۶۳- » ، ج و ص ۳۶

۷۳- » ، ج ۳ ص ۲۲۹

۸۳- » ، ج ۳ ص ۱۸۶

شیخین بعنی ابنسینا و فارابی یاد می کند بلکه شاگرد ابنسینا یعنی بهمینار وشاگرد شاگرد او یعنی لوکری را هم ذکرمینمایدکه همه قائل بودند با رتسام صورممکنات در ذات باری تعالی و حصول آنها در ذات او حصولی ذهنی بروجه کلی<sup>۴۹</sup> و در یك قرن پیش هم سبزواری در مسألهٔ تشخص آنجاکه گوید:

عين معالوجود في الاعيان تشخص ساوق في الاذهان

توضیح میدهد که عقیده اینکه کون تشخص به نحو وجود است مذهب بسیاری از فحول از جمله معلم ثانی و صدرالمتالهین است ۴۰ و همچنین از جمله ادله بطلان تسلسل برهان اسد اخصرراکه صدرالمتالهین از فارابی نقل کرده ۴۱ در کتاب خود آورده است:

ومن مسمى بالاسد الاخصر وغيرها فاعرف بهاتستبصر ٢٢

ودر زمان ما هم میرزا مهدی مدرس آشتیانی در تعلیقهٔ خود برشرح منظومهٔ سبزواری درذیل عبارت سبزواری که گفته است: « ولانالحکمة کماقا لوا افضل علم بافضل معلوم،اما انهاافضل علم فلانهاعلم یقینی لاتقلید فیه اصلاب خلاف سائر العلوم، ولان فضلیلة العلم اما بفضیلة موضوعه، او بوثاقة دلائله، اوبشرافة غایته. والکل حق هذا العلم بلاحاجة الی البیان ۴۳ از یکی از رسائل فارابی نقل قول می کند که گفته است فضیلت علوم وصناعات یا بشرف موضوع ویا باستقصاء برهانها ویا به بسیاری سود آنهاست، سپس آشتیانی می گوید که شاید نظر فارابی معطوف به جهاتی بوده که از همه مهمتر درفضیلت علوم است و گرنه جهات فضیلت منحصر دراین سه نیست زیرا

٣٧ ـ شرح غررالغرائد، ص٣٨ (چاپ مؤسسهٔ مك گيل)، ص٢ چاپ سنگي ناصري،

٣٩\_ مأخذ پيشين، ج ۶ ص ١٨٥

ه عـ سبزواری، شرح غرر الفرائد ( انتشارات مؤسسهٔ مطالعات اسلامی دانشگاه مك گیل، ص ۱۴۲

١٧٣ ص ١٧٣

٣٧- صدرالدين شيرازى در اسفار ج ٧، ص ٤٥ برهان اسداخصر را بدين گونه تعريف كرده است: «التاسع البرهان الاسدالاخصر للفارابى وهو انه اذاكان مامن واحد من آحادالسلسلة الذاهبة بالترتيب بالفعل لاالى نهاية الاوهو كالواحد في انه ليسيو جدالاويو جد آخر وراءه من قبل، كانت الاحاد اللامتناهية باسرها يصدق عليها انها لاتدخل في الوجود مالم يكن شيء من ورائها موجودا من قبل. فاذن بداهة العقل قاضية بانه من اين يوجد في تلك السلسلة شيء حتى يوجد شيء ما بعده».

استواری مبادی علم وشرافت وغایت ومنفعت و واضع واستواری براهین و شرافت مسائل علوم نیزدرفضیلت آنها موثراستگرچه یا تکلف میتوان این اموررا درامور سهگانه یاد شده مندرج ساخت<sup>۴۴</sup>.

این بود شمه ای از اثری که فیلسوف و حکیم بزرگ ابونصر فارابی در میان دانشمندان پس از خود بجای گذاشته، شکی نیست که آنچه در این گفتار مذکور افتاد نمونه ای بیش نبود و برای تفصیل مطالب فرصت و مجالی بیشتر لازم است امید است که همین مقدار مقبول اهل نظر واقع گردد.

AND THE PROPERTY OF THE PARTY O

## 11

تلخیص نوامیس افلاطون از ابونصرفارابی with the property of the party of the party

کلمهٔ «نوامیس» جمع «ناموس» است که از «نمس» یونانی گرفته شده و در آثار آثار بدمعنی قانون و حقوق بکار میرفته و یکی از مهم ترین و مفصل ترین آثار افلاطون که به صورت محاوره و گفتگو است بدین نام خوانده شده است و همانست که ترجمهٔ انگلیسی آن تحت عنوان Laws آمده است.

کتاب نوامیس افلاطون مانند سایر کتابهای دیگر او مورد توجه مسلمانان قرار گرفته و آنرا از زبان یونانی به زبان عربی نقل کرده اند. ابن ندیم در کتاب الفهرست خود حنین بن اسحق و یحیی بن عدی را به عنوان ناقلان کتاب نوامیس یاد کرده است. از میان دانشمندان اسلامی فارابی بیش از دیگران توجه به آثار افلاطون داشته و کتابهای مختلفی که تحت عناوین مدینهٔ فاضله و ملت فاضله و سیاسات مدنیه و فصول مدنی نوشته موید براین مطلب است و از همه مهم تر آنکه او به تلخیص کتاب نوامیس پرداخته که خوشبختانه نسخه ای از آن برای ما باقی مانده است. این نسخه جزء اول از مجموعهٔ نفیسی است که به شماره ۱۳۳ در کتابخانه لیدن از بلاد هلند نگاه داری می شود و میکروفیلمی از آن به شماره ۹۵۸ و نسخه ای عکسی به شماره هلند نگاه داری می شود و میکروفیلمی از آن به شماره ۹۵۸ و نسخه ای عکسی به شماره

تلخیص نوامیس افلاطون برای نخستینبار درسال ۱۹۵۲ در لندن بهپیوست ترجمهٔ لاتینی آن تحت عنوان : Alfarabius Compendium Legum Platonis ترجمهٔ لاتینی آن تحت عنوان : Plato Arabus چاپ شد و برای دومینبار درسال ۱۹۷۴ بوسیله گابریلی در سلسلهٔ Plato Arabus چاپ شد و برای دومینبار درسال ۱۳۵۳ (۱۳۵۳ هجری شمسی) بابرخی ازاصلاحات و توضیحات بوسیلهٔ عبدالرحمن بدوی در مجموعهٔ «افلاطون فی الاسلام» در سلسلهٔ دانش ایرانی از انتشارات مؤسسهٔ مطالعات اسلامی دانشگاه مك گیل شعبهٔ تهران (زیرنظر: مهدی محقق و توشی هیكوایزوتسو)

چاب و منتشر گشت.

این کتاب دارای نه مقاله است و فارابی در پایان کتاب گوید مقالاتی از این کتاب باقی مانده که نسخه آن بدست ما نرسیده و سپس گوید در عدد مقالات این کتاب اختلاف است برخی ده و برخی چهارده یاد کردهاند و ما به جز آن مقالاتی که یاد کردیم به مقالات دیگر دست نیافتیم. و کتاب با این جمله ختم می شود:

«وهذا آخر كتاب النواميس للعظيم الاكبر الالهى افلاطون عليه افضل السلام، تلخيص المعلم الثانى ابى نصر محمد بن محمد بن طرخان قدس الله روحه العزيز»

چون مناسب چنان بودکه درجشنهائی که به مناسبت بزرگداشت حکیم ابونصر فارابی گرفته شود سخن از همه آثار او به میان آید نگارنده مقدمه و مقالهٔ نخستین از کتاب را به فارسی ترجمه کرد تا اهل دانش به کیفیت بیان مطالب پرارزش کتاب واقف گردند و ترجمهٔ بازمانده کتاب و همچنین توضیحات مورد لزوم را به فرصتی دیگر مو کول کرد.

## بسم الله الرحمن الرحيم

چون چیزی که با آن آدمی بردیگر جانوران برتری می باید نیروئی است که با آن میان اموری که تصرف و مشاهده در آنها می کند جدائی می نهد چنانکه سودمند را می شناسد و آن را برمی گزیند و بدست می آورد و از ناسودمند کناره گیری و دوری می جوید و بیرون آمدن این نیرو از قوه به فعل بوسیله تجربه حاصل می گردد و تجربه عبار تست از درنگ در جزئیات چیزی و حکم بر کلیات آن به امری که در آن جزئیات صادق آید از این روی کسی که بیش تر از این تجربه ها را داشته باشد برتر و کامل تر در انسانیت است، جزآنکه بسا آن کسی که تجربه در امور می کند در فعل و تجربه اش خطا می کند چنانکه از حال چیزی خلاف آن چیز در حقیقت برآن است تصور می کند.

و اسباب خطا فراوان است و آنانکه در فن مغالطه سخن گفته اند آن اسباب را برشمرده اند و از میان مردم حکیمانند که به تجربه های حقیقی و درست دست یافته اند. جزآنکه در طبیعت همهٔ مردم است که هنگام مشاهده جزئیات حکم کلی بکنند و معنی کلی در این جا امری است که همهٔ جزئیات چیزی را در طول زمان آن

چیز در برگیرد چنانکه اگر از چیزی که واحد شخصی است فعلی بارها مشاهده گردد در همهٔ زمانها برآن چیز حکم بآن فعل می شود همچون کسی که یك بار یا دوبار یا بیشترراست می گوید درطبیعت مردماست که اورا مطلقاً راست گومی پندارند و همچنین است کسی کـه دروغ می گویـد. و کسی کـه از او دلاوری یـا تـرس یـا خلقـی دیگـر بارها مشاهده گردد همیشه براو حکم به آن صفات می شود و چون حکیمان این معنی را در طبیعت مردم یافتند ازخود حالی از احوال را بارها آشکارساختند تا آنکه مردم همیشه برآنانبآن حال حکم کنند ولی پس از آن برخلاف آنحال رفتند و آن برمردم پوشیده ماند و آن را همان حالت نخستین پنداشتند همانند داستانی که از یکی از بارسایان متقشف نقل شده که او به صلاح و سداد و زهد و عبادت معروف بود و مردمان هم او را بهمین صفات می شناختند تا آنکه او را ترسی از جانب سلطان ستمكار حاصل شد وخواست كه از شهر خود بگريزد. پادشاه فرمان داده بودكه او را هرجا بیابند دستگیرکنند و برای او امکان نداشت که ازیکی از دروازه های شهربیرون رود و ترسید که بدست یاران سلطان بیفتد پس عمداً جامهای از جامههای اوباش را در پوشید و طنبوری در دستگرفت و در آغاز شب خود را بهمستی زد و طنبورزنان به کنار دروازه شهر آمد. دروازه بان باوگفت: «توکه هستی؟» او مسخره کنان گفت: «من فلان زاهد هستم» دروازهبان پنداشت که او را بهریشخندگرفته است و متعرض او نگردید و زاهد رهائی یافت در حالی که سخن دروغ هم نگفت.

غرض ما از پیش داشت این مقدمه آنکه افلاطون حکیم بهخود اجازه نمی داد که علوم را به همه اظهار و کشف کند لذا روش رمز ولغز گوئی و معماآوری و دشوار نمائی را برگزید تا علم در دست نااهل نیفتد و دگر گون شود یا بدست کسی بیفتد که قدر آن را نداند و یا آن را در غیرجای خود به کار ببرد. و این عمل افلاطون درست است.

و چون دانسته و آشکارگردیدکه او باین امر مشهور است و مردم همه او را بدین صفت می شناسند بساکه او دربارهٔ چیزی سخن می گوید و در آن صراحتی آشکار می ورزد ولی خواننده و شنونده سخن او گمان می بردکه در آن رمز است و مقصود او خلاف آنچه که اظهار داشته بوده است.

و این امر از رازهای کتابهای افلاطون است و کسی که تدرب در آن فن

نداشته باشد آگاه نمی شود که چه را به صراحتگفته و چه را به رمز آورده است و جز کسی که مهارت در علم مربوط داشته باشد نمی توانید میان تصریحات و مرموزات او جدائی افکند.

و همین است روش سخن او درکتاب «نوامیس» و ما آهنگی بیرون آوردن معانی که او در این کتاب اشاره کرده و جمع مقاله او کردیم تا آنکه یاری دهد کسی راکه میخواهد با این کتاب آشناگردد و کفایت کندآن راکه یارای مشقت درس و تامل را ندارد.

و خداوند است که توفیق دهنده صواب است

## گفتار نخستین

پرسندهای از سبب وضع نوامیس پرسش کرد. و معنی سبب در اینجا فاعل است و فاعل نوامیس واضع آنهاست پاسخ دهنده پاسخ دادکه واضع نوامیس زاوش بوده است و زاوش نزد یونانیان پدر آدمیان است که نسبتها باو می انجامد.

سپس از واضع دیگری یاد کردتا آشکار سازد که نوامیس بسیارند و این بسیاری موجب بطلان آنها نمی گردد و براین مطلب به اشعار و اخبار مشهور و متداول میان مردم در ستایش برخی از واضعان نوامیس که از پیشینیان اند استشهاد جست. سپس اشاره کرد به اینکه بحث از نوامیس صواب است بعلت وجود کسانی که آنها را باطل می سازند و آنها را سفیهانه می پندارند. و بیان کرد که نوامیس در رتبهٔ بالا و برتر از همهٔ احکام قرار دارند و بحث کرد از جزئیات ناموس که در زمان او مشهور بوده است. افلاطون از درختان سرو یاد کرد و راهی را که پاسخ دهنده و پرسش کننده می پیمایند و منازلی را که بدان فرود می آیند یاد کرد. بیشتر از مردم گمان بردند که معانی دقیقی در زیر این مطلب است و اواز درختان معانی دشوار و سخت و ناگوارائی که گفتار با یاد آن بدرازی می انجامد اراده کرده است. در حالی که حقیقت امر چنان نیست که آنان گمان برده اند زیرا او از این تعبیر طولانی بودن را اراده کرده است و سخن را به چیزی که همانند آنست در معنی که منظور او نبوده پیوسته است تا مقصود سخن را به چیزی که همانند آنست در معنی که منظور او نبوده پیوسته است تا مقصود او پیمان به ماند.

سپس آهنگئ بحث از ناموسی که نز د مردم مشهور است کرد و وجه صواب در آن

و همراهی آن را با آنچه که عقل استوار ایجاب می کند جستجو نمود این ناموس گردآمدن برخوردنی و برگرفتن سلاح سبکبار است و بیان داشت که سودهای چنین چیزهائی فراوان است: از جمله آنکه این کار موجب همبستگی و یاریگری آنان است زیرا راههای آنان ناهموار است وبیشتر آنان پیاده هستند. سپس باز نمود که بر گرفتن سلاح مناسب و گرد هم آمدن از چیزهای ضروری است برای آنکه جنگ دائم در طبیعت عموم مردم واین قوم به خصوص است. و نیز سودهائی را که از جنگ بدست می آید بیان کرد و اقسام جنگ را باستقصا باز شمرد و جنگ خصوصی و جنگ عمومی را آشکار کرد سپس سخن او بدان جا کشید که فوائد بسیاری از ناموس را یاد کرد از جمله چیرگی مرد برنفس خود و قدرت جستن برسر کوبی شرور درونی و شروربیرونی و داد جستن در کارها.

و در اینباب مدینهٔ فاضلهٔ را بیان داشت که چیست و مرد فاضل کدام است و یاد کرد که کدام مدینه مدینهٔ غالب و کدام مرد غالب به حق و صواب است و بیان داشت نیازمندی به حاکم و وجوب پیروی از او و مصالحی که در این امر است و حاکم مورد پسند را توصیف کرد که کیست و سیرت او چه گونه باید باشد درسر کوبی اشرار و بر کنار ساختن جنگها را از مردم با مدارا و نیك تدبیری و اینکه از آنچه که برتری دارد یعنی نزدیك تر است آغاز شود.

و نیاز راستین مردم را بهجلوگیری از جنگ و میل بسیار آنان را بدان بیان داشت زیرا صلاح آنان در این است و این امر جز با برقراری ناموس وبرپای داشتن احکام آن امکان نمی پذیرد و هرگاه ناموس فرمان به جنگ دهد برای طلب صلح است نه جنگ همچنان که فرمان به امری ناخوش داده می شود برای آنکه سرانجام آن به خوشی گرایش می بابد و نیز یاد آوری کرد که توانگری بدون امنیت برای زندگی مرد بسنده نیست و در این باره به شعر یکی از معروفان آنان یعنی شعر طرطاوس استشهاد جست و بیان داشت که مرد دلاور وستوده آن نیست که در جنگهای بیرونی دلاوری ورزد بلکه آن کسی است که برخود چیره باشد و تا آنجا که درخور توانائی اوست ایجاد آرامش و امنیت را چاره جوئی کند و در این باره از اشعاری که نزد آنان مشهور است شاهد آورد،

سپس باز نمود که مقصود ناموس گزار در احکامی که وضع می کند جستن

خشنودی خداوند عزیز و بزرگ و طلب ثواب آخرت وبدست آوردن فضیلت عظمی است که آن فوق فضائل چهارگانه اخلاقی است و بیان داشت که گاهی کسانی درمیان مردم یافت می شوند که خودرا به ناموس گزاران همانند می کنند در حالیکه غرضهای گوناگونی دارند اینان در وضع نوامیس می شتابند تا بوسیله آن به مقاصد پست خود برسند. و مقصود او ازیاد کردن این گروه برای این بود تا مردم را از فریفته شدن به آنان دور دارد.

فضائل را تقسیم کرد وبیان نمودکه برخی از آنها انسانی و برخی الهی هستند و فضائل الهی برگزیده تر از فضائل انسانی است و آنکه الهی را برمی گزیند انسانی را از دست نمی دهد ولی آنکه انسانی را می گیرد چهبساکه از الهی وانسانی \_ همچون قوت و جمال و توانگری و دانش و مانند این هاکه در کتابهای اخلاق آمده است \_ بی بهره می گردد.

وبادآوری کردکه ناموس گزار حقیقی کسی است که این فضائل را ترتیب موافقی دهد تا به حصول فضائل الهي كشيده شود زيرا هرگاه فضيلت انساني از كسي بهموجب ناموس به کار رود الهی بشمار می آید. سپس بیان داشت که خداوندان ناموس آهنگ اسبابی می کنند که با آنها فضائل بدست می آید از این روی به آنها فرمان می دهند و ملازمت آنها را بهمردم تأکید می کنند تا با بدست آمدن آنها فضائل و اسباب آنها بدست آید این اسباب عبارتند از تزویج ناموسی و ترتیب شهوات و لذات و گرفتن از هریك بآن اندازه که ناموس اجازه می دهد. و همچنین است امر در خوف وغضب وکارهای زشت ونیکو و جزآن که از اسباب فضائل بشمار می آیند. سپس بیان داشت که زاوش وافولون هریك این اسباب را در ناموس خود بكار بردهاند. و باز نمود سودهای فراوان در یك یك از احكام شریعت آن دو را مانند شكار وگرد آمدن بر-خوردنی و امر جنگ و جز آن را. و نیز بیان کردکه جنگ بساکه ضرورت دارد و بساکه از روی شهوت و خودخواهی رخ میدهد و آشکار ساخت که کدامیك از این ها گزیده میشود و لذت می آورد و کدام یك از آنها از روی ضرورت رخ می دهد. و در میان سخن خود یا نکردکه احتجاجی که میان پرسنده وپاسخگوی در میگیرد بسا که می کشاند بهذکر برخی از اشیاء نیکو که با زشتی و فرودستیگزین میگردد و مراد از آن بحث و تنقیر است تا فضیلت آنها ثابت شود وگمان از آنها برکنار رود و درستی و گزینش آنها به یقین پیوندد. و این درست است. اواین را پوزشی برای گوینده در تدبیر چیزی از احکام ناموس گردانیده است زیرا نیت او قصد و نظر بوده نه معاندت و مناصبت. او سپس به نکوهش برخی از احکام معروف نزد آنان درناموسهایشان آغاز کرد و یاد نمود که تصدیق این گونه احکام با وجودگمان اختلالی که در آغاز امر در آنها می رود کار کودکان و نادانان است، و برخردمند واجب است که به بحث در این گونه احکام بپردازد تا بدین وسیله گمان را از آنها دور سازد و به حقایق آنها آگاه گردد.

سپس بیان داشت که دشوارترین چیزها عمل به چیزهائی است که ناموس آنها را واجب می سازد و ستیزگی و دعوی براستی آسان است. پس از آن برخی از احکام مشهور از نوامیس گذشته را یاد کرد از جمله امر عیدها و اینکه آن در غایت درستی است برای آنکه در آن لذتی است که همهٔ مردم به طبع خود بدان گرایش دارند و ناموسی را برای آن نهاده اند که مورد جعل خدایان قرار گرفته است. او آنها را ستود و درست داشت و سودهای آن را بیان کرد. و از میان آنها نیز نوشیدن می است که چه سودهائی دربردارد هرگاه بنا به دستور ناموس بکار رود و چه زبانهائی دارد هرگاه برغیر دستور ناموس باشد.

سپس برحذر داشت مردم را از اینکهگمان برندکه غالبان همیشه صواب کار و مغلوبان همیشه خطاکار هستند و همانا غلبه بساکه از فراوانی مردم پدید می آید. و روا باشدکه آنان برباطل باشند پس سزاوار نیست که آدمی به غلبه شیفته گردد بلکه باید در احوال آنان و احوال نوامیسشان درنگ کند پس اگربرحق هستند غالب بودن و مغلوب بودنشان برابر است هرچند که حق در بیشر غالب است و مغلوب گردیدن او عارضی است.

سپس یاد کردکه ناموس گزار در حقیقت آن کس نیست که قصد آن را می کند بلکه کسی است که خدا او را برای ناموس گزاری آفربده و آماده گردانیده است و همچنین است پیشوای هرصناعتی همچون کشتیبان وجزآن. واو چه درحال انجام عمل باشد وچه درحال فراغت از عمل سزاوار نام پیشوائی است. همچنانکه فارغ از عمل پس از آنکه معروف به صناعتی گردید سزاوار نام ریاست است و انجام دهنده عمل هرگاه آنرا نیکونداند و درآن ماهرنباشد وآمادگی نداشته باشد سزاوار نام ریاست

نيست.

سپس بیان کرد که ناموس گزار نخست باید خود انجام دهنده آن باشد سپس به آن فرمان دهد زیرا هرگاه به آنچه فرمان می دهد عمل نکند و خود را بانچه دیگران را ملزم می داند ملزم نداند فرمان او و پذیر فتن گفتارش دردل برادران جایگزین نمی گردد همچنانکه کسی رهبری سپاهیان را بر عهده دار د هرگاه خود دلاوری نباشد که برابر با جنگ گردد رهبری او جای گیر در دلها نمی شود و برای این موضوع مثالی از مردم مست آورد و گفت هرگاه ساقی ورئیس آنان خود مست باشد تدبیر او برجای صواب نمی نشیند، بلکه سزاوار است که او هوشیار باشد در غایت هشیاری و فکرت و بیداری تا بتواند تدبیر گرمستان گردد و براستی گفت که ناموس گزار هرگاه مانند و بیداری تا بتواند تدبیر گرمستان گردد و براستی گفت که ناموس گزار هرگاه مانند

سپس یاد کرد که ادب کردن و ریاضت کردن درنگهداشت نوامیس سودمند است و کسی را که ازخود واز زیردستانش غفلت ورزد خللی بزرگ به کار او وارد می شود.

سپس یاد کرد که هرگاه مرد به جدل و سخنوزی و نیك گوئی مشهور و توانا باشد و امری را که منظور اوست مورد ستایش و توصیف قرار دهد این گمان پیش می آید که آن امر بخود بپایهای نیست که او توصیف می کند بلکه او با نیروی سخن خود آنرا بدان پایه ستایش می کند واین بلائی است که بیشتر عارض دانشمندان می گردد. پس برشنونده سخن و اجب است که باخرد خود در آن امر درنگی درست و کامل بکند و به بیند که در آن اوصاف یاد شده یافت می شود یا آنکه این اوصاف را گوینده با نیروی سخندانی و سخنوری بوجود آورده بجهت دوستی و حسن نظر که به آن امر داشته است. اگر آن امر را بخودی خود شریف و سزاوار آن اوصاف یافت گمانی را داشته است. اگر آن امر را بخودی خود شریف و سزاوار آن اوصاف یافت گمانی را که پیش ازاین یاد شد ازدل خود بیرون کند. و ناموس بخودی خود شریف وارجمند است و هرچه هم که درباره آن گفته شود افضل واشرف از آن است.

سپسبیان کرد که به شناسائی حقائق و فضیلت نوامیس و حقائق جمیع اشیاء راهی جز منطق و اندیشه ورزی در آن نیست و برمردم و اجب است که در آن نیك اندیشه ورزند و خود را بدان ریاضت دهند هرچند هم که غرض آنان در آغاز امر آگاهی بر حقیقت ناموس نبوده باشد بازهم جایز است زیرا سرانجام برای آنان سودمند است برای این مطلب مثالهائی از صناعات مختلف آورد، همچون کودك که درها و خانه ها

میسازد بسرای بازی کردن ولی در نفس او ملکاتی از صناعات و قنیه هائی حاصل می شود که در وقتی که به جدآ هنگ آن صناعت کند اورا سودمند می افتد. سپس عطف برصاحب ناموس کرد و یاد نمود که ریاضت ورزیدن او از کود کی در امور سپاست و درنگ کردن وصواب و خطای آن اورا سودمند می افتد هر گاه که در آن امر به جد اشتغال ورزد زیرا او در این هنگام چنان می گردد که توانا بر ضبط نفس و شکیبا در رسیدن به هدف خود می شود بعلت همان ریاضت و تدرب که پیش از آن بدان امر داشته است. سپس آغاز کرد به بیان این امر که در نفس هر آدمی دو نیروی متقابل است که میان آن دو مجاذبت برقرار است چنانکه اورا اندوه و شادی و لذت والم و دیگر حالت های متقابل دست می دهد. این دو نیرو یکی تمییزیه و دیگری بهیمیه است و فعل ناموس بوسیله نیروی تمییزیه صورت می گیرد نه نیروی بهیمیه و بیان کرد که کششی که از جهت قوت بهیمیه حاصل می شود شدید و سخت است و کششی که از سوی نیروی تمییزیه پیروی تمییزیه بدیدار می گردد نرم تر ولطیف تر است.

وبرهرمرد واجب است که احوال خودرا دراین کششها درنگ کند و از نیرو در تمییزی منابعت کند، و نیز برهمه شهریان واجب است که اگر با خود توانا بر نیروی تمییزی نباشند حق را از واضعان نوامیس خود بپذیرند و یا از کسانی که برطریقه واضعان نوامیس ویا از گویندگان حق ونیکو کرداران هستند.

سپس بیان کردکه تحمل رنج و دردکه ناموس گزار بدان فرمان می دهد حق و در غایت صواب است به جهت راحت و فضیلتی که به دنبال دارد همچنانکه رنجی که بهخورنده دارو دست می دهد پسندیده است بجهت آنکه درپایان راحت بهبود برای او پیدا می شود.

سپس بیان کرد که خلقها را توابع ومشابهاتی است که باید میان آنها واضداد دشان جدائی نهاده شود چنانکه حیا پسندیده است وهرگاه درآن افراط رود بدل به ناتوانی می گردد و نکوهیده بشمار می آید، و خوش گمانی به مردم و سلامت صدر پسندیده است ولی اگر با دشمنان بکاررود نکوهیده می گردد، وخویشتن دارای پسندیده است و اگر افراط در آن رود ترس و تن زدگی می گردد و نکوهیده بشمار می آید. و بیان کرد که مرد هرگاه به غرض مقصود خود برسد هرچند آن غرض درنهایت خوبی و فضیلت باشد ولی اگر راه ناپسندیده را برای رسیدن به آن پیموده باشد آن غرض

زشت بشمار می آید و بهتر آنست که بوسیله راههای نیکو وپسندیده به مقصود خود برسد.

سپس امری سودمند را یادکرد و آن اینکه برخردمند و اجب است که به بدیها نزدیك شود و آنها را بشناسد تا آنکه در آنها نیفتد و بتواند به خوبی از آنها دوری جوید و برای این مطلب مثالی از نوشیدن آورد و بیان کرد که هشیار مرد سزاوار است که به مسنان نزدیك گردد و در مجالس آنان حضور یابد تا زشتی هائی که از مستی زاده می شود بشناسد و به راه دوری جستن از زشتی ها و نکوهیدگی هائی که میان آنان پیدا می شود آشناگردد. از همین گونه است مرد ناتوانی که قدحهائی از شراب می نوشد و خود را به نیروئی می پندارد که دارای آن نیست سپس قصد نزاع و پیکار می کند برای آن نیروئی که برای خود می پندارد سپس نیروی او ازاو گرفته می شود و همچنین امور دیگری که به نوشندگان شراب دست می دهد.

سپس بیان کرد سزاواراست برای آنکه آهنگ فضیلتی ازفضائل را دارد نخست بکوشد که رذیلت مقابل آن را از خود بدور سازد زیرا کم اتفاق میافتد که فضیلتی بدست آید مگر پس از از بین رفتن رذیلت.

سپس بیان کردکه هر طبیعتی را فعلی است که باآن طبیعت بخصوص موافقت دارد پس برمرد و بر ناموس گزار واجب است که آن را بشناسد تا آنکه هر حکمی از احکام ناموسرا درجای مناسب وملایم خود بنهد وبدینوسیله ناموس تباه نگردد زیرا اگر چیزی در جای خود قرار نگیرد تباه می شود واثری از آن باز نمی ماند.

19

نسبت روحاني ناصر خسرو

شاعر وحکیم وجهانگر د و مبلغ توانا ناصر خسرو متوفی ۴۸۱ از مردان معروف ایران بشمار میرود. شهرت شعری وجهانگردی او بوسیله دیوان وسفرنامه او آشکا<mark>ر</mark> بود تا اینکه پیدا شدن زادالمسافرین وجامع الحکمتین اورا بعنوان فیلسوف و وجه دین و خوان الاخوان و گشایش و رهایش و شش فصل او را بعنوان متاله اسماعیلی معرفی کرد. پیشازاینکه این آثارازاو انتشار بیابد ومورد تحقیق قرار گیرد ناصر خسرو با <mark>سرگذشت شخصی افسانهای مجعولی</mark> که او را بصورت مردی مرموز و ا<mark>فسانهای در</mark> آورده بود معرفی شده بود این سرگذشت که بوسیلهٔ صاحبان تذکره همچون امین احمد رازی در هفت اقلیم (تألیف ۱۰۰۲) و خلاصة الاشعارتقیکاشی ( تألیف بین ۹۸۵ و ۱۰۱۶) و بالاخره آتشکده آذر بیکدلی نقل شده حاوی روایات و افسانههای درست ونادرستی است که درطی زمان دربارهٔ ناصرخسرو فراهم آمده است. درین سرگذشت ناصر خسر و بعنوان «علوی» یعنی کسی که نسبت او به علی بن ابی طالب می رسد خوانده شده است و این نظر نه تنمها مورد قبول پارهای از شرق شناسان قرار گرفته بلکه دلائلی هم برآن اقامه کردهاند نگارنده با انکا بآثار ناصرخسرو خاصه دیوان او میخواهد ثابت کند که او علوی نبوده استوبرای اثبات این منظور به سه دلیل متمسك میشود: ۱\_ او در دیوان خود اشاره بجمیع مشخصات خود کـرده است از جمله بنام «ناصر» ونام پدر «خسرو» و کنیه « ابومعین » و نسبت بزادگاه « قبادیان » و نسبت باقامتگاه «یمگان» و تخلص «حجت» ا بصورتهای مختلف «حجت خراسان» «حجت مستنصری» «حجت فرزند رسول» «حجت نایب پیغمبر» ۲ و نیز خود را بعنوانهای سفیر، مامور، امین، مختارامام عصر، گزیدهٔ علی مرتضی خوانده است ولی در هیچ

سندان المبعث اولاد مستلاء و ويشا لوانه مستلي و والد من كنا و اكر والعا تام

مدة عناوين والقاب والنماب أبو الله بالقاد خاصة تعماوي المباك مناية والتقال ومراهات

of the million with the last of the state of the state of the state of the

۱- دیوان، ص ۲۹۰، ۱۸۳، ۲۲۶، ۲۲۹، ۲۹۷، ۲۲۶.

٧- ديوان، ص ٢٣٨، ١٢٥، ٢١٥، ١٨٨٠

٣- ديوان، ص ١٩٥، ٣٠٣، ٢٥٥، ٧٧٧، ٣٧٣.

جا ازخود بعنوان «علوی» ویا فرزند علی و یا فرزند محمد یاد نکرده بلکه از خود بعنوان «شیعت اولاد مصطفی» و «بندهٔ فرزند مصطفی» یاد می کند<sup>۴</sup> و اگر واقعاً ناصر خسرو نسبتی به علی می داشت می باید لااقل یکبار خود را بعنوان «علوی» در برابر این همه عناوین والقاب وانساب خوانده باشد خاصه که این نسبت مایهٔ افتخار و مباهات بوده چنانکه شعرابونواس در بارهٔ حضرت رضا در حکم امثال سائر شده بود که با آن علویان را بستایند:

من لم یکن علویا حین تنسبه فماله فی قدیم الدهر مفتخر<sup>۵</sup>
از کلهٔ «علوی» گذشته اگر خود را بعنوان «شریف» هم میخواند این مطلب را
باثبات میرساند زیرااین دو کلمه درطی زمانهای درازی بیك مفهوم استعمال میشدند
ثعالبی در ذیل شرح حال ابوبكر محمدبن عباسی خوارزمی گوید: او دربارهٔ علوی
ناصبی چنین گفته است:

شريف فعله فعل وضيع دنى النفس عند ذوى الجدود

وهمچنین سعدی درگلستانگویدکه شیادیگیسوان بافت یعنی علوی است و سپسگوید چون فهمیدندکه پدر اوازنصرانیان ملطیه بوده دانستندکه شریف نیست البته این را باید گفت که شریف در صدراسلام اعم ازعلوی یا جعفری یا عباسی یا عقیلی بوده است مجالب اینکه ناصر خسرو باهردو کلمه آشنا بوده و در آثار خود آندو را آورده است.

او درسفرنامهازعلویان یمامه ۹ و درجامع الحکمتین از طبقات مختلف علویان ۱۰ یادکرده و در دیوان گوید:

زی عام چو تو مال و ملك داری خواهی علوی باش و خواه حجام ۱۰ و نیز در دیوان دربارهٔ حضرت علی گوید:

عدديوان، ص ٣٣٢، ١٢٥.

۵\_ ابن خلکان، وفیاتالاعیان، ج ۲ ص ۴۳۳.

عالبی، یتیمة الدهر، ج ع ص ۲۳۰.

۷ سعدی، گلستان، ص ۵۳

٨- سيوطي، الحاوي للفتاوي، ج ٢ ص ٣٢.

٩- ناصر خسرو، سفر نامه، ص ١٥٨.

ه ۱\_ ناصرخسرو، جامع الحكمتين، ص١٣٨٠.

١١- ناصر خسرو، ديوان، ص ٢٤٥.

آن را که هر شریفی نسبت بدو کند

یعنی که از رسول خدایست نسبتش ۱۲

و حتی در آنجا که خطاب بیك سنی می کند و او را «عمری» یعنی پیرو عمر می خواند از خود بعنوان «حیدری» یعنی پیرو علی یاد می کند:

لاجرم آن روز بهپیش خدای تو عمری باشی ومن حیدری ۱۳

در حالیکه اگر میگفت: «من علوی باشم و تو عمری» خللی بوزن شعر وارد نمی شد ولی از این مطالب اجتناب ورزید زیراکه عنوان «علوی» خاص اولاد علی بوده است.

۲- او در موارد عدیده شرافت نسبت و بزرگی تبار خود را انکارمی کند وخود
 را آغاز شرف برای تبار خود میداند از جمله:

گر دگری را شرف بآل و تبارست من مفخر گروهر تبارم این پایگه نداشت کس اندر تبار من ز بهر بهترین آل و تباری ۱۴

من شرف وفخر آل خویش و تبارم گر تو به تبار فخر داری این پایگه مرا ز بهین خلایقست تبار و آل من شد خوار زی من

و اگر نسبت او واقعاً بحضرت على مى پيوست بدون شك اين اندازه تبارخود را تحقير نمى نمود و از بيت اخير برمى آيد كه «بهترين تبار» يعنى خاندان محمد غير از رتبار او» مى باشد.

۳ او در یکی از قصائد خودگوید:

من از پاك فرزند آزادگانم نگفتم كهشاپور بناردشيرم ۱۵

او تصریح می کند که از فرزند «آزادگان» یعنی ایرانیان است کلمهٔ «آزادگان» بمعنی ایرانیان است و ترجمهٔ کلمهٔ «بنوالاحرار» است که بهمین معنی هم پیش از اسلام و هم پس از اسلام بکار رفته است:

از شاعران پیش از اسلام اعشی گوید:

۲۱\_ ناصرخسرو، دیوان، ص۲۱۴.

۱۳\_ ناصرخسرو، دیوان، ص۴۱۲.

۱۴ ناصرخسرو، دیوان، ص ۵۱، ۲۸۷، ۹۳۶، ۴۲۴.

١٥- ناصرخسرو، ديوان، ص ٢٨٩٠

تناهت بنوالاحراراذصبرت لهم فوارس من شیبان غلت فولت 19 و از شاعران پس از اسلام بشار گوید:

تفاخر بابن راعية وراع بنى الاحرار حسبك من خسار ١٧

و احتمال دارد این تعبیر یعنی «آزادگان» همان باشد که جاحظ دربخلا<sup>۱۸</sup> و مناقب الترك<sup>۹</sup> بصورت «آزادمردیه» یعنی نسبت به آزاد مرد که تعبیر دیگری از آزاده مفرد آزادگان است یاد کرده و با کلمهٔ «شعوبیه» همراه آورده است و آنچه که این مطلب را تأیید می کند اینکه ناصر خسرو در جای دیگر «آزاده زادگان» را در برابر «ترکان» بکار برده است آنجا که گفته:

امروز شرم نیاید آزاده زادگان را

کردن بهپیش ترکان پشت از طمع دوتائی ۲۰

در ادبیات فارسی هروقت که اشاره به آزادگان می شود خاطره بزرگان قدیم ایران تجدید می گردد و این خود دلیل برار تباط این دو مفهوم است خواجوی کرمانی در وصف کرمان گوید:

منزل شهزادگان نامور مسکن آزادگان نامدار بانی او اردشیر بابکان والی اویزدجرد شهریار۲۱

ایوانف در کتاب ناصرخسرو و اسماعیلیه (بمبی ۱۹۶۸)، ص ۷ و نیز در کتاب مشکلات دربارهٔ شرح حال ناصرخسرو (بمبی ۱۹۵۹)، ص ۱۱ دو دلیلقطعی از دیوان او برعلوی بودن اونقل می کند که متأسفانه هر دو نادرست است و مبتنی است براینکه او توجهی بهوزن شعر فارسی و همچنین برخی از تعبیرات نداشته است دلیل اول او عبارتست از:

بدین زندان و این بندازچه افتاد۲۲

The Jan Sang Be See This

ال الموال يقي ال

چەگوئى كاين علوى گوھرپاك

١٥٠ الصبح المنير في شعر ابي بصير ، ص١٨٢٠

۱۷- بشار بن برد، دیوان، ج۲ ص ۲۳۰.

١٨- جاحظ، البخلاء، ص ٢٢٨.

١٩- جاحظ، مناقب الترك، در رسائل الجاحظ، ج١ ص ١٥.

ه ۲- ناصر خسرو، ديوان، ص ١٩٤١.

۲۱- خواجوى كرماني، ديوان، ص ۵۸۸.

۲۲ ناصر خسرو، دیوان، ص ۹۸.

میگوید دربارهٔ این مشکل که چگونه روح که گوهری است علوی در این زندان و بند افتاده است چه میگوئی و پس از چند بیت توضیح می دهد که مقصود او از زندان و بند چیست با این بیت:

ترا زندان جهانست وتنت بند بند برین زندان و این بند آفرین باد

ولی ایوانف کلمهٔ «علوی» بتشدید «واو» را باکلمهٔ «علوی» اشتباه کرده ومنوجه ناقص شدن وزن شعر هم نگردیده است.

دلیل دوم او عبارتست از:

ما براثرعترت پیغمبر خویشیم و اولادزنابراثررای و هوایند ۲۳

كه مى گويد ما متابع عترت پيغمبرخويش هستيم.

ایوانف توجه باین امر نداشته که کلمهٔ «براثر» معنی متابعت را در بـردارد و ترجمه «علیاثر» عربی است که می گویند: جاء فلان علیاثری<sup>۲۴</sup>. یعنی فلانی بدنبال من آمد و لذا عبارت معروف عربی: «من تبع الصبر تبعه النصر» ۲۵ به: براثر صبر نوبت ظفر آید<sup>۲۶</sup> ترجمه شده است.

اکنون که موضوع علوی بودن ناصر خسرو بمعنی نسبت جسمانی داشتن با علی ردگر دید باید یقین کرد که این نسبت نسبت معنوی و روحانی است که اسماعیلیان پس از ناصر خسرو که هواخواه و اراد تمند او بوده اند باو داده اند و تدریجاً فکر اینکه او از نسل علی بوده قوت گرفته است.

کلمهٔ «علوی» از دیرگاه بمعنی متابع علی وشیعه بکار رفته است و جاحظ آن را در برابر عمری و عثمانی بمعنی طرفدار عمر و عثمان وسنی آورده است ۲۷ ولی استعمال آن بعنوان نسبت ابوت و بنوت روحانی و معنوی خاص اسماعیلیان است که مهم تر و محکم تر از ابوت و بنوت جسمانی دانسته شده. اخوان الصفا تصریح می کنند که نسبت جسمانی با فناء ابدان از بین می رود و نسبت روحانی پس از فناء اجساد باقی می ماند ۲۸ و همین دونسبت است که در ادب صوفیانه فارسی از آن تعبیر

۲۳ ناصرخسرو، دیوان، ص ۹۷

ع٧- ابن منظور، لسان العرب، ج ع ص ٩.

٢٥ ـ سيوطي، التمثيل و المحاضرة، ص ٢١٥.

ع٧\_ دهخدا، امثال و حكم، ص١٥٥٠.

٧٧ - جاحظ، العثمانيد، ص ١٩، ٩٢.

٢٨ - اخوان الصفا، رسائل، ج ٤ ص٥٣٠.

به «نسبت جان و دل» و «نسبت آب و گل» شده است:

نسبت جان و دل چوباشد سست نسبت آب و گل چه سود درست

اسماعیلیان برای توجیه این نسبت معنوی و روحانی بآیاتی مانند: «ملة ابیکم ابراهیم» ۲۹ که ابراهیم بعنوان پدر امتخود خوانده شده و «انه لیس من اهلک» ۲۰ یعنی نسبت فرزندی پسر نوح منقطع گردیده است استشهاد جسته اند و از احادیشی که بدان تمسک جسته اند «انا وانت یاعلی ابواهذه الامهٔ «۱۲ است که بوسیله آن می توانند خود را زاده های پیغمبر و علی محسوب دارند و وجود حقیقی و روحانی خود را بان تولد روحانی و معنوی نسبت دهند ۲۳ و ناصر خسرو اشاره باین حدیث کرده است:

گر احمد مرسل پدر امت خویش است جز شیعت و فرزند ویاولاد زنااند ۳۳ و حدیث دیگر «انسلمان منااهل البیت» ۳۴ است که سلمان با آنکه از جهت نژادو زبان و کشور از پیغمبر جدا بود از اهل بیت او محسوب گشت ناصر خسرو نیز چنین گوید: قصهٔ سلمان شنیدستی و قول مصطفی

کو زاهل البیت چون شدبا زبان پهلوی ۳۵

اینگونه نسبت روحانی و دینی در میان اسماعیلیان دیده میشود چنانکه المویدفیالدین داعیالدعاة شیرازی را نسبت «سلمانی» دادهاند یعنی نسبت روحی و معنوی با سلمانفارسی دارد ۳۶.

نتیجهٔ این مقاله آن که نسبت «علوی» بناصر خسرو صرفاً جنبه روحانی و معنوی دارد و قرائن بسیاری از آثار او خاصه دیوان این مطلب را تأیید می کند و آنچه که در سرگذشت مجعول شخصی آمده و مورد قبول بعضی از دانشمندان شرق و غرب قرارگرفته مبنی براینکه او از نسل علی است صحت و اعتباری ندارد.

٢٩ قرآن، سورةالحج ٢٢ آية ٧٨.

ه ٣- قرآن، سورة هود ١١ آية ع٠.

۳۱- اخوان الصفا، رسائل، ج ۱ ص ۲۱۳. مجلسی، بحار الانوار، ج ۹ ص ۸۴.

٣٢ اربع كتب اسماعيليد، ص ٢٢.

۳۳\_ ناصرخسرو، ديوان، ص٩٥.

٣٤ قمى، سفينة البحار، ج ١ ص ٩٤٧.

٣٥ ناصر خسرو، ديوان، ص ٢٤٢.

۳۶ اربع کتب اسماعیلیه، ص ۹۲.

4 +

رسالة حنين بن اسحق دربارة آثار جالينوس

THE STATE OF و حيدية والمدير عامل المناه المناه المناه والناه و من والد

ابوزید حنین اسحق العبادی از مترجمان معروف و چیره دست دورهٔ اسلامی است که بزبانهای یونانی وسریانی و عربی مسلط بوده و کتابهای فراوانی را بزبان عربی ترجمه کرده است. او درسال ۱۹۴ در حیره از بلادع راق تولد یافت و درسال ۲۹۰ بگفتهٔ ابن بندیم در فهر ست و ۱۹۶ بگفتهٔ ابن ابی اصیبعه در عیون الانباء از دنیا رفته است. گذشته از شرح حالیکه از او بوسیلهٔ ابن ندیم در فهر ست و قفطی در اخبار الحکما و ابن ابی اصیبعه در عیون الانباء و ابن جلجل در طبقات الحکما آورده شده خاور شناس معروف گابریلی مقاله ای دربارهٔ زندگی و آثار او نوشته که در سال ۱۹۲۶ در مجلهٔ ایزیس جلد ۶ صفحهٔ مقاله ای دربارهٔ زندگی و آثار او نوشته که در سال ۱۹۲۸ در مجلهٔ ایزیس جلد ۶ صفحهٔ عشر مقالات فی العین حنین را در قاهره چاپ و بانگلیسی ترجمه کرده شرح حال حنین را بدو زبان عربی و انگلیسی در مقدمهٔ کتاب آورده است. از میان آثار حنین یکی رساله ای است که به علی بن یحیی نوشته و در آن آثار جالینوس را که بزبان منصور دوست متو کل خلیفهٔ عباسی و از حامیان حنین است که درسال ۲۷۸ از دنیا منصور دوست متو کل خلیفهٔ عباسی و از حامیان حنین است که درسال ۲۷۸ از دنیا رفته حنین بخواهش او این رساله را درسن ۴۸ سالگی درسال ۲۲ ـ ۲۲۱ نوشته و این رساله از قدیم ترین فهرست های اسلامی موجود بشمار می رود.

11 ( Down to where to endergood begin to you they had to the

the To execut the month evention is the Total policy to the last

نسخهٔ منحصر بفردی از این رساله در کتابخانهٔ ایاصوفیه بشماره ۳۹۳۱ موجود است که خاورشناس آلمانی برگشتراسر آن را بزبان آلمانی ترجمه کرده و با متن عربی در سال ۱۹۲۵ در لایپزیك چاپ شده است و ماکس مایرهوف مقالهای بزبان انگلیسی دربازهٔ رسالهٔ فوق نوشته ک.ه در مجلهٔ ایزیس ۱۹۲۹ شمارهٔ ۸ صفحهٔ ۷۲۴ تحت عنوان: « آگاهیهای تازه دربارهٔ حنین بن اسحق و زمان او » منتشر گشته است. نگارنده در دو مقاله خود یعنی «رد موسی بن میمون برجالینوس و دفاع از

موسی بن عمران و «شکوك رازی برجالینوس و مسألهٔ قدم عالم» از رسالهٔ فوق استفاده فراوان برده و سپس در کتاب خود بنام «فیلسوف ری محمدبن زکریای رازی» عنوان ۱۲۹ کتاب از جالینوس که در این رسالهٔ مورد شرح و تفسیر قرار گرفته با ترجمهٔ فارسی آن و همچنین نام مترجمان و حامیان و مشوقان آن کتابها را یاد کرده است. پس از چندی مصمم شد که این رساله را از آنجاز تا انجام بفارسی ترجمه کند تا مورد استفاده کسانیکه بتاریخ طب می پردازند قرار گیرد.

# رسالة حنينبن اسحق

به علی بن یحیی در ذکر آنچه که با علم او از کتابهای جالینوس ترجمه شده وبرخی از آنچه که ترجمه نشده است

بیاد آوردی \_ خداوند ترا گرامی داراد \_ احتیاج به کتابی راکه در آن صورت کتابهائی راکه پیشینیان درعلم پزشکی نوشتهاند جمع شده و غرض از هریك از کتابها برشمرده ومطالب علمی که درآن مقالات نهاده شده معین شده باشد تا اینکه دانشجو هنگام نیاز بتواند بهریك از آن مطالب دست یابد و بداند که مطلبی را که میجوید در کدام کتاب یا مقاله و در کجای از مقاله است. و از من خواستی که من این را برای تو انجام دهم سپس من به تو ـ خداوند ترا مـوید داراد ـ اعلام کردم که حافظهٔ من از احاطه بهمهٔ آن کتابها قاصر است زیرا آنچه را که من از آنها گرد آورده بـودمگم کردم و پس از اینکه کتابهایم راگم گردم مردی از سربانیان ازمن چنین خواهشی در-بارهٔ کتابهای جالینوس نمود و از من خواست آنچه راکه من و دیگران از کتابهای او بسریانی و غیرسریانی ترجمه کرده ایم برای او بیان کنم. من کتابی بسریانی نوشتم و آن را بهمان کیفیت که از من خواسته بود پرداختم و تو ـ خدایت گرامی داراد ـ از من خواستی که آن کتاب را زود ترجمه کنم تا خداوند تفضل فرماید و آن کتابها را بدست تو بدارد تا آنکه اگر چیزی از نظر من دور شده از کتابهای جالینوس بآن اضافه گردد و نیزخواستی که کتابهای دیگری راکه از پیشینیان در علم پزشکی یافتهام برای تو یادکنم اکنون \_ بخواست خدا \_ من به پاسخ آنچدکه از من خواستهای مى پردازم. \_ خدای گرامیت دارد \_ نخسین چیزی که کتاب را با آن آغاز نمودم نام بردن از آن مرد و توصیف آنچه که از من خواسته است. پس گویم از من خواستی تا در بارهٔ کتابهای جالینوس بحث کنم که آن کتابها چند است و چگونه شناخته می شود وغرض او در هر یك از آنها چیست و در هر یك از آنهاچند مقاله است و در هر مقاله چه را توصیف می کند . اکنون بتو اعلام می دارم که جالینوس خود کتابی در این باب نوشته و در آن بذکر کتابهای خود پر داخته و آن را فینکس نامیده که ترجمهٔ آن فهرست است و مقالهٔ دیگری نوشته و در آن مراتب قراعت کتابهای خود را یاد نموده است و آشنائی با کتابهای جالینوس را از جالینوس باید بیشتر انتظار داشت تا از من .

تودر پاسخ من گفتی: «هرچند امر چنان است که تو توصیف کردهای ولی ما و هم غرضان ما \_ یعنی آنانکه کتابهای سریانی و عربی را می خوانند \_ نیاز مندیم بدانیم که کدام یك از این کتابها بزبان سریانی و عربی ترجمه شده و کدام یك ترجمه نشده و کدام را تو عهده دار ترجمه شدی و کدام را دیگران ترجمه کردند و تو دوباره ترجمه کردی و اصلاح نمودی و آن دیگران که آن کتابها را ترجمه کردند که هستند و درجهٔ قوت هریك از آن مترجمان در ترجمه چیست و برای که ترجمه کرده اند و تو کتابهائی را که ترجمه کردی برای که و در چه سنی ترجمه کردی \_ چون این دوامر باید دانسته شود زیرا ترجمه بر حسب قوت مترجم کتاب و کسی که کتاب برای او ترجمه شده می باشد \_ و کتابهائی که تاکنون ترجمه نشده آیا نسخهٔ یونانی آن یافت شده یا یافت نشده و یا آنکه قسمتی از آن یافت شده زیرا این مهم است که به ترجمهٔ آنچه که یافت شده عنایت و رزیده شود و سپس بدریافت آنچه که یافت نشده کوشش مبذول گردد.»

وقتی چنین ایرادی برمن وارد ساختی دانستم که راست میگوئی ومن را به کاری خوانده ای که سود آن شامل من و تو و بسیاری از مردم می شود ولی من مدتی دراز مکث کردم واجابت خواهش تورا به تعویق انداختم زیراکتابهائی را که من یك بیك درعمرم گردآوری کرده بودم گم کردم یعنی آنچه را که از وقتی که بفهم درآمدم و گرد جهان گشتم جمع کرده بودم بیکبارگی همه را از دست دادم چنانکه کتابی برای من نماند حتی همین کتابی را که پیش از این یاد کردم یعنی کتابی که جالینوس درآن فهرست کتابهایش را آورده است.

چون درخواهش خود اصرار ورزیدی ناچار شدم که به پرسش تو پاسخ دهم با

آنکه ساز وبرگ مورد نیاز خود را از دست دادهام چون تو راضی هستی که من در این باب بآنچه که از بردارم اکنفا کنم. اکنون من دراین موضوع آغاز می کنم و توکل به تأیید آسمانی که دعای آن را از تو آرزو دارم می نمایم و سخن را چنانکه خواستی تا حدود امکان خلاصه نموده و آنچه را که دربارهٔ آن کتابها از حفظ دارم بیان می کنم و سخن خودرا با توصیف آنچه که علم آن مورد نیاز است آغاز می کنم یعنی دربارهٔ آن دو کتاب که کمی پیشاز این یاد کردم.

#### ١ - فينكس

کتابی که جالینوس آن را «فینکس» نام نهاده و در آن بذکر کتابهای خود پرداخته شامل دو مقاله است که در اولی کتابهای طبی و در دومی کتابهای منطقی و فلسفی و بلاغی و نحوی خود را یاد کرده است. ما این دو مقاله را دربرخی از نسخه ها که بیونانی است بهم پیوسته یافتیم چنانکه گوثی آن دو یك مقاله است. جالینوس در این کتاب کتابهائی را که تألیف کرده است توصیف می کند و نیز مقصود و داعی خود را از تألیف و همچنین نام کسانی را که برای آنان تألیف کرده وسن خود را در هنگام نوشتن آنها ذکر کرده است. پیشتر از من ایوب رهاوی معروف به ابرش آنرا بزبان سریانی ترجمه کرده بود وسپس من آنرا بسریانی برای داو دمتطبب و بعربی برای ابوجعفر محمد بن موسی ترجمه کردم. و چون جالینوس در این کتاب همهٔ کتابهای خود را یاد نکرده است من مقالهٔ موجزی بسریانی نوشته بدان افزودم و در آن بیان کردم که جالینوس چه کتابهائی را در این کتاب یاد نکرده ومن آنچه را که دیده و خوانده بودم برشمردم و علت یاد نکردن او را نیز بیان داشتم.

# ٧- في مراتب قراءة كتبه

کتابی که عنوان آن «در مراتب قراعت کتابهای او » می باشدیك مقاله است و منظور اواز این کتاب این است که چه گونه باید ترتیب خواندن کتابهای او یکی پس از دیگری از آغاز تا انجام رعایت شود . من این کتاب را بسریانی ترجمه نکر دم بلکه پسرم اسحق آن را برای بختیشوع ترجمه کرد ولی من آن را بعربی برای ابوالحسن احمد بن موسی ترجمه کرده واطلاع ندارم از اینکه کسی پیش از من آن را ترجمه کرده باشد.

### ٣\_ في الفرق

كتاب او «در فرقه ها». اين كتاب شامل يك مقاله است ومنظور او در اين كتاب آن بوده است که گفتار هر صنف از فرقه های سه گانه که در جنس باهم اختلاف دارند توصیف كندو موارد ادعا واحتجاج وردبرمخالفان هريكرا بيان نمايد. وعلت اينكهمن استثنا قائل شدم و اختلاف درجنس را قید نمودم اینست که در هریك از این سه فرقه فرقه های دیگری نیز یافت میشوند که در نوع مختلف اند ومقالات صاحبان آن فرقه ها که داخل در طباند پس از امعان نظر در آن شناخته می شود و اهمیت هرصنفی از آن و چگونگی حکم به حق یا باطل بو دن آن دانسته می گردد. جالینوس این مقاله را در جوانی در سن سیسالگی یا کمی بیشتر هنگامی که برای نخستین بار وارد رم شده بود تألیف کرد. پیش از من مردی بنام ابی سینا از اهل کرخ آن را بسریانی ترجمه کرده بود و او درترجمه بسیار ناتوان بود سپس آنرا من درجوانی درسن بیستسالگی یاکمی بیشتر برای طبیبی از اهل جندی شاپور بنام شیریشوع بن قطرب از نسخه ای یونانی که افتادگی بسیار داشت ترجمه کردم وبعد شاگرد من حبیش از من خواست که آنرا اصلاح کنم در هنگامی که من بحدود سن چهل سالگی رسیدهبودم. دراین وقت من نسخدهای متعددی از یونانی گرد آورده بودم که بابکدیگر مقابله کردم تا اینکه نسخهای فراهم گردید و سپس نسخهٔ سریانی را با این نسخهٔ درست مقابله و تصحیح نمودم ـ و چنین است عادت من در هر چه ترجمه می کنم \_ وپس از اندی سال آن را برای ابوجعفر محمدبن موسى بزبان عربى ترجمه كردم.

#### ٧\_ في الصناعة الطبية

کتاب او در «صناعت پزشکی». این کتاب نیز دارای یك مقاله است و جالینوس آن را بعنوان خطاب به دانشجویان ننوشته زیرا منفعت خواندن آن شامل دانشجویان و دانش آموختگان هر دواست زیرا منظور جالینوس در آن این بوده است که همهٔ مجملات طب را با گفتاری کوتاه بیان کند و این برای متعلمان و مستکملان هر دو سوده ند است. چه آنکه متعلم همهٔ مباحث طب را بنحو اجمال در ذهن خود بنحو رسم تصور می کند سپس بعد از آن به جزء جزء آن باز می گردد و شرح و تلخیص و برهانهای آن را از کتابهای مشروح در می یابد، و مستکمل نیز آن را بمنزلهٔ تذکاری برای آنچه که

بنحو تفصیل خوانده و دانسته قرار می دهد. معلمانی که در زمان باستان در اسکندریه به تعلیم طب می پر داختند مرتبهٔ این کتاب را پس از کتاب «فرقه ها» قرار می دادند و پس از آن کتاب «در نبض خطاب به دانشجویان» و دو مقاله «در درمان بیماری ها خطاب به اغلوفن» را بترتیب معین می نمودند و گوئی این پنج کتاب را کتابی واحد که دارای پنج مقاله است ساخته اند و آن را با عنوان واحد برای استفادهٔ عموم دانشجویان تعیین کرده اند. گروهی این مقاله یعنی «صناعت پزشکی» را ترجمه کرده بودند از جمله سرجس راسعینی - پیش از آنکه درفن ترجمه توانا گردد - و ابن سهدا، و ایوب رهاوی و سپس من آن را برای داود متطبب ترجمه کردم. داودمردی نیك فهم و آزمند بر آموختن بود و هنگام ترجمه من جوانی در حدود سی سال بودم و در آن هنگام من علوم مختلفی را فرا گرفته و کتابهای متعددی را دارا شده بودم. سپس آن را برای ابوجه فر محمد بن موسی ترجمه کردم.

### ۵ فى النبض الى طوثرن والى سائر المتعلمين

کتاب او «درنبض خطاب به طو ثرن و دیگر دانشجویان». این کتاب دارای یك مقاله است و غرض او در آن اینست که آنچه را کهیك دانشجو نیازمند است که دربارهٔ نبض بداند بیان کند. او دراین کتاب نخست اقسام نبض را برمی شمار د مهماقسام آن را بر آن نیروی دریافت است بیان می کند یاد نمی کند بلکه آنچه را که دانشجویان را بر آن نیروی دریافت است بیان می کند و پس از آن سببهای تغییر نبض را اعم از سببهای طبیعی و غیرطبیعی و آنچه که خارج از طبیعت است توصیف می نماید. جالینوس این مقاله را هنگام تألیف کتاب «در فرقهها» تألیف کرده است. این مقاله را ابن سهدا به سریانی ترجمه کرده بود سپس من آن را برای سلمویه پس از ترجمهٔ کتاب «درصناعت» ترجمه کردم. بهمان اندازه که سلمویه فهم طبیعی و درایت و عنایت خود را برقراءت کتب آشکار می ساخت حرص من براستقصاء برپاك ساختن همهٔ آنچه را که برایش ترجمه کرده بودم افزون می گشت. پس از این آن را برای ابوجه فر محمد بن موسی با کتاب «در فرقه ها» و «در صناعت» بزبان عربی ترجمه کرده.

### ع\_ كتابه الى اغلوقن

کتاب او «خطاب به اغلوقن». این کتاب دارای دو مقاله است و جالینوس آن را بعنوان «درمان بیماریها خطاب بهاغلوقن» قرار داده وبدانشجویان خطاب نساخته ولی اهل اسکندریه چنانکه کمی پیش از این گفتم آن را در شمار کتابهائی که خطاب به دانشجویان است قرار داده اند. منظور جالینوس در این کتاب اینست که درمان بیماریهائی راکه بیشتر عارض می شود با گفتاری کوتاه بیان کند. او این کتاب را بخواهش مردی فیلسوف که از دیدن آثار او در شگفت آمده بود تألیف کـرد و چون درمان دهنده بدون شناختن بیماریها پی بدرمان آنها نمی برد لذا دلائل معرفت بیماریها را بردرمان آنها مقدم داشت و در مقاله نخستین دلائل تبها ومداوای آنها را توصیف کرد ـ همه آنها را یاد نکرد بلکه برآنچه که بیشتر عارض می شود اکتفا نمود ـ و این مقاله بردو قسمت تقسیم می گردد و در قسمت اول از این مقاله تبهای خالی از عوارض غریبه و درقسمت دوم تبهای همراه با آن عوارض را وصف می کند و در مقالهٔ دوم دلائل آماسها و درمان آنها را بیان مینماید. جالینوس این کتاب را هنگام تألیف کتاب «در فرقه ها» تألیف کرد. پیش از من سرجس این کتاب را به سریانی ترجمه کرده بود \_ او تا اندازهای در ترجمه توانا شده بود هرچند بغایت آن نرسیده بود سپس من آنرا پس از ترجمهٔ کتاب «در نبض» برای سلمویه به سریانی ترجمه کردم و بغد در همین ایام آنرا برای ابوجعفر محمدبن موسی بعربی ترجمه کردم.

### ٧- في العظام

کتاب او «در استخوانها». این کتاب دارای یك مقاله است و جالینوس آن را «در استخوانها برای دانشجویان» عنوان ساخته نه خطاب به دانشجویان زیرا نزد او میان «خطاب به دانشجویان» و «برای دانشجویان» فرق است زیرا وقتی کتاب خود را «خطاب به دانشجویان» عنوان می سازد دلیل براینست که او در تعلیم آنچه را که می آموزد نیروی دانشجویان را در نظر می گیرد و او را در این فن نحوه دیگری از تعلیم است که خاص دانش آموختگان می باشد و هنگامی که آن را «برای دانشجویان» معنون می سازد دلیل براینست که آن کتاب همهٔ علم بآن فن را فرا می گیرد جزاینکه تعلیم آن خاص متعلمان است چونکه جالینوس می خواهد که دانشجوی طب آموختن تعلیم آن خاص متعلمان است چونکه جالینوس می خواهد که دانشجوی طب آموختن

علم تشریح را برجمیع فنون طب مقدم بدارد زیرا نزد او آموختن طب قیاسی بدون شناختن تشریح غیرممکن است و منظور جالینوس در این کتاب اینست که حال هریك از استخوانها را بتنهائی خود و حال پیوستگی آنها را با هم بیان کند. جالینوس آن را هنگام تألیف دیگر کتابهای خود خطاب به دانشجویان تألیف کرده است. سرجس آن را ترجمه ای نارسا کرده بود سپس من آن را پس از اندی سال برای بوحنابن ماسویه ترجمه کردم و در ترجمهٔ آن نهایت شرح و ایضاح را برای استقضاء معانی آن منظور داشتم زیر آن مرد سخن آشکار را دوست دارد و بر آن پیوسته ترغیب می کند و پیش داشتم زیر آن را برای ابوجعفر محمدبن موسی ترجمه کرده بودم.

#### ٨\_ في العضل

کتاب او «درعضله ها». این کتاب دارای یك مقاله است و جالینوس آن را خطاب به به دانشجویان عنوان نساخته ولی اهل اسکندریه آن را در شمار کتابهای اوخطاب به دانشجویان وارد کرده اند بدین معنی که باین دو مقاله سه مقالهٔ دیگر از جالینوس را که خطاب به دانشجویان نوشته یعنی «در تشریح عصب»، و «در تشریح عروق غیرضوارب» و «تشریح عروق ضوارب» پیوسته و آن را کتابی واحد که دارای پنج مقاله است قرار داده اند و آن را بعنوان «در تشریح خطاب به دانشجویان» نامیده اند. غرض جالینوس در آن اینست که وضع جمیع عضلاتی که در هریك از اعضاء است بغایت استقصا وصف کند که چند و چگونه است و هریك از آنها از کجا آغاز می شود و کار هر یك چیست. همهٔ آنچه را که من برای تو در کتاب «استخوان ها» از جالینوس وسرجس و یك چیست. همهٔ آنچه را که من برای تو در کتاب «استخوان ها» از جالینوس وسرجس و خود بیان کردم در این کتاب بدان، جزاینکه من تاکنون آن را بعربی ترجمه کرده است.

#### ٩\_ في العصب

کتاب او «درعصب». این کتاب نیز دارای یك مقاله است و آن را خطاب به دانشجویان نوشته و غرض او در این کتاب این است که چند جفت عصب از دماغ و نخاع میروید و آنها چه نوع و چگونه هستند و هریك از آنها چه تقسیماتی دارند و عمل آنها چیست و داستان این کتاب همچون داستان کتاب «عضلهها» است.

### ه ١- في العروق

کتاب او «در رگها». این کتاب نزد جالینوس یك مقاله است که در آنبهبیان وضع رگهای زننده و رگهای غیرزننده پرداخته است. اواین کتاب را برای دانشجویان نوشته و خطاب به انطستانس عنوان ساخته است ولی اسکندرانیان آن را دو مقاله گردانیده مقالهای در رگهای غیرزننده و مقاله دیگر در رگهای زننده. و غرض او در این کتاب اینست که چند رگ از کبد می روید و آنها چه نوع و چگونه هستند و هریك را چه تقسیماتی است و چند شربان از قلب می روید و آنها چه نوع و چه گونه هستند و هستند و هریك بچه تقسیم می شوند و داستان این مقاله مانند داستان مقاله های گذشته است. من خلاصه آن را بیرون کشیدم و برای محمد بن موسی بعربی ترجمه کردم.

# ١١- في الاسطقسات على رأى بقراط

کتاب او «در اسطقسات بنابررای بقراط». این کتاب نیز دارای یك مقالهاست و غرض او در این کتاب اینست که بیان کند که همهٔ اجسامی که قبول کون و فساد می کنند یعنی بدنهای حیوان و نبات و اجسامی که از دل زمین زاده می شوند ترکیب آنها از چهار رکن خاك و آب و هوا و آتش است و این ها ارکان اولیه و دور از بدن انسان هستند ولی عناصر ثانوی نز دیك که قوام بدن انسان و دیگر جانوران خون دار بدانهاست عبار تند از اخلاط چهار گانه یعنی خون و بلغم و دو تلخه (صفرا و سودا). این کتاب از کتابهائی است که و اجب است پیش از خواندن کتاب «حیلة البرع» خوانده شود. این کتاب را پیش ازمن سرجس ترجمه کرده ولی آن را نفهمیده و ضایع ساخته است و سپس من با عنایت و استقصا برای بختیشو عبن جبریل به سریانی ترجمه کردم - این ترجمه و قسمت عمده آنچه را که من برای این مرد ترجمه کردم در هنگام پایان جوانی من براین روش بود ـ و سپس آن را برای ابوالحسن علی بن یحیی بعربی ترجمه کردم.

#### ١٢ في المزاج

کتاب او «درمزاج». جالینوس این کتاب را سه مقاله ساخته در دو مقالهٔ اول اقسام مزاج بدن های حیوان و تعداد و چگونگی آنها را توصیف و نشانه هائی که برهریك از آنها دلالت می کند بیان کرده است و در مقالهٔ سوم اقسام مزاج

داروها وچگونگی آزمایش و شناخت آنها را وصف نموده است و این مقاله به کتاب «نیروی داروها» که پس از این از آن یاد می کنم پیوسته می شود. واین کتاب نیز از کتاب از کتاب «حیلةالبرء» واجب و ضروری است. این کتابهائی است که خواندن آن پیش از کتاب «حیلةالبرء» واجب و ضروری است. این این کتاب را سرجس ترجمه کرده بود و من آن را با کتاب «ارکان» به سریانی ترجمه کردم سپس آن را برای اسحق بن سلیمان بعربی ترجمه کردم.

### ١٣-في القوى الطبيعية

کتاب او «در نیروهای طبیعی». این کتاب را نیز در سه مقاله قرار داده وغرض او در آن اینست کهبیان کند که تدبیر بدن با سه نیرو است که عبار تند از نیروی حابله و نیروی منمیه و نیروی غاذیه. نیروی حابله مرکب از دو نیرو است یکی منی را تغییر می دهد و آن را می بندد چنانکه از آن اعضاء متشابهةالاجزا می سازد و دیگری آنکه اعضای متشابهةالاجزا را با هیئت و وضع ومقدار وعددی که در هریك از اعضای مرکبه مورد نیاز است ترکیب میکند و نیروی غاذیه را چهار نیرو که عبارتند از نیروی جاذبه و نیرویماسکه ونیروی مغیره ونیروی دافعه خدمت می کنند. این کتاب را سرجس بهسریانی ترجمه بدی کرده بود و سپس من آن را بهسریانی برای جبریل بن بختیشوع ترجمه کردم در حالی که کودکی بودم که حدود هفده بهار از زندگی من گذشته بود و پیش از آن فقط یك كتاب راكه پس ازین یاد می كنم ترجمه كرده بودم. ترجمه این کتاب از نسخه های یونانی که افتادگی هائی داشت صورت پذیــرفت سپس من نیك به تصفح آن پرداختم تا آنکه افتادگیها را اصلاح کردم و پس از آنکه پـا بسن نهادم دوباره تصفح نمودم وافتادگیهای دیگر را یافتم که اصلاح کردم. این امر را بتو اعلام داشتم برای آنکه اگر از ترجمهٔ من از این کتاب نسخههای مختلف یافتی سبب آن را بدانی و من مقالهای از این کتاب را بعربی برای اسحق بن سلیمان ترجمه کردم.

### ١٢ في العلل والاعراض

کتاب او «دربیماری ها و عارضه ها». این کتاب دارای شش مقالهٔ بهم پیوسته است و خواندن این مقالات پیشاز خواندن «حیلة البرع» ضرورت دارد. جالینوس

خود این شش مقاله راکتابی واحد با عنوانی واحد نساخته ولی اهل اسکندریه آنهارا گرد کردند و عنوان واحد کتاب «العلل» را بآن دادند گوئی خواسته اند کتاب را بنام بیشتر محتویات آن بنامند ولی سریانیان این کتاب را با عنوانی دورتر و کوتاهتر از واجب ساختند و آن را کتاب «العلل والاعراض» نامیدند و اگر قصدشان این بودکه عنوان کاملی بدان دهند سزاوار بود که با اسباب و اعراض، امراض را نیز یاد کنند اما جالینوس مقالهٔ اول از این شش مقاله را بعنوان «فیاصناف الامراض» ساخته و در این مقاله توصیف کرده که اجناس بیماری ها چند است و هریك از آن اجناس را بانواع آن تقسیم کرده تا آنجاکه دراین قسمت بهدورترین انواع رسیده است. و مقالهٔ دوم را عنوان «في اسباب الامراض» داده و غرض او در آن مطابق با اين عنوان است زيرا او در این مقاله تعداد اسباب هریك از امراض و چگونگی آن اسباب را توصیف مي كند. ومقالهٔ سومرا به عنوان «في اصناف الاعراض» آورده و در آن اجناس وانواع اعراض و چگونگی آنها را بیان کرده است. و بقیه مقالات را «فی اسباب الاعراض» عنوان ساخته و در آنها اسباب فاعلهٔ هربك از اعراض و چگونگی آن اسباب را وصف مینماید. این کتاب را سرجس بهسریانی دوبار ترجمه کرده بود یك بارپیش از آنکه در مدرسهٔ اسکندریه ورزیده گردد و بار دیگر پس از آن. سپس من آن را در هنگام پایان جوانی برای بختیشو عبن جبریل بهسریانی ترجمه کردم و حبیش این شش مقاله را برای ابوالحسن علی بن یحیی بعربی ترجمه کرد.

### 10 \_ في تعرف علل الاعضاء الباطنة

کتاب او «در شناسائی بیماریهای اعضای پنهانی». این کتاب را جالینوس در شش مقاله قرار داده و غرض او در آن اینست که نشانه هائی را که از آن پی باحوال اعضای باطنه برده می شود چه بیماری در آن اعضا پیدا شده باشد ویا آنکه بعداً پیدا شود وصف کند. در مقالهٔ اول وقستی از مقاله دوم روش عامیان را که بدان بیماری ها شناخته می شود وصف می کند و در مقاله دوم خطای ار خیجانس را در راههائی که در جستجوی این غرض پیموده است آشکار می نماید و در باز مانده مقالهٔ دوم و در مقالات چهارگانهٔ بعدی بذکر اعضاء باطنه وامراض آنها عضو بعضو پر داخته است. او از دماع آغاز کرده و همچنین بدنبالهم بیان می دارد نشانه هائی که باآن بریك یك

ازاین اعضاء درهنگام بیماری استدلال می شود که چگونه علت آن شناخته می شود تا باقصای آن منتهی گردد. سرجس این کتاب را دوبارهٔ ترجمه کرده بود یك بار برای شیادوری اسقف کرخ و بار دیگر برای مردی بنام یسع و بختیشوع بن جبریل از من درخواست کرد که آن را تصفح وافتادگی هارا اصلاح کنم و چنان کردم پس از آنکه او را از جودت و سهولت ترجمهٔ آن آگاه نمودم. و ناسخ جاهائی را که من اصلاح کرده بودم در نیافت و باندازهٔ توانائی خودهریك از آن مواضع را دریافت لذا استقامت و صحت کتاب تااین زمان ناتمام ماند. و من پیوسته براعادهٔ ترجمه آن همت می گماشتم ولی کارهای دیگر من را از آن بازمی داشت تا آنکه اسرایل بن زکریا معروف به طیفوری اعادهٔ ترجمهٔ آن را از من درخواست نمود لذا آن را ترجمه کردم و حبیش تن را برای احمد بن موسی بعربی ترجمه کرد.

### 16 في النبض

کتاب او «در نبض». این کتاب را جالینوس در شانزده مقاله قرار داده و آنرا بچهار جزء که هریك از آن اجزاء شامل چهار مقاله است تقسیم کرده است و جزء اول را به «في اصناف النبض» عنوان ساخته و غرض او در آن اينست كه اجناس اوليه نبض و چگونگی آنها و کیفیت تقسیم هریك از اجناس بانواع تا بدورترین نوع را بیان کند. او درمقالهٔ اول از این جزء خلاصهٔ آنچه راکه درتوصیف اجناس و انواع نبض مورد نیاز است پایه نهاده و در پایان آن در یكجاگردكرده ولی سه مقالهباقی از این جزء را جدا نهاده و بهاحتجاج و بحث از اجناس و انواع و تعریف نبض اختصاص داده است. بدین جهت است که به خواندن مقالهٔ اول از این جـزء احتیاج ضروری هست در حالیکه بهخواندن سه مقالهٔ دیگر چنین احتیاجی نیست و بدین مناسبت برای خواننده چنین پیش می آید که مقالهٔ اول از جزء اول راکه می خواند از همهٔ آن جزء فقط بدان اکتفا می کند و سپس شروع بخواندن جزء دوم آن کتاب می-نماید. جالینوس این مطلب را خود بیان کرده و بدین سبب که یاد شد او میخواسته که آنچه راکه در دانستن اجناس و انواع نبض مورد نیاز است در مقالهٔ اول گرد آورد. او جزء دوم را به عنوان «در شناسائی نبض» ساخته و غرض او در آن اینست که بیان کند که چگونه هریك از اصناف نبض در هنگام لمس رگمها دانسته می شود

یعنی چگونه نبض بزرگ و کوچك و نبض تند و کند از هم بازشناخته میشوتد و برـ همین قیاس ازسایر اصناف نبض نیز آگاهی می دهد. جزء سوم را بعنوان «درسببهای نبض، آورده و غرض او در آن اینست که بیان کند که سبب هریك از اصناف نبض چیست یعنی مثلاً سبب نبض بزرگ چیست و سبب نبض تندکدام است و نبضهای باقی دیگر از چه سبب پیدا می شود. و جزء چهارم را «در پیشگفتار شناسائی نبض» عنوان کرده و غرض او اینست که بیان کند که چگونه علم پیشین از هریك از اصناف نبض یعنی بزرگ و کوچك و تند و کند و غیره بیرون می آید. سرجس هفت مقاله از این کتاب را بهسریانی ترجمه کرده بعنی مقالات اول از هریك از اجزاء سه گانه اول و چهار مقاله اخیر و او همچون اهل اسکندریه که از آنان اخذ کرده گمان برده که همچنانکه از جزء اول مقالهٔ اول از آن خوانده می شود و برآن اقتصار می گردد ـ چنانکه جالینوس خودگفته است زیرا آن مقاله مشتمل برهمه مطالبی است که از آن جزء مقصود است ـ همچنین است حال در سایر اجزا و این خطائی بزرگ است از آنان ولى اهل اسكندريه چون از هريك از اجزاء سه گانه اول بريك مقاله اقتصار كردند از جزء چهارم هم فقط بهمقاله اول اكتفانمو دند بدين جهت است كه مجموعه هاى بسيارى را بزبان یونانی می یابیم که در آنها فقط این چهار مقاله آمده است و این چهار مقاله از هریك از اجزاء چهارگانه انتخاب شده و متوالیاً مورد استنساخ قرارگرفته است و ما می بینیم مفسرانی که قصد شرح کتاب النبض را داشته اند همین مقالات چهارگانه از آن را شرح کرده و خود را بدان رسوا ساختداند. اماراسی (=راس عینی) ازمیان آنان بصواب نزدیك تر بوده زیرا او از آغاز متوجه شده که قراعت سایر مقالات جزء چهارم مورد احتیاج ضروری است پس آن را از آخر ترجمه کرده است سپس ایوب رهاوی هفت مقاله دیگر را برای جبریل بن بختیشوع ترجمه کرده ومن همهٔ این کتاب را از سالها قبل برای یوحنابن ماسویه تــرجمه کردم و در تلخیص و تحسین عبارت آن نهایت جهد را مبذول داشتم و نیز مقاله اول این کتاب را برای محمدبن موسی بعربی ترجمه کردم و ترجمهٔ بقیهٔ کتاب را حبیش از همان نسخهٔ سریانی که من ترجمه کردم بعهده گرفت و حبیش بالطبع مردی با فهم است و می کوشد که در ترجمه روش مرا دنبال کند ولی من گمان نمی کنم عنایت او برحسب طبع اوست. و این کتاب از علم پیشین بشمار می آید.

### ١٧ ـ في اصناف الحميات

کتاب او «در اقسام تبها». اواین کتاب را در دو مقاله قرار داده و غرض او اینست که اجناس و انواع و دلائل تبها را توصیف کند. در مقالهٔ اول دو جنس تب را که یکی در روح و دیگری در اعضای اصلی که معروف بهاعضای صلبیه اند توصیف کرده و در مقالهٔ دوم جنس سومی از آن را که در اخلاط عفونت گرفته است وصف نموده است. این کتاب را سرجس ترجمه ای ناپسند کرده بود و من در آغاز امر در وقتی که کودکی بیش نبودم برای جبرئیل بن بختیشوع ترجمه کردم و این نخستین کتابی بودکه از جالینوس به سریانی ترجمه کردم و سپس چون به سن کمال رسیدم آن را صفحه بینی کردم و در نتیجه اغلاطی در آن یافتم که آنها را با عنایتی خاص اصلاح و تصحیح نمودم آنگاه که میخواستم نسخه ای برای فرزندم برگیرم و همچنین آن را برای ابوالحسن احمد بن موسی به عربی ترجمه کردم.

### ١٨- في البحران

کتاب او «دربحران». این کتاب را جالینوس در سه مقاله قرار داده و غرض او درآن اینست که توصیف نماید چگونه انسان بدانجا می رسد که پیش پیش درمی یابد که بحران وجود دارد یا نه و در صورتیکه وجود دارد کی پدیدار می گردد و به چه چیز بازگشت می کند. این کتاب را سر جس ترجمه کرده بود و من آن را پس از چند سالی برای یو حنابن ماسویه اصلاح کردم و در تصحیح آن مبالغه نمودم و نیز آن را برای محمد بن موسی بعربی ترجمه کردم.

### ١٩ ـ في ايام البحران

کتاب او «در روزهای بحران». این کتاب را نیز جالینوس درسه مقالهٔ قرار داده و غرض او در دو مقاله اول اینست که توصیف کند اختلاف حال روزهای مختلف را در قوت و اینکه بحران در کدام یك وجود دارد و در کدام یك وجود ندارد و نیز در روزهائی که بحران در آن وجود دارد کدام بحران پسندیده و کدام ناپسند است و آنچه که باین مطلب مرتبط می شود. و در مقالهٔ سوم علل اینکه چنین اختلافی در قوت روزها وجود دارد بیان می کند. سرجس این کتاب را بسریانی ترجمه کرده بود و من

این کتاب و کتاب پیشین را اصلاح نمودم و این را نیز برای محمدبن موسی تـرجمه کردم و این کتاب و کتاب پیش از علم پیشین بشمار می آیند.

#### ه ٢ \_ في حيلة البرء

کتاب او در «چارهٔ بهبود». این کتاب را در چهارده مقاله قرار داده و غرض او در آن اینست که بیان کند که چگونه هریك ازبیماریها بروش قیاس درمان میشود و در این مورد برعوارض عمومی که مورد نظر است اکتفا می گردد و از میان آنها آنچه که موجب درمان هریك از بیماریها میشود استخراج میشود. او در این مورد بآوردن مثالهای کمی از اشیاء جزئی استناد می جوید. او شش مقاله از این کتاب را برای مردی بنام ایارن تألیف کرده است در مقاله اول و دوم اصول صحیحی را که پایهٔ این امر در این علم بر آنها نهاده شده بیان کرده و اصول نادرستی را که ارسطراطس ویاران اوپایه نهادند درهم شکسته است. درچهار مقاله دیگر درمان جدائی پیوستگی اعضا را توصیف کرده است. ایارن پیش از آنکه جالینوس کتاب را تمام کند در گذشت سپس جانیانوس از او خواست که آن را تمام کنا. سپس او هشتمقالهٔ دیگر را برای او نوشت. در شش مقالهٔ اول درمان بیماریهائی که در اعضای مشابهةالاجزا پیش می آید توصیف کرد و در دو مقالهٔ دیگر درمان بیماریهای اعضای مرکبه را بیان نمود و در مقاله اول از شش مقالهٔ نخستین درمان همهٔ اقسام سوء مزاج که دریك عضوپیدا می شود توصیف کرد و من باب مثال آن توصیف را بر آنچه که در معده حادث می شود جاری ساخت. در مقالهٔ پس از آن که همان مقالهٔ هشتم از کتاب است درمان اقسام تبهائی که در روح است یعنی تب روز را توصیف می کند و درمقالهٔ پس از آن یعنی مقالهٔ نهم درمان تب مطبقه را وصف می نماید و در مقالهٔ دهم درمان تبی را که در اعضای اصلی است یعنی نب دق را نوصیف می کند و در آن جمیع آنچه که در این باره از استعمال حمام باید دانست بیان مینماید. در مقاله یازدهم و دوازدهم درمان تبهائی که از عفونت اخلاط بوجود می آیند بیان می کند. تبهائی راکه خالی از اعراض غريبه است درمقاله يازدهم وآنهائي كه همراه با اعراض غريبه است درمقاله دوازدهم آورده است . این کتاب را سرجس به سریانی ترجمه کـرده بود ترجمهٔ شش مقاله اول در وقتی صورت گرفته بودکه او در ترجمه ضعیف بود ولی هشت مقالهٔ

دیگر را هنگامی ترجمه کردکه مهارت کافی در ترجمه یافته بود بدین جهت است که ترجمهٔ این هشت مقاله بهتر از ترجمهٔ شش مقاله اول میباشد. سلمویه ازمن درخواست کردکه این قسمت دوم را برای او اصلاح کنم وچنین میپنداشت که اصلاح آسان تر بهتر از ترجمه است بدین منظور قسمتی از مقالهٔ هفتم را بامن مقابله کرد درحالیکه نسخهٔ سریانی در دست او ونسخهٔ یونانی در دست من بود واومتن سریانی را برمن قراعت می کرد و هرگاه نکته ای از آن با متن یونانی مخالف بود من اورا آگاه می کردم و او آن را اصلاح می نمود وبدان اندازه اصلاح کردکه دیگرکار براوسخت آمد و برای او آشکارگشت که ازنو ترجمه کردن آسان تر ودرست تر وپیوستگی در آن استوار ترست لذا ازمن خواست تاآن مقالات را ترجمه کنم و من آنها را از آخر ترجمه کردم. در آن وقت ما در رقه بودیم در زمان غزوات مامون. او آن مقالات را به زکریابن عبدالله معروف به طیفوری داد آنگاه که عزم مدینةالسلام (= بغداد) داشت تا درآنجا مورد نسخ قرارگیرد . در کشتی که در آن زکریا بود حریقی در گرفت و کتاب سوخت و نسخهای از آن باقی نماند. پس از چند سال من کتاب را از اول برای بختیشوع بن جبریل ترجمه کردم. از هشت مقاله آخر نسخه هائی به یوهانی نزد من بود با آنها مقابله کردم ونسخهای صحیح از آن آماده ساختم و آن را تاحد امکان به غایت استقصا وبلاغت ترجمه کردم. از شش مقاله اول فقط بر یك نسخه از آن دسترسی پیدا کردم و چون آن نسخه غلط بسیار داشت تصحیح آن مقالات آنچنان که باید برای من میسر نگردید پس از آن نسخهای دیگر یافتم و باآن امر مقابله واصلاح بحد امکان انجام گردید و کنار گذاشته شد تا اینکه با نسخهٔ سومی اگر یافت شود مقابلهگردد زیرا نسخههای یونانی این کتاب کم است چون این کتاب از کتابهائی نیست که در مدارس اسکندریه خوانده می شود. این کتاب را از روی نسخ یونانی که من ترجمه کردم حبیش بن حسن برای محمدبن موسی ترجمه کرده و سپس ازمن خواست تا در هشتمقالهٔ اخیر تصفح بعمل آورم واغلاطي راكه ميابم اصلاحكنم من خواسته اورا اجابت وكتاب را اصلاح کردم.

این است آن کتابهائی که در مدرسههای پزشکی اسکندریه میخوانند. آنان بهمین ترتیبی که من یاد کردم این کتابهارا قراعت می کنند. آنان هرروز جمع میشوند و بخواندن و فهمیدن یك کتاب می پردازند چنانکه امروزه اصحاب نصارای ما در

آموزشگاههائی که معروف به اسکول است هرروز برای خواندن کتابی از کتابهای متقدمان ویا سایر کتب اجتماع می کنند. هریك از افراد پس ازمهارت دراین کتب به قراءت آن می پر دازند بهمان نحو که امروز اصحاب ما تفاسیر کتابهای متقدمان را می خوانند. اما جالینوس براین نبوده که کتابهایش براین روش قراءت گردد. او چنانکه گذشت سفارش کرده که پس از کتاب او «درفرقه ها» کتابهای او «در تشریح» خوانده شود و سپس بقیه کتابهای او بترتیبی که خود آن را نهاده است قراءت گردد.

### ٢١ في علاج التشريح

كتاب او «درعلاج تشريح». او اين كتاب را درپانزده مقاله قرارداده و در آنها بتوصیف امور زیر پرداخته است درمقالهٔ اول عضلات و رباطات دست، درمقالهٔ دوم عضلات ورباطات پا، درمقاله سوم دربارهٔ عصب وعروق دودستوپا، درمقاله چهارم <u>عضلانی است که دوگونه و دو لب و چانه پائین و سروگردن و دو شانه را بحرکت در </u> مي آورد، در مقاله پنجم عضلات سينه و مراق شكم و دو متن وپشت، درمقاله ششم آلاِت غذاکه عبارت است ازمعده وامعا وکبد و طحال وکلی و مثانه ومانند آنها در مقالهٔ هفتم و هشتم تشریح آلات تنفس. در هفتم آنچه را که درتشریح قلب و ریه و عروق ضوارب درزندگی وپس ازمرگ حیوان آشکار میشود توصیف کرده و درهشتم آنچه راکه درتشریح همه جای سینه ظاهرمی شود وصف نموده است. مقالهٔ نهم خاص تشریح دماغ و نخاع است، دهم تشریح چشمان و زبان و مری و آنچه که باین اعضا پیوسته است. در یازدهم آنچه که در حنجره است وهمچنین استخوانی شبیه بهلام از حروف یونانی یعنی این شکل ۸ و آنچه که بدین مربوط است، درمقالهٔ دوازدهم تشریح اعضای تولید، درسیزدهم تشریح رگهای زننده وغیرزننده، درمقالهٔ چهاردهم تشریح عصبی که از دماغ می روید، در مقالهٔ پانز دهم تشریح عصبی که از نخاع می روید. ایوب رهاوی این کتاب را بسریانی برای جبریلبن بختیشوع ترجمه کرده بود ومن در همان زمانهای نزدیك برای پوحنابن ماسویه اصلاح كردم و درعنایت به تصحیح آن مبالغت ورزيدم.

### ٢٢- في اختصار كتاب مارينس في التشريح

کتاب او «در اختصار کتاب مارینس درتشریح». او خودگفته است که این کتاب را در چهارمقاله آورده و تا این زمان من این کتاب را ندیده ام و نیز نشنیده ام که کسی آن را دیده باشد یا از جای آن با خبر باشد. جالینوس در کتاب خود که معروف به «فهرست» است تعداد مقالات مارینس را که او در کتاب فوق خلاصه کرده یاد کرده و یك یك از آن مقالات را توصیف نموده است.

### ٣٧ ـ في اختصار كتاب لوقس في التشريح

کتاب او «در اختصارکتاب لوقس درتشریح». اوخودگفته استکه اینکتاب را در دو مقاله قرارداده. داستان اینکتاب هم مانندکتاب پیشین است من نهآن را دیدهام ونه اثری ازآن بدست آوردهام

### ٢٢- فيما وقع من الاختلاف في التشريح

کتاب او «در اختلافاتی که دربارهٔ تشریح پیدا شده». این کتاب را دردومقاله قرارداده و غرض او در آن اینست که بیان کند اختلافاتی که درمیان اصحاب تشریح در کتابهای تشریح آمده فقط درلفظ است و تا چه حد به معنی ارتباط پیدا می کند و سبب آن چیست؟ این کتاب را ایوب رهاوی ترجمه کرده بود و چون اصلاح آن مرا خسته کرد دوباره آن را به سریانی برای یوحنابن ماسویه ترجمه و آن را به بهترین وجهی تخلص کردم وحبیش آن را برای محمدبن موسی به عربی ترجمه کرد.

### ٢٥- في تشريح الحيوان الميت

کتاب او «در تشریح حیوان مرده». این کتاب را دریك مقاله قرار داده و در آن چیزهائی که درباره تشریح حیوان مرده باید دانسته شود توصیف کرده است ایوب آن را ترجمه کرده بود و من آن را با کتاب پیشین دوباره به سریانی ترجمه کردم و حبیش آن را برای محمد بن موسی بعربی ترجمه کرد.

### 27- في تشريح الحيوان الحي

کتاب او «در تشریح حیوان زنده». این کتاب را در دو مقاله قرار داده و در آن

چیزهائی را که دربارهٔ تشریح حیوان زنده باید دانسته شود بیان کرده است. ایوب رهاوی نیز این کتاب را ترجمه کرده بود ومن آنرا باکتاب پیشین دوباره به سریانی ترجمه کردم وحبیش آنرا برای محمدبن موسی بعربی ترجمه کرد.

### ٢٧- كتابه فيعلم بقراط بالتشريح

کتاب او «در علم بقراط به تشریح». این کتاب را در پنج مقاله قرار داده و آن را خطاب به فویشس درسنین جوانیاش نوشته است و در آن بیان داشته است که بقراط حاذق به علم تشریح بود و برای اثبات این مدعا از همهٔ کتابهای اوشاهد آورده است. ایوب این کتاب را بهسریانی ترجمه کرده بود ومن آنرا باکتبی که پیش ازاین یاد شد ترجمه کردم و در تلخیص آن مبالغت ورزیدم و حبیش آن را برای محمدبن موسی بعربی ترجمه کرد.

### ٢٨ - كتابه في علم ارسسطراطس في التشريح

کتاب او «درعلم ارسسطراطس درتشریح». این کتاب را درسه مقاله قرارداده و آنرا نیزخطاب به فویشس درسنین جوانیش نوشته و در آن بشرح آنچه که ارسسطراطس در همه کتابهایش دربارهٔ تشریح نوشته پرداخته و صوابها و خطاهای اورا در آنها آشکار ساخته است. کسی این کتاب را پیش از من ترجمه نکرده بود و من آن را باکتابهائی که پیش از این یاد کردم بسریانی ترجمه کردم. جزاینکه از این کتاب جز بیك نسخه که افتادگی فراوان داشت و آخرشهم کمی ناقص بود دست نیافتم و بارنج فراوان توانستم آن را تلخیص کنم ولی مفهوم آن بدست آمد و من خود را ملزم ساختم که باندازهٔ توانائی خود از آنچه که جالینوس گفته عدول نکنم و حبیش آن را برای محمد بن موسی بعربی ترجمه کرد.

### ٢٩ كتابه فيما لم يعلم لوقس من امر التشريح

کتاب او «در آنچه که لوقس از امر تشریح ندانسته است». او خودگفته است که این کتاب را در چهار مقاله قرار داده ولی من نه آن را دیده ام ونه شنیده ام که کسی دیده

#### · ٣- كتابه فيما خالف فيه لوقس

کتاب او «در آنچه که به مخالفت لوقس پرداخته است». اوخودگفته است که این کتاب را دردو مقاله قرارداده و من آنرا ندیدم و کسی را نمی شناسم که دیده باشد.

### ٣١- كتابه في تشريح الرحم

کتاب او « در تشریح رحم ». این کتاب دارای یك مقاله کوچك است که آنرا برای زنی درسنین جوانیاش نوشته و در آن همه آنچه را که مربوط به تشریح رحم است و نیز آنچه را که هنگام زادن بروز می کند بیان داشته است. این کتاب را ایوب ترجمه کرده بود سپس من آنرا با کتابهای دیگر که دربارهٔ تشریح بسریانی ترجمه کرده بودم ترجمه کردم و حبیش آنرا بعربی برای محمدبن موسی ترجمه کرد.

### ٣٢ كتابه في مفصل الفقرة الاولى من فقار الرقبة

كتاب او «در مفصل فقرهٔ نخستين ازفقره هاى گردن». يك مقاله است.

### ٣٣ - كتابه في اختلاف الاعضاء المتشابهة الاجزاء

كتاب او «در اختلاف اعضاى متشابهة الاجزاء». يكمقاله است.

### ٣٢\_كتابه في تشريح آلات الصوت

کتاب او «درتشریح آلات صوت». این کتاب یك مقاله است و آن را ساخته و به جالینوس نسبت داده اند و آن را نه جالینوس نوشته و نه کسی دیگر از پیشینیان بلکه یکی از متأخران آن را از کتابهای جالینوس گرد آوری کرده و این گرد آورنده بسیار ضعیف بوده است. یو حنابن ماسویه ترجمه آن را از من خواست و من آن را پذیرفتم و بیاد ندارم که آیا آن را ترجمه کردم یا اصلاح نمودم جز اینکه می دانم که آن را به بهترین و جه امکان تلخیص نمودم.

### ٣٥- كتابه في تشريح العين

کتاب او « در تشریح چشم». ا زکتاب نیز دارای یك مقاله است و عنوان آن نیز

باطل است زیرا منسوب به جالینوس است و شاید از روفس یاکسیکه درپایهٔ فرودین اوست باشد. ایوب این کتاب را ترجمه کرده بود ومن آنرا بامساعدت برای یوحنابن ماسویه ترجمه کردم.

اینست کتابهای او و کتابهای منسوب باو درتشریح وپس از آن کتابهای اودر افاعیل اعضا و منافع آن می آید و من شروع می کنم بیاد کردن از آنها بجز آنچه که ذکر آن گذشته است کتاب «القوی الطبیعیة» است.

### ع٣\_كتابه في حركة الصدروالرئه

کتاب او «درحرکت سینه وریه». این کتابرا درسه مقاله قرار داده و آنرا در سنین جوانی اش پساز برگشت نخستینش از رم نوشته است. او در آن هنگام مقیم شهرسمرنا بو دو نز د فالفس درس می خواند. یکی از همدرسان او از او خواست که آن را بنویسد او در مقالهٔ اول و دوم و قسمت نخستین از مقالهٔ سوم آنچه را که از فالفس دراین فن آموخته است و در قسمت آخر آن آنچه را که خود استخراج کرده است توصیف می کند.

من این کتاب را بسریانی ترجمه نکردم و کسی هم پیشازمن آنرا ترجمه نکرده است سپس است ولی اصطفن بن بسیل آن را بعربی برای محمد بن موسی ترجمه کرده است سپس محمد بن موسی از من خواست که آن را مقابله و افتادگی های آنرا اصلاح کنم و من چنین کردم و پس از آن یو حنابن ماسویه از حبیش خواست که آنرا از عربی بسریانی نقل کند واوهم چنین کرد.

#### ٣٧\_ كتابه في علل التفس

کتاب او «درعلل تنفس». این کتاب را دردو مقاله برای فویش نوشته در نخستین سفرخود به رم و غرضاو دراین کتاب آنست که بیان کند که باکدام آلات تنفس بآسانی وباکدام بسختی صورت می گیرد. ایوب آن را ترجمه غیرقابل فهمی کرده بود واصطفن نیز آن را بعربی برای محمد بن موسی ترجمه کرده بود و محمد بن موسی ترجمه آن را پیش از کتاب پیشین از من خواست واصطفن را فرمان داد تا با من مقابله کند و من ترجمه سریانی را با زبانی قابل فهم و استوار و روشن اصلاح کردم زیرا من میخواستم که نسخه ای از آن برای فرزندم برگیرم و ترجمه عربی آن نیز همچنان بود جز آنکه ترجمه نسخه ای از آن برای فرزندم برگیرم و ترجمه عربی آن نیز همچنان بود جز آنکه ترجمه

عربی دراصل بسیار از ترجمه سریانی بهتر بوده است.

### ٣٨- كتابه في الصوت

کتاب او « در صوت ». این کتاب را در چهار مقاله قرارداده پس از کتابی که پیش از این یاد کردم و غرض او در آن اینست که بیان کند که صوت چه گونه است و حقیقت آن چیست و مادهٔ آن کدام است و با چه ابزارهائی به وجود می آید و کدام اعضا به وجود آن کمك می کند و چه گونه اصوات مختلف هستند. این کتاب را من به سریانی ترجمه نکردم و کسی هم پیش از من آنرا بآن زبان ترجمه نکرده است ولی من بیست سال است که آنرا به عربی برای محمدبن عبدالملك وزیر ترجمه کرده ام و در تلخیص آن مبالغت ورزیده ام بر حسب حسن فهمی که آن مرد را بوده است. و محمد آن را خوانده و سخنان بسیاری از آن را بر حسب آنچه که آن را بهتر محمد آن را خوانده و سخنان بسیاری از آن را بر حسب آنچه که آن را برهتر و نسخه نخستین نظر کرده است پنداشته تغیر داده است سپس محمدبن موسی در آن و در نسخه نخستین نظر کرده است تاسب اختلاف میان دو نسخه را بدانی دروقتی که هردو موجود بوده اند. و یوحنابن ماسویه از حبیش ترجمه این کتاب را از عربی به سریانی خواست و او آنرا برایش ترجمه ماسویه از حبیش ترجمه این کتاب را از عربی به سریانی خواست و او آنرا برایش ترجمه این کتاب را از عربی به سریانی خواست و او آنرا برایش ترجمه

### ٣٩- كتابه في حركة العضل

کتاب او «درحرکت عضل». این کتاب را دردو مقاله قرارداده وغرض اودرآن اینست که بیان کند که حرکت عضل چیست و چگونه است آن و چگونه این حرکات مختلف بوجود می آید و حال آنکه خود یك حرکت دارد و در آن کتاب از نفس نیز بحث می کند که آیا آن از حرکات ارادی یا حرکات طبیعی است وبررسی می کند در آن از چیزهای لطیف بسیاری ازاین فن واین کتاب را من به سریانی ترجمه کرده ام و کسی پیش از من آنرا به این زبان ترجمه نکرده است واصطفن آنرا به عربی ترجمه کرده است و محمد بن موسی ازمن خواست که آنرا با یونانی مقابله و اصلاح کنم و من آنرا انجام دادم.

### · ٢- كتابه في اعتقاد الخطأ الذي اعتقد في تمييز البول من الدم

کتاب او «در رای خطای کسی که در جدائی میان بول وخون معتقد شده است» این کتاب یک مقاله است و من به نسخه ای از آن به زبان یونانی برخوردم و آمادگی خواندن آن به من دست نداد تا چه رسد به ترجمه آن و دیگری هم آن را ترجمه نکر ده است

### ٢١- كتابه في الحاجة الى النبض

کتاب او «درنیاز به نبض». این کتاب یك مقالهاست و در آن منفعت نبص را بیان کرده. من آنرابه سریانی برای سلمویه بن بنان ترجمه کردم و حبیش آنرا با کتاب بزرگ در نبض به عربی ترجمه کدرد [ و اسحق بن حنین آن را پس از مرگ پدرش ترجمه کرد]

### ٢ ٢ \_ كتابه في الحاجة الى التنفس

کتاب او «درنیاز به تنفس». این کتاب نیزیك مقاله است ولی بزرگ است. او دراین کتاب بررسی می کند که چیست منفعت تنفس. و گمان نمی کنم که این کتاب به سریانی ترجمه شده باشد ولی اصطفن آن را به عربی ترجمه کرد و من نیز نیمی از آن را برای محمد بن موسی به عربی ترجمه کرده بودم ولی عارضه ای به من رخ داد که من را از پایان رساندن آن بازداشت سپس عیسی شاگرد من از من خواست که آن را به سریانی ترجمه کنم و من آن را بخاطر محبت باوانجام دادم

# ٣٧- كتابه في العروق الضوارب هل يجرى فيها الدم بالطبع املا

کتاب او «در رگمای زننده که آیا خون درآنها بالطبع جریان دارد یانه». این کتاب نیز یك مقاله است و غرض او در آن کتاب با عنوان آن تطبیق می کند. من در وقتی که کودکی بودم آن را به سریانی برای جبریل ترجمه کردم ولی اطمینان بدرستی آن نداشتم زیرا نسخه آن یکی بود و خطا در آن بسیار و جود داشت سپس من بالاخره ترجمه آن را به سریانی به پایان رساندم و عیسی بن یحیی آن را به عربی ترجمه کرد.

### ۴۴\_كتابه في قوى الادوية المسهلة

کتاب او «درنیروهای داروهای مسهل». این کتاب نیز یك مقاله است که در آن بیان کرده است که است که هریك از بیان کرده است که اسهال داروها آنچه را که مسهل می کند باین نیست که هریك از داروها آنچه را که در بدن برخورد کند به طبیعت خود برمی گرداند و سپس دفع کند و خارج شود و هریك از آنها خلط موافق و مشاکل خود را جذب کند. این مقاله را ایوب رهاوی به سریانی ترجمه کرد و نسخهٔ آن به یونانی نزد من است و من آن را به سریانی ترجمه کردم و عیسی بن یحیی آن را به عربی ترجمه کرد.

#### 40- كتابه في العادات

کتاب او «درعادات». این کتاب یك مقاله است و غرض او در آن اینست که بیان کند که عادت یکی ازعوارضی است که درخور نظر می باشد. من این مقاله را به سریانی برای سلمویه بن بنان ترجمه کردم و پس از این مقاله تفسیر شهاداتی را که جالینوس از قول افلاطون بشرح ایروفیلس آورده و نیز تفسیر آنچه که از قول بقراط بشرح جالینوس نقل شده آورده شده است و حبیش این کتاب را برای احمد بن موسی به عربی ترجمه کرده است.

### ع٢- كتابه في آراء بقراط وفلاطن

کتاب او «در آراء بقراط و افلاط ون». این کتاب را در ده مقاله نوشته است و غرض او در آن اینست که بیان کند که افلاط ون در بیشتر گفتارهایش موافق بقراط است از جهت آنکه از او اخذ کرده است و ارسطو در چیزهائی که با آن دو مخالفت و رزیده خطاکرده است. و بیان می کند در آن همه آنچه را که مورد نیاز است از امر نیروی نفس مدبر که که بوسیلهٔ آن فکر و توهم و ذکر بوجود می آید و نیز اصول سه گانه ای را که نیروهائی که تدبیر بدن بدانه است از آن منبعث می شود و فنون مختلف دیگری غیراز اینها. ایوب این کتاب را به سریانی ترجمه کرده بود و تا این غایت کسی جز او آن را ترجمه نکرده است و در نزد من نسخه هائی از آن به زبان یونانی بود که من از آنها به نسخی دیگر مشغول شدم سپس آن را به سریانی ترجمه کردم و خود مقاله ای در اعتذار جالینوس در آنچه که در مقاله هفتم از این کتاب گفته است بدان افزودم و حبیش آن را به عربی

برای محمدبن موسی ترجمه کرده است.

### ۴٧\_ كتابه في الحركات المعتاصة المجهولة

کتاب او «درحرکات دشوار ومجهول» این کتاب دریك مقاله است و غرض او درآناینست که بیان کند امرحرکاتی را که براو وبر کسانی که پیش از اوبودند مجهول بوده وسپس او آن را فهمیده است. این کتاب را ایوب ترجمه کرده است ولی من آن را در گذشته تراجمه نکرده بودم و نسخه کتاب نزد من بود سپس من آن را به سریانی و پش از آن به عربی برای محمد بن موسی ترجمه کردم.

### ۴۸ کتابه فی آلة الشم

کتاب او «درابزار بویائی». این کتاب نیز دریك مقالهاست ونسخهٔ یونانی آن نزد من بود جزاینکه من وقت ترجمهٔ آن را نداشتم و سپس اسحق بن حنین آن را به عربی ترجمه کرد.

### ٩ - كتابه في منافع الاعضاء

کتاب او «درسود اندامها». این کتاب را درهفده مقاله قرار داده است.

درمقالهٔ اول ودوم حکمت باری تعالی را دراستواری آفرینش دست ودرمقالهٔ سوم حکمت او را دراستواری آفرینش پا بیان کرده است در مقالهٔ چهارم و پنجم حکمت اورا در ابزارهای غذا ودر مقالهٔ ششم وهفتم امر ابزارهای دمزدن و در مقالهٔ هشتم و نهم آنچه که مربوط به سراست ودرمقالهٔ دهم آنچه که مربوط به دو چشم ودر مقالهٔ یاز دهم سایر چیزهائی که در روی قرار دارد و در مقالهٔ دواز دهم نواحی سینه و دو شانه گزارش شده است. سپس در دومقاله پس از آن حکمت اندامهای تولید و درمقالهٔ پانز دهم احتجاجی مناسب برای آنچه که در آن مقاله و آنچه که پس از آن است آورده است و درمقاله شانز دهم امر ابزارهائی که درهمه بدن مشترك است یعنی رگهای زننده و غیر زننده و اعصاب را بیان کرده است. سپس در مقالهٔ هفدهم حال جمیع اعضا و اندازه های آنها را توصیف کرده و همه منافع آن کتاب را را بیان داشته است.

این کتاب را سرجس بهسریانی ترجمهای نارساکرده بود ومن آن را بهسریانی

برای سلمویه ترجمه کردم و حبیش آن را به عربی برای محمد ترجمه کرد و من مقالات را تصفح و ساقطها را اصلاح کردم و براصلاح باقی آن هستم [حنین بعد از این قول مقاله هفدهم از این کتاب را به عربی ترجمه کرده است].

سپس بدنبال این کتابها کتابهائی که خواندن آن پیش از خواندن کتاب حیلة البرء لازم است می آید و من برخی از این کتابها را یاد کردم از جمله آنها : کتاب ارکان و کتاب مزاج و کتاب علل واعراض و کتاب تعرف علل اعضای باطنه و کتاب اصناف الحمیات و کتاب صناعت. و از کتابهائی که در شناسائی پیشین است کتاب بحران و کتاب بزرگ و کوچك او در نبض است و من اکنون به و صف آنچه که از این کتابها بازمانده است می پردازم.

### ه ۵- كتابه في افضل هيأت البدن

کتاب او «دربرترین هیأتتن». این کتاب دریك مقاله است که بدنبال دومقالهٔ اول از کتاب مزاج میآید و غرض او در آن از عنوان آن آشکار میگردد. من این کتاب را بهسریانی برای فرزندم و نیز آن را بهعربی برای ابوالحسین علیبن یحیی ترجمه کردم.

### ١٥- كتابه في خصب البدن

کتاب او «درخصب بدن». این کتاب دریك مقاله کوچك است وغرضاو درآن ازعنوان آن آشکار می گردد. من این کتاب را با مقاله ای که پیش از آن است به سریانی ترجمه کردم و علی بن یحیی از من خواسته بود که آن را به عربی ترجمه کنم ولی من خود را آماده برای آن نمی دیدم و حبیش آن را برای ابوالحسن احمد بن موسی به عربی ترجمه کرد.

### ٥٢- كتابه في سوء المزاج المختلف

کتاب او «دربدیهای مختلف مزاج». این کتاب دریك مقالهاست و غرض او در آن از عنوان آن آشکار می گردد. او در این کتاب بیان کرده است که کدام یك از بدیهای مزاج در همهٔ بدن یکسان است و حال آن چه گونه است و کدام یك از آن ها در

اعضای بدن مختلف است. این کتاب را ایوب ترجمه کرد و نسخهٔ آن به یونانی نزد من بود وهنوز وقت خواندن آن را نکرده بودم سپس آن را به عربی برای ابوالحسن احمدبن موسی ترجمه کردم.

### ٥٣ كتابه في الادوية المفردة

کتاب او ودر داروهای ساده». این کتاب را جالینوس دریازده مقاله قرارداده است و چنانکه یاد کردم بدنبال مقالهٔ سوم از کتاب مزاج می آید. در دو مقالهٔ اول خطای کسانی که راههای نادرست را در حکم برنیروهای داروها پیمودهاند آشکار ساخته است. سپس درمقالهٔ سوم اصلی درست را برای تمامی شناخت حکم نیرو های لول داروها پایه نهاده است سپس در مقالهٔ چهارم امر نیروهای دوم راکه مزهها و بویها باشد بیان کرده و آنچه را که از اینها برنیروهای نخستین داروها استدلال می شود خبرداده است و در مقالهٔ پنجم به توصیف نیروهای سوم از داروهاکه عبارت ازائر آنها دربدن از قبیل گرم کردن و سرد کردن و خشك ساختن و ترساختن باشد پرداخته است و سپس در سه مقالهای که پس از این می آید نیروی یك یك از داروها را که اجزای گیاهان است و صف کرده و بعد در مقالهٔ نهم نیروهای که اجزای زمین است بعنی انواح خالها و گلها و سنگ ها و معدنها را بیان کرده و سپس در مقاله دهم نیروی داروهائی را که در در با و در مقاله یازدهم نیروی داروهائی را که در دریا و در مقاله یازدهم نیروی داروهائی را که در دریا و در مقاله یازدهم نیروی داروهائی را که در دریا و در مقاله یازدهم نیروی داروهائی را که در دریا و ای شور بوجود می آید توصیف کرده است.

یوسف خوری جزء اول را که پنج مقاله است ترجمهای نادرست و نارسا به سریانی کرده بود سپس ایوب آن را ترجمهای بهتر از ترجمهٔ یوسف کرد ولی چنانکه باید آن را متخلص نگردانید وبعد من آن را برای سلمویه ترجمه و در تخلص آن مبالغه ورزیدم و جزء دوم از این کتاب را سرجس ترجمه کرده بود ویوحنابن ماسویه ازمن خواست که جزء ثانی ازاین کتاب را مقابله و اصلاح کنم من آن را انجام دادم هرچند که بهتر آن بود که آن را ترجمه می کردم و حبیش ابن کتاب را برای احمدبن موسی به عربی ترجمه کرد [حنین پس از این گفتار کتاب را بهسریانی تلخیص و پنج مقالهٔ اول را برای علی بن یحیی ترجمه کرده است].

# ٥٢- كتابه في دلائل علل العين

کتاب او «در نشانه های بیماریهای چشم». این کتاب در یك مقاله است که آن را در روزگار جوانی برای پسری کحال (= چشم پزشك) نوشته و در آن بیماریهائی که در هریك از طبقات چشم است خلاصه کرده و نشانه های آن را توصیف کرده است. سرجس این کتاب را بهسریانی ترجمه کرده و نسخه یونانی آن نزد من بودولی فرصت ترجمهٔ آن را پیدا نکردم.

that of got like it is again the the may it itsteps with my . It.

life Trade queint End to The les

# ٥٥- كتابه في اوقات الامراض

کتاب او هدر اوقات بیماریها ۱۰ این کتاب نیزدریك مقاله است و در آن اوقات چهارگانهٔ بیماری ها یعنی ابتدا و تزید و وقوف و انحطاطرا توصیف کرده است. ایوای این کتاب را ترجمه کرده و نسخهٔ یونانی آن نزد من بود و مجال ترجمه کرده و نسخهٔ یونانی آن نزد من بود و مجال ترجمه کرده و عیسی بن علی آن را به عربی ترجمه کرده و عیسی بن علی آن را به عربی ترجمه کرده و عیسی بن علی آن را به عربی ترجمه کرده و

# 20- كتابه في الامتلاء

کتاب او «درامتلا». این کتاب نیز در یك مقاله است و در آن کثرت اخلاط و نشانه های هر یك از آنهارا توصیف می کند. من در همین نزدیکی آن را برای بختیشوع ترجمه کردم برطبق عادت خود در ترجمه که رساترین و بارور ترین زبان او نزدیك ترین آن را به یونانی به بدون تجاوز به حق سریانی به بکار می برم سپس بختیشوع از من خواست که ترجمهٔ او را به زبانی آسان تر و هموارت رو فراخ تر از زبان اول انجام ددم و من هم انجام دادم واصطفل این کتاب را به عربی ترجمه کرده و من آن را ندیده ام.

# ۵۷\_ كتابه في الاورام

کتاب او «درآماسها». این کتاب نیز در یك مقاله است و جالینوس آن را به واصناف الغلظ الخارج عن الطبیعة «موسوم ساخته و در آن جمیع اصناف آماس و نشانه های آن را وصف کرده است.

من برای این کتاب مجملی براساس تقسیم آن با ده مقاله که مجمل آن را

بیرون آورده بودم ساختم و گمان می برم که ایوب آن را ترجمه کرده و ابراهیم بن الصلت آن را به عربی برای ابوالحسن احمد بن موسی ترجمه کرده است [پس از این ترجمهٔ حبیش از این کتاب بخط خود او یافت شده است].

# ٥٨ كتابه في الاسباب البادئة التي تحدث من خارج البدن

کتاب او «در اسباب نخستین که از خارج بدن پیدا می شود». این کتاب دریك مقاله است و جالینوس در آن اسبابی را که عملاً در بدن اثر می گذارد بیان کرده است وقول کسی را که عمل آنهارا دفع کرده رد کرده است. ایوب این کتاب را ترجمه کرده و نسخهٔ یونانی آن نزد من بود ولی من مجال ترجمهٔ آن را پیدا نکردم.

# ٥٩- كتابه في الاسباب المتصلة بالمرض

کتاب او ددر اسباب پیوسته بهبیماری». و آن در یك مقاله است که در آن اسباب پیوسته بهبیماری که اثر دربیماری می گذار د بیان کرده است و داستان این کتاب همچون داستان کتاب پیشین است.

# ه ع\_ كتابه في الرعشة والنافض والاختلاج والتشنج

کتاب او ودر رعشه و تبلرزه و اختلاج و تشنج». داستان این کتاب همچون داستان کتاب پیشین است. من حدود نیمی از ابن کتاب را ترجمه کرده بودم سپسآن را بهسریانی بپایان رساندم و حبیش آن را به عربی ترجمه کرد.

### ١ع- كتاب في اجزاء الطب

کتاب او «در اجزای علم پزشکی». این کتاب نیز در یك مقاله است که پزشکی در آن بهروشهای گوناگون تقسیم شده است.

من این کتاب را بهسریانی برای مردی علی نام که معروف به فیوم بود ترجمه کردم [حنین دوماه پیش از مرگش بیش از نیمی از این کتاب را ترجمه کرد و اسحق پسرش ترجمهٔ آن را به عربی بپایان رسانید].

#### 27- كتابه في المني

کتاب او «در منی». این کتاب در دومقاله است وغرض او در آن اینست که بیان کند که چیزی که همهٔ اعضای تن از آن بوجود می آید خون نیست چنانکه ارسطو گمان برده است بلکه تولد همهٔ اعضای اصلی که اعضای سفید هستند ازمنی است و آنچه که از خون بوجود می آید همانا فقط گوشت سرخ است. من این کتاب را به سریانی برای سلمویه و به عربی برای احمد بن موسی ترجمه کردم.

### 27- كتابه في تولد الجنين المولود لسبعة اشهر

کتاب او «درتولد جنین هفت ماهه». این کتاب دریك مقاله است. نسخهای از آن نزد من بود ولی خواندن آن چنانکه باید برای من میسر نگردید تا چه رسد به ترجمهٔ آن با وجود آنکه کتابی نیکو و تازه و پرسود است سپس آن را بهسریانی و عربی ترجمه کردم.

### 24- كتابه في المرة السوداء

کتاب او «درمره سودا». این کتاب نیز دریك مقاله است که در آن اقسام سوداو سبب آن را وصف می کند. ایوب در همین نزدیکی آن را برای بختیشو عبن جبریل ترجمه کرده بود سپس اصطفن آن را برای محمدبن موسی به عربی ترجمه کرد و بعد من آن را ترجمه کردم [این نیز از کتابهائی است که او تلخیص و عیسی ترجمه کرده است].

### 23\_ كتابه في ادوار الحميات وتراكيبها

کتاب او «در دوره ها و ترکیب های تبه ها». این کتاب نیز دریك مقاله است که در آن باگروهی که در امر دوره ها و ترکیب های تبه ها اشتباه افتاده اند به مناقضت پرداخته است. نسخه ای از آن به یونانی نزد من بود ولی ترجمهٔ آن به سریانی برای من ممکن نگردید و سپس آن را ترجمه کردم و عنوان این کتاب نزد جالینوس «مناقضة من تکلم فی الرسوم» است مقالهٔ دیگری در این باب به جالینوس نسبت داده شده که از او نیست.

اما از کتابهای او که معروف به «فی سابق العلم» هستند غیر از: کتاب بحران و کتاب بای و کتاب این دوی اخیر پیش از این یاد گردید کتابهای که اکنون بیاد آنها می پردازم:

### 29\_ جملة كتابه الكبير في النبض

«مجمل کتاب بزرگ او در نبض». جالینوس یاد کرده که کتاب بزرگ خودرا در نبض در یك مقاله خلاصه کرده است. ولی من مقالهای به یونانی دیدم که بدان گونه بود و نمی پذیرم که جالینوس آن مقاله را نوشته زیرا احاطه برهمه آنچه که دربارهٔ نبض مورد نیاز است ندارد گذشته از اینکه مقالهٔ خوبی هم نیست. شاید جالینوس وعده داده که آن مقاله را بنویسد ولی آمادگی آن را نیافته و چون برخی از جاعلان دیده اند ده او وعده کرده و وفای به وعد خود ننموده آن مقاله را نوشته ونام آن را در فهرست آورده اند تا وعده او راست آمده باشد و ممکن است که جالینوس مقاله ای در این باره نوشته باشد که از میان رفته ـ چنانکه بسیاری از کتابهای او از میان رفته در این باره نوشته باشد که از میان رفته ـ چنانکه بسیاری از کتابهای او از میان رفته است . و این مقاله ساخته شده و بجای آن نهاده شده و سرجس آن را به زبان بونانی ترجمه کرده است.

# ٧٥- كتابه في النبض يناقض ارخيجانس

کتاب او «درنبض که در آن به مناقضت ارخیجانس پرداخته است». جالینوس می گوید که این کتاب را درهشت مقاله قرار داده و تا این زمان این کتاب ترجمه نشده و نسخه ای از آن را بهیونانی ندیده ام ولی گروهی که من به خبر آنان و ثوق دارم به من خبر داده اند که آن را در حلب دیده اند و من در طلب آن بر آمدم ولی بدان دست نیافتم. و غرض او در این کتاب چنانکه یاد کرده این است که گفتار ارخیجانس را در کتاب نبض او شرح دهد و در آن حق را از باطل باز نماید و نسخهٔ آن به محمد بن موسی رسیده است.

#### ٨عـ كتابه في رداءة التنفس

کتاب او «دربدی تنفس». این کتاب را درسه مقاله نهاده و غرض او در آن اینست

که اقسام تنفس بد وسببهای آن و آنچه راکه بر آن دلالت می کند توصیف نماید و او درمقالهٔ اول اقسام تنفس وسببهای آن را یاد می کند، و درمقالهٔ دوم اقسام تنفس بد و آنچه راکه هرقسمتی از آن دلیل بر آن است بیان می نماید. و درمقالهٔ سوم شواهدی از سخن بقراط بر درستی گفتارش می آورد. ایوب آن را به سریانی ترجمه کرده بود و ومن آن را با یونانی آن مقابله واصلاح نمودم برای فرزندم و برای ابو جعفر محمد بن موسی به عربی ترجمه کردم.

### ٩ عـ كتابه في نوادر تقدمة المعرفة

کتاب او «درنوادرشناسائی پیشین». این کتاب دریك مقالهاست که در آن ترغیب برشناسائی پیشین می کند و حیله های لطیفی را که مودی به آنست می آموزد و چیزهای شگفتی که پیش آمده و او از بیماری بیماران آگاه گشته و از آن در شگفت شده توصیف می نماید. ایوب آن را به سریانی ترجمه کرد و نسخهٔ آن به زبان یونانی نزدمن بود و برای ترجمهٔ آن فرصت نمی یافتم سپس آن را به سریانی ترجمه کردم و عیسی بن یحیی آن را برای ابوالحسن ترجمه کرد که من از آن راضی بودم [و آن را با اصل یحیی آن را برای ابوالحسن ترجمه کرد که آن را هم پس از او پسرش اسحق مقابله کرد]. و اما کتابهای او در درمان بیماریها ـ پس از کتاب «حیلة البرء» و کتاب او و اما کتابهای او در درمان بیماریها ـ پس از کتاب «حیلة البرء» و کتاب او

# ٥٧- كتابه الذي اختصرفيه كتابه في حيلة البرء

«کتاب اوکه در آنکتاب چارهٔ بهبود خود را خلاصه کرده» این کتاب در دو مقاله است. ابراهیم بن الصلت آن را به سریانی ترجمه کرده است.

### ٧١ كتابه في الفصد

کتاب او «در رگ زن». این کتاب را در سهمقاله آورده در مقالهٔ نخستین قصد مناقضت ارسسطراطس را نموده زیرا او از رگ زدن جلوگیری می کرده، و در مقالهٔ مقالهٔ دوم یاران ارسسطراطسراکه در رم بودند درهمین معنی نقض کرده و درمقالهٔ سوم درمانهائیکه بوسیلهٔ رگ زدن صورت می گیرد توصیف تموده است. سرجس این

کتاب را بهسریانی ترجمه کرده و اصطفن مقالهٔ آخر آن را به عربی ترجمه کرده و نسخهٔ آن نزد من بود و فرصت ترجمهٔ آن را نیافتم سپس مقالهٔ دوم آن را بــرای عیسی به سریانی ترجمه کردم و عیسی آن را به عربی ترجمه کرد.

### ٧٢\_ كتابه في الذبول

کتاب او «درذبول». این کتاب در یك مقاله است وغرض او در آن اینست که طبیعت این بیماری و اقسام آن و تدبیر درست برای درمان آن را بیان کند و گمان می کنم که ایوب آنرا ترجمه کرده ومن جوامع آنرا برطریق تقاسیم با مقالاتی دیگر بیرون آوردم که عیسی آن را بهعربی ترجمه کرد و اصطفن اصل کتاب را به عربی ترجمه کرد و من مواضعی از آن را که جعفر براشتباه آن آگاه گشته بود بدرخواست او اصلاح کردم ولی اصلاح آن را بهایان نرسانیدم سیس آن را بهسریانی ترجمه کردم وعیسی آن را بهعربی ترجمه کرد.

# ٧٣- كتابه في صفات لصبي يصرع

کتاب او «درصفات کودك مصروع». این کتاب نیز دریك مقاله است و نسخهٔ آن نزد من بود و آمادگی ترجمهٔ آن را پیدا نکردم و ابراهیم بن الصلت آن را به سریانی و عربی ترجمه کرد.

# ٢٤- كتابه في قوى الاغذية

خوردنیها و نوشیدنیها که اغتذا می شوند بر شمرده و نیروی هریك از آنها را توصیف خوردنیها و نوشیدنیها که اغتذا می شوند بر شمرده و نیروی هریك از آنها را توصیف کرده است. سرجس و سپس ایوب آن را ترجمه کردند و من در زمان پیشین آن را برای سلمویه از روی نسخهٔ نادرستی ترجمه کردم و پس از آن به نسخه برداری آن برای پسرم همت گماشتم و نسخههائی چند از آن به یونانی نزدمن فراهم گشته بود و من کتاب را با آنها مقابله و اصلاح کردم و خلاصه آن را به سریانی بیرون آوردم و مقالاتی دیگر که پیشینیان در این فن گفته بودند بدان افزودم و در سه مقاله آن را گرد آوری و برای اسحق بن ابراهیم طاهری به عربی ترجمه کردم سپس حبیش کتاب « اغذیه» را بتمامه اسحق بن ابراهیم طاهری به عربی ترجمه کردم سپس حبیش کتاب « اغذیه» را بتمامه

#### برای محمدبن موسی ترجمه کرد

### ٧٥-كتابه في تدبير الملطف

کتاب او «در تدبیر ملطف». این کتاب در یك مقالهاست و غرض او در آن با عنوان آن کتاب موافق است و من آن را برای یو حنابن ماسویه به سریانی و برای اسحق بن سلیمان به عربی ترجمه کردم [این کتاب نیز از کتابهائی است که او خلاصه و عیسی بن یحیی ترجمه کرده است]

#### ع٧-كتابه في الكيموس

کتاب او «در کیموس». این کتاب نیز دریك مقاله است که در آن غذاها را توصیف می کند و بیان می دارد که کدام یك کیموسی پسندیده و کدام کیموسی ناپسند بوجود می آورند. سرجس آن را ترجمه کرده بود سپس من آن را باکتاب «اطعمه» ترجمه و با همان تصحیح کردم و ثابت بن قره آن را به عربی و حبیش برای ابوالحسن احمد بن موسی ترجمه کرد و شملی نیز آن را ترجمه کرده است.

### ٧٧-كتابه في افكار ارسسطراطس في مداواة الامراض

کتاب او «در اندیشه های ارسسطراس در درمان بیماری ها». این کتاب را در هشت مقاله نهاده و در آن روش هائی را که اسسطراطس در درمان بیماری ها بکار برده خبر داده و درست و نادرست آنها را بیان کرده است. این کتاب را تاکنون کسی ترجمه نکرده و نسخهٔ یونانی آن درمیان کتابهای من است و اسحق آن را برای بختیشوع به سریانی ترجمه کرده است.

# ٧٨- كتابه في تدبير الامراض الحادة على راى بقراط

کتاب او «در چارهٔ بیماریهای سخت بنابر رای بقراط». این کتاب دریك مقاله است و غرض او در آن از عنوان آن شناخته می شود و من آن را چندی پیش به سریانی برای محمدبن موسی ترجمه کردم.

#### ٧٩ كتابه في تركيب الادويه

کتاباو «در ترکیب داروها». این کتابرا درهندهمقاله قرارداده. درهنتمقاله از آناجناس داروهای مرکبرا باجمال یاد کرده وجنس هریكاز آنهارا برشمرده مثلاً جنسداروهائی که در زخمها گوشت می رویاندوجنس داروهائی که زخمهارا دمل می کند و جنس داروهائی که به تحلیل می برد و برهمین قیاس دیگر اجناس داروها را هریك جدا جدا یاد کرده است. وغرض او دراین کتاب آناست که روش ترکیب داروها را به طور نمونه نوصیف کند و از همین جهت عنوان این هفت مقاله را «در ترکیب داروها بر پایه نمونه و اجناس» قرارداده. و ده مقاله دیگرراچنین عنوان داده «در ترکیب داروها را برحسب جاهای در دناك» و مقصود او اینست که در این ده مقاله که ترکیب داروها را در هر توصیف می کند نمی خواهد آگاهی دهد که هربك از اقسام داروها عمل خاصی را در هر یك از بیماریها انجام می دهد بلکه عمل آنهارا برحسب محلهای مختلف یعنی عضول یك از بیماریها انجام می دهد بلکه عمل آنهارا برحسب محلهای مختلف یعنی عضولهای که در آنها بیماری و جود دارد معین می سازد و از سر آغاز می کند وسپس می رسد یه اعضای دیگر تا به پائین ترین عضو پایان می دهد. سرجس این کتاب را ترجمه کرده بود و من در زمان خلافت امیرمومنان متو کل آن را برای یحیی بن ماسویه ترجمه کردم و حبیش از روی ترجمه من برای محمد بن موسی به عربی ترجمه کرد.

#### · ٨- كتابه في الادوية التي يسهل وجودها

کتاب او «در داروهائی که آسان یافت می شوند». این کتاب در دومقاله است. وغرض او در آن ازعنوان کتاب آشکار می گردد. من نسخه ای از آن به یونانی اصلا نیافتم و نشنیدم که آن نزد کسی باشد با آنکه من در جستجوی آن کوشش تمام بردم. سرجس آن را ترجمه کرده جز آنکه آنچه که در این زمان نزد سریانیان است فاسد و نادرست است. مقاله دیگری در این فن بدان افزوده گشته و به جالینوس نسبت داده شده در حالی که آن از جالینوس نیست بلکه از فلغریوس است من این مقاله را دیدم و آن را بامقالات دیگری از فلغریوس برای بختیشوع به سریانی ترجمه کردم. مفسران کتب براین اکتفا نکر دند بلکه هذیانهای فراوان وصفات عجیب وغریب و داروهائی که جالینوس هر گز نه دیده و نه شنیده بو د بدان افزودند. در جائی یافتم که اور یباسیوس که جالینوس هر گز نه دیده و نه شنیده بو د بدان افزودند. در جائی یافتم که اور یباسیوس گفته است که در زمان خو د نسخه ای از آن را نیافته است. یکی از دوستان من از من

خواست که نسخهٔ سریانی کتاب را بخوانم و تصحیح کنم برحسب آنچه بپندارم که عقیدهٔ جالینوس است ومن چنین کردم.

### ١ ٨ ـ كتابه في الادوية المقابلة للادواء

کتاب او «درداروهائی که بادردها برابرند». این کتاب را دردومقاله نهاده درمقاله نخستین از آن امر تریاك و در مقاله دوم سایر معجونها را توصیف کرده است. تااین زمان این کتاب ترجمه نشده بود و نسخه یونانی آن درمیان کتابهای من موجود است وسپس یوحنابن بختشیوع آن را به سریانی ترجمه کرد و در آن از من یاری گرفت و عیسی بن یحیی آن را از روی ترجمه من برای احمد بن موسی به عربی ترجمه کرد.

# ٨٢ حكتابه في الترياق الى بمفوليانس

کتاب او «درتریاكخطاب به بمفولیانس». این کتاب مقالهای کوتاه است و من آنرا به سریانی دیدم و گمان می برم که در روزگار جوانی آنرا ترجمه کردم همین قدر می دانم که آنرا نادرست یافتم و نمی دانم و راقان آنرا فاسد ساختهاند یاکسی خواسته آنرا اصلاح کند و افساد کرده است. نسخهٔ یونانی آن در میان کتابهای من است و عیسی آنرا به عربی برای ابوموسی بن عیسی کاتب ترجمه کرده است.

# ٨٣-كتابه في الترياق الي فيسن

کتاب او «در تریاك خطاب به فیسن» این کتاب نیز دریك مقاله است و ایوب آن را به سریانی ترجمه کرده و گمان می برم که یحیی بن بطریق آن را به عربی ترجمه کرده است و نسخه آن در میان کتابهای من موجود است.

# ٨٠- كتابه في الحيلة لحفظ الصحة

کتاب او «در چاره بهداشت». این کتاب را درشش مقاله نوشته و غرض او در آن اینست که تعلیم دهد که چه گونه تندرستی تندرستان نگهداری می شو د چه آنانکه در نهایت کمال تندرستی هستند و چه آنانکه تندرستی شان از نهایت کمال کمتر است و نیز چه

آنانکه بهسیرت آزادگان هستند و چه آنانکه بسیرت بردگاناند. ثیوفیل رهاوی این کتاب را ترجمهای بد و نادرست بهسریانی کرده بود سپس من برای بختشوعبن جبریل ترجمه کردم و درهنگامی گه ترجمه می کردم جزیك نسخه برای من آماده نگردید سپس نسخهای یونانی از آن یافتم و با آن مقابله و تصحیح کردم و پس از آن حبیش آن را به عربی برای محمدبن موسی و سپس اسحق برای علی بن یحیی ترجمه کرد.

# ٨٥- كتابه المسمى ثراسوبولس

کتاب او که به «ثراسوبولس» نامیده شده. این کتاب دریك مقاله است وغرض او در آن این است که بررسی کند دراینکه آیا نگهداری تندرستی تندرستان در وظیفه علم طب است ویا اینکه اصحاب ریاضت ( = ورزش) بایدبدان بپردازند واین همان مقالهای است که در آغاز کتاب چارهٔ تندرستان ( = تدبیرالاصحاء) بدان اشاره کرده آن جا که گفته است علمی که عهده دار امور بدنهاست یکی است چنانکه در غیر این کتاب آن را آشکار ساخته ام. من این مقاله را به سریانی ترجمه کردم و حبیش آن را به عربی برای ابوالحسن احمدین موسی ترجمه کرد.

#### ع ٨- كتابه في الرياضية بالكرة الصغيرة

کتاب او «در ورزش باگوی کوچك». این کتاب دریك مقاله کوتاه است که در آن ورزش با چوگان و گوی کوچك را می ستاید و آن را بر همه انواع ورزش مقدم می دارد. من این کتاب را با کتاب پیشین به سریانی ترجمه کردم و حبیش آن را به عربی برای ابوالحسن احمد بن موسی ترجمه کرد و او این کتاب را بااسحق مقابله و اصلاح کرده است.

کتابهای او در تفسیر کتابهای بقراط:

# ٨٧- تفسيره لكتابعهدبقراط

«گزارش او از پیمان نامهٔ بقراط». این کتاب در یك مقاله است من آنرا به سریانی ترجمه کردم و شرحی درباره مواضع دشوار آن بدان افزودم. حبیش آنرا به عربی برای ابوالحسن احمدبن موسی ترجمه کرد وعیسیبن یحیی نیزآنرا ترجمه کرده

است.

#### ٨٨- تفسيره لكتاب الفصول

«گزارش او از کتاب الفصول» این کتاب را درهفت مقاله نهاده. ایوب آنرا ترجمه نادرستی کرده بود و جبریل بن بختیشو عخواست آنرا اصلاح کند بر فساد آن افزود پس من آنرا با یونانی آن مقابله واصلاح کردم اصلاحی که به ترجمه مانندگی داشت ومتن سخن بقراطرا جداگانه بدان افزودم. احمد بن محمد معروف به ابن المدبر ازمن ترجمه آنراخواست من یك مقاله از آنرا به عربی ترجمه کردم سپس ازمن خواست که آغاز به ترجمه مقاله دیگر نکنم تا آنکه مقاله ای را که ترجمه کرده بودم بخواند واو را شغلی پیش آمد و ترجمه کتاب منقطع گردید و چون محمد بن موسی آن مقاله را دید ازمن خواست که کتاب را به پایان رسانم و من آنرا از پابان ترجمه کردم.

#### ٩ ٨- تفسيره لكتاب الكسر

«گزارش او از کتاب الکسر». این کتابرا در سه مقاله قرار داده. من به نسخه یونانی آن دست یافتم ولی آمادگی ترجمه آنرا نیافتم سپس آنرا بهسریانی ترجمه کردم ونیز باآن متن سخن بقراط را نیز ترجمه کردم.

#### ه ۹- تفسيره لكتاب رد الخلع

«گزارش او از کتاب ردالخلع». این کتاب را در چهارمقاله آورده و داستان این کتاب همچون داستان کتاب پیشین است.

#### ٩١ - تفسيره لكتاب تقدمة المعرفة

«گزارش اواز کتاب تقدمةالمعرفة». این کتاب را درسهمقاله قرارداده. سرجس این کتاب را بهسریانی ترجمه کرده بود سپس من آن را برای سلمویه بهسریانی ترجمه کردم و گزارش کردم و متن کلام بقراط را برای ابراهیم بن محمد بن موسی به عربی ترجمه کردم و گزارش را عیسی بن یحیی به عربی ترجمه کرد.

#### م م ح تفسيره لكتاب تدبير الأمر اض الحادة

«گزارش اواز کتاب چارهٔ بیماریه ای سخت». این کتاب را درپنچ مقاله قرارداده و نسخه آن درمیان کتابهای من است ولی برای ترجمه آن آمادگی نیافتهام و آگاه گشتهام که ایوب آن را ترجمه کرده است. ومن این کتاب را بامتن سخن بقراط ترجمه ومعانی آن را به صورت پرسش و پاسخ مختصر کردم سپس عیسی بن یحیی سه مقاله از این کتاب را به عربی برای ابوالحسن احمد بن موسی ترجمه کرد و این سه مقاله گزارش بخش درست از این کتاب است و دو مقاله دیگر گزارش مشکوك از آن است [ و عیسی نیز سه مقاله اول را ترجمه کرده است ]

#### ٩٣ - تفسيره لكتاب القروح

«گزارش اوازکتاب زخمها»اینکتابرا دریك مقالهنهاده وتا اینزمان ترجمه نشده بود و نسخهٔآن در میان کتابهای من بود سپس منآنرا به سریانی با متنکلام بقراط برای عیسیبن یحیی ترجمه کردم.

# ۹ ۹ \_ تفسیره لکتاب جراحات الرأس

«گزارشاو از کتاب زخمهای سر». این کتاب دریك مقاله است. و گمان می برم که ایوب آن را ترجمه کرده است. و نسخه آن در میان کتابهای من است و من آن را به سریانی ترجمه کردم و نسخه ای از متن سخن بقراط نیافتم و پساز آن جوامع آن کتاب را مختصر ساختم.

#### ٩٥ - تفسيره لكتاب ابيديميا

(گزارش اوازکتاب اپیدمی (Epidemy = 0). مقالهاول ازاینکتاب را در سه مقالهگزارش کرده است. ایوب آنرا بهسریانی ترجمه کرد ومن آنرا بهعربی برای محمدبن موسی ترجمه کردم. ومقاله دوم را نیز در سه مقاله گزارش کرده که ایوب آن را بهسریانی ترجمه کرده ومن آن را بهعربی ترجمه کرده ام. و مقاله سوم را در شش مقاله گزارش کرده است نسخه یونانی این کتاب بدست من افتاد ولی مقاله پنجم از گزارش از آن ساقط شده بود و پرغلط وازهم گسیخته و نامنظم بود و من آنرا مرتب

گردانیدم و به یونانی نوشتم و سپس آن را به سریانی و عربی برای محمدبن موسی ترجمه کردم و مقدار کمی از آن بازمانده بود که واقعهای برای کتابهای من رخ داد و پایان رسانیدن آنرا به تعویق انداخت. مقالهٔ ششم را در هشت مقاله گزارش کرده وایوب آنرا به بسریانی ترجمه کرده و نسخه این مقاله از کتاب اپیدمی همه آن درمیان کتابهای من موجود است و جالینوس از کتاب اپیدمی فقط این چهار مقاله را ترجمه کرده ولی سه مقالهٔ ناقص یعنی چهارم و پنجم و هفتم راگزارش نکرده زیرا گفته است که آنها ساختگی است و به بقراط نسبت داده شده و سازنده آن استوار در علم نبوده است. و من به ترجمه گزارش مقاله دوم از اپیدمی جالینوس خود ترجمهٔ متن سخن بقراطرا به سربانی و عربی هریك جداگانه افزودم سپس هشت مقالهای را که جالینوس در آن مقاله ششم از کتاب اپیدمی راگزارش کرده به عربی ترجمه کردم و قتی از گزارش جالینوس از چهار مقاله از کتاب بقراط که معروف به اپیدمی است یعنی مقاله اول جالینوس و دوم و سوم و ششم نوزده مقاله فراهم گشت مطالب آن را به صورت پرسش و پاسخ و دوم و سوم و ششم نوزده مقاله فراهم گشت مطالب آن را به صورت پرسش و پاسخ به سریانی مختصر گردانیدم و عیسی بن یحیی آن را به عربی ترجمه کرد.

#### ع ٩ - تفسيره لكتاب الاخلاط

«گزارش او از کتاب اخلاط». جالینوس گفته است که آنرا در سه مقاله قرار داده و من نسخه یونانی این کتاب را در زمان پیشین ندیده بودم سپس آنرا یافتم و بهسریانی بامتن سخن بقراط ترجمه کردم وعیسی بن یحیی آنرا به عربی برای ابوالحسن احمد بن موسی ترجمه کرد.

#### ٩٧- تفسيره لكتاب تقدمة الانذار

«گزارش او از کتاب تقدمةالانذار» تااین زمان نسخهای از آن را نیافتهام.

# ۹۸- تفسیره لکتاب قطیطریون

«گزارش اوازکتاب قطیطریون». اینکتاب را جالینوس در سه مقاله گزارش کرده است. نسخهای یونانی ازاینکتاب بدستم رسید و فرصت خواندن آن برای من پیدا نشد چهرسد به ترجمه آن و کسیرا نمی شناسم که آن را ترجمه کرده باشد. ونسخه

یونانی آن در میان کتابهای من بود سپس آن را بهسریانی ترجمه کردم و برای آن جوامعی ساختم.

سپس حبیش آن را برای محمدبن موسی به عربی ترجمه کرد.

#### ٩ ٩ \_ تفسيره لكتاب الهواء والماء والمساكن

«گزارش اواز کتاب هوا و آب و مساکن». این کتاب را نیز درسه مقاله قرار داده و من آنرا برای سلمویه به سریانی ترجمه کردم و ترجمه متن سخن بقراط را با شرحی کوتاه بدان افزودم ولی آنرا به پایان نرساندم و متن بقراط را نیز به عربی برای محمد بن موسی ترجمه کردم و حبیش گزارش جالینوس را به عربی برای محمدبن موسی ترجمه کردم.

#### ه ه ١- تفسيره لكتاب الغذاء

«گزارش اواز کتاب غذا». این کتاب را درچهارمقاله قرارداده و من آن را به سریانی برای سلمویه ترجمه کردم و ترجمه متن سخن بقراط را با شرحی کوتاه بدان افزودم.

#### ۱ - ۱ - تفسيره لكتاب طبيعة الجنين

«گزارش او از کتاب طبیعت جنین». برای این کتاب گزارشی از گفتهٔ جالینوس نیافتم و جالینوس نیزخود در فهرستش از این کتاب یادنکر ده جزاینکه آن را دیدم که درسه جزء تقسیم کرده در کتابی که آن را «درعلم بقراط در تشریح» ساخته است ویاد کرده که جزء اول وسوم از این کتاب منسوب به بقراط است واز بقراط نیست و فقط جزء دوم آن بدرستی از اوست و این جزء را جاسیوس اسکندرانی گزارش کرده است و ما دو گزارش از هر سه جزء یافتیم یکی از آن دو سریانی و بنام جالینوس است و آن را سرجس ترجمه کرده بود و هنگامی که ما بررسی از آن کردیم دانستیم که از بالبس است و دیگری یونانی است و وقتی تفحص در آن کردیم آن را از سورانوس که از پیروان موثوذیقو بوده است یافتیم. [حنین متن این کتاب را - جز کمی از آن را - در زمان خلافت معتز به عربی ترجمه کرده است].

#### ٢ - ١ - تفسيره لكتاب طبيعة الانسان

«گزارشاو از کتاب طبیعة الانسان». این کتاب رادرسه مقاله قرار داده در آنچه که حفظ شده است. و نسخه یونانی آن در میان کتابهای من بود و فرصت ترجمه آن برای من پیدا نشد و گمان نمی برم که دیگری هم آن را ترجمه کرده باشد سپس من آن را کامل گردانیدم و به سریانی ترجمه کردم [حنین مقاله... از گزارش جالینوس براین کتاب را مختصر ساخته و به عربی ترجمه کرده است و عیسی بن یحیی گزارش جالینوس براین کتاب را از پایانش ترجمه کرده است].

جالینوس مقاله های دیگری نوشته که در برخی از آنها متن سخن بقراط را یاد کرده و در برخی دیگر غرض بقراط را از متن سخن او بیان کرده است و من از میان اینها تعداد کمی یافتم که اکنون آنها را یاد می کنم:

# ٣ • ١ - كتابه في ان الطبيب الفاضل فيلسوف

کتاب او «دراینکه پزشك فاضل فیلسوف است». این کتاب دریك مقاله است و ایوب آنرا به سریانی ترجمه کرده سپس من آن را به سریانی برای فرزندم و به عربی برای اسحق بن سلیمان ترجمه کردم و پس از آن عیسی بن یحیی آن را به عربی ترجمه کرد.

# ٢ • ١ - كتابه في كتب بقراط الصحيحة وغير الصحيحة

کتاب او «درکتابهای صحیح و ناصحیح بقراط». این کتاب دریك مقاله است و کتابی نیکو وسودمند است. ونسخه آن درمیان کتابهای من بود و فرصت ترجمه آنرا نیافتم و گمان نمی برم که دیگری آنرا ترجمه کرده باشد سپس آن را به سریانی برای عیسی بن یحیی ترجمه کردم و برای آن خلاصهای ساختم. [اسحق بن یحبی آن را برای علی بن یحیی ترجمه کرده است].

# 0 ° 1 - كتابه في البحث عن صواب ما ثلب به قواينطوس اصحاب بقراط الذين قالوا بالكيفيات الاربع

کتاب او «در بحث از صواب آنچه که یاران بقراط که قائل به کیفیات چهار

گانه بودند قواینطوس بدگفتند». نسخه یونانی آن درمیان کتابهای هن بود و آمادگی خواندن آنرا پیدا نکردم و براستی نمی دانم که آیا آن از جالینوس است یا نه و گمان نمی برم که ترجمه شده باشد.

# ع · ١ - كتابه في السبات على رأى بقراط

کتاب او «درسبات بنابر رای بقراط». داستان این کتابه مهچون داستان کتابی است که پیش ازاین یاد کردم

#### ٧ • ١ - كتابه في الفاظ بقراط

کتاب او «در الفاظ بقراط». این کتاب نیز دریك مقاله است وغرض او در آن اینست که الفاظ غریب بقراط را که در همهٔ کتابهایش بکار بر ده شده گزارش کند واین کتاب برای کسی که یونانی می خواند سو دمند است واما کسی که غیر زبان یونانی را می خواند بدان نیاز مند نیست و اصلاً ممکن نیست که ترجمه شود. ونسخه آن در میان کتابهای من است.

و اما کتابهای دیگری که جالینوس در فهرست خود متذکرشده که در آنها به اندیشهٔ بقراط گرائیده هیچ یك را تا این زمان نیافتم و همچنین است کتابهائی را که یاد آورشده که در آنها به روش ارسطو متمایل گردیده است جز آن کتابهائی که پیش ازاین از آنها یاد شد.

واما از کتابهائی که گفته است که در آنها به طریقه اسقلیبیا دس میل نموده است فقط مقاله کوتاهی یافتم که آن را اکنون یاد می کنم:

# ٨ • ١ - كتابه في جوهر النفس ماهوعلى رأى اسقليبياذس

کتاب او «درگوهرنفس بنابررای اسقلیبیادس». من این مقاله را به سریانی برای جبریل ترجمه کردم در وقتی که جوان بودم و به درستی آن ترجمه اطمینان ندارم زیرا آن را از روی یك نسخه که آن هم نادرست بود ترجمه کردم.

واما ازکتابهائیکه در آنها روش اصحاب تجارب را برگزیده سهمقاله یافتم که عبارتند از:

### ٩ ٥ ١ - كتابه في التجربة الطبية

کتاب او «در تجربهٔ پزشکی». این کتاب دریك مقاله است که در آن احتجاجات اصحاب تجارب و اصحاب قیاس را که بر یکدیگر آورده اند نقل می کند. و من آن را در همین نزدیکی ها به سریانی برای بختیشوع ترجمه کردم.

### · ١١ - كتابه في الحث على تعلم الطب

کتاب او «در ترغیب برآموختن پزشکی». این کتاب نیز در یك مقاله است و کتاب مینو ذوطس را در آن استنساخ کرده. واین کتابی نیکو وسودمند وظریف است. من آن را به سریانی برای جبریل ترجمه کردم و حبیش آن را برای احمد بن موسی ترجمه کرد.

# ١١١- كتابه في جمل التجربة

کتاب او «درجمل تجربه». این کتاب نیز دریك مقاله است. ومن آنرا استناخ کردم ولی ترجمه نکردم.

و اما از کتابهائیکه درآن روش اصحاب سومین فرقه ازپزشکی را انتخاب کرده فقط یك مقاله یافتم ووقتی بدقت مورد بررسی قرار دادم دانستم که آن مجهول است. ولی من برپایه آنچه که میدانستم آنرا بهسریانی برای بختیشوع ترجمه کردم. و کتابهای دیگری ازاو یافتم که او درفهرست خود یاد نکرده ومن اکنون آنها را یاد می کنم:

#### ١١٢- كتابه في محنة افضل الاطباء

کتاب او «در آزمایش بر ترین پزشکان». این کتاب دریك مقاله است ومن آنرا بهسریانی برای بختیشوع وبه عربی برای محمدبن موسی ترجمه کردم.

### ۱۱۳ ـ كتابه فيما يعتقده رأيا

کتاب او « در اعتقادات او ». این کتاب در یك مقاله است که در آن آنچه که دانسته شده و صفمی کند. و این کتاب را ایوب به سربانی ترجمه

کرده ومن آنرا به سریانی برای فرزندم اسحق ترجمه کردم وثابت بن قره آنرا بعربی برای محمد بن موسی ترجمه کرد و عیسی بن یحیی آن را به عربی ترجمه کرد و اسحق آنرا با اصل مقابله کرد و من آنرا برای عبدالله بن اسحق اصلاح کردم.

### ١١٤ - كتابه في الاسماء الطبية

کتاب او «در نامهای پزشکی». ابن کتاب را در پنج مقاله قرارداده و غرض او درآن اینست که بیان کند نامهائی را که پزشکان بکار بردهاند چه معنی از آن اراده کردهاند. من نسخه یونانی آن را استناخ کردم ولی ترجمه نکردم ودیگری هم آن را ترجمه نکرده پسازچندی سه مقاله از آن را ترجمه کردم و حبیش مقاله اول از آن را به عربی ترجمه کرد.

اماکتابهائی که او دربرهان نوشته ومن بانها دسترسی پیداکردهام عبارتند از:

#### 110 - كتابه في البرهان

کتاب او «دربرهان». این کتابرا در پانزده مقاله قرار داده و غرض او درآن اینست که بیان کند روش تبیین آنچه ضرورة مبین می شود چیست و هدف ارسطو در کتاب چهارم خود درمنطق همین بوده است. و تا کنون کسی ازاهل زمان ما نسخهای کتاب چهارم خود درمنطق همین بوده است. و تا کنون کسی ازاهل زمان ما نسخهای کامل از آن را به یونانی بدست نیاورده با وجود اینکه جبریل همت زیادی به جستن آن گماشته است و منهم به جستن آن فراوان پرداختم و برای یافتن آن شهرهای جزیره وشام و فلسطین و مصر راگشتم تا اینکه به اسکندریه رسیدم و چیزی از آن را نیافتم فقط دردمشق بود که به حدود نیمی از آن دسترسی یافتم که مقالاتی نامتوالی و ناتمام بود و جبریل هم مقالاتی از آن یافت که همهٔ آنها عین مقالاتی که من یافته بودم نبود وایوب آنچه را که او یافته بود برای او ترجمه کرد ولی من جانم آرام نمی یافت به ترجمه آن کتاب تاوقتی که خواندن آن را چنانکه باید کامل نکنم زیرا نقصان و اختلال در آن وجود داشت و من هم آرزومند و مشتاق به یافتن همه کتاب بودم. سپس من ترجمه در اکه یافته بودم به سریانی ترجمه کردم و آن عبارت بود از جزئی کو تاه ازمقاله دوم و بیشتر از مقاله سوم و حدود نیمی از مقانه چهارم از آغاز آن و مقاله نهم بجز قسمتی از آغاز آن که ساقط شده بود. و مقالات دیگر تا آخر کتاب را یافتم بجز مقاله قسمتی از آغاز آن که ساقط شده بود. و مقالات دیگر تا آخر کتاب را یافتم بجز مقاله قسمتی از آغاز آن که ساقط شده بود. و مقالات دیگر تا آخر کتاب را یافتم بجز مقاله قسمتی از آغاز آن که ساقط شده بود. و مقالات دیگر تا آخر کتاب را یافتم بجز مقاله

پانزدهم زیرا پایان آن ناقص بود. [عیسی بن یحیی آنچه راکه اواز مقاله دوم تامقاله یازدهم را که اواز مقاله پانزدهم را یازدهم یا به عربی ترجمه کرد و اسحق بن حنین ازمقاله دوازدهم تا مقاله پانزدهم را به عربی ترجمه کرد].

کتابهای دیگر او در این فن بسیار است و فهرست او بر این موضوع گواه میباشد ولی بهیچ یك از آنها دست نیافتم بجز مقالهای:

### 116- في الفياسات الوصغية

«در قیاسهای وضعی». این مقاله را چنانکه سزاواراست نیاز مودم وندانستم که چه در آن است.

وپارهای از کتاب او:

# ١١٧ - في قوام الصناعات

«درقوام صناعات».

و مقاله هائیکه بزودی هنگام یادکردن کتابهائیکه منسوب به فلسفه ارسطو است یاد میکنم و بدین جهت خود را مجبور نمیکنمکه این کتابهارا ذکرکنم زیرا آنکسکه بخواهدمی تواند آنهارا ازکتاب فهرست دریابد.

آنچه که از کتابهای او دراخلاق بافتیم:

### ١١٨- كتابه كيف يتعرف الانسان ذنوبه وعيوبه

کتاب او «چه گونه آدمی به گناهان وعیبهایش آشنا می گردد». جالینوس خود یاد کرده که این کتاب را در دو مقاله آورده ولی من فقط یك مقاله از آن را یافتم و آن هم ناقص بود. و من قسمتی از آن را برای داود متطبب بسریانی در زمانی پیش ترجمه کردم و ترجمه آن بدون کامل گردانیدن آنچه را که بیونانی یافته بودم بجهت عارضهای که عارض شد منقطع گردید سپس بختیشوع اندکی پیش از من خواست که آن را تمام کنم من آن را به مردی رهاوی که او را توما می گفتند دادم او آنچه را که بازمانده بود ترجمه کرد و من آن را صفحه بینی واصلاح کردم و به آنچه که پیش از این ترجمه کرد و من آن را صفحه بینی واصلاح کردم و به آنچه که پیش از این ترجمه کرد و من آن را صفحه بینی واصلاح کردم و به آنچه که پیش از این ترجمه کرده بودم افزودم.

#### ١١٩ - كتابه في الاخلاق

کتاب او «در اخلاق». این کتاب را در چهارمقاله قرار داده و غرض او در آن اینست که اخلاق وسببها و دلیلها و درمان آن را توصیف کند . این کتاب را مردی از صابیان موسوم به منصور بن اثاناس به سریانی ترجمه کرده و می گویند که ایوب رهاوی نیز آن را ترجمه کرده است . ترجمهٔ منصور را من دیدم و آن را نپسندیدم و اما آنچه را که می گویند ایوب ترجمه کرده من ندیده ام و نمی دانم نیز که چیزی از آن ترجمه شده است یانه . اما من این کتاب را به سریانی ترجمه نکردم ولی به عربی ترجمه کردم و ترجمه را برای محمدبن موسی می ساختم سپس مصاحبت محمدبن عبدالملك مرا از ترجمهٔ کتاب باز داشت و محمد از من خواست که آنچه را که ترجمه کرده بودم بپایان رسانم و چنان کردم. و حببش آن را از روی ترجمه من برای یو حنابن ماسویه ترجمه کرده و من بدان دست نیافته ام.

# ه ١٢- كتابه في صرف الاغتمام

کتاب او «در راندن اندوه». این کتاب در یك مقاله است و آن را برای مردی نوشته که ازاو پرسیده: «چه گونه است که هیچ گاه ترا اندوهناك ندیدهام» او سبب آن را توصیف کرده و بیان داشته که اندوه برای چه چیز لازم است وبرای چهچیز لازم نیست، ایوب این کتاب را به سریانی ترجمه کرده بود ومن آن را برای داود متطبب به سریانی ترجمه کرد، بود ومن آن را برای داود متطبب به سریانی ترجمه کرد.

# ١٢١ - كتابه في ان الاخيارقد ينتفعون باعدائهم

کتاب او «در اینکه نیك مردانگاهی ازدشمنانشان سود میجویند». این کتاب نیز دریك مقاله است ومن آن را برای داود به سریانی ترجمه کردم و حبیش آن را به عربی برای محمدبن موسی ترجمه کرد، وعیسی نیز آنرا به عربی ترجمه کرده است. اما از کتابهائی که در آن روش فلسفهٔ افلاطون را دنبال کرده جز دو کتاب زیر چیزی نیافتم غیراز کتاب «الاراء» که پیش از این یاد کردم.

### ٢٢١ - كتابه فيماذكره افلاطون في كتابه المعروف بطيماوس من علم الطب.

کتاب او «در آنچه که افلاطون در کتاب خود که معروف به طیماوس در علم پزشکی است یاد کرده است». این کتاب را در چهار مقاله قرار داده من آن را یافتم ولی آغاز آن کمی ناقص بود و فرصت ترجمهٔ آن برایم پیدا نگردید پس از چندی آن را بهسریانی ترجمه و نقصان آغازش را کامل کردم و مقالهٔ نخستین از آن را به عربی ترجمه کرد.

# ١٢٣ ـ كتابه في ان قوى النفس تابعة لمزاج البدن

کتاب او «در اینکه نیروهای نفس تابع مزاج بدن است». این کتاب در یك مقاله است و غرض او در آن از عنوانش آشکار می گردد. ایوب آن را به سریانی ترجمه کرده بود سپس من آن را به سریانی برای سلمویه ترجمه کردم و حبیش از روی ترجمهٔ من آن را برای محمد بن موسی ترجمه کرد و شنیدم که محمد آن را با اصطفن یونانی مقابله و جاهائی از آن را اصلاح کرده است.

و دراین فن کتابهای دیگری یافتم که چهارمقاله ازهشت مقالهٔ جالینوس در آن بود ومشتمل بود بر:

### ١٢۴ - جوامع كتب افلاطون

«جوامع کتابهای افلاطون». درمقالهٔ اول از آن جوامع پنج کتاب از کتابهای افلاطون است که عبارتند از: کتاب اقراطلس دراسماء و کتاب سوفسطیس در قسمت و کتاب بولیطیقوس درمدبر و کتاب برمنیدس درصور و کتاب اوثیذیمس. و در مقالهٔ دوم جوامع جهار مقاله از کتاب افلاطون درسیاست است. و درمقالهٔ سوم جوامع شش مقاله بازمانده از کتاب سیاست و جوامع کتاب معروف به طیماوس در علم طبیعی است. و درمقالهٔ چهارم مجمل معانی دوازده مقاله در سیر از افلاطون است. سه مقالهٔ اول را من برای ابوجعهٔ رمحمدبن موسی به عربی ترجمه کردم [عیسی همهٔ آن را ترجمه کرده و حنین جوامع کتاب سیاست را اصلاح کرده است].

#### ١٢٥ في ان المحرك الاول لايتحرك

«دراینکه محرك نخستین خود حرکت نمی کند». این کتاب دریك مقاله است و من آن را در زمان خلافت واثق به عربی برای محمدبن موسی ترجمه کردم و پس از آن را به سریانی ترجمه کردم و عیسی بنیحیی آن را به عربی ترجمه کرد زیرانسخه ای را که من در قدیم ترجمه کرده بودم و مشده بود [سپس اسحق بن حنین آن را به عربی ترجمه کرد].

### ١٢٥ كتابه في المدخل الى المنطق

کتاب او «درمدخل منطق». این کتاب دریك مقالهاست و در آن چیزهائی را که دانشجویان در علم برهان بدان نیاز مندند و از آن سود می جویند بیان کرده است. من آن را به سریانی ترجمه کردم و حبیش آن را بعربی برای محمدبن موسی ترجمه کرد [حنین آن را برای علی بن یحیی مقابله و اصلاح کرده است].

#### ١٢٧ - كتاب فيعدد المقاييس

«کتاب او در عدد قیاسها». این کتاب در یك مقاله است. من آن را بررسی نکرده بودم نیس آن را بهسریانی ترجمه کرد و حنین آن را بدای علی بن یحیی مقابله واصلاح کرده است].

# 171 \_ تفسيره للكتاب الثاني من كتب ارسطوطالس الذي يسمى باريمانياس

«گزارش او از کتاب دوم از کتابهای ارسطو که موسوم بهباریمانیاس است». این کتاب را درسه مقاله قرار داده وما نسخهای ناقص از آن یافتیم.

اما از کتابهایی که در آنها روش رواقیان را پیش گرفته من چیزی نیافتم و همچنین است کتابهائی که در آنها روش سوفسطاس رابرگزیده است.

و اما از کتابهائی که مشترك میان نحویان واهل بلاغت است با آنکه فراوان است فقط یك مقاله یافتم و آن اینست :

# ١٢٩ - كتابه فيمايلزم الذي يلحن في كلامه

کتاب او «در آنچه لازم است برای کسی که درسخن خود لحن دارد». این کتاب

را درفهرست در هفت مقاله یافتم ونمیدانم شاید خطا از ناسخان باشد ولی آنچه را که من یافتم فقط یك مقاله است. ومن آن را نه به سریانی ترجمه کردم و نه بهعربی و دیگری هم آن را ترجمه نکرده است.

اماکتابهای دیگرجالینوسراکه خود درفهرستیادکرده هر که بخواهد بشناسد می تواند بشناسد چنانکه من از فهرست کتابهای او یادکردم و چیزی نماند برمن جز آنکه خبر دهم که در چه سنی این کتاب را نوشتم زیرا من امیدوارم که پس از این فرصت ترجمهٔ کتابهائی که تاکنون ترجمه نکردم پیدا شود اگر عمر مرا مهلت دهد و آنچه که از سن من در هنگام نوشتن این کتاب گذشته چهل و هشت سال است و این سال هزار و صدوشصت و هفت اسکندری می باشد و من می توانم یاد کنم در این کتاب آنچه را ترجمهٔ آن را آماده خواهم بود از کتابهائی که تاکنون ترجمه می شود اگر وجود آنچه را که تاکنون نیافتهام هر کدام را یكیك باسالی که آنها ترجمه می شود اگر خداوند بخواهد سپس درماه آذار از سال هزار و صدوهفتادو پنج اسکندری آنچه را که از آن وقت تاکنون ترجمه کرده می باوز ائی.

[و كتابى انتزاع شده از يونانيان يافتم كه نامش نامعلوم بود كه جوامع هفت كتاب از كتابهاى جالينوس درآن وجود داشت از جمله: جوامع كتاب «حيلةالبرء» وجوامع كتاب «العلل والاعراض» وجوامع كتاب «النبض الكبير» و جوامع پنج مقاله اول از كتاب او در «الادوية المفردة» وجوامع كتاب «الحميات» وجوامع كتاب «ايام البحران» وجوامع كتاب «الدلائل» كه حنين آنرا بهعربى براى احمدبن موسى ترجمه كرده است].

[صاحب نسخهای که من از روی آن استنساخ کردم درپایان نسخهاش به حکایت از صاحب نسخهای که اونسخهٔ خود را از روی آن نسخه برداری کرده گفته است که او این انتزاعات را درنسخهٔ علی بن یحیی نیافته بلکه درنسخهٔ دیگری یافته است]. پایان یافت کتاب ابوزید حنین بن اسحق در آنچه با علم او از کتابهای جالینوس ترجمه شده بود. سپاس فراوان خدای راست.

# فهرستها

فهرست نامهای اشخاص فهرست نامهای کتابها فهرست نامهای گروهها و فرقهها فهرست منابع و ماخذ

# فهرست نامهای اشخاص

1

آذر بیگدلی ۳۵۹ آربری ۳۱۴ الآمر ۲۵۹، ۲۷۴

الف

ابان بن عبدالحميد لاحقى ١٩٣ ابراهیم ۸۶، ۱۷۱، ۱۷۲ ابراهيم بن الصلت ٢٩٥، ٣٩٨، ٩٩٩ ابر اهیم بن محمد بن موسی عهم ابراهیم مروزی ۳۳۶ ابن ابی اصیبعه ۹۹، ۱۰۱، ۲۰۱، ۱۶۰ 771' 771' PVI' 417' 777' MSV (MOF ابن ابي الحديد ٢٣، ٢٩، ٧٣، ٩٤، ١١٨ ابن ابى الحسين بن ابى الفضل قزويني = قزوینی رازی ابن ابی دواد ۱۱ ابن ابی عذبه ۱۵، ۵۳ ابن ابي العوجاء ١٩٢، ١٩٤ ابن اثیر ۲۶۲ ، ۲۶۲ ابن الازرق موسوى ٢٤١ ابن الاكفاني ٢٥١ ابن ام مکتوم ع۲۶

ابن بابویه هم، هم، ۲۴۶ ابن بطلان ۹۸، ۱۸۱، ۱۸۳، ۱۲۳ ابن بطوطه ۲۴۲ ابن بلخي ۲۹۱ ابن بیطار ۱۸۸ ابن تبون ۳۳۸ ابن تغری بردی ۲۶۴ ابن تیمیه ۹۶، ۱۱۸، ۱۲۹، ۲۹۴ ابن ثوابه ۱۹۴ ابن جبير ۱۹۴، ۱۹۶، ۲۰۰ ۲۱۴، 414 ابن جزله ۱۸۱ ابن حلجل ۲۶۷ ابن حشاء ١٨٢ ابن حوشب ۲۴۸ ابن حوقل ۱۴ ابن حيون مغربي = قاضي نعمان ابن حزم ۱۰، ۵۵، ۳۰۱، ۱۱۸، ۲۴۱ 418 ابن خلاد عه ١ این خلدون ۳، ۱۶، ۱۸، ۲۴۸، ۲۶۷ 798 '740

ابن خلکان ۲۱۶ ، ۲۱۶

ابن الخمار ٣٢٢

ابن مارستانه ۱۹۵، ۱۹۵ ابن محارب قمی ۳۳۶ ابن المدير ٢٥١، عهم ابن المرتضى ٢٥، ١٩٧، ٢٥٥، ٢١٤ ابن ملك اصفهاني ۲۷ ابن مناذر ۱۹۵ ابن میسر ۲۴۳ ابن میمون ۲۰۱۳ (۱۱۸ ۱۲۲ ۲۲۱) TTA (1AV (140 (144 (14) ابن ندیم ۲۴، ۶۶، ۱۱۹، ۱۶۰، ۱۶۲، 1911 AVI 1911 (YIF (YOD ( TEV ( 114) ( 170 ( 179) 48V ابن نوبخت ۲۲۹ ۲۲۶ ابن هانی اندلسی ۲۳۵ ابن الهیثم بصری ۱۹۵، ۱۹۵ ابو احمد موسوی ۲۶۳ ابو اسحق ابر اهیم بن محمد بن ابر اهیم تبریزی معروف به غضنفر ۱۲۱، ۱۲۵ ۱۳۴ ابواسحق ابراهيم بن نوبخت = ابن نوبخت ابواسحق اسفراینی ۱۵، ۲۰، ۶۱ ابواسحق نصيبي معتزلي ١٥٤ ابوبکر ۵، ۶، ۹، ۸۶، ۹۹ ابوبکراحمد جوزجانی ۱۵ ابوبكراصم ٢٨ اپوبکر باقلانی ۳۶۲، ۲۶۷، ۲۶۸ ابو بشرمتی بن یونس ع۳۳ ابوبكر ثابتبن قره عسس ابوبکر جصاص ه۲۹ ابوبکر حسین تمار ۹۷ ابوبکر خسروی سرخسی ۲۰۴ ابوبكر عنبرى ٢٨٢ ابوبکر محمدبن زکریای رازی = رازی ابوبکر محمدبن عباسی خوارزمی ه ۲۶ ابوتمام يوسف بن محمد النيشا بورى عسم

440 ابن الدهان الوحيه النحوى ٢٥٢ ابن راوندی ۲۸، ۲۹، ۷۹، ۹۷، ۹۷، ۷۰، (194 (19)(46 (14 14) 491, Abl, 001, 001, Abl, 404, 404, 404, A04, boh 017 417 617 617 617 V/Y' A/Y' P/Y' 07Y' /YY' 177 477 677 877 VYY YYA ابن رزام طائى كوفى، ابوعبدالله محمدبن على 704 .400 .464 ابن رسته ۱۸۲ ابن رشد ه ۲، ۱۲۸، ۳۳۸ ابن رضوان مصری ۹۸، ۲۰۸، ۱۱۸ ابن رومي ۲۵۶ ابن زرعه ۲۲۳ ابن سعدان ۲۲۲ ابن سمجون ۱۸۷، ۱۸۷، ۱۸۷ ابن السمح ۲۲۱، ۲۲۲، ۲۲۳، ۲۲۳ ابن السمح مهندس غرناطي ٣٢١ ابن سناءالملك ه٧٠ این سوار ۳۲۲ ابن سهدا ۲۷۲ ابن سینا ۱۸۷،۱۳۰ ۱۸۷، ۱۳۸ ۱۳۸۰ ۱۳۹۰ 44, 441, 441 ابن شمعون ۱۷۱

ابن لاوی یهودی ۲۰۱

ابوحنیفه کوفی ۲۵۸ ابوحنیفه نعمان بن ثابت ۲، ۵۴، ۹۱، ۲۸۸، ۲۸۶ ابوحیان توحیدی ۲۶، ۱۹۴، ۱۹۵، ۱۹۶،

ابوحیال نوحیدی ۲۴، ۱۴ ۳۲۲، ۳۱۲، ۳۲۲ ابوالخیر خمار ۳۲۱ ابودردا ۱۶۶۶ ابودرف ۳۰۸

ابورشید سعیدبن محمد نیشابوری ۲۳، ۲۶ ابوریحان بیرونی = بیرونی ابوزکریا یحییبن عدی ۳۲۱، ۳۳۶ ابوزید بلخی، ابوزید احمدبن سهل البلخی ۳۳۶، ۳۲۲

ابوزید حنین بن اسحق العبادی = حنین بن اسحق ابوسعید الیمامی ۳۲۳ ابوسلیمان السجزی ۳۳۶ ابوسلیمان محمد المقدسی ۳۳۶ ابوسلیمان محمد بن مشعر بستی ۲۳۸ ابوسلیمان منطقی ۳۲۲ ابوسهل کوهی ۱۲۱ ابوسهل مسیحی ۱۲۱ ابوشامه ۳۲۳ ابوشامه ۲۵۱ (۲۵۱ ابوشکور بلخی ۲۵۵

ابوصالح منصوربن اسحقبن احمدبن اسد ۱۵۹ ۳۱۳ ۱۵۹ ابوطاهر خواجه سمرقندی ۱۶ ابوطاهر قرمطی ۳۳۳ ابوطالب ۱۶۲ ۱۸۹ ابوطالب مامونی ۱۸۰ ۱۸۹ ابوالعباس ایرانشهری ۲۲۹ ۱۶۴ ۱۶۶ ۱۶۶ ۱۶۶ ۱۶۶

ابوالعباس شيوري ٢٥١

ابوالعباس طبری ۱۹۸

ابو العباس بن فراس ١٥٥، ١٥٤

ابوجعفرابن قبه رازی ۲۳، ۲۷، ۶۶، ۶۷ ابوجعفر محمدبن حسن ۳۲ ابوجعفر محمدبن علی ۶۵ ابوجعفر محمدبن موسی ۳۷۰، ۳۷۱، ۳۷۲

۳۷۳، ۳۷۴، ۳۹۸، ۴۱۴ ابوجیشبن خراسانی ۲۷ ابوحاتم رازی ، ابوحاتم احمدبن حمدانبن احمد الورسامی ۳۴، ۳۵، ۳۶، ۹۶،

۱۹۳٬ ۱۱۸٬ ۱۹۳٬ ۲۵۹٬ ۲۰۹۰ ابوحاتم طبری قزوینی ۲۸۹ ابوحامد احمدبن محمد الاسفزاری ۳۳۶ ابوحامد اسفراینی ۲۶۱ ابوحامد محمدبن محمدغزالی طوسی = غزالی

۱۲۹ ، ۱۲۹ ، ۱۲۹ ، ۱۲۹ ، ۱۲۹ ، ۱۲۹ ، ۱۲۹ ، ۱۲۹ ، ۱۲۹ ، ۱۲۹ ، ۱۲۹ ، ۱۳۹۰ ، ۱۳۹۰ ، ۱۳۹۰ ، ۱۳۹۰ ، ۱۳۹۰ ، ۱۳۹۰ ، ۱۳۹۰ ، ۱۳۹۰ ، ۱۳۹۰ ، ۱۳۹۰ ، ۱۳۹۰ ، ۱۳۹۰ ، ۱۳۹۰ ، ۱۳۹۰ ، ۱۳۹۰ ، ۱۳۹۰ ، ۱۳۹۰ ، ۱۳۹۰ ، ۱۳۹۰ ، ۱۳۹۰ ، ۱۳۹۰ ، ۱۳۹۰ ، ۱۳۹۰ ، ۱۳۹۰ ، ۱۳۹۰ ، ۱۳۹۰ ، ۱۳۹۰ ، ۱۳۹۰ ، ۱۳۹۰ ، ۱۳۹۰ ، ۱۳۹۰ ، ۱۳۹۰ ، ۱۳۹۰ ، ۱۳۹۰ ، ۱۳۹۰ ، ۱۳۹۰ ، ۱۳۹۰ ، ۱۳۹۰ ، ۱۳۹۰ ، ۱۳۹۰ ، ۱۳۹۰ ، ۱۳۹۰ ، ۱۳۹۰ ، ۱۳۹۰ ، ۱۳۹۰ ، ۱۳۹۰ ، ۱۳۹۰ ، ۱۳۹۰ ، ۱۳۹۰ ، ۱۳۹۰ ، ۱۳۹۰ ، ۱۳۹۰ ، ۱۳۹۰ ، ۱۳۹۰ ، ۱۳۹۰ ، ۱۳۹۰ ، ۱۳۹۰ ، ۱۳۹۰ ، ۱۳۹۰ ، ۱۳۹۰ ، ۱۳۹۰ ، ۱۳۹۰ ، ۱۳۹۰ ، ۱۳۹۰ ، ۱۳۹۰ ، ۱۳۹۰ ، ۱۳۹۰ ، ۱۳۹۰ ، ۱۳۹۰ ، ۱۳۹۰ ، ۱۳۹۰ ، ۱۳۹۰ ، ۱۳۹۰ ، ۱۳۹۰ ، ۱۳۹۰ ، ۱۳۹۰ ، ۱۳۹۰ ، ۱۳۹۰ ، ۱۳۹۰ ، ۱۳۹۰ ، ۱۳۹۰ ، ۱۳۹۰ ، ۱۳۹۰ ، ۱۳۹۰ ، ۱۳۹۰ ، ۱۳۹۰ ، ۱۳۹۰ ، ۱۳۹۰ ، ۱۳۹۰ ، ۱۳۹۰ ، ۱۳۹۰ ، ۱۳۹۰ ، ۱۳۹۰ ، ۱۳۹۰ ، ۱۳۹۰ ، ۱۳۹۰ ، ۱۳۹۰ ، ۱۳۹۰ ، ۱۳۹۰ ، ۱۳۹۰ ، ۱۳۹۰ ، ۱۳۹۰ ، ۱۳۹۰ ، ۱۳۹۰ ، ۱۳۹۰ ، ۱۳۹۰ ، ۱۳۹۰ ، ۱۳۹۰ ، ۱۳۹۰ ، ۱۳۹۰ ، ۱۳۹۰ ، ۱۳۹۰ ، ۱۳۹۰ ، ۱۳۹۰ ، ۱۳۹۰ ، ۱۳۹۰ ، ۱۳۹۰ ، ۱۳۹۰ ، ۱۳۹۰ ، ۱۳۹۰ ، ۱۳۹۰ ، ۱۳۹۰ ، ۱۳۹۰ ، ۱۳۹۰ ، ۱۳۹۰ ، ۱۳۹۰ ، ۱۳۹۰ ، ۱۳۹۰ ، ۱۳۹۰ ، ۱۳۹۰ ، ۱۳۹۰ ، ۱۳۹۰ ، ۱۳۹۰ ، ۱۳۹۰ ، ۱۳۹۰ ، ۱۳۹۰ ، ۱۳۹۰ ، ۱۳۹۰ ، ۱۳۹۰ ، ۱۳۹۰ ، ۱۳۹۰ ، ۱۳۹۰ ، ۱۳۹۰ ، ۱۳۹۰ ، ۱۳۹۰ ، ۱۳۹۰ ، ۱۳۹۰ ، ۱۳۹۰ ، ۱۳۹۰ ، ۱۳۹۰ ، ۱۳۹۰ ، ۱۳۹۰ ، ۱۳۹۰ ، ۱۳۹۰ ، ۱۳۹۰ ، ۱۳۹۰ ، ۱۳۹۰ ، ۱۳۹۰ ، ۱۳۹۰ ، ۱۳۹۰ ، ۱۳۹۰ ، ۱۳۹۰ ، ۱۳۹۰ ، ۱۳۹۰ ، ۱۳۹۰ ، ۱۳۹۰ ، ۱۳۹۰ ، ۱۳۹۰ ، ۱۳۹۰ ، ۱۳۹۰ ، ۱۳۹۰ ، ۱۳۹۰ ، ۱۳۹۰ ، ۱۳۹۰ ، ۱۳۹۰ ، ۱۳۹۰ ، ۱۳۹۰ ، ۱۳۹۰ ، ۱۳۹۰ ، ۱۳۹۰ ، ۱۳۹۰ ، ۱۳۹۰ ، ۱۳۹۰ ، ۱۳۹۰ ، ۱۳۹۰ ، ۱۳۹۰ ، ۱۳۹۰ ، ۱۳۹۰ ، ۱۳۹۰ ، ۱۳۹۰ ، ۱۳۹۰ ، ۱۳۹۰ ، ۱۳۹۰ ، ۱۳۹۰ ، ۱۳۹۰ ، ۱۳۹۰ ، ۱۳۹۰ ، ۱۳۹۰ ، ۱۳۹۰ ، ۱۳۹۰ ، ۱۳۹۰ ، ۱۳۹۰ ، ۱۳۹۰ ، ۱۳۹۰ ، ۱۳۹۰ ، ۱۳۹۰ ، ۱۳۹۰ ، ۱۳۹۰ ، ۱۳۹۰ ، ۱۳۹۰ ، ۱۳۹۰ ، ۱۳۹۰ ، ۱۳۹۰ ، ۱۳۹۰ ، ۱۳۹۰ ، ۱۳۹۰ ، ۱۳۹۰ ، ۱۳۹۰ ، ۱۳۹۰ ، ۱۳۹۰ ، ۱۳۹۰ ، ۱۳۹۰ ، ۱۳۹۰ ، ۱۳۹۰ ، ۱۳۹۰ ، ۱۳۹۰ ، ۱۳۹۰ ، ۱۳۹۰ ، ۱۳۹۰ ، ۱۳۹۰ ، ۱۳۹۰ ، ۱۳۹۰ ، ۱۳۹۰ ، ۱۳۹۰ ، ۱۳۹۰ ، ۱۳۹۰ ، ۱۳۹۰ ، ۱۳۹۰ ، ۱۳۹۰ ، ۱۳۹۰ ، ۱۳۹۰ ، ۱۳۹۰ ، ۱۳۹۰ ، ۱۳۹۰ ، ۱۳۹۰ ، ۱۳۹۰ ، ۱۳۹۰ ، ۱۳۹۰ ، ۱۳۹۰ ، ۱۳۹۰ ، ۱۳۹۰ ، ۱۳۹۰ ، ۱۳۹۰ ، ۱۳۹۰ ، ۱۳۹۰ ، ۱۳۹۰ ، ۱۳۹۰ ، ۱۳۹۰ ، ۱۳۹۰ ، ۱۳۹۰ ، ۱۳۹۰ ، ۱۳۹۰ ، ۱۳۹۰ ، ۱۳۹۰ ، ۱۳۹۰ ، ۱۳۹۰ ، ۱۳۹۰ ، ۱۳۹۰ ، ۱۳۹۰ ، ۱۳۹۰ ، ۱۳۰ ، ۱۳۰ ، ۱۳۰ ، ۱۳۰ ، ۱۳۰ ، ۱۳۰ ، ۱۳۰ ، ۱۳۰ ، ۱۳۰ ، ۱۳۰ ، ۱۳۰ ، ۱۳۰ ، ۱۳۰ ، ۱۳۰ ، ۱۳۰ ،

ابوالحسن اشعری = اشعری ابوالحسن اهوازی ۱۲۱ ابوالحسن بصری ۷۳ ابوالحسن عامری ۳۳۶ ابوالحسن علی بن یحیی ۳۶۷، ۳۷۵، ۳۷۷

ابوالحسن قدوری ۲۶۱، ۲۹۰ ابوالحسن کرخی بغدادی ۲۹۰ ابوالحسن وزیرولیالدوله ۲۶۴ ابوالحسن احمدبن یحیی ۲۸، ۲۱۳، ۲۱۶ ابوالحسین خیاط معتزلی ۲۸، ۱۹۳، ۱۹۷، ۱۹۷ ابوالحسین سوسنگردی ۶۶ ابوالحسین عبدالحباربن احمد همدانی اسد۔

آبادی = قاضی عبدالجبار معتزلی ابوالحسین علی بن هارون زنجانی ۲۳۸ ابوحفص حداد ۲۲۰ (۷۱ ۲۲۲ ابوحفص عمر بن محمد نسفی ۱۸

ابو العباس فضل بن محمد لو کوی ه ۳۴ ابوالعباس مبرد ٢٢٥ ابوالعباس محمدبن احمدبن محمد ٢٥١ ابوعدالله بيضاوي ۲۶۱ ابوعبدالله جعل عع، ۲۲۶ ابوعبدالله حسين بن احمد بن محمد ٢٥١ ابوعبدالله داعي = ابوعبدلله شيعي ابوعبدالله بن رزام = ابن رزام ابوعبدالله شيعي ۲۵۲، ۲۵۲ ابوعبدالله محمدبن ابی بکر تبریزی ۱۲۱، 171, 911, 611, 711, 711, ۱۳۶ ۱۳۱ ۱۳۰ ۱۲۹ ابوعبدالله محمدبن احمد نسقى ٣٣ ابوعبدالله صيمري ٢٥١ ابوعبدالله مرزبانی ۷۰ ابوعبداللهبن مملك اصفهاني ع ابوعبيده ۴۸، ۱۹۴

ابوعلی احمدبن مسکویه ۳۳۶ ابوعلی جبائی ۸، ۱۷، ۲۶، ۳۶، ۶۶، ۶۸ ۹۶، ۷۱، ۱۹۹، ۲۰۰، ۲۰۲

ابوعلى حسنين سهل بن غالب بن السمح ، ابوعلى بن السمح العراقى = ابن السمح الوعلى ابوعلى المخلاد ع م ١ ابوعلى سينا ، ابوعلى حسين بن عبد الله بن سينا

ابوطی سین ۱ بوطی حسین بی حب سین سید ۳۳۸ ، ۳۳۷

ابوعلی فارسی ۲۲۵ ابوعلی گیلی ۱۲۱ ابوعلی بن الهیشم ۳۲۳ ابوعیسیوراق ۷۱، ۲۹۱، ۲۱۵، ۲۲۶،

ابوعمران ۱۳۰ ابوعمروعتابی ۱۲ ابوعیسی یهودی اهوازی ۱۹۹ ابوالفتح بستی ۲۸۷ ابوالفتح محمدبن ابیالقاسم عبدالکریم شم ستانی = شم ستانی

شهرستانی = شهرستانی ابوالفدا ۱۹۶ ابوالفرج اصفهانی ۱۹۵ ابوالفرج عبدالله بن الطیب ۳۲۳ ابوالفرج المفسر ۳۳۶ ابوالفضل رشیدالدین میبدی ۲۶۶ ابوالفضل سرخسی ۱۱۵ ابوالفوارس احمدبن یعقوب ۲۷۵ ابوالفاسم اسکافی اسفراینی ۱۹

ابوالقاسم جزری ۲۶۱ ابوالقاسم عبدالله بن احمد بلخی کعبسی ۱۵، ۱۷، ۲۳، ۲۴، ۶۶، ۶۹، ۶۹، ۱۱۹،

717 '777

ابوالقاسم على بن الحسين ٢٢٢ ابوالقاسم محمود بـن عمر خوارزمي =

زمخشری ۲۷

ابوکالیجار ۳۷، ۲۰۸، ۲۹۱ ابولونیوس ۱۷۰

ابومحارب حسن بن سهل ۳۳۶

ابومعین ناصربن خسرو قبادیانی یمگانی =

ناصرخسرو

ابومحمد ۲۵۲ ابومحمد باهلی ۱۵ ابومحمد جوینی ۱۹

ابومحمد جوینی ۱۹ ابومحمد حسن بن موسی نوبختی ۶۹ ابومحمد عبدالله عباس رامهرمزی ۶۲ ابومحمد عبیدالله ۲۳۱ ابومحمد بن کرنیب ۳۳۳ ابومحمد بن الکشفلی ۲۶۱ ابوالمظفر اسفراینی ۲۲۸

ابوالمعالی احمدبن هبةالله ۲۰۲ ابوالمعالی حاتم بن عمران بن زهره ۲۴۷ ابوالمعالی عبدالملک بن عبدالله جوینی نیشابوری = امامالحرمین

ابومعشر بلخی ۱۲۱ ابومنصور ماتریدی سمرقندی = ماتریدی ابومنصور ثعالبی = ثعالبی ابومنصور موفق الدین علی هروی ۱۸۷ ابوموسی اشعری ۷ ابوموسی بن عیسی ۲۰۶ ابونصرمحمدبن محمدبن طرخان فارابی = فارابی

ابونصر منصوربن عراق ۱۲۱ ابونصر هبةالله ابن ابى عمران المويدفى الدين داعى الدعاة شيرازى = مويد

ابونواس حسن بن هانی اهوازی ۱۹۲، ۳۶۰ ابوالوفا بن عقیل ۲۰۱ ابوالوفا بن عقیل ۲۰۱ ابوالوفا بن عقیل ۲۰۱ ابوالولید محمد بن احمد ۲۰۰ ابوها شم جبائی ۹۵، ۱۹۷ ابوالهی ۲۰۸ ابوالهی جرجانی ۲۰۸ ابوالهی محمد بردوی = بردوی ابواله بحصد بردوی ابوی عقوب سجن ۳۶۰ به ۱۹۰ به

۲۹۷٬۲۷۵
ابویعلی سلاربن عبدالعزیز ۷۳
ابویوسف ۱۱٬ ۲۸۷
اپیکور ۴۳۰
الاحدث ۲۴۷
ادوارد براون ۲۵۲
احمد ۲۳۱، ۲۵۱

احمد بن اسماعیل بن احمد ۱۶۰ احمد تقی ۲۴۸

احمدبن حنبل ۱۱، ۲۸۸

احمدالزندیق = ابن راوندی
احمدبن طیب سرخسی ۱۹۰، ۱۹۴، ۳۳۶
احمدبن عبدالله بن میمون القداح ۲۵۱
احمدبن علی ۳۵
احمدبن علی ابومنصور طبرسی = طبرسی
احمدبن کیال ۱۲۰
احمدبن محمد ۹۰۶
احمدبن محمد افریقی ۱۹۷
احمدبن موسی ۱۹۷۸ ۱۹۹۰ ۳۹۳، ۳۹۳

اخاالمختلس ۲۴۷ ارتوربیرم ۲۶ ارخیجانس ۳۷۷

راوندی = این راوندی

ارسطراطس،ارسسطراطس، ۳۸۱، ۳۹۸، ۴۰۰، ارسطو، ارسطوطالیس ۹۵، ۱۳۰، ۱۳۱، ۲۱۵، ۲۳۶، ۲۳۶، ۲۳۵، ۳۱۵

احمدبن یحیی راوندی ، احمدبن یحیی این

710 (717) (717) (717) (717) (717) (717) (717) (717) (717) (717) (717) (717) (717) (717) (717) (717) (717) (717) (717) (717) (717) (717) (717) (717) (717) (717) (717) (717) (717) (717) (717) (717) (717) (717) (717) (717) (717) (717) (717) (717) (717) (717) (717) (717) (717) (717) (717) (717) (717) (717) (717) (717) (717) (717) (717) (717) (717) (717) (717) (717) (717) (717) (717) (717) (717) (717) (717) (717) (717) (717) (717) (717) (717) (717) (717) (717) (717) (717) (717) (717) (717) (717) (717) (717) (717) (717) (717) (717) (717) (717) (717) (717) (717) (717) (717) (717) (717) (717) (717) (717) (717) (717) (717) (717) (717) (717) (717) (717) (717) (717) (717) (717) (717) (717) (717) (717) (717) (717) (717) (717) (717) (717) (717) (717) (717) (717) (717) (717) (717) (717) (717) (717) (717) (717) (717) (717) (717) (717) (717) (717) (717) (717) (717) (717) (717) (717) (717) (717) (717) (717) (717) (717) (717) (717) (717) (717) (717) (717) (717) (717) (717) (717) (717) (717) (717) (717) (717) (717) (717) (717) (717) (717) (717) (717) (717) (717) (717) (717) (717) (717) (717) (717) (717) (717) (717) (717) (717) (717) (717) (717) (717) (717) (717) (717) (717) (717) (717) (717) (717) (717) (717) (717) (717) (717) (717) (717) (717) (717) (717) (717) (717) (717) (717) (717) (717) (717) (717) (717) (717) (717) (717) (717) (717) (717) (717) (717) (717) (717) (717) (717) (717) (717) (717) (717) (717) (717) (717) (717) (717) (717) (717) (717) (717) (717) (717) (717) (717) (717) (717) (717) (717) (717) (717) (717) (717) (717) (717) (717) (717) (717) (717) (717) (717) (717) (717) (717) (717) (717) (717) (717) (717) (717) (717) (717) (717) (717) (717) (717) (717) (717) (717) (717) (717) (717) (717) (717) (717) (717) (717) (717) (717) (717) (717) (717) (717) (717) (717) (717) (717) (717) (717) (717) (717) (717) (717) (717) (717) (717) (717) (717) (717) (717) (717) (717) (717) (717) (717) (717) (717) (717) (717) (717) (717) (717) (717) (717) (717) (717) (717) (717) (717) (717) (717) (717) (717) (717) (717) (717) (717) (717) (7

ارمینس ۱۷۰ اریباسیوس قوابلی ۱۷۱ اسامه ۵

استرن ۳۲۳ اسحقبن ابراهیم طاهری ۳۹۹

اسحق اسرائیلی ۱۳۰ اسحق، اسحق بن حنین ۱۱۷، ۱۶۰، ۱۶۱

191) 491) 491) 691) 671) 474) 674) 674) 184) 684)

(614) (604) (600) (614)

اسحق بن سلیمان ۱۷۶، ۴۰۰، ۴۰۸ اسحق کندی ۱۷ اسحق بن نثن قرطبی ۱۳۱

اسحق بن يحيي ٥٨ ع اسرایل بن زکریا ۳۷۸ اسفاربن شيرويه ٧٥ اسقلبيوس اول ١٢٥، ١٤٧، ١٤٨، ١٧١ اسقلبیوس ثانی ۱۶۷: ۱۶۸، ۱۶۹ اسکندر ۱۷۰، ۱۷۰ اسکندر افرودیسی ۱۷۰، ۳۴۲ اسماعیل، اسماعیل بن جعفر ۲۴۱، ۲۴۳، 444, 644, 644, A44, 644, YV0 اسماعيل بن صادق ۲۴۶ اسماعيل بن كاظم ع٢٤ اشعری ۸، ۹، ۱۲ ۱۷، ۱۸، ۲۰، ۲۰ 76, 46, 66, 18, 111, 611, 777 477 اشعری ثانی ۲۲

اصطفن ۳۸۸، ۳۹۴، ۳۹۶، ۳۹۹، ۳۹۹ ۴۱۴ اصطفن بن بسیل ۳۸۷ اصطفن الاسکندرانی ۱۷۱ اصفهانی ۲۲ اعشی ۲۶۳

اغلوقن ۱۷۰ افطح ۷۰

افلاطون ۳۷، ۱۶۲، ۱۶۷، ۱۷۱، ۹۰۲

\$181814 140 1490

افلاطون طبیب ۱۶۷ افیقورس ۱۹۳۹ اقلیدس ۱۹۴ الب ارسلان ۱۹ امام حعف صادق علمه السلام ۲۹۳، ۲۵۳

امام جعفر صادق علیه السلام ۲۹۳، ۲۹۳، ۲۹۳، ۲۵۳، ۲۵۳، ۲۵۳، ۲۹۳، ۲۵۳، ۲۹۶، ۲۷۰، ۲۹۶

امام الحرمين ١٩، ١٩، ١٥٥ ، ٢٢٤ امام فخررازی رازی، = فخرالدین رازی امام موسى ۲۴۶ اميره ضراب ٣٩ امین ۲۵۸ انابوی مصری ۱۱۰ انطسثانس ۳۷۵ انقيلاوس الاسكندراني ١٧١ انوشیروان ۱۲ اوثاسلوس ١٤٩ اوریباسیوس ۰۱۴ ایارن ۳۸۱ ايجي = عضدالدين ايجي ایرانشهری ۳۱۲، ۳۱۲ ایلیای نصیبینی ۳۰۱ ایوانف ۸۰۲، ۲۶۳، ۳۶۳ ایوب رهاوی، ایوب ۲۷۰، ۳۷۲، ۳۷۸

ب

بابك خرمی ۲۴۴ باخرزی ۲۰۲ بالبس ۴۰۷ بتانی ۱۲۱ بایزید ۲۴۲

بختیشوع، بختیشوع بن جبریل ۳۷۵، ۳۷۵، ۳۷۵، ۳۷۷، ۳۹۲، ۳۹۲، ۳۹۲، ۳۹۲، ۴۱۲ ۱۹۵۰، ۱۹۹، ۳۰۹ (۲۱۹، ۲۱۲) ۲۱۲ بدرجمالی ۳۹

> بدوی = عبدالرحمن بدوی برزویه طبیب ۱۹۲ برگشتراسر ۱۱۶، ۳۰۶، ۳۶۷

ثامسطيوس ٢٤٢ ثابت بن قره هه، ۴۱۱ ثعالبي ١٨٥، ٢٨٨، ٥٩٣ ثعلبي ٥٥٧ ثیادوری ۳۷۸ ثیونیل رهاوی ۳۰۶

3

جابربن حیان ۹۹، ۵۰۵ جاحظ ۲۹، ۹۹، ۹۹، ۲۷، ۱۰۵، ۱۰۸ P11, 801, 804, ALL, LSA 454 جاسيوس اسكندراني ٧٥٧ جالينوس ٩٥، ١١٢، ١١٤، ١٢٥، ١٣٥ (181 (181 (181 (181 (18V (118 (141 (141 6140 1189 414, 644 6409 (mov (mos 144) TVT (454) VSA, (45A) 14V8 (TVD ידעד ידעד TVV 414 444 ۱۲۸۱ (۳۸۰ (۳۷۸ לאדי לאדי עאדי man imao F01 (may (498 (498) 1494 140V thon thos thon 409

F10 (F1F جالينوس الاسكندراني ١٧١ جانیانوس ۳۸۱ جبائی = ابوعلی جبائی جبريل بن بختيشوع ٧٧٥، ٣٧٩، ٣٨٠،

411 (404 (404 (4VA (4VA جرجانی ۳، ۲۲، ۲۳

جعفر صادق = امام جعفر صادق جعفر بن محمد ۱۸۴

برمانیدس، برمنیدس ۱۶۷، ۱۶۸، ۱۶۴ توشی هیکو ایزوتسو ۳۴۷ بزدوی ۹، ۱۷، ۱۷ ۱۸ ۲۲۴ بساسیری ۲۹۱ بشاربن برد تخارستانی ۱۹۲ بشربن معتمر ع بطلميوس ٥٥

بقراط ١٥٩، ١٥٩، ١٤١، ١٩٢، ١٩٣ TT9 (409 (11) (189 (184 409 (404 (404 (4d) (4do

kod ikov ikov ikoč بقراطبن ایراقلیدس ۱۶۹ بقراطبن ثاسلوس ١٥٩ بغدادی ۱۰، ۲۰۴، ۵۵، ۲۰۶، ۲۱۴ يلال عع۲ بلخی ۱۹۸، ۳۱۱ ۳۱۲

بوالو ۱۱۶ بهرام چوبین ۲۵۵ بهمنیار ه ۳۴۲ (۳۴۰) بیضاوی ۲۲

بیهقی ۱۹۵ ، ۲۶۵

بیرونی ۹۵، ۹۹، ۱۰۱، ۲۰۱، ۳۰۱، (11) (11) (11) (11) (10) 4711 (177 (171 (119 ( TOF ( YOA ( ) YA ( ) ST ( ) SY 404, 504, 114, LIA, LIA, ALA

پر کلس ۱۱۰ پلوتارك ٥٥١ پینس ۱۷۷، ۲۰۴، ۵۰۳

تامیسون ۱۸۸ تبریزی = ابو عبدالله محمدبن ابی بکر تقى ۲۴۸

جعفر بن محمدبن اسماعیل ۲۴۸ جعفریحیی ۲۵۷ جلال الدین سیوطی ۱۹۳ جنید ۲۸۱ جوینی ۲۰، ۶۹

7

حاجی خلیفه ۲۰۵ حاجی شیخ علی علوی یزدی ۳۲۱ حاج ملاهادی سبزواری = سبزواری الحافظ ۲۵۹ الحاکم ۲۵۹، ۳۷۷ حبیش ۳۷۱، ۳۷۷، ۳۷۸، ۳۸۴، ۳۸۵ ۲۸۵، ۳۸۸، ۳۸۸، ۳۸۰، ۳۸۶ ۳۹۲، ۳۸۵، ۳۸۸، ۴۰۹، ۴۰۹، ۴۰۹،

410 حبيش بن الحسن ٣٧٤، ٣٨٢ حجت خراسان = ناصر خسر و حجت فرزند رسول = ناصر خسرو حجت مسنصری = ناصر خسرو حجت نایب پیغمبر = ناصرخسرو حجة الاسلام = غزالي حجة العراقين ٣۶ حریری ۲۰۳ حسن بصری ۶۹، ۵۰، ۵۳، ۸۰۷ حسن ۲۸۳ ، ۲۸۰ حسن بن سهل ابن السمح ابن غالب ابن = السمح 400 (448 (440 (49A) حسن صباح ۲۹، ۲۹۲، ۹۹۲، ۹۹۲، حسن عبدالمحسن ١٥ حسن بن على بن اسحاق طوسى = نظام الملك حسن بن علی بن محمد ۲۹

حسن فرغانی اخرم ۳۶

حسن بن محارب قمی ۱۱۰

نین بن اسحاق ۱۱۷ ،۱۱۶ ،۱۱۲ ،۱۱۶ ۲۱۱ ،۱۱۷ ۲۳۶ ۳۳۶ ۳۳۶ ۳۳۶ ۳۳۶ ۳۹۲ ۳۹۲ ۳۴۰ ۲۹۳ ۲۹۳ ۲۹۳ ۲۹۸ ۲۹۸ ۲۹۳ ۲۱۶

خ

خباب ۲۶۶ خصاف ۲۸۹ خطیب قزوینی ۲۰۳ خواجه کرمانی ۳۶۲ خواجه نصیر الدین طوسی = طوسی خواجه نظام الملك = نظام الملك خیاط معتزلی ۲۰۵، ۲۰۵، ۲۰۶، ۲۲۶

٥

داود اصفهانی ۲۸۶ داودبن علی خلف اصفهانی ۲۹۵ داود متطبب ۳۷۰، ۳۷۳ داود

زمخشری ۲۷، ۲۷ زيتون صغير ١٧٥ زين الدين ابوحامد محمدبن محمدبن احمد غزالي طوسي = غزالي

زينر ۹۷ زين العابدين ٢٧٥ زينون کبير ١٧٥

ژوزف شاخت ۱۷ ژوزف فاناس ه ٨ ژوستی نین ۱۲

سبكي ۱۶، ۵۴، ۲۰۱ سبزواری ۶۲، ۸۰۲، ۲۹۳، ۳۲۳ سجستاني = ابويعقوب سجستاني سخاوی، شمس الدین ۲۶۷، ۲۶۷ سرجس، سرجسراس عینی ۳۷۲، 'TAO 'TVA 'TVS 'TVA 'TVF ואדי ופדי מפדי אפדי 800 406 1601 سعدالدین تفتازانی ۳، ۱۵، ۱۸، ۳۳ 7 VO ( 70 M سعدبن عباده ع mars 84, 64, 69, 68, 654

سعید ۱۵۲، ۲۵۲ سعيدبن الحسين بن احمدبن عبدالله بن ميمون القداح بن ديصان ثنوى اهوازي ٢٥٢

1771

سعيدبن يوسف الفيومي ١٣٥، ٣١٢ سلطان حلال الدين ملكشاه سلجوقي ٢٥٧ سلطان سعید سنجربن ملکشاه سلجوقی ۸۳ سلطان محمد فاتح ۲۱ سلطان محمود ۱۸۳ سلمان، سلمان فارسى ۲۵۶، ۲۶۶

دی بور ۱۷۷ ۱۲۴ ديوسقوريدس ٩٩، ١٨٥، ١٧٥، ١٧١ ديصان ٢٥٥ الديلمي، محمدين الحسن ٣٤٣

ذ

ذراقن ١٤٩ ذيمقر اط، ذيمقر اطيس ٩٧، ١٧٥

رازس = رازی، محمدین زکریا رازی، فخر الدین = فخر الدین رازی رازی، محمدین زکریا ۳۵، ۱۳۶ مه، ۹۶، (104 (101 (100 (44 4V (4A 119 (11) \$11V (118 (10F (146 (149 (144 (146 (146) (194 (144 (14V (148 1779 ( WOV (408 (409 (40k (40k (m) 1 (m) 0 (mod (mox 177 'TTS . 'TIX 'TIV 'TIS 'TIT 709 1440

رانکینگ ۱۷۹، ۳۰۴، ۳۰۷ رامهرمزی ۲۶ رزنتال، فرانز ۱۱۷، ۱۶۳ رشيدالدين، رشيدالدين فضل الله ٨٣، ٢٢ 499

رضی ۲۴۸ رضی نیشابوری ۲۲ ریتر، هلموت ۵۰، ۷۱، ۲۱۴ TOV . 704 (144 (14) 115 (0m)

> زبير ع زبیری ۱۹۷ زكريابن عبدالله ٣٨٢

 شیخ ابومنصور ۱۵

 شیخ الرئیس = ابنسینا

 شیخ صدوق = ابنبابویه

 شیخ الطائفه = شیخطوسی

 شیخ طوسی ۲۵، ۳۵، ۳۱، ۷۳، ۷۴

 شیخ محمود شبستری ۵۲

 شیخ مفید ۳۰، ۳۰، ۲۴۶

 شیر ازی = صدر الدین شیر ازی

 شیر بشوع ۳۷۱

#### ص

صادق علیه السلام = امام جعفر صادق
صاحب بن عباد ۶۶، ۶۶
صاحب الدعوة الهادیة ۲۶۱
صاحب الیاقوت ۲۹
صاحد اندلسی ۲۰۱۳ ۳۲۳
صاعد الطیب ۳۲۳
صاعدالطیب ۳۲۳
صادالدین شیر ازی ۲۶، ۱۳۷۱ ۱۳۸۱
صدر الدین شیر ازی ۲۶، ۱۳۷۱ ۱۳۳۸
صدر المتالهین = صدر الدین شیر ازی
صدر المتالهین = صدر الدین شیر ازی
صدر المتالهین = ۲۰۱۱ ۱۳۹۰ ۲۳۳۲
صدری ۲۶۶، ۲۳۳۲

ض

ضراربن عمرو عء

6

طبرسی ۳۱ طبری ۳۱۰، ۳۱۱ طحاوی ۲۸۹ طرطاوس ۳۵۱

#### ش

 شافعی ۲۱، ۹۲، ۲۷، ۹۱، ۹۱، ۲۷۳

 شاخت ۳۲۳

 شبر ۲۷۳

 شبیر ۳۷۳

 شریف اخومحسن ۲۵۰

 شریف علوی ۲۰۸

 شریف علوی ۲۰۸

 شمسالدین بن احمد بن یعقوب طیبی ۲۷۴

 شمسالدین بن احمد بن یعقوب طیبی ۲۷۴

 شمسالدین بن احمد بن یعقوب طیبی ۲۷۴

 شمسالدین بن محمد اصفهانی ۳۲

 شهابالدین ابی فراس ۲۷۶

 شهرستانی ۵، ۱۰ ۲۱، ۲۲، ۲۲، ۴۵، ۲۳۰

 ۲۳۷ ۲۳۶ ۲۳۶ ۲۳۶

شهید بلجی ۱۱۹ شیخ ابوالحسن اشعری = اشعری شیخ ابوالحسن مسافر ۹۵ شیخ ابوالقاسم ۲۴

طغرائی ۲۰۵ طغرل ۲۶۰ طلحة ع طلحه بن محمد النسفی ۲۳۷ طه حسین ۲۳۷ طیفوری ۳۷۸، ۳۸۲ طیماوس طرطوسی ۱۷۱

当

الظافر ۲۵۹، ۲۷۴ ظاهر، الظاهر ۲۵۹، ۲۷۴ ۲۷۴

3

عارف تامر ۴۳ العاضد ۲۵۹، ۲۷۴ العاضد ۲۵۹، ۲۷۴ عباسی ۲۰۵۰، ۲۹۴ عبدان ۲۳۱ عبدان، موسی ۳۱ عبدانتهن اسحق ۴۱۱ عبدانتهن سبا ۷ عبدانتهن مهران ۲۴۷ عبدانتهن مهران ۲۴۷ عبدانتهن عمر ۲۴۷ عبدانتهن عمر ۲۸۴ عبدانتهن عمر ۲۸۴ عبدانته مسعود ۲۶۶ عبدانته بن مقفع ۲۹۲ عبدانته بن مقفع ۲۹۲ عبدانته بن میمون القداح، عبدانته ۲۳۱

787' 787' P97' °67' 167

عبدالله وفي ۲۴۸

عبدالجبار رازی = قاضی عبدالجبار معتزلی عبدالجلیل قزوینی رازی = قزوینی رازی عبدالسرحمن بدوی ۱۷۷، ۲۱۴، ۳۲۳،

TEV (TEY

۲۶۷ ، ۲۶۷ ، ۲۶۷ عبیدالله موسی بن میمون قرطبی اسر ائیلی = ابن میمون عثمان ۶۹، ۷۳

عزيز ، العزيز نـزاربن مـعد ٢٥٩، ٢٥٥

۲۶۱ عضدالدوله دیلمی ۲۶۰ عضدالدوله دیلمی ۲۶۰ عضدالدین ایجی ۳، ۲۲، ۲۳، ۵۲ عطاملك جوینی ۲۴۲ عقیل بن ابیطالب ۲۵۱ علاءالدین علی طوسی ۲۱ علامه حلی ۲۹، ۲۲۶ العلوی، ابدوالمعالی محمدالحسینی ۲۴۱ علی بن احمد کوفی ۳۳

علی بن ابی طالب ۲۷۰، ۲۷۱، ۲۷۳، ۲۷۳، ۲۲۸، ۲۴۸، ۲۴۸،

171 971 971 111 111

490

علی بن اسد ۲۹۲ علی بن ربن طبری ۱۸۲، ۳۱۰ علی رستغفنی ۱۶ علی رضوی غزنوی ۳۲۴ علی بن عقیل ۱۱ علی بن عیسی بن ماهان ۲۴۵ علی بن وهسودان ۲۵۲

418 (619 (60V (60A 788 199 plas عمران ۲۷۲، ۳۸۲ 20, 619 191 99) 22Y عمر بن فرخان ۱۲۱ عمروعاص ۲۸۴ عمرين عبدالعريز ٥٥، ٢٨٥ عمر بن لیث صفار ۱۸۱، ۸۰۳ عيسى ١٩٨٩ ، ١٩٩٩ ، ١٩٩٩ ، ١٩٨٩ عيسى عیسی بن علی، عیسی بن علی وزیر ۳۲۲ 49 '44s عیسی بن مریم ۵ عيسى نظيف الرومي ٣٢٢ عیسی نوشری ۲۵۱ عیسی بن یحیی ۳۸۹، ۳۹۰، ۳۹۸، ۴۰۰ bod thop thok thou thou

غ

414 (60 V

غافقي ۱۸۷ ،۱۸۲

ف

فاطمه، فاطمهزهورا ۲۴۷، ۲۴۸، ۲۶۱

فالفس ٣٨٧ الفائز ٢٥٩ ، ٢٧٤ فائق ۲۷ فتحالله خليف ١٧ فخر الدين رازي ۲۲، ۳۱، ۴۰، ۲۳۴، 197: 297) 094 فرغانی ۱۲۱ فرفوریوس ۱۱۰، ۱۷۰، ۱۶۱، ۳۴۲ فرید غیلانی، ۲۲ فضل الله بن ابى الخير بن عالى ٨٣ فضل بن سهلان ۲۰۲ فضلبن شاذان نیشابوری ۲۸ فضل بن یحیی برمکی ۲۶۵ فلاطن ۱۶۷، ۱۶۸، ۱۶۹، ۱۷۰ فلغريوس ٥٠١ فولس ۱۷۱ فناخسرو ه۲۶، ۲۶۲ فورون ۳۴۰ فویش ۳۸۷ فيوم ٣٩٥ فیلس مقدونی ۱۷۰ فيلغريوس ١٤٢

ق

القادربالله ۵۵، ۲۶۱، ۲۶۲، ۲۶۳، ۲۶۳، ۲۶۳، ۳۶۳
قاسم بن ابراهیم ۱۹۳
قاسم بن عبیدالله ۱۱۲
قاضی ابوبکر باقلانی ۲۰
قاضی ابوعلی تنوخی ۱۹۸
قاضی ابومحمد عبدالوهاب بن تعلبی بغدادی

قاضی عبدالجبار معتزلی ۱۷، ۲۳،

قاضی بیضاوی ۲۳

. 1

لاهیجی ۳۳، ۳۱۱ لوکری ۳۴۱، ۳۴۳ این پول ۲۶۰ لویس، برنارد ۲۴۹

٥

ماتریدی ۸، ۹، ۹، ۱۵، ۱۶، ۷۱، ۵۳ 777 (718 (77 6) مارينوس الاسكندراني ١٧١ ماغارینس ۱۶۹ ماكس سيمون ١٢٥ ماکس مایرهوف ۱۱۶، ۲۰۴، ۳۶۷ مالاماارسا وع مالكبن انس ۲۲۸ مامور ۲۴۹ مامون ع۵، ۲۰۶، ۲۸۲ مانی ۲۰۱، ۱۹۱، ۱۹۱، ۱۸۲ مبارك ۲۴۶ متنبى ۲۵۵ متوکل ۳۶۷ متىبن يونس ٣٢٣ مجتبی مینوی، ۷۶، ۲۲۷ مجريطي ٣٢٢ محب الدين محمد بن النجار ٢٥٢

محدث، سیدجلال الدین ۲۸، ۳۲ محمد ابراهیم آیتی، ۱۳۷ محمدبن اسماعیل، محمدبن اسماعیل بن جعفر صادق ۲۳۱، ۲۴۳، ۳۴۳، ۲۴۷، ۲۴۷ محمدبن احمدبن علی بن الولید ۹۵ محمد باقر ۲۷۰ محمد بن بشیر سوسنجردی ۲۷ محمدتقی دانش پژوه ۳۲۳

محمدبن جریر طبری = طبری

قاضی نعـمابن حیون مغربی ۱۸۴، ۱۸۴ ۲۲۵ ۲۲۵، ۲۲۵ ۲۷۶، ۲۷۶، ۲۷۶ ۲۱۶

القائم بامرالله ۲۵۹، ۲۶۹، ۲۶۸، ۲۹۱ القائم بامرالله ۲۵۱، ۲۵۹ القداح = عبدالله بن معيون قرمط ۲۵۱، ۲۵۱ ۲۵۱ قرويني، محمد ۲۵۱، ۲۵۶، ۲۵۴ قزويني رازی ۲۹، ۲۹۶، ۲۰۹، ۲۰۹۰ قطب الدين شير ازی ۲۲۸ قطب الدين مصری ۲۸۸ القفطي، جماالدين ۳۳۷، ۳۳۷، ۳۳۷، ۳۳۷

۳۶۷ ۳۳۹، ۳۳۷، ۳۳۳، ۳۳۹، ۳۶۷ قلقشندی ۲۶۱ قلیچ علی پاشا ۷۷ قومسی ۳۲۲ قویری ۳۳۶

ك

کاتبی قزوینی ۹۶، ۱۱۸ کامل حسین، ۹۶ کراوس، پول ۲۲، ۹۳، ۲۱۷، ۱۱۷۷ ۳۱۶ کرسکاس ۱۳۰، ۱۳۱۱ کرمانی ۴۳ کریمان، حسین ۳۱ کعبی = ابوالقاسم عبدالله بن احمد بلخی کعبی کندی ۱۱۲

ك ا

گابریلی ۳۴۷

791 718 (181 (171 (9V (17 G) 2000) ۰۵۲، ۵۸۲، ۶۳۳ مسكويه ٢٢٣ مسمعي ۱۱۹ مسیح ۱۷۲، ۱۷۲ مصطفی ۲۷۲، ۲۸۳ مطربن ابي الغيث ١٩۶ مطهربن طاهر ه۲۲ معاویه، ه ع، ۲۸۵ معبد جهنی ۷ معتز ۴۰۷ معتصم ۱۱، ۱۲۶۶۹۶ معتضد ۱۵۰، ۲۵۲، ۱۶۰ معدبن اسماعيل بن عبدالرحمن ابن سعيد ٢٥٢ معرى = ابوالعلاء معرى المعز ، المعزلدين الله ٢٥٩ ، ٢٣٢ ، ٢٣٥ مغنس اسکندرانی ۱۷۱ مقتدر، المقتدربالله ٢٥٩، ٢٥٥ مقلسی ۹۹، ۲۰۱، ۱۸۲، ۲۲۰ ۲۳۸ 490 (410 مقریزی ۲۶۷ ، ۲۶۷ ، ۲۶۷ ، ۲۶۲ ، ۲۶۲ 448 مكتفى ه١٥٥ ملاصدرا = صدرالدين شيرازي المنصور ١٣٥، ٢٥٩، ٨٩٧ منصوربن اثاناس ۴۱۳ منصور حلاج ۲۵۸ منصوربن طلحه ١١٥ منوچهر ۲۵۵ مو ثوذيقو ٧٥٧ موسی ۱۷۱، ۱۲۶ ۲۴۷ ۲۴۷ ۲۷۲ ۲۸۲ موسى بن ميمون = ابن ميمون موفق الدين بن قدامه مقدسي ١١ مولف كتاب تبصرة العوام ٢٤١

محمد بن جعفر بن اسماعیل ۲۴۸ محمد حلمي عم محمدبن حسن طوسي = شيخ طوسي محمد بن حنفیه ۷ محمدین خالدین برمك ۱۹۳ محمدبن زکریای رازی = رازی، محمدبن زکریا محمدبن سرخ نیشابوری ۹۹ محمدين عيدالملك، ١٣٨٨ ١٣١٩ محمدبن عبدالوهاب ١٩٥ محمدبن علىبن بابويه = ابنبابويه محمدين على بن الحسين ٥٥٠ محمدبن عمررازى = فخرالدين رازى محمدبن لیث رسائلی ۱۱۲ محمدبن محمدبن ابی یعلی ۲۶۱ محمدبن موسى ٧٧٥، ٣٧٨، ٥٨٠، 411 7 AT' 4 AT' 6 AT' 4 AT' YAY פאשי ופשי פפשי עפשי 800 1609 1606 1604 1601 808 619 (616 (614 (610 (60A محمدبن نعمان = شيخ مفيد محمدمهدی، عبیدالله ۲۴۸ محمدبن هیصم ۱۷ محمدبن يعقوبكليني ه ٣ محمود نجم آبادی = نجم آبادی محيط طباطبائي ٧٥٧ المختلس ٢٤٧ مرداویج ۳۵ مرزوقي ۹۶، ۱۱۸ مرورودی، حسن بن علی ۳۳ مزدك ۱۹۱، ۲۴۴ المستعلى ٣٢٣، ٢٥٩، ٢٧٤ مستنصر، المستنصر بالله معدابوتميم ٣٧ PT' 191' A.Y' 797' 677 140 (44) 441) 441) 641)

مولوی ۲۴۲، ۲۷۰ مؤمن الطاق عو موید، موید شیرازی، الموید فی الدین داعی الدعاة شیرازی، ۲۰۷ ۳۸، ۱۹۳ ۱۲۰۷، ۲۰۷، ۲۰۹، ۲۰۱۰ ۲۲۰ ۲۹۲، ۲۷۵، ۲۷۵، ۲۸۵ مهدی، المهدی ۲۵۲، ۲۵۹

مهدی، المهدی ۲۵۲، ۲۵۹
مهدی محقق ۳۴۷
مهدی موعود ۲۳۱
مهدی موعود ۲۳۱
مهران بن منصور بن مهران ۱۸۶
میدانی ۱۸۲
میرداماد ۳۲۱، ۳۲۲
میرزامهدی مدرس آشتیانی ۳۴۳
میرفندرسکی ۳۳۸

ن

نادر ۲۹ نادرشرقی ۱۸۵ ناصر ۱۹۴

ناصرخسرو ۳۲، ۳۷، ۴۰، ۴۰، ۵۹، ۵۹،

114 (104 (111) (104 (45

461, Vol. 601, 411, 141

747, 741, 744, 749, 744

754 , 104 , 105 , 100 , 104

777 177 777 677

**\$\7\** 0.47\ 0.47\ 0.47\ 0.47\

VAY: AAY: PAY: 0PY: 1PY

795 , 461, 461, 961, 561

نجم آبادی، محمود ۲۷۹، ۳۰۷ نخشبی ۳۳، ۳۳، ۳۵، ۳۶

نزار ۲۴۳

نزاری قهستانی، ۲۵۹

نسفی ۳۳، ۳۳

نشوان حمیری ۲۸۸

نصربن احمد سامانی ۳۳

نصیرالدین طوسی ۳۳، ۳۳، ۲۹، ۱۹۳

نظامالملك ۱۹، ۳۳، ۵۵، ۱۰۳، ۱۹۳

نظیف ۲۳۳

نظیف ۳۲۲

نوبختی ۱۱

نوح بن منصور ۳۴

نیبرگ ۲۱۹ (۲۰۵ (۲۰۵ ۲۱۴ نیکلسن ۳۰

9

واثق، الواثق بالله ۱۶۱، ۱۶۲، ۲۰۶ وارخس ۱۶۹

واصل بن عطا ۷، ۸، ۵۳

وراق = ابوعیسی

نورصابوني ۲۲

نوشری ۲۵۲

نویری ۱۸۱

وفی ۲۴۸

ولفسن ۱۲۲

ويدمان ۱۱۶

2

هارون ۲۶۵، ۲۷۲، ۲۸۳ هارون یحیی برمکی ۲۶۵ هانریکربن ۳۵ هجویری ۲۸۱ یزدگرد شهریار ۲۵۵ یسع ۳۷۸ یعقوببن اسحاق کندی ۳۳۶ یعقوب لیث ۲۵۵ یوحنابن ماسویه ۳۷۴، ۳۷۹، ۳۸۰، ۳۸۳ ۳۹۳، ۳۸۸، ۳۸۷، ۳۸۷، ۳۸۳، ۳۹۳

یوحنابن بختیشوع ۴۰۲ یوحنابن حیلان ۳۳۶ یولیوس روسکا = روسکا یوسف خوری ۳۹۳ یوسف سبتی اسرائیلی ۱۹۵ یونس اسواری ۷۰ هرمس ۱۶۵ هشام بن الحکم ۶۶، ۷۱، ۲۲۰، ۲۲۲ هشام بن سالم جوالیقی ۲۷ یاقوت حموی ۳۸، ۱۱۵، ۲۰۲، ۲۰۸

3

یحیی بن ابی منصور ۳۶۷ یحیی بن بطریق ۴۰۷ یحیی بن عدی ۳۱۵، ۳۲۷، ۳۴۷ یحیی بن ماسویه ۲۰۱ یحیی النحـوی ۲۶۲، ۱۶۳ (۱۶۲، ۱۶۷)

# فهرست نامهای کتابها

الف

ارشاد الاريب ٢٢٥ الارشادالي قدواطع الادلة في اصول الاعتقاد 778 الازمنة والامكنة ع٩، ١١٨ اساس التاويل ع٧٧ اساس الدعوة ٣٦ استخراج الاوتار ١٥٥ الاستغفار ٢٥٢ اسر ار النطقاء ١٤٨ اسفار ۱۳۷، ۵۰۳ Ilmola elkada 007 الاصلاح عب، ٥٧ اصول الدين ٥، ١٥، ١٧، ٢٢٤ اصول الشرع ٣٤ الاعتقاد القادرى ٢۶٢ اعتقادیه ۳۲ الاعتماد ع٢ الاعلاق النفيسة ١٨٢ اعلام النبوة ٢٥، ٩٥، ٩٥، ١١٨ ، ١٩٣ اغاثة اللهفان ع٩، ١١٨ اغانی ۱۹۵ افراد المقال في امر الظلال ٥٥ افلاطون في الاسلام ٧٤٧ الاقتصاد في الاعتقاد ه ع

آتشکده ۲۵۹ آثار الباقيه ۹۷، ۹۱، ۱۲۱، ۳۱۱ الابدال ٩٩، ١٥١ الابتداء والاعادة ٥٥٧ اتعاظ الحنفاء ٥٥٧ اثبات الامامه ۲۷۵ اثبات النبوات عس اثبات واحب ۳۲ اثبات وحدة الله ٢٧ اثير ٢١١ اجتهاد الرای ۲۰۵ الاحتجاج ٣١ احسن التقاسيم ١٨٢، ٣١٢ احياء علوم الدين ٢٥ اخبار الحكماء ع ١٩٤١ ٢٥٧ اخلاق جلالي ٣١٥ اخلاق ناصری ۳۱۵ اخلان النفس ١٢٥ اخلاق نیکو ماخس ۱۹۶ اخوان الصفا ٢٣٨، ٢٤٣ الادوية المفردة ١٨٥، ١٨٥ الاربعين في اصول الدين ٢٢ الارشاد ۱۹، ۲۰ بيان الحق بضمان الصدق ٣٤١

پاتنجل ۱۲۱، ۱۲۶ ۱۲۷ ۱۲۷

التاج ۱۹۷، ۱۹۹، ۵۰۲ تاريخ الاطباء ١١٧. ١٥٥، ١٥٣ تاريخ الاطباء والفلاسفة ١٥٥ تاریخ جهانگشای جوینی ۲۵۲ تاريخ الحكماء ٣١٣، ٣٢٣ تاریخ یحیی النحوی ۱۶۱، ۱۶۲، ۱۶۳ تأسيس ٢٥٢ تتمة صوان الحكمه ١٣٤٥ ١٣٢١ تبصرة العوام ٢٩٣ التبصير في الدين وتمييز الفرقة الناجية عن الفرق الهالكين ٢٢٨ تثبيت دلائل النبوة ٢٥ تجريد العقائد ٣٧، ٣٣ تحديد نهايات الاماكن ١٥١، ١١١ تحريم النظرفي كتب اهل الكلام ١١ تحفة المستجيبين ٣٤، ٢٩٨ ٢٩٨٠ تحقيق ماللهند ٩٥، ٣١١ التعديل والتجوير ٢٠٥ التعريفات ١٣ تعليقات النقض ٣٧ تفسير تأويلات السنة ١٧ تفسير سو گندنامههاي بقراط ١٤١ تفسير كبير ٣١ التفهيم ١٢١، ١٢٧ ١٢٥ تقويم الصحة ١٨١، ١٨٣ تلخيص الشافي ٧٥، ٧٤ تلخيص المفتاح ٢٥٣

التنبيه والاشراف ۹۷، ۳۳۶

تنزيه القران عن المطاعن ٢٥

التوحيد ١٥، ١٧، ٢٧، ٣٧، ١٥، ٢٧٥

الاقوال الذهبية ع الامانات والاعتقادات ١٣٥٠ ٢١٢ الامتاع والموانسة ٣٢٢ الامامة ٢٠١ (١٩) ١٩٨، ١٩٨ ٥٠١ 717 777 677 امامت ۷۶، ۶۸، ونیزرجوعشودبه «الامامه» انجیل ۲۰۱، ۱۱۸، ۲۸۰ الانتصار ۲۰۵ (۲۹ (۷۰ (۷۰ ۱۹۳) ۲۰۵ 775 (714 1705 انتقاد کریسکاس بر ارسطو ۱۲۲ الانساب ١٤٩ كتاب الانصاف ٢٣ الانصاف في الامامه ٧٧ انو ارالملكوت في شرح الياقوت ٢٠٩. ٢٢٤ اوائل المقالات ه اوصاف الاشراف ٤١

الايضاح في الرد على سائر الفرق ٢٨

اوهام المعتزلة ١٥

18m iluali

بخلا ۲۶۲ البدء والتاريخ ٩٩، ١٥٤، ٢٢٥ البراهين البهائية فيعلم الكلام ٢٢ البرهان ۳۳۵. ۲۳۹ البصيرة ١٩٨، ٢٠٥ بعث الحكمة ١٩٧ بعض فضائح الروافض ٣١، ٢٥٤ بعض مثالب النواصب فينقص بعض فضائح الروافض ٣٢ بغية الوعاة ١٩٤ البقاء والفناء ٥٥٧ بند هشن ۱۳ بوليطقوس ٢١٤

بيان الاديان ٣١١، ٢٩٣

خ

الخاطر ٢٤ خزائن الادلة ٢٧٥ الخطابه ٣٢٣، ٣٣٥ خلاصه الاشعار ٣٥٩ الخلاف والموفاق ٢٤ خلق الاعمال ٢٥ خلق القران ٢٠٥ خمس رسائل اسماعيليه ٣٣ الخواص ٩٩ خوان الاخوان ٣٣، ٣٣، ٣٣٩

د

الدامغ ١٩٧، ١٩٩، ١٥٧، ٥٠٢

الدستورودعوة المومنين للحضور ۲۷۴ دستور المنجمين ۲۴۷ دعائم الاسلام ۱۸۴، ۲۳۲، ۲۷۵ الدعوة المنجيه ۳۴ دفع مضارالاغذية ۱۸۳ دفع مضارالاغذية ۱۸۳ ۱۲۹، ۱۲۹، ۱۲۹، ۱۲۹ کتاب الدواعی والصوارف ۲۴ دینکرت ۱۳ دیوان الاصول ۲۶ دیوان المؤید ۲۰۹ دیوان ناصرخسرو ۳۵۹

3

الذخيره ٢١

;

زاد المسافرين ۳۴، ۳۹، ۹۶، ۱۱۸ ۳۵۹، ۳۱۱، ۲۹۹، ۲۹۳، ۳۵۹ التوضيحات الرشيدية ۹۱، ۷۶ التوضيحات الرشيدية ۹۱، ۷۶ التوسط بين ارسطوطاايس و جالينوس ۳۳۵ تهافت ۱۲، ۲۱

ث

ثریا ۱۷۱ ثمارالقلوب ۱۸۰

7

جامع التواريخ ٢٩٥ جامع الحقائق في تحريم اللحوم والالبان ٢٠٩ جامع الحكمتين ٣٩، ٢٢٥، ٢٣٣، ٢٧٩ جامع الحكمتين ٣٩، ٢٩٥، ٣٩٩، ٢٩٣ جبرواختيار ٣٣

جبرواختيار ٣٣ جلل ٣٣٥ الجدل في اصول الفقه ١٥ جليل ١٥٠ جليل ٣١١ الجماهر ٩٨، ١٥٥ الجماهر ٩٨، ١٥٥ الجمع بين رائي الحكيمين ٢٣٥ ٢٣٥ جمل العلم والعمل ٧٧ جمهوريت ١٣١٥، ٣١٥ الجواب الحاسم المفنى لشبه المغنى ٥٧ جواب الحسن بن سهل بن غالب بن السمح عن السئو العن الغاية التي ينحو الانسان نحوها بالتفلسف ٣٢١ جوامع ٣٢٩

جوامع ۴۱۴ جوامع التعاليم ۱۱۵

7

الجواهر المتغيره ٣٣٨ حديقة الحقيقة ١٨٤ الحكمة والحكيم ٢٤ حيلة البرء ٣٧٥، ٣٧٥ ٢١٤ الحيل في الفقه ٢٨٩ الحيل والمخارج ٢٨٩ رسائل اخوان الصفا ۲۳۸ رسائل فلسفية ۳۶، ۳۰۶ رسائل المعرى وداعى الدعاة ۲۰۸ الروضة البهيه فيمابين الاشاعرة والماتريدية ۵۲، ۵۳ الرياض فى الحكم بين الصادين صاحبى الاصلاح والنصرة ۳۲، ۳۵، ۳۶

س

السامى فى الاسامى ١٨٢ سفر الاسرار ١٥٧، ١١٨ سفر الجبابره ١٥٧، ١٩٥٩ سفر نامه ١٩٥٨، ١٩٥٩ السماء و العالم ٣٣٥ سماع طبيعى ٣٣٥ سمع الكيان ٣١٣ سوفسطيس ٢١٤ سياست مدنيه ٢١٥ سياست مدنيه ٢٩٥، ٣٢٨ سير الملوك ٢١٥، ٣٢٨ سيرة عمر بن عبد العزيز ٢٨٥ السيرة الفلسفية ١٥٥ السيرة المويدية ٢٥٥، ٢٥٩

ش

شاپورگان ۱۰۲، ۱۱۸ الشافی فی الامامة ۲۵، ۷۰، ۷۳، ۷۳، ۷۴ ۲۲۲ کتاب الشامل ۱۹، ۲۰، ۵۵، ۹۶ کتاب الشرایع ۳۴ شرح ابواسحق نصیبی معتزلی برنقضی که ابوعلی ابن الخلاد برکتاب رازی نوشته است ۲۲۷ شرح اخلاق نیکوماخس ۳۳۸

شرح الاسماء ٢٦

زروان ۱۹۷ زمرد ۱۹۳، ۱۹۷، ۱۹۹، ۱۹۵، ۲۰۵، ۲۰۷ ۲۰۸، ۲۰۹، ۲۱۰، ۲۱۳، ۲۱۳، ۲۱۳ الزمردة في المواعظ والزهد ۲۰۸ زهرالمعاني ۲۶۸ الزينة ۳۵، ۲۰۵

2

راحة العقل عس، ٣٣٢ ردالاصول الخمسة ١٥ ردامامت ۱۵ ردبر ابن کر ام پیشوای کر امیه ۲۸ ردبر احمدبن يحيى ٢٨ ردبراصم ۲۸ ردبر باطنيه وقرامطه ٢٨ ردبر ثنویه ۲۸ رد برغلاة ۲۸ ردبرمثلثه ۲۸ رد برمرجئه ۲۸ رد بریمان بن رباب خارجی ۲۸ رد تهذیب الجدل کعبی ۱۵ الرد على الزنديق اللعين ابن المقفع ١٩٣ رد قرامطه ۱۵ رد وعيدالفساق كعبى ١٥

۱۲۵٬۱۲۲ رسالة الاصول والاحكام ۲۴۷ رساله حنين بن اسحق الى على بن يحيى ۳۰۶ رساله درامامت ۳۲ رسالة في استحسان الخوض في علم الكلام ۱۱ رسالة في الامامة ۲۷۵ رسالة المباسم والبشارات ۲۷۵

رسالة ابىرىحان فىفهدرست كتب الرازى

رساله مذهبه ۲۴۷

الرسالة الواعظة ٣٥، ٢٧٥

3

العبارة ٣٣٩
عباسيه ٢٧٧ (٢٧ عباسيه ٢٧٣ (٢٧٢ العثمانية ٧٤٠ (٢٧٣ ٢٩٣ العثمانية ١٩٥٥) ١٩٥٣ عقائد صدوق ٣٥٠ العقائد النسفية ١٨ العقل ٣٣٨ علم الهي ١١٩ (١١٨ ١١٨ ١٩٩ عمد ٢٧٠ (١٩٨ ١١٨ ١٩٨ عنوان الدين ٣٣ عيون الانباعفي طبقات الاطباء ١٩٥٠) ٣٥٣ عيون المسائل ٣٧٠ عيون المسائل ٣٧٢

غ

غاية الحكيم ١٥٣، ١١٨ غاية المواليد ٢٥٨ غرر الفرائد ٢٠٨ الغفر ان ٢٠٧

ف

فردوسالحکمه ۱۸۲، ۳۱۰ فرق الشیعه ۱۱ فرق ال ۲۸۰ الفرق بین الفرق ۱۵، ۳۴، ۵۵، ۲۰۶ فرق ماطیا ۲۰۱، ۱۱۸ الفرند = الفرید الفرید ۱۹۷، ۱۹۹، ۲۰۵، ۲۲۸ الفصوص ۲۲۸ الفصوص ۳۴۲

شرح الاصول ۲۴ شرح الاصول الخمسة ع٢، ٢٥، ٢٢١ شرح اعراض ۲۴ شرح باب حادی عشر ۲۹ شرح جامعین ۲۴ شرح عقاید نسفیه ۱۹،۱۵ شرح علامه حلی ۳۳ شرح كتاب الطبيعة ٣٣٨ شرح کرسکاس ۱۳۰ شرح ملاعلی قوشجی ۳۳ شرح المقاصد ١٩ شرح مقالات ع۲ شرح منظومه ۳۴۳ شرح نهج البلاغه ۱۱۸، ۹۶ شكندگمانيك ويچار ۱۳، ۳۱۲ الشكوك على جالينوس الحكيم ٩٨ شوارق الالهام في شرح تجريد الكلام ٣٣

ص

صبح اليقين ١٥٢، ١١٨ صيدلة الطب ١٥١ صيدنه ٩٩، ١٥١، ١٥٢، ١٢٥

6

الطبايع ۱۹۷، ۲۰۵ الطب الروحانی ۳۶ الطب الروحانی ۳۶ الطب المنصوری ۱۵۹ طبرسی ومجمع البیان ۳۱ طبقات الامم ۳۶۷ طبقات الحکماء ۳۶۷ طبقات الشافعیة الکبری ۲۰۱۲ طبقات المعتزله ۲۰۵۵ ۲۱۴ الطبیعه ۳۲۳ طوالع الانوار ۳۲ طیمائوس ۴۱۴ (۳۱۵)

الفصول، والغايات في محاذاة السورو الايات

فصول جهار گانه ه ع فصول نصيريه ٣٢ فصول مدنی ۳۳۵، ۳۴۷

فضائح المعتزله ١٩٧

فضائل الانام من رسائل حجة الاسلام ٨٤٠٨٣ الفضل والفاعل ٢٤

فضيحة المعتزله ٢٥٨ ، ١٩٣ ، ٢٥٨

YOV 1709 فضيلة المعتزله ٢٥٥ ١٥٧، ٢٥٥

الفلسفتين ٢٣٥، ٢٣٨

فهرست وی ۱۹۱ ،۱۹۱ ،۱۱۹ ،۱۱۹ 111, 051, 151, 711, 411, 411

807' 917' P97. 087' 907 484 (44) 414, 411 (408

فىانالطبيبالفاضل يجبانيكون فيلسوفأ

409

في ان للطين المتنقل به منافع ١٧٨، ٣٥٧ في اغر اض افلاطون و ارسطاطاليس ٣٣٥ في تقدمة المعرفه ٢٣٩

في التوحيد ٥٥٧ في جو الاسراب ٧٧

في خواص الاشياء ٩٩

في الردعلي حسين التمارفي جو الاسراب ٩٨ فيماينبغي انيفدم قبل تعلم الفلسفه ٣٣٩ فى وحدانية الخالق وتثليث اقانيمه ٥٣ م فينكس وع

فیلسوفری محمدبن زکریای رازی ۱۷۷،

481

ق

قانون ۱۲۱ القضيب ٥٥٧ قو اعدالعقائد ٢٣

القول المشرق في تحريم الاشتغال بالمنطق 194 قياس ٣٣٥

5

الكافي ه کشاف ۲۷، ۳۱ كشف الاسرار ٣٤، ٢٨٧ كشف الظنون ٥٥٧ كشطالمراد في شرح تجريد الاعتقاد ٣٣ كشف المحجوب ٣٤ كليدالنقض ٣٢ كناش الخف ١٥٥ الكناش المنصوري المنصوري كترالاحياء ٢٥٢، ١١٨ کیمیا ( = کیمیای سعادت) ۹۲، ۲۹

گشایش ورهایش ۲۹، ۲۲۳، ۲۵۹ گلستان ه و ۳

اللالي المنتظمة ٨٥٨ لاشئى الاموجود ٥٥٧ لزوممالايلزم ٣٢٢ اللولو ١٩٩ اللولوة في تناهي الحركات ٥٥٧

ماخذالشرايع في اصول الفقه ١٥ ماللهند ۱۱۸ كتابمايجوزفيه التزايد ومالايجوز ع٢ مبادی الموجودات ۱۳۰، ۱۳۹ المباحث المشرقية ٢٢ Harmed 44

مثالب النواصب ع٥٧ مثنوى ۲۴۲ مجمع البيان في تفسير القران ٣١ المجموع في المحيط بالتكليف ٢٥ المجالس المويدية ٣٨، ١٩٣، ٥٩١ ٢١٤ المجالس والمسايرات ٢٤٨ محاسن خراسان ۱۹۸

المحصل ٢٢ محك النظر ٥٧

المحصول عب ٢٥ ، ٢٥ المحيط ع٢

مخاريق الانبياء عه، ١٩٣

مختصر ٥ ٢٩٥

مدينة فاضله ٣٣٥ ، ٣٣٧

مذهب الذرة عندالمسلمين وعلاقتها بمذاهب

اليونان والهنود ٥٥٥

مروج الذهب ٢١٤

المسائل في الخلاف بين البصريين والبغدادبين

في الكلام في الجوهر ٢٤ المستثبت في الامامة ٧٧ المسترشدفي الامامة ٧٧ المشاطة لرسالة الفهرست ١٢٥، ١٢٥ مشكوة = مشكوة الانوار مشكوة الانوار ١٨٤ ٢٩

المصابيح ٢٧٥

مطارح الانظارفي شرحلوامع الانوار ٢٣ معاهدالتنصيص في شرحشو اهدالتلخيص ١٩٧

116 (101 (109 (10¢ (104

YYY

معجم الادباء ١١٥، ١٠٨

معيار العلم ٢٥

مغالطه ٢٣٥

المغنى فسي ابو اب التوحيد و العدل ٢٥ ، ٢٥

779 '777 'V" 'V0 ,59 'SA مفاتيح الغيب ١٣٧، ١٢٣

YV Jaio المفصل في شرح المحصل ٩٤ ، ١١٨ المقابسات عهر، ۲۲۲ المقالات ١٥، ٣٢ مقالات الاسلاميين و اختلاف المصلين ١٥

> YIY مقالة في الهيد ١٥١ مقامات ۳۰۳ مقاصد الفلاسفه ٢٥ المقتض ٢٢٥ مقدمة الادب ٧٧ المقدمة في الكلام ٣٥ مقولات ۲۳۵ ملت فاضله ۲۴۷ ،۳۳۵

ملل و نحل ۵، ۱۰، ۲۱، ۵۵، ۱۱۹

407, 111, 141, 644

مناظرات هع مناقب الترك ٢٥٢ المنصوري ۱۸۲، ۱۵۹ كتاب المنع والتمانع ٢٤ المنقذمن الضلال ٢٥، ٢١ من لايحضر والفقيه وس

منهاج البيان فيمايستعمله الانسان ١٨١ منهاج السنة النبوية ع٩، ١١٨

المنية والامل في شرح كتاب الملل والنحل مشهور بطبقات المعتزله ١٩٧

> الموازين ٣٤ مواقف ۲۳، ۵۲ الموجودات المتغيرة ٣٣٨

ناموسالطب ١٤١ النبض الكبير عاع نبوات ۱۱۸ (۱۰۴ النصرة عم، ٢٥

9

وجهدین ۳۹، ۲۲۳، ۳۵۹ وفیاتالاعیان ۲۰۵، ۲۱۴

هفت اقلیم ۳۵۹ هفت باب ۲۴۱ الهمة فی آداب اتباع الائمه ۲۷۵

ى

الپاقوت ۲۹ الينابيع ۳۴ النقض ۳۲، ۲۰۶، ۲۵۶ نقض الادیان ۱۱۸ نقض الامامه ۲۶ نقض براسکافی درمسالهٔ جسم ۲۸ نقض الشافی فی الامامة ۷۳ النقض علی النقض ۷۳ نقض اللمع ۲۴ نوامیس ۳۱۰، ۳۱۵، ۳۳۵، ۳۳۷ نهایة ۲۴

نهاية الاقدام في علم الكلام ٢١

نهج البلاغه ٧٣

# فهرست نامهای گروهها و فرقهها

الف

آل احمد ۲۸۶ آل سلجوق ۲۶۰ آل سبکتکین ۲۵۵ اباحیه ۲۴۳، ۲۴۴ اثناعشریه ۲۴۵ اخوانالصفا ۲۳۸ اسکندرانیون ۲۶۳ اسماعیلیان = اسماعیلیه

اسماعیلیه ۳۳، ۳۴، ۳۶، ۲۳، ۲۳، ۴۳، 147, 144, 541 (YO) (DO (YFF (464 (464 (461 YFA 400 1444 YFA YFY YFS 1481 767' 767' A67' 440 447 '447' 4PY (YVF (YVI 78F (484 (484 (148 اشاعره ۱، ۹، ۹، ۹، ۹، ۲۰ ۲۰ ۱۹ ۳۸

779 '81 '09 '0V '08 '00 '0F

۲۹۶ اشعریان = اشاعره اصحابالدعوةالهادیه ۲۴۱ اصحابدعوتهادیهمهدیه ۲۴۱ اصحابالرای ۲۸۶

اصحاب الطب الحيلي ١٤٢

ب

بابکیه ۲۴۱، ۲۴۳، ۲۴۴ باطنیان = باطنیه باطنیه ۲۱، ۳۳، ۲۴۱، ۲۴۲، ۲۴۳ براهمه ۲۰، ۲۷، ۳۰۱، ۲۲۳ بربریان ۲۳۱ برمکیان ۱۹۳

بنی امیه ۴۹

بنی عباس ۵۴، ۲۵۷ بودائیها ۳۱۱

برهمائي = براهمه

ت

تعلیمیه ۴۰ ۲۴۳ ۲۴۴ ۲۴۴ تغلب ۲۰۷

ث

ثنویان = ثنویه ثنویه ۲۰، ۹۷، ۲۵۰

ج جبریان ۲۶، ۵۷، ۶۰، ۲۲۱ ح

حشاشین، حشیشیه ۲۴۳

خ

خاندان اخشید ۲۳۱ خاندان بنوالاغلب ۲۵۲ خرمدینیه ۲۴۱، ۲۴۳، ۲۴۴ خرمیه = خرمدینیه خوارج ۷، ۶۹

٥

دهریان = دهریه دهریه ۲۰ (۲۱۰ (۲۲۳ (۲۹۹) ۲۹۹ ۳۴۲ دیصانیه ۲۶۲

1

رافضه = رافضیان رافضیان ۷۲، ۱۹۵، ۱۹۵، ۲۰۶، ۲۲۰ ۲۸۸ ۲۲۳ رواقیان ۴۱۵ روافض = رافضیان

3

زردشتیان ۹۷، ۱۹۱، ۲۸۰، ۲۸۱، ۳۱۱ زیدیه ۷، ۹۹، ۷۰، ۲۲۳ زنادقه ۱۹۵، ۲۴۳، ۲۴۴ زنادیقی = زنادقه

يس

سامانیان ه سبعیه ۲۴۱، ۲۴۳، ۲۴۳ سوفسطاس ۴۱۵

ش

شیعیان = شیعه شیعهٔ اسماعیلیه ۱۴، ۳۳ شیعهٔ اثناعشری = شیعهٔ امامیه شیعهٔ امامیه ۱۴، ۲۷، ۳۹، ۲۱۳، ۲۴۶ ۲۵۲

ص

صابیان ۹۶۶، ۴۱۳ صابیان حرانی ۹۷ صباحیه ۲۴۱ صحابه ۷۷ صوفیان = صوفیه صوفیه ۲۱، ۱۴۲، ۲۸۱

3

عباسی = عباسیان عباسیان ۲۴۸، ۲۵۸، ۲۸۵، ۲۹۰ عبیدیان ۲۶۷، ۲۶۷

عسكريان ٢٥١ مزدکیه ۱۹۵، ۲۴۴ ۲۴۴ علویان ۱۲۶۰ ۲۶۱ مروانیه ۷۲، ۲۲۳ علويان يمامه هوس مستعلويه ۲۴۳ عماریه ۷ مسیحیان ۱۱۸ ، ۲۸۰ مشائیان ۱۳۱، ۳۳۷ غ معتزله ۱۸ ۹، ۹، ۱۵ ۱۴ ۱۵ ۱۱ ۱۱ ۱۹ غلاة ٩٩ 443 149 D1 'FV 'YV ف 100 104 184 '04 'DA 'DS 19V 199 198 191 190 189 فداویه ۱۹۲۱ ۲۴۲ (119 'YY' 'YY 'VI فطحیه ۷ 640 199 (117 (10) 601) AOLI (14) فاطميان ١٣٦، ٢٣٢ ، ٢٤٨، ٢٥٥، 777' 277' VYY' 177' 167' 789 'YEA 178V 784 797 1790 17V0 YFI dieian ق ملاحده، ملحدان ۱۹۲، ۲۹۲، ۲۹۲، ۹۹۲ قدريان = قدريه موحدين ٢٢٣ rea agenda قدریه ۸، ۹، ۱۰، ۱۵، ۲۷ مهاجر ۷۷ قرامطه ۲۵۱ ، ۲۴۷ ، ۲۴۱ ، ۲۴۲ ، ۲۵۱ ن 1 ناصریه ۲۹۲، ۲۹۳ کرامیه ۲۹۸ نزاریه ۲۴۳ کیسانیه ۷ نصاری ۲۰ ۲۹ 9 ماتریدیه ۹، ۱۴، ۱۵، ۵۳، ۹۵، ۷۲ وائل ۲۰۷ alies ogy 2 مانویان ۲۰۱ ۱۹۵۱ ۳۱۱ هندوها ۱۱۳ مبارکیه ۲۴۴ ، ۲۴۴ S متصوفه = صوفيه (110 (11) يهود ۱۰، ۲۰، مجوس ۲۵ محمره ۱۹۲، ۲۴۳ ۲۴۴ 4.00 (1Vo يهوديان = يهود مزدكيان = مزدكيه

# مشخصات منابع وماخذ

آذرباد مهرسپندان

اندرزآذرباد مهرسپندان، اخلاق ایران باستان، دینشاه ایرانی، برلن ۹ ۱۳۰۹

آشتیانی، میرزا مهدی مدرس

تعلیقه برشرح منظومهٔ حکمت، باهتمام مهدی محقق و عبدالجـواد فلاطوری، انتشارات مؤسسه مطالعات اسلامی دانشگاه مك گیل شعبهٔ تهران، تهران۱۳۵۲

آملی، سید حیدر

جامعالاسرار و منبعالانوار، بهاهتمام هانری کربن و عثمان یحیی، تهرا<mark>ن، ۱۹۶۹</mark>

ابراهم حسن، دكترحسن

تاريخ الدعوة الفاطمية، قاهره ١٩٥٨ (چاپ دوم)

الفاطميون في مصر و اعمالهم السياسية والدينية بوجه خاص، قاهره ١٩٣٢

ابنابار

المقتضب، قاهره ١٩٥٨

ابن ابى اصيبته، ابو العباس موفق الدين احمد بن القاسم عيون الانباء في طبقات الاطباء، بيروت ١٩٥٥

ابن ابى الحديد، عز الدين ابو حامد بن هبة الله شرح نهج البلاغة، قاهره ١٩٥٩-١٥٥٩

ابن اثير، عزالدين ابوالحسن على

اللباب في تهذيب الانساب، قاهره ١٩٥۶

الكامل في لتاريخ ، دار صادر ودار بيروت، بيروت ١٩٤٥

ابن اسفندیار، محمدبن حسن

تاریخ طبرستان، بکوشش عباس اقبال، تهران ۱۳۲۰

ابن بابویه، ابوجعقر محمدبن علیقمی

العقائد، شرح عقائدالصدوق شيخ مفيد، تبريز١٣٤٥

ابن البلخي

فارسنامه، باهتمام لسترنج و نیکلسن، کمبریج ۱۹۲۱

ابن بيطار، ضياء الدين عبدالله بن احمد اندلسي الجامع لمفردات الادوية والاغذية، قاهره ١٢٩١

ابن بطلان

تقویم الصحة، ترجمه فارسی باهتمام دکتر غلامحسین یوسفی، تهران ۱۳۵۰

ابن تغرى بردى، ابو المحاسن جمال الدين يوسف

النجوم الزاهرة في ملوك مصروالقاهره، افست ازچاپ دارالكتب المصرية

ابن تيميه، ابو العباس تقى الدين احمدبن عبد الحليم

مجموعة الرسائل الكبرى، قاهره ١٣٢٣

منهاج السنة النبوية، قاهره ١٣٢١

ابن جلجل، ابوداود سليمانبن حسان اندلسي

طبقات الاطباء والحكماء، به تحقيق فواد سيد، قاهره ١٩٥٥

ابن الجوزى، ابو الفرج عبد الرحمن بن على

تلبيس ابليس، چاپ قاهره

--- المنتظم في تاريخ الملوك والامم، حيدرآباد دائرة المعارف العثمانية، ١٣٥٧-١٣٥٧

ابن حزماندلسي، ابومحمد على بن احمد

رسائل، چاپ بولاق

--- الفصل في الملل والاهواء والنحل، قاهره ١٣١٥-١٣١٧

ملخص ابطال القياس والراى والاستحسان والتقليد، ١٣٧٩

ابن الحشاء

مفيدالعلوم ومبيدالهموم، رباطالفتح، ١٩٤١

ابن حوقل، ابوالقاسم

صورة الارض، تهران، بدون تاريخ افست از چاپ فرنگ

ابن خلدون، ابوزید عبدالرحمن مقدمه، قاهره ۱۹۳۰

ابن خلکان، ابو العباس شمس الدین احمدبن محمد وفیات الاعیان و انباء ابناء الزمان، تصحیح و تعلیق محمد محیی الدین عبد الحمید قاهره ۱۳۶۷، همچنین چاپ سنگی تهران

ابن درید

كتاب الاشتقاق، قاهره ١٣٧٨

ابن رسته، ابوعلى احمدبن عمر الاعلاق النفيسة، ليدن ١٨٩١

ابن رشد، ابو الوليد محمدبن احمد تفسير ما بعدالطبيعة، بيروت ١٩٥٢-١٩٣٨ تهافت التهافت، بيروت ١٩٣٥

---- فصل المقال فيما بين الحكمة و الشريعة من الاتصال، ليدن ١٩٥٥ - ١٩٥٥ ---- مناهج الادلة في عقائد الملة، به تحقيق دكتر محمود قاسم، قاهره ١٩٥٥

**ابن سینا،** ابوعلی حسین القانون فی الطب، چاپ بولاق مصر

ابن شبهه

طبقات الشافعیة (نامهای کتب و مدرسان مدارس اسلامی ماخوذ از طبقات ابن شبهه) باهتمام وستنفلد، گوتینگن ۱۸۳۷

> ابن طيفور، ابوالفضل احمدبن طاهر بغداد، قاهره ١٣۶٨

> > ابن عبدربه

عقدالفريد، قاهره ١٣٥٣

ابن العبرى، ابو الفرج يو حناغريغوريوس تاريخ مختصر الدول، بيروت ١٩٥٨

ابن عقيل، بهاء الدين عبدالله شرح الفية ابن مالك، بتصحيح محمد محيى الدين عبد الحميد، قاهره ١٩٥٥ م

ابن قطلوبغا، ابوالعدل زين الدين قاسم تاج التراجم في طبقات الحنفية، بغداد ١٩٤٢

ابن کثیر دمشقی

البداية والنهاية، قاهره ١٩٥١

ابن المرتضى، احمدبن يحيى

المنية والامل من كتاب الملل والنحل، بتصحيح ارنولد، حيدرآباد ١٣١۶ همچنين به تحقيق سوسنه ديوالد والزر، بيروت ١٩٤١

طبقات المعتزله = المنية والامل

ابن ميمون، عبيدالله موسى

دلالةالحائرين، ترجمه پينس، شيكاگو ١٩۶٣ (انگليسي)

سرح اسماء العقار، قاهره ١٩٤٥

نامه او به ابن تبون، متفرقات ادب عبری، لندن ۱۸۷۲

ابن النديم، محمدبن اسحق

الفهرست، قاهره ۱۳۴۸ ه و همچنین تهران ۱۳۴۶ ترجمه فارسی چاپ دوم

ابن نوبخت، ابواسحق ابراهیم

الياقوت، رجوع شود به: حلى، انوار الملكوت في شرح الياقوت

ابنهاني

ديوان اشعار، بيروت ١٣٢۶

ابن هشام، ابومحمد عبدالملك

السيرة النبوية، مصطفى البابي الحلبي، قاهره ١٣٥٥

ابواسحاق

هفت باب، بتصحیح ایواتف، تهران مطبعهٔ حیدری بدون تاریخ

ابوشامه، شهابالدين عبدالرحمن

الروضتين في اخبار الدولتين، بيروت دارالجيل

ابوعذبه، حسن بن عبدالمحسن

الروضة البهية فيمابين الاشاعرة و الماتريدية، حيدر آباد، ١٣٢٢

ابو الفداء، اسماعیل بن علی تاریخ، چاپ محمد افندی ابونعيم، حافظ احمدبن عبدالله اصفهاني حلية الاولياء و طبقات الاصفياء، بيروت دارالكتب العربي، ١٣٨٧

ابونواس، حسن بنهائی دیوان، قاهره ۱۹۵۳

اخوان الصفا

رسائل، بیروت ۱۹۵۷

اخوینی، ابوبکر ربیع بن احمد هدایة المتعلمین، باهتمام دکتر جلال متینی، مشهد ۱۳۴۴

ادام متز A. Mez

الحضارة الاسلامية في القرن الرابع، ترجمه محمد عبد الهادى ابوريده، قاهره ١٩٤٧

اسامةبن منقد

كتاب الاعتبار، باهتمام فيليپ حتى، پرينستون ١٩٣٥

اسفرايني، ابوالمظفرشاهفوربن طاهر التبصير في الدين، قاهره ١٣٧٤

اشعرى، ابوالحسن

رسالة في استحسان الخوض قي علم الكلام، حيدر آباد ١٣٤٤ --- مقالات الاسلاميين، باهتمام هلموت ريتر، ويسبادن ١٩۶٣

اشبيلي

فهرسته، بغداد ۱۳۸۲

اعشى ، ميمون بن قيس الصبح المنير في شعر ابي بصير ، لندن ١٩٢٨

اقبال، عباس نازران:

خاندان نوبختی، تهران ۱۳۱۱

C. Elgaod الكود

تاریخ پزشکی ایران وخلافت شرقی، کمبریج ۱۹۵۱ (انگلیسی)

الاندلسي، ابوالقاسم صاعدبن احمد طبقات الامم، بيروت ١٩١٢

ایجی، قاضی عضدالدین مواقف، استانبول ۱۳۱۱ (همراه با شرح جرجانی)

ایوانف، W. Iuanow ایوانف، W. الادن ۱۹۳۳ (انگلیسی)

پینس، سلیمان، S. Pines مقدمهٔ دلالةالحائرینابن میمون ترجمهٔ انگلیسی، شیکا گو ۱۹۶۳ (انگلیسی)

بدوى، عبدالرحمن التراث اليوناني في الحضارة الاسلامية، قاهره ۱۹۴۶ التراث اليوناني في الحضارة الاسلامية، قاهره ۱۹۴۶ مذاهب الاسلاميين، الجزء الاول، المعتزلة والاشاعرة، بيروت ۱۹۷۱ من تاريخ الالحادفي الاسلام، قاهره ۱۹۴۵

بارتولد W. Barthold بارتولد ترکستان تا حمله مغول، لندن ۱۹۲۷ (انگلیسی)

برون، ادوارد E. G. Brawn تاریخ ادبی ایران، جلد اول (ترجمهٔ علی پاشا صالح) تهران ۱۳۳۳

بزودى، ابواليسرمحمدبن عبدالكريم اصول الدين، به تحقيق هانز پيترلنس، قاهره داراحياء الكتب العربيه، ١٣٨٣

**بشاربن برد** دیوان، قاهره ۱۳۶۹

بغدادی، عبدالقاهربن طاهربن محمد الفرق بینالفرق، بتصحیح محمد محییالدین عبدالحمید، قاهره مکتبة محمدعلی صبیح و لولاده

> بلخی، ابوشکور اشعار (گنج بازیافته باهتمام محمد دبیرسیاقی) تهران۱۳۳۴

> > بيروني، ابوريحان محمدبن احمد الاثارالباقية عن القرون الخالية، ليپزيك ١٩٢٣ —— استخراج الاوتار، قاهره الدار المصريه —— تحديد نهايات الاماكن، آنكارا ١٩٤١

ماللهند، ليپزيك ١٩٢٥

--- الجماهر في معرفة الجواهر، حيدرآباد ١٣٥٥

--- رسالة ابي ريحان في فهرست كتب الرازى، پاريس ١٩٣۶

الصيدنة في الطب، كراچي ١٩٧٣

--- فهرست کتابهای رازی، ترجمهٔ مهدی محقق، تهران ۱۳۵۲

بياضي، كمال الدين احمد

اشارات المرام في عبارات الامام، قاهره ١٣٤٨

S. H. Bailey ، بيلى

مسائل زردشتی در کتابهای قرن نهم میلادی آکسفورد ۱۹۴۳ (انگلیسی)

بيهقى، علىبن زيد

تتمة صوان الحكمة، باهتمام پروفسور محمد شفيع، لاهور ١٩٣٥

بيهقى، ابوالفضل

تاریخ، باهتمام دکترغنی و دکتر فیاض، تهران ۱۳۲۴

تامر، عارف

فروع الشجرةالاسماعيليةالامامية، بيروت ١٩٥٧

تبريزي، غضنفر

المشاطة لرسالة الفهرست، نسخه خطی در مجموعه متعلق به کتا بخانه لیدن شماره

تقىزادە، سىد حسن

مانی و دین او، فراهم آورده احمدافشاری شیرازی مصدر بهدوخطابه ازتقی زاده، تهران ۱۳۳۸

تفتازاني، سعدالدين

شرح العقائد النسفية، تركيه شركت صحافت عثمانيه، ١٣٢۶

--- شرح المقاصد، تركيه مطبعه حاج محرم افندى، استانبول ١٣٠٥

--- مطول، چاپ سنگی تهران

توحيدي، ابوحيان علىبن محمد

الامتاع والموانسة، باهتمام احمد امين و احمدالزين، قاهـره مطبعه لجنةالتاليف

والترجمة والنشر

--- البصائروالذخائر، بتحقيق احمد امين والسيد احمد صقر، قاهره ١٣٧٣

--- المقابسات، چاپ قاهره

ثعالبي، ابومنصورعبدالملك بن محمد

التمثيل والمحاضرة، قاهره ١٣٨١

لطائف المعارف، قاهره داراحياء الكتب العربيه

--- تتمة اليتيمة، تهران ١٣٥٢

--- يتيمة الدهر، قاهره ١٣۶۶

--- ثمار القلوب في المضاف والمنسوب، قاهره ١٣٧٩

جاحظ، ابوعثمان عمروبن بحر

البخلاء، قاهره دارالمعارف

--- الحيوان، بتحقيق عبدالسلامهارون، قاهره ١٣٥٤ - ١٣٥٨

--- العثمانيه، قاهره ١٣٧٤

-- مناقب الترك، رسائل الجاحظ، قاهره ١٩۶٤

جرجاني، ميرسيد شريف على بن محمد

التعريفات، قاهره ١٣٥٧

-- شرح المواقف، مصر مطبعه بولاق ١٣٢۶

الحندى، محمد سليم

الجامع في اخبار ابي انعلاء، دمشق ١٣٨٢

جواليقي، ابومنصور

المعرب من كلام الاعجمى، قاهره ١٣٤١

جوذرى، ابوعلى منصورالعزيزى

سيرة الاستاذ جوذر، قاهره ١٩٥٤

جويني، امام الحرمين

الارشادفي اصول الدين، بتحقيق، دكتر محمد يوسف موسى وعلى عبد المنعم عبد الحميد قاهره ٥٥٥

المرة ١٩٥٥

--- الشامل في اصول الدين، كتاب الاستدلال، قاهره ١٩٥٩

جويني، عطاملك

تاریخ جهانگشای، باهتمامسید جلال الدین تهرانی، تهران ضمیمهٔ گاهنامه سال ۱۳۱۶

حاتم بن عمران بن زهره، ابوالمعالى

رسالة الاصول والاحكام، (خمس رسائل اسماعيليه)، سلميه سوريه ١٩٥۶

حائرى ، عبدالحسين

فهرستنسخ خطی کتابخانهٔ مجلس شورای ملی، ج۶ تهران۱۳۳۵

حسيني علوى، ابوالمعالى محمد

بيان الاديان، بتصحيح عباس اقبال، تهران ١٣١٢

حلى، حسن بن يوسف بن مطهر معروف بهعلامه

انوارالملكوت في شرح الياقوت، بتصحيح محمد نجمي زنجاني، تهر ان ١٣٣٨

حنينبن اسحق

رسالة الى على بن يحيى فىذكر ماترجم من كتب جالينوس بعلمه و بعض مالـم يترجم، با ترجمهٔ آلمانى بوسيلهٔ برگشتراسر، ليپزيك ١٩٢٥

خاقاني

تحفة العراقين، باهتمام يحيى قريب، تهران ١٣٣٣ منشات، باهتمام محمد روشن، تهران ١٣٢٩

الخفاجي

شفاء الغليل في معرفة الدخيل، چاپ قاهره

خواجوی کرمانی

ديوان، تهران ١٣٣۶

خياط، ابوالحسين عبدالرحيم بن محمد

الانتصاروالردعلی ابن الراوندی، بیروت ۱۹۵۷ همچنین باهتمام نییرگ، قاهـره

1940

خیابانی، میرزا محمد علی مدرس تبریزی

ريحانة الادب في تراجم احوال المعروفين بالكنية اواللقب، تهران ١٣٣٧-١٣٣٧

دواني، جلالالدين

شرح العقائد العضديه، قاهره ١٣٢٣

دهخدا ، على اكبر

امثال وحكم، تهران ١٣١٥

#### De Boer (39,05)

طب روحانی رازی، مجله آکادمی علوم هلند، امستردام ۱۹۲۰ (بزبان هلندی)

# ديلمي يماني، محمدبن الحسن

قواعد عقائدآل محمدالباطنية، قاهره ١٣۶٩

دينوري، ابن قتيبه عبدالله بن مسلم عيون الاخبار، قاهره دار الكتب المصريه

# I. Davidson ديويد سن، اسرائيل

نقض سعدیا برحیوی بلخی، نیویورك ۱۹۱۵ (انگلیسی)

## رازى، ابوحاتم

اعلام النبوة، نسخه خطى مجموعة آصف فيضى

## رازى، فخرالدين محمدبن عمر

الاربعين في اصول الدين، حيدر آباد ١٣٥٣

البراهين البهائية، تهران ٢٦ - ١٣٤١

(این کتاب تحت عنوان البراهین در علم کلام چاپ شده است)

--- (مناظرات فخرالدین رازی فیبلاد ماوراءالنهر) بیروت دارالمشرق

--- اعتقادات فرق المسلمين والمشركين چاپ قاهره

--- الرسالة الكمالية في الحقائق الالهية، چاپ دانشگاه تهران

#### رازی، محمدبن زکریا

الحاوى، حيدرآباد ١٣٨٨

--- السيرة الفلسفية، باهتمام مهدى محقق، كميسيون ملى يونسكو، تهران ١٣٤٣

--- الشكوك على جالينوس الحكيم، نسخة خطى كتابخانة ملك شماره ٣٥٨٣

#### رازی، مرتضی

تبصرة العوام، بكوشش عباس اقبال، تهران ١٣١٣

## راغب اصفهاني، ابوالقاسم حسين بن محمد

المفردات في غريب القران ، باهتمام محمد سيد گيلاني (تهران افست المكتبة ـ المرتضويه)

## رومي، جلالالدين

مثنوی، باهتمام نیکلسن. لیدن ۱۹۲۵-۱۹۲۵

#### H. Ritter נגדר

«نوشتههای ابنجوزی درباره ابن راوندی» مجلهٔ اسلام، سال ۱۹۳۱ (آلمانی)

#### زبیدی،

شرح احياء علوم الدين، چاپ قاهره

### R. C. Zaehner

زروان، اکسفورد ۱۹۵۵ (انگلیسی)

# سبزواری، حاج ملاهادی

شرح غررالفرائد، باهتمام مهدی محقق و توشی هیکو ایزوتسو، انتشارات مؤسسه مطالعات اسلامی دانشگاه مك گیل شعبه تهران، تهران ۱۳۴۸

شرح غررالفرائد معروف بهشرح منظومهٔ حکمت، تهران چاپ ناصری

# سبكى، تاجالدين ابونصر

طبقات الشافعية الكبرى، قاهره ١٣٨٥- ١٣٨٨

-- معيدالنعيم ومبيدالنقم، قاهره ١٣٤٧

#### سجستاني، ابويعقوب

تحفة المستجيبين (خمس رسائل اسماعيليه) به اهتمام عارف تأمر، سلميه سوريه ١٣٧٥

--- الينابيع، باهتمام مصطفى غالب، بيروت ١٩۶٥

--- کشف المحجوب، باهتمام هانری کربن، تهران ۱۳۲۷

## سخاوى، شمس الدين محمد بن عبد الرحمن

الاعلان بالتوبيخ لمن ذم التاريخ، چاپ قاهره

# سرور، محمد جمال الدين

النفوذالفاطمي فيجزيرةالعرب، قاهره ١٣٤٩

## سعدى، شيخ مصلحالدين

كليات، بامقدمه عباس اقبال، انتشارات كتابفروشي ادب

الستان، باهتمام عبدالعظيم قريب، تهران ١٣١٠

### سنائي، ابو المجد مجدودبن آدم

حديقة الحقيقه، تهران ١٣٢٩

## سمرقندی، ابوطاهر

سمریه، بکوشش ایرج افشار، تهران ۱۳۴۳

#### سهروردى، شهابالدين

حكمة الاشراق، باهتمام پروفسور هانرى كربن، تهران ١٣٣١

## سيوطى، جلالالدين عبدالرحمن

بغية الوعاة، تاهره ١٣٢۶

--- تاريخ الخلفاء، به تحقيق محمد محيى الدبن عبد الحميد، قاهره ١٣٧١

الحاوى للفتاوى، قاهره ١٣٥٢

حسن المحاضرة في اخبار مصر والقاهرة، قاهره ١٢٩٩

الجامع الصغير، قاهره ١٣٢٥

طبقات المفسرين، ليدن ١٨٣٩

#### I. Shacsht شاخت

«منابع تازه درباره کلام اسلامی» مجلهٔ مطالعات اسلامی» ۱slamica «منابع تازه درباره کلام اسلامی» مجلهٔ مطالعات اسلامی

## شافعي ملطي

التنبيه والرد على اهل الأهواء والبدع، قاهره ١٣٤٨

شبسترى، شيخ محمود

گلشنراز، رجوع شود بهلاهیجی، شرح گلشنزار

# شریف دارابی، حکیم عباس

تحفة المراد، شرح قصيدهٔ حكميهٔ ميرابو القاسم فندرسكي، تهران ١٣٣٧

# شعراني

طبقات الكبرى، چاپ قاهره

#### شهرستاني، ابوالفتح محمدبن عبدالكريم

الملل والنحل، بتصحيح احمد فهمي محمد، قاهره ١٣٥٨

-- نهاية الاقدام في علم الكلام، لندن ١٩٣٤

#### شير ازى، صدر الدين

الاسفار الاربعه، تهران شركة دار المعارف الاسلاميه

خلق الاعمال، اصفهان ١٣٨١

- رسالة في القضاء و القدر (رسائل ملاصدرا) تهران چاپ سنگي

مفاتيع الغيب، تهران چاپ سنگي

مفاتیح الغیب، نسخه خطی کتابخانه ملی شماره ۱۶۸۳

## شيرازي، قطب الدين

شرح حکمة الاشراق، چاپ سنگی تهران ۱۳۱۵

شيرازي، المويد في الدين داعي الدعاة

ديوان، باهتمام دكتر كاملحسين، قاهره ١٩۴٩

سيرة المويد، باهتمام دكتركامل حسين، قاهره ١٩٤٩

صقا، ذبيحالله

تاریخ ادبیات ایران، انتشارات ابنسینا تهران ۱۳۳۸

طبری، علی بن ربن

فردوس الحكمه، برلن ١٩٢٨

### طوسی، ابوجعفر محمدبن حسن

تلخیص الشافی، باهتمام سید حسین بحر العلوم، نجف ۱۳۸۳ ---- جمل العلم و العمل، نسخه خطی آستان قدس رضوی بشماره ۶۵۳۰

الفهرست، نجف ه۱۹۶ (چاپ دوم)

## طوسى علاءالدين

الذخيره، دايرةالمعارفالعثمانيه، حيدرآباد دكن

#### طه حسين

مقدمهٔ رسائل اخوان الصفا، رجوع شودیه: اخوان الصفا

الطيبي، شمس الدين بن احمد بن يعقوب

الدستور و دعوةالمومنين للحضور (اربع رسائل اسماعيليه) باهتمام عارف تامر، سلميه سوريه ١٩٥٢

#### عارف تامر

سنان و صلاحالدین، بیروت ۱۹۵۶

عماسی، عبدارحیم

معاهدالتنصيص في شرح شو اهدالتلخيص، قاهره ١٣١۶

## عىدالحكيم تاجر

قندیه، نشریهٔ شماره ۹ فرهنگ ایران زمین، تهران ۱۳۳۴

عبدل، موسى

تفسیرطبرسی برقر آنونظر او دربارهٔ مسائل کلامی، رساله دکتری موجود درمؤسسه مطالعات اسلامی دانشگاه مك گیل، شعبهٔ تهران (انگلیسی)

عکبری، ابوالبقاءِ عبدالله شرح دیوانالمتنبی، قاهره ۱۲۸۲

غالب، مصطفى

تاريخ الدعوة الاسماعيليه، دمشق ١٩٥٣

غزالي، ابوحامد محمدبن محمد

الاقتصادفي الاعتقاد، انكارا ١٩٤٢

-- تهافت الفلاسفه، قاهره ۱۳۷۴

-- فضايح الباطنيه، به تحقيق عبد الرحمن بدوى قاهره ١٩۶۴

--- فضائل الانام من رسائل حجة الاسلام، باهتمام مويد ثابتي، تهران ١٣٣٣

--- المنقذمن الضلال، بتصحيح الدكتور احمد غلوش، قاهره ١٩٥٢ (چاپ دوم)

فارابی، ابونصرمحمدبن محمد

آراء اهل المدينة الفاضله، بيروت ١٩٤٨

--- احصاء العلوم، بتحقيق الدكتور عثمان امين دار الفكر العربي

--- تلخیص نوامیس افلاطون، ضمیمه مجموعه افلاطون فی الاسلام، باهتمام عبدالرحمن بدوی، انتشارات مؤسسه اسلامی دانشگاه مكگیل شعبهٔ تهران ۱۳۵۳

فاضل مقداد رجوع شود بهمندادبن محمدبن عبدالله

فلسفى، نصرالله

سرگذشت حسن صباح (چند مقالهٔ تاریخی و ادبی) تهران ۱۳۴۲

J. W. Fuck فوك،

قسمتی چاپ نشده از فهرست این ندیم مربوط به جنبش معتزله، یاد نامه پروفسور محمد شفیع (ارمغان علمی)، لاهور ۱۹۵۵

فيومى، سعيدبن يوسف

الامانات والاعتقادات، ليدن ١٨٨٥

قاضی نعمان مغربی ، رجوع شود بهمغربی

# قزويني

آثار البلاد، بيروت ١٣٨٥

# قزوینی رازی، عبدالچلیل

مثالب النواصب في النقص على بعض فضائح الروافض (معروف به كتاب النقض)، باهتمام سيدجلال الدين محدث، تهران ١٣٣١

# قزوینی، محمد

مقدمه قدیم شاهنامه (بیستمقاله قزوینی)، تهران ۱۳۳۲

# قشيرى ، عبدالكريم

الرسالة القشيرية، قاهره ١٩٤٥

# قفطي ، جمال الدين

اخبار الحكما، ليپزيك ٥٩ م ١، ترجمه فارسى، تهران ١٣٤٧

## قلقشندى، ابوالعباس احمدبن على

صبح الاعشى، قاهره وزارة الثقافة و الارشاد

## قمی، شیخ عباس

سفينة البحار، نجف ١٣٥٢

## P. Kraus كراوس، پول

جابر بن حیان، قاهره ۱۹۴۳–۱۹۴۲

--- مناظرات رازی «فرهنگ اسلامی»، ج ۱۲ سال ۱۹۳۸ (انگلیسی)

# كردى، ابويوسف يعقوب

البلغة في اللغه، باهتمام مجتبي مينوي، تهران، آماده انتشار

# كرماني، حميدالدين احمدبن عبدالله

الاقوال الذهبيه، نسخه عكسى متعلق به مؤسسه مطالعات اسلامى دانشگاه مك گيل شعبه تهران

واحة العقل، باهتمام دكتركامل حسين ودكتر محمد مصطفى حلمي، قاهره ١٩٥٣

الرياض، بتحقيق عارف تامر، بيروت دارالثقافة

#### کریمان، حسین

ری باستان جلد اول ۱۳۴۵ جلد دوم ۱۳۴۹

طبرسی و مجمع البیان، تهران ۲۱-۱۳۴۰

D. Campbell کمپ بل

طب اسلامی و تأثیرآن درقرون وسطی، لندن ۱۹۲۶ (انگلیسی)

R. G. Kent Tis

فارسی باستان، نیوهاون ۱۹۵۳ (انگلیسی)

I. Goldziher گلدزیهر، ایگناتس

العقیدة والشریعة فی الاسلام (ترجمه عربی از زبان آلمانی) قاهره ۱۹۵۹

«موقف اهل السنة القدماء بازاء علوم الاوائل (ترجمه از آلمانی بعربی) بوسیله عبدالرحمن بدوی چاپ شده در التراث الاسلامی فی الحضارة الاسلامیه

لاهیحی، محمد

شرح گلشن راز شبستری، تهران ۱۳۳۷

لطفي حمعه

تاريخ فلاسفه اسلام، قاهره ١٩٢٧

اللكنوى الهندى، ابو الحسنات محمد عبد الحي الفوائد البهية في تراجم الحنفية، مصر ١٣٢٤

لوكوى، ابوالعباس

بیان الحق بضمان الصدق، نسخهٔ خطی کتابخانه مرکزی دانشگاه تهر ان شماره ۲۵۷

S. Lane Pool لين پول

طبقات سلاطين اسلام، ترجمهٔ عباس اقبال، تهران

ماحد، عبدالمنعم

نظم الفاطميين و رسومهم في مصر، قاهره، ١٩٥٣ جلد اول ١٩٥٥ جلد دوم

ماتریدی، ابومنصور محمدبن محمود

التوحید، نسخهٔ خطی دانشگاه کمبریج شمارهٔ ۳۶۵۱ وعکسی موجود در مؤسسه مطالعات اسلامی دانشگاه مكگیل شعبه تهران.

--- شرح الفقه الاكبر، حيدر آباد دايرة المعارف العثمانيه ١٩٤٨

مامقاني

تنقيع العقال في احو ال الرجال، چاپ تهران

مجريطي، ابوالقاسم مسلمة بن احمد

غاية الحكيم و احق النتيجتين بالتقديم، هامبورك ١٩٢٧

مجلسی، محمد باقر

بحارالانوار، تهران ١٣٣٣ ق

محقق، مهدى

«ابن راوندی» مجلـه یغما سال ۱۱ شماره ۱۱ و ۱۲ بهمن و اسفند ۱۳۳۷ و سال ۱۲ شماره ۱ فروردین ۱۳۳۸

ابونصر بن عمر ان، مجله يغما سال ١٥ شماره ١٢ اسفند ١٣٤١

تحلیل اشعار ناصرخسرو، چاپ دانشگاه، چاپاول ۱۳۴۴ چاپ دوم ۱۳۴۹

سب فیلسوف ری، انتشارات مؤسسه مطالعات اسلامی دانشگاه مك گیل شعبهٔ تهران، تهران ۱۳۵۲

---- قصیده ای در رثای نبش قبر حضرت موسی بن جعفر ، نامه آستان قدس شماره ۱۴ اردیبهشت ۱۳۴۲

«مقدمه برتلخیص الشافی شیخ طوسی» مجله دانشکده ادبیات، شماره ۳ و ع سال ۱۳۴۹

--- منابعتازه درباره ابنراوندی، مجله دانشکده ادبیات شماره ۱ سال۱۳۴۵

مدرسی زنجانی، محمد

سر گذشت و عقائد فلسفی خواجهٔ نصیر الدین طوسی، تهران ۱۳۳۵

الموتضي، ابوالقاسم على بن الحسين

الشافى فىالامامة والنقض على كتابالمغنى للقاضى عبدالجبار بـن احمد والرد عليه تهران چاپ سنگى

مرزوقی، ابوعلی احمدبن محمد الازمنة والامکنة، حیدرآباد، ۱۳۳۲

مسعودی، ابو الحسن علی بن الحسین التنبیه و الاشراف، بغداد ۱۳۵۷ مروج الذهب، قاهره ۱۳۷۷

معرى، ابوالعلاء

رسالة الغفران، قاهره ١٩٥٥

صحمد شرح التنوير على سقط الزند، قاهره مطبعة مصطفى محمد

الزوم مالايلزم، قاهره ١٣٤٥

--- لزوم مالايلزم (نقل شده دركتاب تعريف القدماء بابي العلاء) قاهره ١٣٨٤

## مغربي، نعمان بن حيون

اساس التاويل، باهتمام عارف تامر، بيروت ١٩٥٥

دعائم الاسلام، باهتمام آصف فيضى، قاهره ١٣٨٣

--- الهمة في آداب اتباع الائمة، باهتمام دكتر كامل حسين» قاهره دار الفكر العربي

#### مفید، محمدبن نعمان

شرح عقاید الصدوق او تصحیح الاعتقاد با تصحیح عباسقلی واعظ چرندابی، تبریز ۱۳۶۳

### مقدادبن محمدبن عبداله

شرح باب حادی عشر، بمبئی ۱۱۱۹

#### مقدسي، ابن قدامه

تحریم النظر فی کتب اهل الکلام، بتحقیق جورج مقدسی باترجمه انگلیسی، لندن

#### مقدسی، بشاری

احسن التقاسيم في معرفة الاقاليم، ليدن ع ١٩٥٥

#### مقدسی، مطهربن طاهر

البدء والتاريخ، بتصحيح هارت، پاريس ١٥٥١ (جلد دوم)

## مقريزى، تقى الدين احمدبن على

اتعاظ الحنفاء باخبار الائمة الفاطميين الخلفاء، به تحقيق جمال الدين الشيال، قاهره

--- اغاثة الامة بكشف الغمة ، قاهره ١٩٥٧

## منتجب الدين منشي يزدي

درة الاخبار ولمعة الانوار، تهران ١٣١٨ ضميمة سال پنجم مجله مهر

#### ميبدى ابوالفضل رشيدالدين

كشف الاسرار وعدة الابرار، تهران ١٣٣٩-١٣٣١

#### ميداني

السامی فی الاسامی، چاپ عکسی بنیاد فرهنگ ایران مجمع الامثال، تهران ه ۱۲۹

## ميرداماد، محمد باقر الحسيني

قبسات، باهتمام ایزوتسو، دیباجی، موسوی، محقق، انتشارات موسسه مطالعات اسلامی دانشگاه مك گیل شعبهٔ تهران، تهران آماده انتشار

#### ميلر W.M. Miller

شرح باب حایعشر، لندن ۱۹۵۸ (ترجمهٔ انگلیسی)

#### ناشى، عبدالله بن محمد

مسائل الامامة و فقرات من الكتاب الاوسط في المقالات، باهتمام پروفسور ژوزف فان اس، بيروت ١٩٧١

#### ناصرخسرو

جامع الحكمتين، باهتمام هانرى كربن، تهران ١٣٣٢ خوان الاخوان، باهتمام دكتريحيى الخشاب، قاهره ١٩٤٥ ديوان، چاپ مينوى و محقق، تهران ١٣٥٢ ديوان، باهتمام سيد نصرالله تقوى، سيد حسن تقى زاده، على اكبر دهخدا، مجتبى مينوى، تهران ١٣٥٧–١٣٥٤

زادالمسافرین، برلن ۱۳۴۱

من المه، بكوشش محمد دبير سياقي، تهران ١٣٣٥

## نالينو، كارلوالفونسو C.A. Nallino

بحوث فى المعتزله (الترات اليوناني فى الحضارة الاسلاميه)، ترجمهٔ عبدالرحمن بدوى، قاهره ١٩٤۶

## نجاشی، احمدبن علی بن احمد کتاب الرجال، تهر ان مرکز نظر کتاب

نسفى، نجم الدين ابوحفص عمر بن محمد العقائدرجوع شود به تفتاز انى، شرح العقائد النسفيه

نشوان حميرى، ابوسعيد نشوانبن سعيدبن نشوان

الحورالعين. بتحليق كمال مصنائلي. فاعره ١٣٥٧

نصيمهمي، اينيا

في *وحدا* نيمة الخالق و تثليث اتا نيمه مچلة المشرق. بيروت ١٩٥٣

نظام الملك، ابوعلى حسن طوسي

سير العلوك، بكوشش هيوبرت دارك، تهران ١٣٤١

نويري

نهاية الارب، قاعره ١٩٢٣

H S. Nyberg نيبرگ

«مسائل مبدء جهان و جهان شناسی دردین مزدایی» مجله آسیائی ژوئیه دسامبر ۱۹۳۱ ص ۱۳۴ سالی ژوئیه دسامبر

نیشابوری، ابورشید سعیدبن محمدبن سعید

المسائل في الخلاف بين البصريين والبغداديين في الكلام في الجوهر، لبدل ٢٩٥٢

نیشابوری، محمدبن سرخ

شرح قصیدهٔ ابوالهیتم، باهتمام هانری درین و محمد معبن، تهران ۱۹۵۵

هدایت، صادق

كارنامهٔ اردشير بابكان، با نضاء زنا وهومن يسن، نهران ١٣٣٢

هجويرى

كشف المحجوب، تهران ١٣٣٤ افست از چاپ زوكوفسكي

همداني، رشيدالدين نضلالس

التوضیحات الرشیدیه، نسخه خطی کتابخانه قلیچ علی پاشا، شماره ۸۵۴، میکرو فیلم شماره ۵۷۰ و عکس ۱۰۲۱ کتابخانه مرکزی دانشگاه تهران سست جامع التواریخ، قسمت اسماعیلیه، بکوشش محمد تقی دانش پژوه تهران ۱۳۳۸

#### همداني، قاضي عبدالجبار

شرح الاصول الخمسه، بتحقيق دكتر عبدالكريم عثمان، قاهره ١٣٨٤ --- المحيط بالتكليف، به تحقيق عمر السيد عزمي، قاهره الدار المصريه للتأليف والترجمه

--- المغنى في ابو اب التوحيد و العدل، قاهره الدار المصرية للتأليف و الترجمة

همدانی، محمدبن عبدالملك

تكملة تاريخ الطپرى، بيروت ١٩۶١

ياقوت حموى، شهابالدين ابوعبدالله

ارشادالاريب الى معرفة الاديب معروف بهمعجم الادباء، بتصحيح مر گليوث قاهره ١٩٢٥

معجم البلدان، باهتمام فرديناند وستنفاد ليهزيك ١٨٥٥

اعتذار و توضیح: چون منابع یاد شده مربوط به مقالات مختلف است که در زمانهای مختلف نوشته شده گاه اتفاق افتاده که دوچاپ ازیك کتاب استفاده شده لذا در این فهرست کوشش شده که مشخصات هردو چاپ داده شود مگر آنجا که دسترسی به یکی از چاپها ناممکن بوده و نیز گاهی دسترسی به مشخصات کاه ل یك کناب دشوار بوده و فقط به ذکر محل چاپ اکتفا شده است.

Rashiduddin does not only collect arguments from Ghazzali's writings, but also brings in ideas of his own; and the other treatises of his which are collected in the same madjmu'a, completely overshadowed until now by his huge Djami ut-tavarikh, show a rather broad interest in theosophical problems (cf. p. 77 f.). The ideals had changed: scientia had been superseded by sapientia (ḥikma). In contrast to the Muslim West, philosophy survived in Iran, but it was put into a new context, closely linked to predominant religious values. When it emerged again in early Safavid times, Farabi and Ibn Sina had acquired new dimensions, comparable to those given to Plato and Aristotle by Jamblichus and Proclus in late antiquity. Under the shock of radical changes in society and political outlook, Iran had accomplished a unity of ideas which was to last up to the present century.

At this time, during the later part of seventh century H., the recollection of Beruni's and Razi's inquisitive spirit was still alive in Iran. But many centres of Iranian Muslim culture had suffered irreversible losses 10 even ceased to exist in the apocalyptical events which accompanied the irruption of the Mongols. The kind of spirituality which was to emerge from the ashes was different in outlook: mysticism seemed to offer a better explanation of the chaos and a more appropriate remedy against the feeling of insecurity than the empiricism of the petty courts before the great turn of the tide. Haidar Amuli comes to mind who insisted on the common traits of Shi ism and tasauwuf; he died when Timur Lank appeared on the scene, at the end of the eighth century. But already at the beginning of the same century, not much after Ghadaniar's time, Rashiduddin Fadlullah, the famous wazir of Ghazan Khan (694) 1304) and Öldjäitü (703/1304-716/1316) who, like Ghadanfar, had a special attachment to Tabriz<sup>1</sup>, had taken up the defense of Muhammad al-Ghazzali against some criticisms which had been brought forth against him in the circle of the Seldjukid Sandjar b. Malikshah (cf. chapter 4; p. 77 ff.)2.

This is a detail of almost symbolic importance. It was Ghazan Khan, Rashiduddin's first master, who gave up the traditional Buddhist sympathies of the Mongols and embraced Sunni Islam instead. Moderate mystical ideas like those of Ghazzali seem to have had some impact in his circles.

the name of Abu Abdallah Muḥammad b. Abi Bakr who commented upon Maimonides' 25 propositions for the proof of the existence of God as he expounds them in his Dalalat al-ḥa' irin, the "Guide for the Perplexed" (cf. the second part of the book; Muḥammad b. Abi Bakr's commentary was edited by Muḥammad Zahid al-Kauthari al-Muqaddimat al-khams wal- ishrun fiithbat wudjud Allah wa-wahdaniyatih..., Cairo 1369; cf. here chapter 7 - p. 125 ft.).

<sup>1)</sup> Cf. now the magnificent Wayfname-i Rub- i Rushidi, Facsimile edition by Mudjtaba Minoi and Iradj Afshar (Teheran 1350 sh. - Silsila-yi Intisharat-i Andjuman-i Athar-i Milli, nr. 87).

<sup>2</sup> He had found them mentioned in one of Ghazzali's letters which is preserved in the collection Faza il ul-anam; cf. now D. Krawulsky, Briefe und Reden des Abu Ha.nid Muhammad al-Gazzali (Freiburg 1971), p. 16 ff.

b. Zakariya ar-Razi<sup>1</sup>. His philsophy is rather unorthodox and presents a lot of of peculiar problems (cf. chapter 15; p. 303 medical approach betrays unusual diagnostical ff.)2. His qualification and empirical keenness. He wrote about drugs which were typical for his area and did not form part of the bookish tradition taken over from the Greeks; Dr. Mohaghegh clarifies the title of one of his  $rasa^{3}il$  referring to edible earth which was used as a digestive in the region of Nishabur (cf. chapter 10; p. 175 ff.)3. Many of Razi's titles and topics remind us, however, of those by Galen. We get the impression that Razi wanted to write something like an Arabic Corpus Galenianum<sup>4</sup>. In alchemy he avoids the use of the allegorical method applied by the Greek as well as by Arabic Hermeticism<sup>5</sup>. But, like so many other Medieval thinkers, he mixes the rational with the irrational; his criteria of rationality are frequently different from ours. Beruni admired him; he quotes him on different subjects (cf. chapter 5; p. 95 ff.), and he put together a list of his works (cf. p. 104 ff.; also chapter 6 - p. 115 ff.). This list was completed two centuries later by a certain Abu Ishaq Ibrahim b. Muhammad Ghadanfar, an astronomer from Tabriz about whom we do not than what he himself says in a few autobiographical remarks in his treatise6.

<sup>1)</sup> Cf. M. Mohaghegh, Filsuf-i-Rayy Muhammad Ibn-i-Zakariya-i-Razi (Teheran 1970); recently also A. Z. Iskandar, The Medical Bibliography of al-Razi, in: Essaya on Islamic Philosophy and Science, ed. G. Hourani (Albany 1975), p. 41 ff.

<sup>2)</sup> The last studies about ar-Razi and his philosophy are those by L.E. Goodman: The Epicurean Ethic of Muhammad ibn Zakariya ar-Razi, in: Stud.Isl. 34/1971/5 ff.; Razi's Psychology, in: Philosophical Forum Razi's Myth of the Fall of the Soul. Its Function in His Philosophy, in: Essays on Islamic Philosophy and Science, ed. G. Hourani (Albany 1975), p. 25 ff.

<sup>3)</sup> Cf. also the shorter English version of the same article in: Proceedings of the XXII Congress of the History of Medicine (London 1972), p. 1073 ff.

<sup>4)</sup> Cf. M. Ullmann, Die Medizin im Islam (Leiden 1970), p. 129.

<sup>5)</sup> Cf. M. Ullmann, Die Natur-und Geheimwissenschaften im Islam (Leiden 1972), p. 210.

<sup>6)</sup> Cf. here p. 125 ff. He copied Beruni's K. aṣ-Ṣaidana fi ṭ-ṭibb in 678/1278 (cf. Ullmann, Medizin im Islam 272, n. 7), and he studied with another Tabrizi by

Christians in connection with the crucifixion of Jesus1.

\* \* \*

In Hellenism as well as in Islam, philosophy frequently maintained intimate contact with medicine. Ibn Abi Usaibi a's biographical dictionary of physicians is at the same time one of our best sources for the history of Muslim philosophy. The same double purpose is served by Ishaq. b. Hunain's (died 289/910-1) Ta rikh al-atibba, the earliest example of this genre in Arabic litterature, which is translated into Persian in chapter 9 (p. 164 ff.)2. Diagnosis was understood as a procedure following the laws of logic; philosopher and physician were united in one person. Ibn Sina is a convincing example of this union, and so is Galen whose controversies with his contemporary and codisciple Alexander of Aphrodisias on philosophical questions, e.g. the theory of motion, have been studied more eagerly in the Islamic world than in the Latin West3, It is interesting to see how many of Galen's works were known to Hunain b. Ishaq and what diligence the famous translator applied in order to find the most reliable versions and to attain the best rendering (cf. the persian translation of his wellknown Risala, made after Bergsträsser's edition of 1925; in chapter 20 - p. 368 ff.). The scholarly interest in the Greek heritage made the borders between Byzantium and the Islamic world disappear.

Another example of a rather special kind is Muḥammad

<sup>1)</sup> It seems to me, by the way, that this text published by Muḥammad Taqi Danishpazhuh in a place where it is, for the moment, not accessible to me (cf. here p. 324), is identical with the one edited and translated by M. Bernand-Baladi in JA 1969, p. 95 ff. There the name of the author has been misread as Ibn ash-Shamkh and consequently has not been properly identified.

<sup>2)</sup> The latest study on the work is by F. W. Zimmermann, The Chronology of Ishaq ibn Hunayn's Ta'rih al-atibba', in: Arabica 21/1974/324 ff.

<sup>3)</sup> Cf. the text edited by N. Rescher and M.E. Marmura, The Refutation by Alexander of Aphrodisias of Galen's Treatise on the Theory of Motion (Islamabad 1965); it is not preserved in its Greek original.

whose publication is urgently needed will give us valuable information about the development of logic between Farabi and Nadjmaddin al-Katibi, the author of the famous Shamsiya.

Farabi's contemporary partners in his discussions about logic were not concentrated in Iran, but in Baghdad, and Baghdad still kept producing people interested in this field for some time. Hasan b. Sahl Ibn as-Samh whose treatise on the aim of philosophy is edited and translated in chapter 16 (p. 321 ff.), belongs to this Baghdadian tradition. He was a disciple of the Christian Yahya b. 'Adi and a Christian himself; he died in Baghdad in 418/1027. The Bibliotheque Nationale preserves a famous manuscript of the Arabic translation of Aristotle's Rhetorics which was copied from an original written by Ibn as-Samh's hand (Paris, Ms. arabe 2346)1. For students of Muslim theology he is of interest because of his relations with the Mu'tazilite theologian Abu I-Husain al-Başri (died 426/1044), the author of the K. al-Mutamad fi usul al-fiqh2. He introduced him to Aristotle's Physics, and Abû l-Husain was anthusiastic enough to copy the entire book. Yet it is equally characteristic for the declining intellectual climate in the capital that Abu I-Husain lost part of his credit with his school-fellows because of the compromising character of Hasan b. Sahl's "Greek" tendencies3. Hasan may have jeopardized his reputation even more by the fact that, as a Christian philosopher, he dared to deal with topics of Muslim theology: he analyzed the prolem of tawatur in one of his treatises. The mutawâtirât, traditions and statements transmitted by several witnesses (as distinguished from the  $\hat{a}\hat{k}\hat{a}d$ , traditions which were handed on by only one single chain of transmitters), were not quite as unproblematic as it might seem. They were considered to be true when found in Hadith, they could not be accepted when propounded by adherents of other religions, e.g. by the

<sup>1)</sup> Cf. the colophon in: Aristutalis, al-Khitaba, ed. Abdarrahman Badawi, Cairo 1959, p. 254 ff.

<sup>2)</sup> Ed. Muḥammad Ḥamidullah, 1-2. Damascus 1384/1964 - 1385/1965.

<sup>3)</sup> Cf. S.M. Stern in: JRAS 1956, p. 33 ff.

17; p. 336 ff.)1. The missing links of this long chain of tradition slowly emerge from oblivion: Muhsin Mahdi recently published a crucial text by Farabî where he, the mu'allim ath-thânî, defends Aristotle, his great ideal and the "first teacher" of all Muslim philosophers, against the polemical arguments brought forth by John Philoponus who, as a member of the school of Alexandria during the troublesome times of Justinian, had propagated a new outlook more appropriate to his own Christian convictions and environment2. His corrections were happily accepted by many Muslim theologians3, whereas Farabi seems to have understood the Alexandrian tradition in a different way, more in the line of John Philoponus's teacher Ammonius. The gap between Farabi and Mir Dâmâd, on the other hand, can now be filled to a certain degree by personalities like Bahmanyar b. al-Marzuban (died 458/1066), the disciple of Ibn especially his pupil Abu l- Abbas Fadl b. Muḥammud al-Lukari whose commentary of his own qasida Asrar al-hikma has just been made available to the scholarly world4. Dr. Mohaghegh rightly refers to the importance of Lûkarî's main work, his Bayanal-hagg bi-daman as-sidg (cf. p. 341)5; it is possible that this text

The latter aspect was first treated, as is well known, by Max Meyerhof in his monograph Von Alexandrien nach Bagdad (Sitzungs-berichte Preuss. Akad. der Wiss., Phil.-Hist. Kl. 23, 1930) and deepened later on in numerous publications by Richard Walzer.

<sup>2)</sup> Cf. the text edited in Mediaval and Middle Eastern Studies in Honor of Aziz S. Atiya (Leiden 1972). p. 271 ff., and above all the commentary and translation in: JNES 26/1967/233 ff.

<sup>3)</sup> Cf. H.A. Davidson, John Philoponus as a Source of Medieval Islamic and Jewish Proofs of Creation, in: JAOS \( \frac{9}{1969} \) [357 ff.

<sup>4)</sup> Cf. Collected Texts and Papers on Logic and Language, ed. by M. Mohaghegh and T. Izutsu (Teheran 1974 - Wisdom of Persia, vol. 8), p. 109 ff. and the analysis by Ibrahim Dibadji, ib. p. 17 ff. of the introduction. The text is, incidentally, a relatively early example of Persian scholarly prose. - The close connection between the persons mentioned here is attested by the fact that Bahmanyar collected Ibn Sina's philosophical notes (ta'liqat) and that Lukari added an index to them which is found at the beginning of the text in some of the manuscripts (cf. the edition by Abdarraḥman Badawi, Cairo 1973).

<sup>5)</sup> In contrast to the afore-mentioned work this book is written in Arabic.

to presuppose its authenticity here - deals with this question, i.e. the refutation of the Qadarites written by a grandson of 'Alî, Hasan b. Muḥammad b. al-Ḥanafiya, evidently during the caliphate of 'Abdalmalik, some time around 75 H.1.

In philosophy Iran manifested its originality most clearly in Safavid times, in the school of Isfahân; it is due to the indefatigable insistence of Henry Corbin that we have become aware of this fact. Mollâ Sadrâ (died 1050/1640), the most important figure in this circle, is therefore not neglected in this volume<sup>2</sup>. The introduction and the first chapter (fâtilia) of his Mafatih al-ghaib are presented in anonymous Persian translation (chapter 8, p. 137 ff.); the contents of the rest of this rather obscure theosophical work, which was accessible until now only in an old Teheran lithograph<sup>3</sup>, are explained to the reader by a conspectus of its chapter headings (p. 150 ff.).

However, the school of Işfahân did not arise out of nothing; it unfolded a lot of Minerva's wisdom, but it did not spring out of the head of Zeus. There is a long and venerable tradition behind it. The ideas of al\_Fârâbî remained astonishingly alive in the speculations of these thinkers. This is the reason why so many and such excellent Fârâbî manuscripts are preserved especially in the Iranian libraries. Mir Dâmâd and Molla Şadrâ take up Fârâbî's ideas - together with those of Ibn Sînâ - in the same way as Fârâbî himself had acknowledged his indebtedness to the Hellenistic school of Alexandria (cf. chapter

<sup>1)</sup> The text, i.e. the quotations preserved in a later refutation, have been edited by Muḥammad Imara in his Rasa il al-Adl wat-tauhid (Cairo, Dar al-Hilal 1971), vol. II p. 188 ff.; a new separate edition together with a German translation and commentary has been prepared by me in 1972 and awaits publication in Beirut.

<sup>2)</sup> I would like to draw attention here to the fact that our present actual high esteem for Molla Sadra's philosophy was preluded in two books written by Max Horten. Die Gottesbeweise des Schirazi (Bonn 1912) and Das philosophische System von Schirazi (Bonn 1913).

<sup>3)</sup> Cf. Molla Şadra Shirazi, Le Livre des Penetrations metaphysiques (Teheran/Paris 1964), p. 35 nr. 21.

in Iraq, in Syria, in Egypt, or in the Maghrib. This still remains true although the exceptions to the rule are more numerous than European Islamicists used to think! Persian theological thinking appears in Persian dress mainly in poetry, and even where the ideas are expressed in Persian prose as in certain mystical texts, a poetical spirit seems to prevail over the rigid clarity of Arabic style and terminology<sup>2</sup>.

Nașir-i Khosrau is a case in point, and Sa'di who is treated by Dr. Mohaghegh in chapter 2 (p. 25 ff.) is another one. His remarks on God's omnipotent will and His determination of everything which happens on earth stand in a long tradition whose Iranian and Arabo-Muslim elements cannot easily be differentiated. The belief in fate and destiny had been part of the Ancient Iranian concept of the High God who, as the God of Heaven, manifests Himself in the irresistable and unchangeable rotation of the firmament (the gardish-i asman or charkh-i falak of Persian poetry)3. Firdausi takes up this idea in his Shahname and gives it a peculiar weight for Muslim Iran4. But similar ideas are found in pre-Islamic Arabic poetry<sup>5</sup>; it is not impossible that the "Diahili" concept of dahr, fate under the aspect of time, reflects the Iranian zurvan, the central notion of Zurvanism which for centuries presented a serious alternative to Zoroastrian dualism<sup>6</sup>. And in Islam itself the problem of predestination and man's responsibility for his sins belongs, as Dr. Mohaghegh rightly remarks (p. 49 f.), to the earliest to poi of the theological discussion. The oldest kalam text preserved if we are allowed

<sup>1)</sup> Cf. S.H. Nasr, The Significance of Persian Philosophical Works in the Tradition of Islamic Philosophy, in: Essays on Islamic Philosophy and Science, ed. G. Hourani (Albany 1975), p. 67 ff.

<sup>2)</sup> Cf. the pertinent remarks on the case of Ainulqudat al-Hamadani by H. Landolt in: Iranian Civilization and Culture, ed. Ch. J. Adams (Montreal 1972), p. 29.

<sup>3)</sup> Cf. G. Widengren, Hochgottglaube im alten Iran (Uppsala 1938).

<sup>4)</sup> Cf. H. Ringgren, Fatalism in Persian Epics (Uppsala 1952).

<sup>5)</sup> Cf. H. Ringgren, Studies in Arabian Fatalism (Uppsala 1955).

<sup>6)</sup> Cf., among other relevant publications, R. C. Zaehner, Zurvan. A Zoroastrian Dilemma (Oxford 1955).

Isma iliya. Unfortunately we still lack a good, up-to-date history of the movement; for the moment we have to patch it together from a few studies on details like those of W. Madelung¹ or of the late S. M. Stern². Many surprises may still be waiting for us. Who would, for example, have expected that Shahrastani, known to most of us as the author of an intelligent-though not altogether reliable—heresiographical work and of a good summary of Ash ari theology³, wrote, in addition, a tafsir with unmistakable Isma ili tendencies⁴?

\*\*\*

There can be no doubt that the civilization of Iran during the Middle Ages had as much its own individual character as it does today. But, more than today, it formed part of a Muslim world undivided by political and linguistic borders where the ideal of national purity had not yet left its mark on intellectual life. The exact features of the Iranian contribution are therefore not easy to define<sup>5</sup>. One thing stands beyond doubt: in theology and philosophy as well as in jurisprudence and in the sciences Muslim thought expressed itself in Arabic; the majority of the works written in these fields in Iran are therefore, in their outward appearance, not distinguishable from those composed

<sup>1)</sup> Cf. his articles Fațimiden und Bahrainqarmaten, in: Der Islam 34/1959/34 ff. and Das Imamat in der fruhen ismailitischen Lehre, in: Der Islam 37/1961/43 ff., also his excellent survey in the Encyclopedia of Islam, sec. ed., IV 198 ff. s.v. Ismailiyya and Karmați.

<sup>2)</sup> Cf. his bibliography in: JSST 15/1970/226 ff. A collection of unpublished articles by S.M. Stern is going to appear in Jerusalem 1976.

<sup>3)</sup> Cf. his Milal wan-niḥal (best edition by Muḥammad Fathallah Badran, 1-2, Cairo 1371/1951-1375/1955) and his Nihayat al-iqdam fi'ilm al-Kalam (ed. A. Guillaume, Oxford 1931).

<sup>4)</sup> Cf. the remarks by Muḥammad Reza Djalali Naini in his introduction to the edition of Afzaluddin Turka-i Isfahani's Persian translation of Shahrastani's al-Milal Wan-niḥal (2 Teheran 1335/1957), p. 13 f. Shahrastani had the title da i ad-du at.

<sup>5)</sup> Cf., e.g., as a kind of contrast the ideas propounded by Nadji Maruf in his book *Urubat al-ulama al-mansubin ila l-buldan al-adjamiya fi l-mashriq al-islami*, vol. 1 (Baghdad 1974).

year 9 H., i e. after the conquest of Khaibar and the treaty with its inhabitants in the year 7 H.1. The Jews seem to have inferred from this that the inhabitants of Khaibar enjoyed special priviledges in comparison to their co-religionists in the Muslim oekumene. This is why even the Fatimid caliph al-Hakim explicitly spared them during his persecutions2. The Cairo Geniza whose material dates back mostly to the period around al-Hakim, has preserved a Jewish document in Arabic written in Hebrew script where this claim is allegedly acknowledged by the Prophet himself. It pretends to have been written by 'Ali and shows the signitures of Salman al-Farisi, Ammar b. Yasir and others as witnesses3. Shortly afterwards the Jews of Baghdad produced a similar paper which differed from the Egyptian one only insofar as it replaced the "Shi i" witnesses by "Sunni" ones, among them Mu'awiya. It was this latter detail which helped the Khatib al-Baghdadi (died 463/1071) to uncover the forgery since, at the alleged date, Mu'awiya's conversion to Islam had not yet taken place4.

The context of the story shows that this happened under the caliphate of al-Qa im (422/1031-467/1075) when Ibn Muslima was wazir (between 437/1045 and 450/1058), i.e. during Naşir-i Khosrau's life-time. It is one of the places where his diwan reflects current events and where we recognize that these poems are indispensable for any attempt to reconstruct the history of the

<sup>1)</sup> Cf. Ibn Qaiyim al-Djauziya, Ahkam-ahl adh-dhimma (ed. Şubhi Şalih, Damacus 1381/1961) I 6, apu. ff.

<sup>2)</sup> Cf. Yaḥya b. Sa id al-Anṭaki, Chronicon (ed. L. Cheikho e. a. in: Corpus Scriptorum Christianorm Orientalium, Script, Ar. III 7; Paris 1909), p.187, ll where the descendants of Khaibar are referred to with the plural al-Khayabira (cf. Dozy, Supplêment aux dictionnaires arabes I 415). The same form is probably to be read in the parallel Maqrizi, Itti az al-hunafa II (ed. Muḥammad Ḥilmi Muḥammad Aḥmad, Cairo 1390/1971) 93, apu.

<sup>3)</sup> Cf. H. Hirschfeld in: Jewish Quarterly Review 15/1903/167 ff. and J. Sperber in: MSOS 19/1916/45 ff. Also Muhammad Hamidullah, Madjmu at al-watha iq assiyasiya (Cairo 1377/1958), p. 59 ff. nr. 34.

<sup>4)</sup> Cf. Yaqut, Irshad al-arib I 247, pu. ff. Margoliouth.

1000 and whose father Musa b. Dawud had been da'i ad-du'at for the province of Fars, dominated the intellectual scene! He seems to have instigated the pro-Fatimid revolt of the Turkish general Basasiri in Iraq against Toghril Beg, the Seldjukid who wanted to take over the position vacated by the Buyids; he brought Basasiri the financial supplies offered by Mustansir together with the document of investiture2. His famous madjalis, 800 in number and thus the greatest corpus of Isma ili preaching we have, are just beginning to appear in two seperate printed editions<sup>3</sup>. His contemporary Nasir-i Khosrau (394/1004 - 481/1088), who lived for a long time in Balkh, travelled to Egypt and visited his "imam" al-Mustansir between 437/1045 and 444/1052. The voluminous diwan left by him has been thoroughly evaluated as a source of Isma ili and theological information in chapter 14 (p. 279 ff.). Just as Hamidaddin al-Kirmani had been hudjdjat al- Iraqain, Nașir-i Khosrau was the hudjdjat Khorasan (cf. p. 292); the title shows his important position in the hierarchy of Isma ili missionaries. He therefore could call himself an "Alid" in the spiritual sense: Ivanow seems to have been wrong in his assumption that he was a real descendant of Ali (cf. chapter 19; p. 359 ff.).

He knew the religious situation in Egypt - and perhaps also in Baghdad - quite well. In his diwan he mentions, for example, the fact that the Jews of Khaibar, or rather their descendants, used to refer to a document which exempted them from paying the poll-tax (cf. p. 280). This is a significant detail which is also attested in other sources. As a matter of fact, the Muslim jurists could not ignore that sura 9 verse 29, where the ahl al-kitab were subjected to the poll-tax, had not been revealed until the

<sup>1)</sup> Cf. his autobiography edited by Muhammad Kamil Husain (Sirat al-Mu'aiyed fi d-din da'i ad-du'at, Cairo 1949).

<sup>2)</sup> Cf. ib. p. 16 f. and 22 f., also index S.n. Basasiri.

<sup>3)</sup> Ed. Muştafa Ghalib (vol. 1, Beirut 1976) and ed. Hatim Hamiduddin (vol. 1, Bombay 1976, in only a few preliminary copies).

by an-Nasafi and acknowledged its importance by their different reactions. Hamidaddin al-Kirmani (died after 411/1021), who modified on-Nasfi's system and exchanged the duality of Intellect and Soul characteristic for his cosmology for the emanationist pattern of the ten intellects, deserves full treatment in a monograph. When he, in his function as hadjdjat al-Iraqain, as da'i for Mesopotamia and the Iraq Adjami around Hamadan, came to Cairo in 405, he was confronted with the messianic expectations stirred up by the erratic behavior of the caliph al\_Hakim (386/996\_411/1020)1, and a few years later he had to react against the wild speculations about al-Hakim's divinity brought up by Hasan b. Haidara, known under the nickname al-Akhram, "the man with the perforated septum" (Rhinotmetes), who had come from Farghana, a mountain valley not too far from Farab2. It is certainly no accident that all those who were responsible for this sudden explosion of the radical potential hidden in the Isma ili system and who initiated what was to become the new religion of the Druzes, were of Iranian origin, e.g. besides al-Akhram also Muhammad b. Isma il ad-Darzi from whom the Druzes derive their name and who stemmed from Bukkara - his "nisha" being nothing else than the Persian word darzi, the "tailor", misunderstood by Egyptian ears and Ḥamza b. Ali who became the real founder of the movement and who had been a felt-maker at Zuzan3. There can be little doubt that at the time the Maghribi Berber tribes controlled the power in the early Fatimid empire, the Iranians provided it with its ideology.

One generation later, under al-Mustanşir (427/1035-487/1094), the  $d\hat{a}'\hat{i}$  al-Mu'aiyad fi d-dîn, who was born in Shîrâz about 390/

<sup>1)</sup> Cf. his Risalat Mabasim al-bisharat, ed. Muḥammad Kamil Husain in his book Ta ifat ad-Duruz (Cairo 1962), p. 55 ff., and ed. Mustafa Ghalib in his book al-Harakat al-batiniya fi l-Islam (Beirut, n.y.) p. 205 ff.

<sup>2)</sup> Cf. Kirmani's Risala al-Wa'iza, ed. Muḥammad Kamil Ḥusain in: Madjallat Kulliyat al-Adab Cairo 14/1952/1 ff

<sup>3)</sup> Cf. now D. Bryer in: Der Islam 52/1975/66 ff.

War that an increasing number of texts became available to scholars, thanks to the editions by Muhammad Kamil Husain (especially in the Silsilat makhtûtat al-Fâtimî yîn, Cairo), by Husain al-Hamdani, by Arif Tamir, by Mustafa Ghalib, by A.A.A. Fyzee, by H. Corbin and others. The contribution of Iranian Philosophy to Fatimid thought has become clearer. It was in Iran that the Isma'ilis started to take over Neoplatonic ideas and by doing remodelled their entire religious system. Abu Abdallah an-Nasafi, who seems to have been the first to take this important step, came from the same town where Ka bi had held his public lectures one generation before; he was executed in Turkestan in 331/942. Thus he was a contemporary of al-Farabi who had followed a similar philosophical trend and who had left his native Farab in Central Asia for Baghdad! and later on for Aleppo and Damascus. Nasafi's K. al-Maḥsul, the earliest document of Neoplatonic thinking in an Isma'ili setting seems to be lost as a whole, but numerous fragments are preserved in later Isma Ili writings. They will be edited shortly by Ismail Poonawala of the University of California, Los Angeles.

Besides an-Nasafi, some other persons from the same background have acquired a more distinct profile in recent research. We know now more about Abû Hâtim ar-Razî from Raiy (died 322/933)<sup>2</sup> and about Abû Ya'qûb as-Sidjistânî (died after 361/971)<sup>3</sup> who both witnessed the development initiated

<sup>1)</sup> Due to the extreme scarcity of biographical information we are free to speculate whether or not Farabi left his homeland old enough to have been influenced by a native theologico-philosophical tradition. Cf. R. Walzer, Ahval ve-afkar-i Farabi (trs. Reza Davari), in: Madjma-i bahth-i tahqiqi dar bare-yi Abu Naşr-i Farabi (Teheran 1975); also: Nadji Ma ruf, al-Farabi arabi al-mautin wath-thaqafa (Baghdad 1975) and other publications of the Mahradjan al-Farabi in Baghdad.

<sup>2)</sup> Cf. Sezgin, Geschichte des arabischen Schrifttums I 573.

<sup>3)</sup> Cf. ib. 574 f. Two important books of his were recently published: his K. al-Yanabi (ed. H. Corbin in: Trilogie Ismaelienne, Teheran 1961, and ed. Muştafa Ghalib, Beirut 1965) and his K. Ithbat an-nubuwat (ed. Arif Tamir, Beirut 1966). Both of them were extensively used by Naşir-i Khosrau one century later, the former one in his Khwan al-ikhwan and the latter one in his Wadjh-i din.

seems to have learnt a lot from them, in spite of the fact that, later on, he dissociated himself from them as well as from the other Baghdadi circles! They are evidently identical with those people who are refered to in other sources as the sûfîyat al-Mu'tazila², and they held some special ideas about prophecy which were vigorously attacked by Qadî Abdaldjabbar in his Tathbit dala il an-nubûwa³. The qâdî likes to enumerate lbn ar-Rêwandî and Abû Îsa al-Warraq together with two other controversial presonalities normally associated with this group: Abû Ḥafṣ al-Ḥaddad⁴ and Abû Saʿid al-Huṣri⁵. He is, however, anything but a dispassionate source, and the details are still too diffuse to bring us beyond mere speculations.

The Shi a in Iran was not always identical with the Imamiya or "Twelvers". There were the important Zaidi principalities in Dailam and Tabaristan about whose development we are now better informed through Dr. Madelung's important study. Furthermore, there were the Isma ilis who get a rather detailed treatment in chapter 13 of Dr. Mohaghegh's book (p. 231 ff.). For a long time research on the Isma iliya has been handicapped by a lamentable lack of primary sources. Here again the hostile sunni approach reached Europe first and was largely taken for granted. It was only after the Second World

<sup>1)</sup> Cf. ib. 72, apu. ff.

<sup>2)</sup> Cf. an-Nashi'al-akbar, Uşul an-niḥal (ed. J. van Ess in: Fruhe m tazilitische Haresiographie, Beirut 1971), 82 f.

<sup>3)</sup> Cf. p. 128, 5 ff.; 129, 10 ff.; 232, 2 ff.; 371, 7 ff.; 374, 4 ff. etc.

<sup>4)</sup> His name was Umar b. Ziyad (cf. Tathbit 232, 2); he was thus not identical with the famous Nishaburi sufi Abu Ḥafs al-Ḥaddad who was called Amr b. Salam or Amr b. Salama (cf. Sulami, Tabaqat as-Ṣufiya (ed. Nuraddin Shuraiba, Cairo 1372/1953, p. 115, 2). Khaiyat mentions him as Ibn ar-Rewandi's teacher cf. Intisar 73, 10 f. and 104, 1).

<sup>5)</sup> al-Hasan b. Ali al-Basri (cf. Tathbit 232, 3) Ibn an-Nadim mentions him as a pro-Alid Mutazili Sufi; he gives his nisba as al-Hudri (cf. Fihrist, ed. Fuck 71, 5).

<sup>6)</sup> Der Imam al-Qasim ibn Ibrahim und die Glaubenslehre der Zaiditen (Berlin 1965), esp. p. 153 ff.

attitude and in which his counter-arguments were blatantly neglected. This is at least one possible and perhaps the most probable-explanation of this puzzling phenomenon. Maturidi's K. at-Tauhid shows quite clearly that Ibn ar-Rewandi did not mean to identify himself with Abu sa; in one place he even calls him a Manichean (p. 197, 2; cf. here p. 217). We should not, of course, take this accusation too seriously either; it is also a polemical and not a descriptive statement. Abu sa possessed a very thorough knowledge of Manicheism, and most of our heresiographical descriptions of the Manichean system are based on his account! But this does not mean that he was a Manichean himself; it only shows how easily he could be identified with their ideas.

Both thinkers further attracted the suspicions of their Iraqi colleagues because of their Shi'i leanings. Here again the situation will have to be elucidated by further research. The Mu'tazila had not always been anti-Shi'ite, and shortly afterwards the movement was to win a large number of its Baghdadian adherents precisely among the theologians of the lmâmîya<sup>2</sup>. Perhaps after the end of the miḥna, with Mutawakkil's anti-Shi'ite measures, the Mu'tazila no longer wanted compromise itself through Shi i relationships, and Ibn ar-Rewandi. coming from a different background where such precautions were not necessary, protested against this attitude. Or was it that he followed a kind of Shi ism with certain traits especially objectionable to the Iragis? Khaiyat alludes to the fact that Ibn ar-Rewandi had joined a group who rejected property and trade3, ascetics who traced their Mu tazili relations back to Murdâr and Dja far b. Harb al-Qaşabi. Ibn ar-Rêwandî

<sup>1)</sup> Cf. C. Colpe, Anpassung des Manichaismus an den Islam (Abu Îsa al-Warraq) in: ZDMG 109/1959/82 ff.

<sup>2)</sup> Cf. W. Madelung, Imamism and Mu tazilite Theology, in: Le Shi isme Imâmite (Paris 1970), p. 13 ff.

<sup>3)</sup> This is normally covered by the term taḥrim al-makasib; cf. Khaiyat, K. al-Intisar (ed. A.N. Nader, Beirut 1957), p. 77, 5 ff.

probably intended as dialectical exercises on a given topic whose aporetical character was meant to shake the self-confidence of the Iraqis who had not given an enthusiastical welcome to the capricious young theologian coming from Marvarrudh. With this evaluation Ka bi would have only anticipated the cautious judgment proferred by the Sharif al-Murtaqa in his Shafifi

We might even wonder whether the attitude of the Iraqi opponents was not based on a deliberate misunderstanding. This suspicion is supported by the treatment Ibn ar-Rewandi got from al-Mâturîdî, another famous "Persian" mutakallim, who was less than a generation younger than Ka bi. He lived in Samarqand and, as is well known, he initiated In the Hanafi circles of Transoxiana to which he belonged, the tradition of a non-Mu'tazili response to the great issues of Muslim theological thought, as Ash'ari had done in Iraq. Even more explicitly than Ka'bî, he quoted Ibn ar-Rewandî in positive terms; as somebody refuted Abu Îsâ al-Warrâq, another one of those famous "heretics" who without sufficient cause became anothema to the later Sunni tradition. The Iraqi Mu'tazila did not see much difference between Ibn ar-Rewandî and Abû Îsa al-Warraq and what is worse, they did not disinguish, as we now discover, Abu Isa's polemics from Ibn ar-Rêwandi's refutation. arguments we get from Maturidi's K, at-Tauhid are not entirely unfamiliar to us, for we know them, at least partially, from the fragments of Iba ar-Rewandi's K. az-Zumurrudh preserved in a treatise by the Isma ili da i al-Mu'aiyad fi d-din (died 470/ 1078) and edited by Paul Kraus in a very learned article in RSO 14/1934. But what are presented there as Ibn ar-Rewandi's own shocking heretical ideas turn out, thanks to the parallels in Maturidi, to have been formulated by Abu'lsa al-Warraq. Mu'aiyad seems not to have seen the original text, but only a Mu'tazili refutation in which Ibn ar-Rewandi's reports of Abu Isa's arguments were taken as representative of his own

preserved in a rather reliable manuscript in the Dar al\_kutub at Cairo¹, and part of his Maqalat al-Islamiyin from which later heresiographers like Ashʿarî, Qaḍi ʿAbdaldjabbar, ʿAbdalqahir al-Baghdadî, Shahrastanî, Nashwan al-Ḥimyarî, Ibn Abi I-Ḥadid etc. extensively quoted, has recently been edited by Fuʾad Saiyid in Tunis². Other works have come down to us in excerpts made for the purpose of refutation. Unfortunately his K. Faḍa il Khorasan and his Maḥasin al Tahir³ which betray, in their titles, his personal attachment to the environments from which he stemmed, seem to be lost except for a few brief citations.

Ka bi's "Persian" outlook determined his views about the most controversial figure of Mu'tazili kalâm: Ibn ar-Rêwandi Dr. Mohaghegh has collected the about whom material in two articles (cf. chapters 11 and 12; p. 191 ff. and 213 ff.). Kaʻbi, in contrast to his Baghdadian teacher al-Khaiyat and to the Başrian Mu<sup>c</sup>tazili tradition represented contemporary al-Djubba'i and Djubba'i's influential son Abû Hâshim, did not judge Ibn ar-Rêwandî as the arch-heretic who wanted to turn Islam upside-down, but as a Mu tazili colleague who received no more than the normal share of criticism. He attacked him for his doctrine of generated causality (tawallud) and for his disagreement with Djahiz' thesis that the Qur'an is free from additions and omissions<sup>4</sup>, and he corrected some errors in Ibn ar-Rewandi's K. Adab al-djadal, but he did not try to refute the famous "heretical" writings on which the Iraqi Mu tazilites to concentrate, i. e. his K. at-Tadj, his liked K. az-Zumurrudh, his K. Na't al-hikma, his K. ad-Damigh etc. We may assume that ka bi took those books the way they were

<sup>1)</sup> Cf. F. Sezgin, Geschichte des arabischen Schrifttums I 623.

<sup>2)</sup> Fadl al-i tizal wa-Tabaqat al-Mu tazila (Tunis 1974), p. 63 ff.

<sup>3)</sup> Cf. Hadjdji Khalifa, Kashf az-zunun (Istanbul 1971). p. 1608, and Ibn an-Nadim, Fihrist (in: Some hitherto unpublished texts..., ed. J. Fück in Mohammad Shai Presentation Volume, Lahore 1956), p. 72, 6 ff.

<sup>4)</sup> Cf. the quotations in: Qadi Abdaldjabbar, Tathbit dala il an-nubuwa (ed. 'Abdalkarim' Uthman, Beirut, n. y.) 62, -4 ff. and 548, apu. ff.

and his uncle and teacher  $Ab\hat{u}$  I-Hudhail al- $\hat{A}$ Ilaf used a Persian expression when he contemptuously called his Başrian colleague  $Ab\hat{u}$  Bakr al-Aṣamm, whose ideas he did not appreciate very much, the \*donkey-driver\*  $(kharb\hat{a}n)^1$ .

Other examples can be found outside Basra. Abu Musa Isa b. Şubaiḥ (died 226/841), who propagated Mu'tazilite ideas among the Basses of Baghdad, was called by a Persian nickrame Mordar, "carrion"2. One century later the khoresanian scholor Abû l-Qâsim Abdallah b. Ahmad al-Ka bi (died 319/931) who had studied with al-Khaiyat in Baghdad, transmitted the ideas of the Baghdadian Mu'tazilites to Khorasan where he was regarded to be the uncrowned king of the theologians3. His father had known 'Abdallah b. Tahir personally who, as the omnipotent governor of the Abbasids, had ruled Khorasan almost independently4. Abu I-Qasim had served in his youth as a secretary to Muhammad b. Zaid al-Alawi, the Zaidite master of Tabaristân (died 287/900)5. Two decades later he was nominated wazir by Ahmad b. Sahl b. Hisham al-Marwazi, the governor of Khorasan for the Samanid Nașr b. Ahmad II, who had installed himself at Balkh6. In this town his prestige was only matched by that of his contemporary and friend, the fascinating Abu Zaid al-Balkhi (died 322/934)7. In Nasaf the notables of the town received him with honor and asked him for public lectures8. He is one of those rare early Mu'tazilites whose oeuvre is not completely lost: his K. Qabul al-akhbar is

<sup>1)</sup> Cf. Malaţi, at-Tanbih war-radd ala ahl al-ahwa wal-bida (ed. S. Dedering) 31, 9 ff. / (ed. Muḥammad Zahid al-Kauthari) 39, 6 ff.

<sup>2)</sup> Cf. I. Goldziher in: ZDMG 65/1911/363.

<sup>3)</sup> imam ahl al-ard; cf. Maturidi K. at-Tauhid (ed. Fathallah Khulaif, Beirut 1970) 49, 17.

<sup>4)</sup> Cf. Ta'rikh Baghdad XII 340, 10 ff.

<sup>5)</sup> Cf. W. Madelung, Der Imam al-Qasim ibn Ibrahim (Berlin 1965), p. 159.

<sup>6)</sup> Cf. Yaqut, Irshad al-arib (ed. D. S. Margoliouth) I 147, 6 ff.

<sup>7)</sup> Ib.

<sup>8)</sup> Cf. the Ta'rikh Nasaf by Dja far b. Muhammad al-Mustaghfiri quoted in Samani, Ansab 485a, 7 ff.

that all Muslim theological works up to the second half of the 4th. century H. and most of them afterwards were written in Arabic, should not obscure the fact that a considerable number of their authors lived within the bounds of the ancient Sasanid empire and frequently profited from its intellectual tradition. The Mu'tazila originated in Baṣra, a town founded in Islamic times and dominated by the Arab aristocracy but strongly influenced by the ideas of the Persian substrate in its population which had joined the Arab tribes as mawali. Whereas Kufa, the other garrison established in Iraq by its new masters, kept a distinct Arabic flavor thanks to its civilized Yamani population and its colose proximity to the desert, Başra, being inhabited by the less sophisticated North Arabic Mudar tribes, inherited the old ties of this region with Khorasan and the Indian subcontinent. Part of the wealth of the town was due to its dominant position as a seaport in the India trade; as an administrative center it controlled the entire province of Khorâsân<sup>1</sup>. A certain number of its intellectuals, theologians as well as ascetics, stemmed from the so-called asawira, the horsemen (aswar) of the Sasanid army who, although not of Persian stock<sup>2</sup>, had been subject to strong Persian influences and who used to speak the Persian language<sup>3</sup>. Mûsâ b. Saiyar al-Aswari, an early Basrian theologian closely connected with the Mu<sup>1</sup>tazila, used to explain the Qur<sup>1</sup>an in his courses simultaneously in Arabic and in Persian, in Arabic for the Arabs and in Persian for the mawali4. The knowledge of Persian seems to have been rather common among the mutakallimun, for Nazzam was able to understand the meaning of Persian proper names<sup>5</sup>,

<sup>1)</sup> Cf., among others, Kamal Muştafa ash-Shaibi, aş-Şila baina t-taşauwuf wattashaiyu (Baghdad 1382/1963) I 307 ff.

<sup>2)</sup> This had been one of the reasons why they had joined the Arab forces long before the final downfall of the Sasanid empire.

<sup>3)</sup> Cf. Ch. Pellat, Le Milieu başrien et la formation de Gahiz (Paris 1953) P. 35ff.

<sup>4)</sup> Cf. Qadi Abdaljabbar, Fadl al-i tizal (ed. Fu ad Saiyid, Tunis 1974) 271, 9 ff.

<sup>5)</sup> Cf. Djahiz, Hayawan III 451, ult.

### INTRODUCTION

by

#### Josef van Ess

For a long time Western Islamic studies have tended to focus on the Muslim countries closest to Europe: Egypt, and the Maghrib. This had serious consequences, especially with respect to the evaluation of Islam as a religion. The majority of the sources studied represented a Sunni and Ash ari outlook; Shi i Islam was therefore understood as a heretic aber/ation, an irrational movement advocated by a minority. Iranian philosophy of the Safavid period as it was developed by the great thinkers of the school of Isfahan remained virtually unknown. Within the Sunnite wing non-Ash ari schools of thought like the Mâturîdîya which flouished for centuries in Transoxiana before it was taken over by the Turks, were completely neglected!. Iran was renowned as a country of poetry and art, but not of rational thinking. There were people who loved Iran just for that, but this did not help to bring about a more balanced evaluation.

The articles by Dr. Mohaghegh collected in this book are bound to bring some notable corrections to this biased picture. The Iranian contribution to Islamic religious thought is given a more appropriate treatment (cf. chapter 1; p. 3 ff.). The situation

<sup>1)</sup> Cf. now M.G.S. Hodgson, The Venture of Islam (The University of Chicago Press, 1974) I 39 ff.

- VIII Collected Papers on Logic and Language
  Edited by T. Izutsu and M. Mohaghegh (Tehran, 1974).
  - IX Henry Corbin Festschrift
    Edited by Seyyed Hossein Nasr (ready to appear).
  - X H.M.H. Sabzawârî:

    Sharh-i Ghurar al-Farâ'id or Sharh-i Manûmah

    Part one "Metaphysics" Translated into English by T. Izutsu
    and M. Mohaheah (ready to appear).
  - XI T. Izutsu:

    An Outline of Islamic Metaphysics, on the Basis of M.

    Ashtîyânî's Commentary on Sabzawârî's Sharḥ-i Ghurar alFara'id (in preparation).
  - al-Qabasat

    Vol II: Persian and English introduction, indices and Commentary and variants by T. Izustu, M. Mohaghegh, A. Mûsavî Behbahânî, and I. Dîbâjî (In preparation).
- XIII A. Badawî:

  A flațûn fi al-Islâm: Texts and notes (Tehran, 1974).

XII Mir Dâmâd:

- XIV M. Mohaghegh:
  Filsûf-i-Rayy Muḥammad Ibn-i-Zakari yyâ-i-Râzî(Tehran, 1974).
- XV Bahmanyâr Ibn Marzbân:

  Kitab al-Taḥṣil, Persian Translation entitled Jam-i-Jahan Numa,
  ed. by A. Nûrânî and M. T. Danishpazûh (In preparation).
- XVI lbn\_i Miskawayh: (932–1030)

  Javidan Khirad, Translated into Persian by T.M. Shushtari,
  edited by B. Thirvatian with a French Introduction by M.
  Arkoun (Tehran ,1976)
- XVII M. Mohaghegh

  Bist Guftar, Twenty Treatises on Islamic Philosophy, Theology,
  Sects, and History of Medicine with an English introduction
  by J. Van Ess (Tehran, 1976)
- XVIII A. Zunûzi (ob. 1841)

  Anwar-i Jali yyah, Persian text edited with a Persian Introduction by S.J. Ashtiyanî, and English Introduction By S.H. Nasr (1976).
- XIV A. Jâmî, (1414-1492)

  al-Durrat al Fâkhirah, edited with an introduction by N. Heer, (under print).
  - XX Asírî Lâhìgî (ob. 1506)

    Dîwân, edited by B. Zanjânî, with an introduction by H. Landolt (under print)

#### WISDOM OF PERSIA

Publications of the Institute of Islamic Studies
McGill University, Montreal Canada, Tehran Branch.

### General Editors: M. Mohaghegh and C.J. Adams

I H.M.H. Sabzawârî (1797-1878) :

Sharh-i Ghurar al-Fara'id or Sharh-i Manzumah

Part One: "Metaphysics", Arabic text and commentaries,
edited, with English and Persian Introduction and Arabic English glossary, by M. Mohaghegh and T. Izutsu (Tehran,
1959).

II M.M. Ashtîyânî (1888-1952).

Ta'liqah bar Sharh-i Manzumah ("Commentary on Sabzawâri's Sharh-i Manzumah")

Vol I: Arabic text edited by A. Falâtûrî and M. Mohaghegh, with an English introduction by T. Izutsu (Tehran, 1973).

III M.M. Ashtîyanî

Ta'liqah bar Sharh-i Manzumah

Vol II: Persian and German introductions, indices and commentary, by A. Falâtûrî and M. Mohaghegh (under print).

IV Collected Papers on Islamic Philosophy and Mysticism
Edited by M. Mohaghegh and H. Landolt (Tehran, 1971).

V N.A. Isfarâyinî (1242-1314):

Kashif al-Asrar

Persian text edited and translated into French, with French and Persian introductions, by H. Landolt (ready to appear).

VI N. Râzî (Fl. 13th century):

Marmuzat-i Asadi dar Mazmurat-i Dawudi

Persian text edited with Persian introduction by M. R. Shafî'î Kadkanī, and English introduction by H. Landolt (Tehran, 1974).

VII Mîr Dâmâd (ob. 1631):

al-Qabasat

Vol I: Arabic text edited by M. Mohaghegh, A. Mûsavî Behbahânî, T. Izutsu and I. Dîbâjî (ready to appear).

## WISDOM OF PERSIA

### -SERIES-

#### OF TEXTS AND STUDIES PUBLISHED

by

The Institute of Islamic Studies McGill University, Tehran Branch

#### General Editors

MEHDI MOHAGHEGH

CHARLES J. ADAMS

Professor at Tehran University, Iran

Professor at McGill University, Canada Research Associate at McGill University Director of the Institute of Islamic Studies

86775

Institute of Islamic Studies McGill University Tehran Branch P.O. Box 14/1133

Printed at the Naghsh - i Jahan Press. Tehran - Iran



# McGILL UNIVERSITY, MONTREAL CANADA INSTITUTE OF ISLAMIC STUDIES, TEHRAN BRANCH

In Collaboration

with

**Tehran University** 

# **BIST GUFTAR**

Twenty Treatises on Islamic Philosophy, Theology, sects, and History of Medicine

Ву

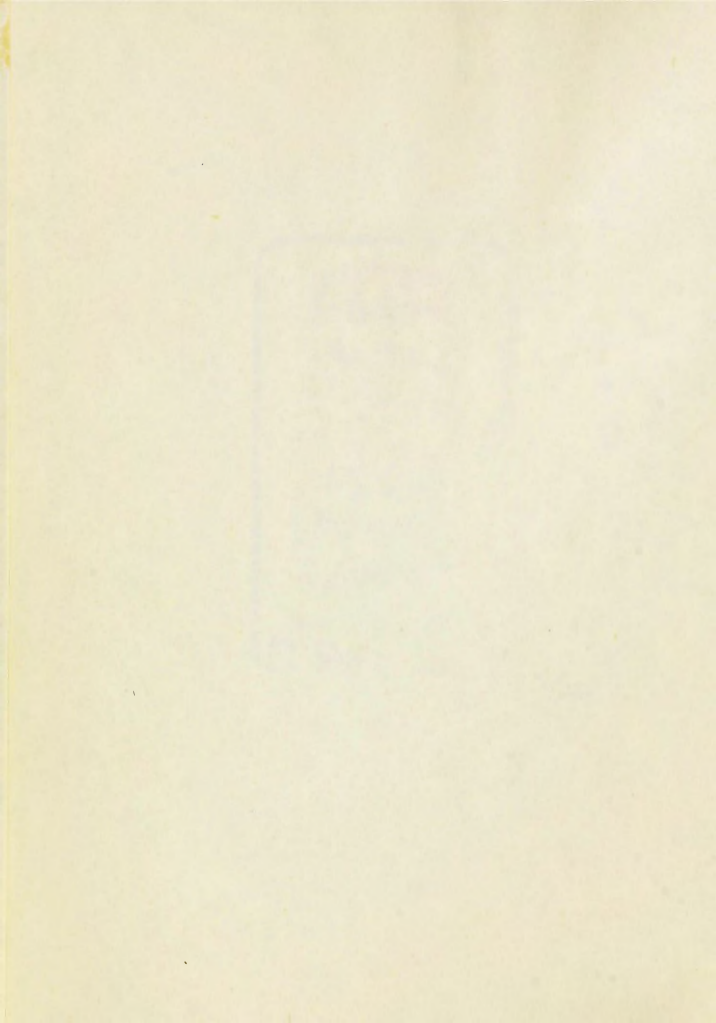
M. Mohaghegh

With an English Introduction by

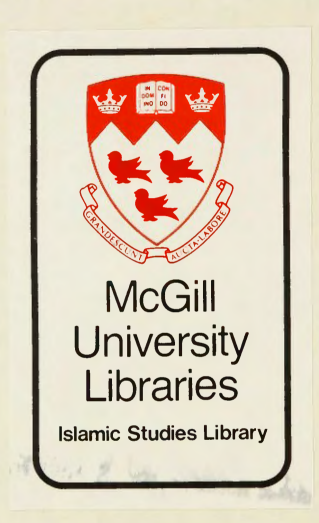
J. VAN ESS







ISLAMIC STUDIES LIBRARY 3 O NOV 1983



# Son Guitar

Tarry Treatises

Postaria Chile Descript Theology Sects

and

form of Medicine