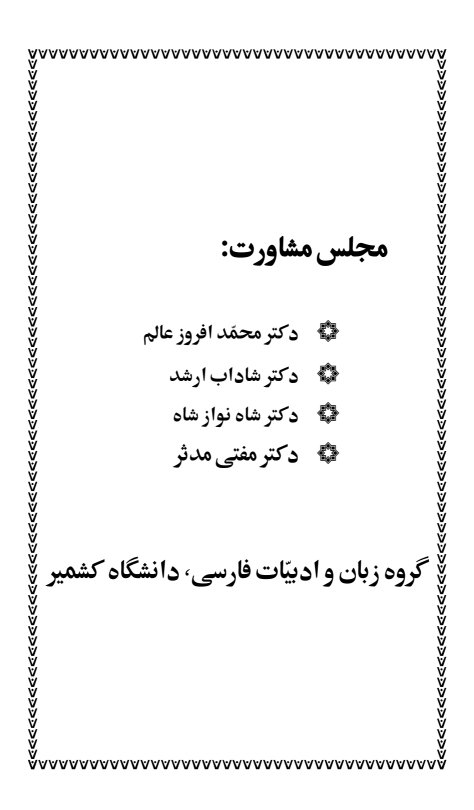
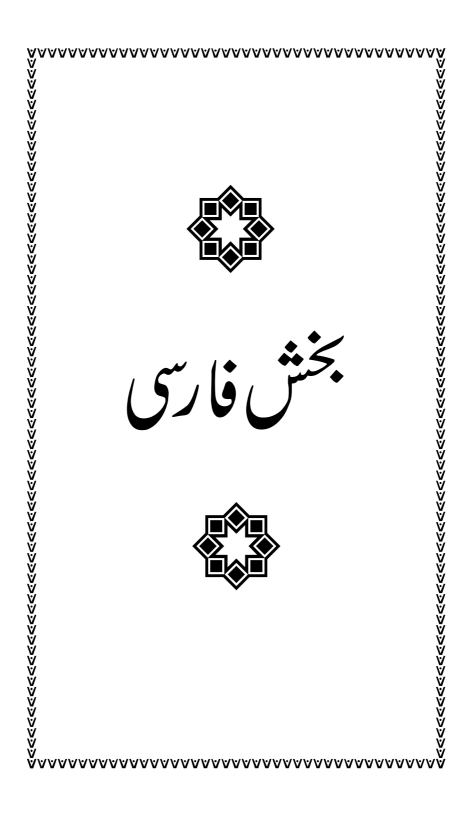


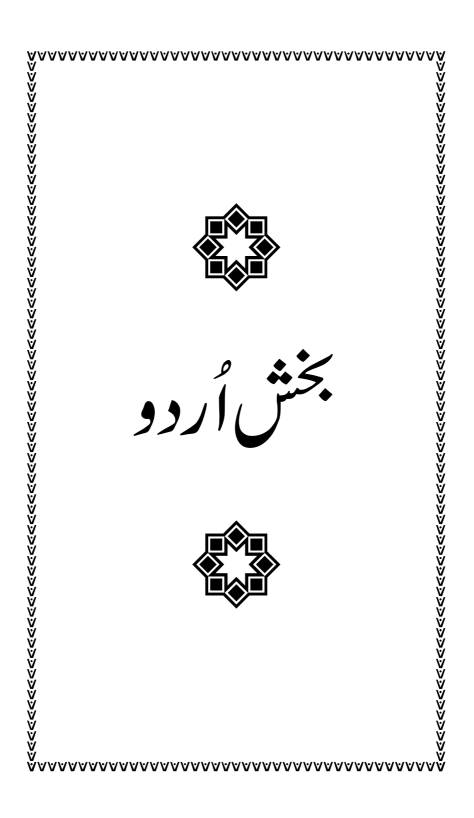
مجلس شُور مجلس شور کتراحمد کتراحمد کروفیسر فطل پروفیسر میرا کپروفیسر معرا پروفیسر علی پروفیسر علی \*\*\*\*\*\*\* مجلسشُورای باز بینی: 🎲 پروفیسر فضل الرّحمن فقهی۔ هرات۔ افغانستان 🏶 دکتراحمد غنی خسروی۔ هرات۔ افغانستان 🏶 پروفیسر شریف حسین قاسمی۔ دھلی۔ ھند 📽 پروفیسر چندر شیکھر۔ دھلی۔ھند 🎲 پروفیسر مهرالدّین نظامی۔ دوشنبه۔ تاجکستان 🏶 دکتر مصباح الدّین محمود۔ دوشنبه۔ تاجکستان 📽 یروفیسر حکیم دبیران۔ تهران۔ ایران 🏶 پروفیسر علی موزنی۔ تهران۔ ایران 🏶 پروفیسر عارف نوشاهی۔ اسلام آباد۔پاکستان 🎲 پروفیسر سیدہ فلیحہ زہرا کاظمی۔ لاہور۔پاکستان ~~~~~



فهرست ن سخن سردبیر سخن سردبیر سخن سردبیر سیر تاریخی در تصوف سیر تاریخی در تصوف سیر تاریخی در تصوف سیر تاریخی در تصوف ن ثریم قرار زبان دری و تر کی از یك دیگر معاصر هرمز گان مقایسه شعر بیدل دهلوی و نصیر گولروی د کتر محمد شاه کهگ مقایسه شعر بیدل دهلوی و نصیر گولروی د کتر محمد شاه کهگ ن ثریم و از زبان دری و تر کی از یك دیگر د کتر محمد شاه کهگ ن ثریم و از زبان دری و تر کی از یك دیگر ن گرز محمد شاه کهگ ن بر رسی و از زبانی ساخ عنی کشمیری ن کتر سرفاز احمد -روابط هند و افغانستان موانی محمد مولوی از حیوانات در بیان مفاهیم ن کتر محمد افروز عا موانی محمد مقاران ادبیات فارسی ن کتر سرفاز احمد -کتر رسی و از زبانی ساخ عنی کشمیری ن کتر محمد افروز از محمد موان محمد مقبل کشمیری شاعر ن توبع شعر فارسی در کشمیر و سهم افغانان به ن توبع شعر فارسی در کشمیر و سهم افغانان به ن توبع شعر فارسی در کشمیر و سهم افغانان به ن توبع شعر فارسی در کشمیر و سهم افغانان به ن توبیع شعر فارسی در کشمیر و سهم افغانان به ن توبیع شعر فارسی در کشمیر و سهم افغانان به ن توبیع شعر فارسی در کشمیر و سی مام ن توبی مر ز ادب فارسی در شبه قاره ن تریم و تسوی ان دربارهٔ شوکت بخار ایی باقر حسین شاه تاریخ و تطور خمسه نوبسان فارسی در کشمیر شیراز آ اختر کتر سرفار احمد مر این ای این محمد نوبارهٔ شوکت بخار ایی باقر حسین شاه تاریخ و تطور خمسه نوبسان فارسی در کشمیر شیرازه آ ختر کتر ترویج شیر شیرازه اختر ک کتر کر محمد فارسی در کشمیر شیرازه آ ختر کتر کر محمد نوبارهٔ شوکت بخار ایی باقر حسین شاه دُكتر احمد غني خسروي د کتر محمد شاه کهگه محمد عامر / اشتياق احمد دُكتر سرفراز احمد خان دُكتر محمد افروز عالم دُكتر واحد احمد شيخ 

۲۰ مالی خمسه نویسی فاقه فیانی ۲۵ میله امین 20 محمد تاره بلی و آثار فارسی او ثمینه امین 24 توران میر هادی و ادبیات کودك و سید محمد جواد موسوی 200 تان در ایران تان در ایران تان در ایران تاب بد خشی تاب بد خش أردو: نمیرکی<sup>.</sup> ریخ سازرزمیه<sup>م</sup>ثنوی: شاهنامه<sup>کش</sup>میر ردمی اورا قبال کی فکری مماثلتیں ....ا یہ مطالعہ عربوں کیا یان فتح ھنددستان میںاسلامی تصوّف کی " ویج و گسترش راجه درگا پشاد کھر سند کی کی فارسی شاعری بخش انگلیسے : \*Dr. Allauddin Shah/ \*Dr. Ishtiaque Ahmed Eighteenth Century Luckhnow: \*Dr Shah Mohammad 11

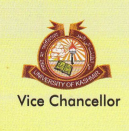




# <section-header><section-header><section-header><section-header><section-header><section-header>

## **An International Peer Reviewed Refered**

| Contents The Concept of Sanjinvni and its references in I Literature. * Dr Allauuddin Shah/*Dr Ishtiaque Ahmed Eighteenth Century Luckhnow : Eye-witness Ac a Persian Traveller. * Dr Shah Mohammad Fayez Omar Khayam and Fitz Gerald: A Bridge betwee and English Literatures. *Shaukat Ali 'N' for Iran The Nuclear Program (Green Mover Hope for Democracy). *Fasel Iqbal | (44444444444<br>8<br>8<br>9<br>9<br>9<br>9<br>9<br>9<br>9<br>9<br>9<br>9<br>9<br>9 |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------|
| V Contents                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | v<br>v<br>v<br>v                                                                   |
| The Concept of Sanjinvni and its references in I                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | Persian V                                                                          |
| V Literature.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                                                                    |
| * Dr Allauuddin Shah/ *Dr Ishtiaque Ahmed                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | "1" V                                                                              |
| V<br>V<br>V<br>V<br>V<br>V<br>V<br>V<br>V<br>V<br>V<br>V<br>V<br>V<br>V<br>V<br>V<br>V<br>V                                                                                                                                                                                                                                                                                  | count by                                                                           |
| V a Persian Traveller.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | Ň<br>V                                                                             |
| ♥ * Dr Shah Mohammad Fayez<br>♥<br>♥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | "11" V<br>V<br>V<br>V                                                              |
| ϔ 🎲 Omar Khayam and Fitz Gerald: A Bridge betwe                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | een Persian                                                                        |
| and English Literatures.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | Š.                                                                                 |
| V<br>V *Shaukat Ali<br>V                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | "22" ¥<br>¥<br>¥                                                                   |
| ∛<br>₩ 'N' for Iran The Nuclear Program (Green Mover                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | mnt & 🖁                                                                            |
| Hope for Democracy).                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | Ň.                                                                                 |
| V<br>V *Fasel lqbal                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | "33" V<br>V<br>V                                                                   |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |                                                                                    |
| V<br>V                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | Ŭ<br>V                                                                             |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | >>>>>>>>>>>>>>>>>>>>>>>>>>>>>>>>>>>>>>                                             |
| ¥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | V<br>V<br>V                                                                        |
| V<br>V                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | Ň<br>V                                                                             |
| ¥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | V<br>V<br>V                                                                        |
| <b>៷</b><br><b>៷</b> ៷៷៷៷៷៷៷៷៷៷៷៷៷៷៷៷៷៷៷៷៷៷៷៷៷៷៷                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | ৾৾<br>৻৵৵৵৵৵৵৵৵৵৵৵                                                                 |



# University of Kashmir



من از این آگهی خیلی شاد مان هستم که گروه زبان واد بیّات فاری، دانشگا کشمیر، چاپ ی و بیخ مجلّه ی تحقیقی " دانش " را ا مسال عرضه می کند \_ در واقع برای من این ا مرهم مسرت بخش هست که نه نقط اسا تید و دانشمد ان محلّی و ملّی بلکه محققان خارج از کشورهم با سر بلندی مقاله های تحقیقی خود شان را به این مجلّه اهد ا ء می کنند \_ این مجلّه در جهان ا دبیّات به طور گستر ده نه فقط خوانده می شود بلکه ارزیابی می شود \_

من ریاست محتر م گروه فارس رابرای کوشش صمیمی شان راجع به رشد وتوسعه ی سریع دادن گروه فارس را تبریک می گویم - چون گروه فارس روز به روز درز مینه ی شخصیلات عالی، پژوهش و درس و تد ریس رونق می گیرد من آ رز وی کا میابی گروه دارم و برای هرممکن پشتیبانی ویاری برای ترقی این گروه ، از این طرف وعده می دهم -

hangher يروفيسرخور شيدا قبال اندرابي بنايب رئيس دانشگاه کشمير

سخن سردبير

در آسیای مرکزی مخصوصاً مناطق شبه قاره هند بایستی نوآوری گسترده در جامعه امروزی و بدون هر گونه پیروی از جوامع کشورهای غربی در تمامی زمینه ها از جمله علمی و ادبی گام برداشته شود. بدین گونه با انجام آن میتوانیم الگوی مناسب برای آیندهای بهتر و جامعه های سالمتر به ارغوان آوریم. بی تردید میراث کهن ما هویت اصلي ماست . در حقيقت علوم شرق بيانگر وجود اصلي ملل مختلف شرق نشینان است . خطه کشمیر نیز با داشتن فرهنگ و تمدن دیرانه ای به نام« ایران صغیر» شهرت یافته است. بعنوان مثال در ادوار مختلف «کشمیر» در هنر و صنایع دستی و نیز در میادین علوم ادبی، فرهنگ و تمدن همیشه آوازه بلندی داشته است . با وجودیکه در عرصه تاريخ شاهد جنگ و جدال هايي در اين سرزمين بوديم امّا ادباء و دانشمندان دست از قلم برنداشتند و همواره در پیشرفت این مرز و بوم تلاش میکردند . عصر حاضر که با نام امن و سلامتی در آن بسر میبریم در واقع بعنوان « عصر تكنالوژي » ناميده شده است . قابل ذكر است كه هدف اصلى ما چشم يوشاندن از ثمره اين نوع ابزار در جامعة ما نيست، لیکن جامعه های که منشا اصلی آن بر اخلاق و معنویات از جمله امنیت، رفاه، احترام، شرف، ناموس وغيره سرچشمه گرفته بود، بنياد اصلي ادبیات و دین ما بشمار میرفت . هـنگامیکه ما این نوع علوم را از برنامه

های درسی مدارس کنار گذاشتیم شاهد متزلزل شدن جامعه شدیم . از وقتی کشورهای شرق نشین به تقلید از غربیان علوم تدریسی را در برگرفتند شرق نشینان بطورنا گاهانه مورد فتنه و فساد دچار شدند.

با این حال تنها راه حل اینست که به طرف فرهنگ و تمدن و علوم ادب دیرینه خود بازگشته و در برنامه های درسی خود برای نسل آینده با علوم جدید و تکنالوژی نوین و نیز با علوم اخلاقیات آشنا سازیم . بنابراین میتوان گفت که « بخش فارسی دانشگاه کشمیر »با در نظر داشتن این نوع روش تنها دانشگاهی است که در تمام هند به آن پرداخته است.

بخش فارسی دانشگاه کشمیر یکی از شعبه های بزرگ کشور هندوستان است که دارای 48 پژوهشگر، 185 دانشجوی فوق لیسانس25 در دپلوم و 35در زبان آموزی هستند۔ بعلاوه این بخش در زمینه های مختلف علوم تحقیقی و پژوهشی همواره با ذوق و شوق فراوان به آن مشغول بوده است.

امسال نیز «مجلهٔ دانش » همانند سالهای گذشته به چاپ می رسد. مجله دانش از سال 1962م بطور مستدام منتشر میشود . در شماره جدید مجله دانش محققین و ادبایی که در دانشگاه های مختلف کشورها از جمله ایران، افغانستان، پاکستان و هندوستان در حال تحقیق و پژوهش هستند مقالاتی برای ما ارسال کردند. این مقالات توسط کمیته ناشرین مجله بطور دقیق و باریک مورد بررسی قرار گرفت و از طرف (Veomend) تهیه و تدارک صورت گرفت . ضمناً بنده به نوبهٔ خود از تمامی محققین سپاسگزارم که مقالات خود را برای ما ارسال کردند و در صورت بازبینی این مقالات هر گونه کمی و کاستی در آن دیده شد به آنها اطلاع خواهیم کرد تا در صورت لازم در شماره بعدی مجله شامل کنیم. در این شماره از مجله به سه بخش تقسیم شده است. در بخش نخست شامل مقالاتی به زبان فارسی است که دارای 23 مقاله است. بخش دوم مقالات به زبان اردو میباشند که در کل شامل 5 مقاله هستند. در بخش آخر نیز مقالات که تعداد آن به 4 میباشند به زبان انگلیسی هستند . یکی از ویژگیهای عمده این مجله داشتن مقالات به سه زبان مختلف(فارسی، اُردو و انگیسی) میباشد. همچنین از رئیس دانشگاه کشمیر جناب آقای خورشید اقبال اندرایی، رئیس مرکز دانشجویان پژوهشگر، پروفیسر ظفر احمد ریشی، و نیز از رئیس آکادمی دانشگاه بسیار سیاسگزارم.

در آخر از تمامی کارمندان، مشاورین، ناشرین و تك تك اساتید بخش فارسی تشکر و قدردانی مینمایم که در به چاپ رساندن این مجله همیشه کوشا بودند و این شماره در زمانی اندك و با موفقیت تهیه گردید.

**دکتر جهانگیر اقبال** رئیس گروه زبان وادبیاّت فارسی، دانشگاه کشمیر۔



به نظر محقّقین واژه صوفی بسیار معنیٰ دارند۔ واین معنیٰ ها مشتمل بر اقوام و نظریات جداگانه شون است۔ یه جماعت گفته است که تصوّف منسوب به اهل صفته است که جماعتی مسلمانها از فقرای بدون مال واسباب در صفته مسجد نبوی زندگی کرده بودند و بعد ا زفتوحات اسلام هم بی نیاز بودند فقط بیاد خدازندگی کرده بودند ۔ آنها اهل صوفه گفتند ۱۰

بعضی های گویند که لغت صوفی از صوفیانه می آید که گیاه نازك و كوتاهی است و چون صوفیانه به گیاه صحرا قناعت می کردند۲۰

بعض های گفته اند که لغت صوفی منسوب به"صوف" است واین متحمل است واین نام اندکی قبل از سنه دویست هجری پیدا شده-۳\_

اگر کسی بپرسد که هر صنفی را به حال یا علم مخصوصی منسوب می دارند۔ مثلاً اصحاب حدیث را محدّث و اصحاب فقه را فقی و اهل علم را عامل زهد را زاهد و اهل توکّل را متوکل و اهلِ صبر را صابر می نامند چرا صوفیه را به حال یا علمی منسوب نمی داری می گویم براین که صوفیه منفرد در یك علم دون سایر علوم و جمع اخلاق و عادات شریفه دارند۔ متعبد، خیر و حلیم ، تارك دنیا بنا بر این آنها را مناط تسمیه قرار می دهم و آن هارا صوفی می نامم زیرا پشمینه پوشسند و پشمینه پوشی رأب انبیاء صدقین و اصحاب بوده است ٤٠ بنا بر این حافظ می گوید: ٩٠

سر مست در قبای زر افشان چوبگذری یک بوسه نذر حافظ پشمینه پوش کن حافظ این خرقه پشمینه بیند از که ما از پی قافله با آتش آه آمده ایم آتش زهد وریا خرمن دین خواهد سوخت حافظ این خرقه پشمینه بیند از و برو

در قرن سوم هجری تصوّف به مرحله رشد و کمال رسید و پختگی آن زیاد شد۔ به طوری که می توان گفت که تصوّف واقعی از قرن سوم هجری شروع شده است۔ ۵۰ البته مهم این است که قرن دوم چه تحولاتی یافته و چگونه به کمال عهد سوم رسیده وجنید بغدادی مرید سر سقطی بوده و او مرید معروف خرخی۔ این سه تا بزرگان اهل زهد و تقویٰ و صوفیای قرن دوم بودند ۲۰

بزرگان در قرن سوم از قبل ذوالنون مصری و بایزید بسطامی و حسن بن منصور حلاج و ابو بکر شبلی، اگر چه هر یک بازبان مخصوص افکار صوفیان را بیان می کنند ولی همه آنها کم و بیش مستمایل به عقیده وحدت و جود اند۔وجز خدا چیزی نمی بینند۔۲ همین طور صوفیان عهد اوّل مثل حسن بصری، مالک دینار و حبیب عجمی و ابراهیم ادهم که زند گیشون به رضای خداوند به سپارنده بود وقرب در زندگی شون بیشتر ترجع دادند۔ علامه جوزی در مورد این صوفیاکبار می گوید که آنها زهد دوستی بوده حساس و خشونت ظاهری را رد می کردند ے۸ در باره ٔ اوصاف و اخلاق و اعمال و عبارات و ممیزات آنها

اینطور نقل است۔

" از ذوالنون مصری پرسیدند که صوفیان چه کس اند، گفت مردمانی که خدای رابر همه چیزی بگزینند و خدای ایشان رابر همه بگزیند "۹

از معروف کرخی پرسیدند تصوّف چیست گفت گرفتن حقایق و گفتن به دمایق و نومید شدن از آنچه هست در دست خلایق ۱۰۰

حضرت جـنیـد بـغـدادی کـه از صوفیان معتدل بود و به اصلاح صوفیا، از پیشوایان طریق صحواست واینطور تعریف کر دند۔

" ایـن راه را کسی بـایـد کـه کتاب خدای بر دست راست گرفته بـاشدو سنّت مصطفیٰ بر دست چپ و در روشنایی این دو شمع می رود تا نه در مغاك شبهت افتد و نه در ظلمت بدعت"

" صوفی چون زمین باشد که همه پلیدی دروی افکنند و همه نیکویی ازوی بیرون آید"۔

" تصوّف ذکر است به اجتماع ووجدی است به استماع وعملی به اتباع "

تصوّف اصطفا است هر که گزیده شد از نا سوی الله، او صوفی است۔

صوفی آنست که دل او چون دل ابراهیم سلامت یافته بود از دوستی دنیا وبه جای آرنده ٔ فرمان خدای بود و تسلیم او تسلیم اسمعیل، اندوه او اندوه داؤد و فقرا و فقر عیسی و صبر او صبر ایوب وشوق او شوق مـوسـی و در وقـت مـنـاجـات و اخـلاص او اخـلاص حضرت محـمّد ٌ باشد\_۱۱\_

در بارهٔ این موضوع علامه شبلی می گوید که صوفی آن است که اندر دو جهان هیچ نبیند به جز خدا محمّد بن احمد قمری می گوید که تصوّف استقامت احوال است باحق، یعنی احوال بر سر صوفی را ا ز حال نگرداند و به اعوجاج اندر نیفکند ۱۲۰۔

**طریقت:** در قرن چهارم هجری تصوّف به شکل فرقه منظمی با اصول و فروع وآداب و رسوم معینی در آمده بود که اصول آن ذکر است و به شرح آداب و رسوم و کیفیات مقامات و احوال و چگونگی سلوك طریقت، مطابقت آنچه که در قرن چهارم معمول و متبع بوده ذکر شده ـ

صوفیان هر عصر وعهد ، ترقی زندگی روحی با به سفر وسیر تشبیه کرده اند و از همهٔ تشبیهات ، این تشبیهه جامع تر است ۔ صوفی که در طلب خدا به پایه راه می گذارد۔ خو د را سالك و راهرو یا مرد راه می نامد 13 ۔

نزدیك منزلهای عارفان طریقت هم یك منزل مهم است كه عارفان راهرو آن گام می باشند۔ و با كمال دریا دلی و دلیری و بانهایت چستی و چالاكی طی طریقی كنندو به سر منزل مقصود رسند۔ منازل و مراحل پیمودنی طریقت متنوع و خارج از حد امكان است ولی بزرگان صوفیه همه این منازل و مراحل رابه چند مرحله بزرگ تقسیم نموده مقامات نام نهاده اند و گفته اند كه سالك در طی طریق به تدریج و ترتیب از همه این مقامات باید بگذرد تابه حقیقت معنی فنا فی الحق و فنافی الله است بر سد و بقا بالله بیابد ـ ۱۲ ـ

حقیقت سرمنزل و نتیجۀ سلوك در طریقت است زیرا سالك در طلب لطیفۀ باطنی كه منظور و مطلوب اواست، می رود و همین كه از لطیفۀ روحانی را یافت، به منظور عالی خود و اصل شد یعنی به حقیقت رسیده است بطور كلی باید گفت كه در مبحث تصوّف و عرفان سه مرحله را باید در نظر داشت شریعت ، طریقت ، و حقیقت ۔

شریعت راه رانشان می دهد و عبارت از احکامی است که رعایت آن انسان را بـه راه راست هدایت می کند و مستعد بـه دست آوردن لـطایف روحانی و باطنی می سازد همین که این استعداد حاصل شدو طالب منظور خود را در نظر گرفت ، پیر و طریقت محسوب است ۔ شریعت کتاب و طب و علاج است که دوای هر دردی در آن ذکر شده است، در عملی گذاشتش محتویات کتاب و به کار بردن دواو دستور طریقت است و رهائی یافتن از آلام و استقام ووصول به صحت حقیقت است ے ۱۵۔

توبه اوّلین مقام سیر طالب است، طلب یا طالب در قدم اوّل سرگردان است۔ زیرا چیزی که محرك او شد احتیاج به رفع نقص است ولی نمی داند۔ چگونه و از چه راه این نقص رابر طرف سازد ، به این سعی که منظور و مطلوب او روشن نیست و با اطمینان قلب هدف خود را تشخیص نمی دهد ۔ بعد از آنکه طالب، مرشد و راهبری یافت و به او دست از اوست داد، " مرید" و چون به راه افتاد " سالك" نامیده می شود ۱۲۰ - و حافظ می گوید که -

طبيب عشق مسيحادم است ومشفق ليك

چودرد در تو نبیند که را دوا بکنید

سهل بن عبد الله تستری گفته " اوّل توبه ، اجابت است پس انابت، پس توبه است پس استغفار اجابت به فعل بود و انابت به دل و توبه به بیت واستغفار از تقصیر"ی۱۷ ونیز گفته که توبه فریضه است بربنده به هر نفسی ، خواه خاص و خواه عام و مطیع باشی یا عاصی چون در مقامات طریقت توبه اوّلین مقامات و نقطه شروع سیرو سلوك است، مناسب چنان است که اندکی به تفصیل در آن بحث شود و به این منظور عین عبارات هجویری آمده ۱۸۰

> در تذکرة الاولیّا عطارؔ فرموده: ۔ گر نبوی مرد تائب را قبول کی بدی هر شب بر ای او سزول

گرگنه کردی در او هست باز توبه کن که این در نخواهد شد فراز حضرت مولانا جلال الدّین رومی می فر مائید که ۔ تو به هر حالی که باشی می طلب آب می جو دائماً ای خشك لب

بعد از تو به سالك یا طالب باید که پیش پیر یا مرشد تلمع بکنید ۔ ایشان در این راه ، راهبر یش کند و این مرشد به اسامی مختلف نامیده می شود، از قبیل " پیر" و " مرشد" شیخ ، ولّی، قطب، دلیل راه و شخصی است که تجربه و مشاهد و علم کافی دارد و خود به حق و وصل شده است ـ مولانا جامی در نفحات الائش در باب ولایت و ولی می گوید " ولایت مشق است از ولی وآن بردو قسم است ولایت عامه و ولایت خاصه ولایت عامه مشترك است بر همه مومنان و ولایت خاصی مخصوص است و اصلاف از ارباب سلوك چنانچه مولوی می گوید: ۔

> پیر را بگزین که بی پیرا ین سفر هست بس پرآفت و خوف و خطر هر که اوبی مرشدی در راه شد او ز غولان گمره و در چاه شد

قشیری و هجویری در بارهٔ ولی بحث طولانی کردند مثلاً وی ولی می تواند خود به ولایت خود واقف شده و آنرا اظهار بزارد یانه ـ نیز گفته اند که طالب و سالک باید دست ارادت به پیری بدهد که او را راهبری کند و هیچ وقت از ارشاد اورسر نه پییچد و الا گمراه خواهد شد ۱۹۰ ـ **کر امات:** ـ بحواله <sup>4</sup> کتاب اللمع مصنف فرمودند که لقب " اولّیا" در مقام اوّل ، متعلق به انبیاء است که به واسطه <sup>4</sup> عصمت و مقام و حی و سالتی که دارند ـ بر گزیدگان حق اند و در درجه بعد، متعلق به آنهای است کـه بـه واسطـهٔ ایـمـان صادق و ترویض نفس و گذشتن از خود و دلبستگی به حقایق ابدی، از اولّیا محسوبند ۲۰۰ ـ

به عقیده صوفیه " اولیا" کسانی هستند که مقام قدسی که قادر بر اعمال فوق الطبیعه هستند ـ یعنی کرامات وخوارق عادات دارند و بعضی ها اعتقاد دارند که هر که مجذوب حق شود در حال حیات و پس از مرگ از اولیّا محسوب است و نشانه ولایت او قدرت بر ایشان خوارق عادات و کرامات است وبه گفته هجویری "از ایشان چهارم هزارند که مکتومانند که یک دیگر را نشناسند و جمال حال خود هم ندانند و اندر کل احوال از خود و از خلق مستوراند" ـ به عقیده صوفیه، نظام دنیا متوقف بر این اولّیا است و سر وبزرگ اولّیا " قطب" و " غوث" نامیده می شود ـ بعد از قطب ، اخیار ، ابدال ، ابرار، اوتاد، نقیب ـ این همه مرحله های سلسله صوفیاهای هستند ـ

توبه باکیفیتی که ذکر شد، مقتفی مقام و رع است که مقام دوم اصحاب طریقت است۔ بحوالهٔ بشر حافی" ورع آن بود که از شبهات پاك بیرون آئی و محاسبه نفس در هر طرفة العینی پیش گیری"۔ ۲۱ ۔

یعنی شریعت حلال و حرام را روشن ساخته ولّی در میان حلال و حرام ، شبهت های گوناگون ، که گاهی بسیار مشکل و پوشیده است، پیش می آید که هر که گرد آنها گردد بیم آن است که در حرام بیفتد، به الفاظ دیگر ورع یعنی تقویٰ، پر هیزگاری، بقول بشر حافی" سخت ترین کارها سر است، به وقت دست تنگی سخاوت و مدع در خلوّت و سخن گفتن پیش کسی که از و بترسی"۔

ورع مقتفی زهد است صوفی علاقهٔ بدنیا را سر منشاء هر خط می ش.مرد و ترك دنیا را سر چش.مه ٔ هر خیری می داند، از جنید بغدادی پرسیدند كه زاه.د كیست ، گفت كه خالی بودن دست از ملك دنیاو خالی یودن قلب از طمع زاهد ازدنیا غافل است، و دنیا را برای قرب خدا ترك می كند و قرب الهٰی عزیز تر ازهمه چیز این دُنیا می شمرد ۲۲۰۔

فقر یعنی از لحاظ و مادی بی سرو سامان باشد۔ فقر از مراحل مهم سیرو سلوك و اوّل قدم تصوّف خواجگی و سیرت در ویشان است۔ جامی در نفحات الانس در طی بحث مخصوص از صوفی و تصوّف و سلامتی و فقر و فرق بین آنها می گوید: " اما فقر ا پن طایفۀ اند که مالك هیچ چیز از اسباب و اموال دینوی نباشد و در طلب فضل و رضوان الٰهی، ترك همه کره باشند و باعث این طایفه بر ترك یکی از سه چیز است، اوّل رجاو تخفیف حساب یا خوف عقاب، چه حلال را حساب لازم است و حرام را عقاب دوم توقع فضل ثواب و مسابقت در دخول جنت ، چه فقراء پانصد سال پیش از غنیا بهشت در آید ۲۳۔

**صبر:** فقرمقتفی صبر است و اگر سالك جویای حق در فقر و محنت صبر و تحمّل را شعار خود نسازد، نتیجهٔ ی بدست نخواهد آمد نه فقط فقر بدون صبر بی نتیجه است، بلكه سیر در ساثر مقامات سلوك هم مقتفی صبراست این است كه صوفیه صبر را یك نیمه ایمان، بلكه همهٔ ایمان می دانند ۲۲۰ ـ

صابر کسی است که در خدا و برای خدا صبر کند و جزع شکایت نکند۔ می مولوی می گفت : ۔

صبر را باحق قرین کن ای فلاں آخر و العصر را آن گه بخوان صبر آرد آرزو رانی شتاب چیر کن ولله اعلم بالصواب گفت پیغمبر خداش ایمان نداد هرکه را نبود صبوری در نهاد **توکّل** از فروغ توحید است یعنی توحید حقیقی اصل وپدید آرندہ تو ّل است۔ مقام تو ّل عالی ترین مرتبه در راہ عرفان است۔ و مولانا می گفت: ۔ ۲۵

> چون زیك دریا ست این جوها روان این چرا نوش آمد آن زهر روان چون كه جمله از یكی دست آمده این چرا هشیار و آن مست آمده چون همه انوار از شمس بقا است صبح صادق صبح كاذب ازچه خاست

درجه اوّل توکل عبارت از این است که فتوکل به وکیل حقیقی و" نعم الوکیل" که خدا است و ثوق و اطمینان کامل داشته باشد و خود رابه او تسلیم و تفویض کند۔

نفس: \_نفس انسان را به پیروی از لذّات و شهوات حرص و کینه وامی دارد ـ هج ویری در کتاب کشف المحجوب در بیان مذهب سهلیه یعنی سهیل بن اجتهاد و مجاهد نفس و ریاضت است وریاضت و مجاهدت وی راسود ندارد، آنگاهی گوید که نفس منبع شر است و قاعدهٔ سوء اظهار اخلاق که بدو قسمت مذموم است معاصی و اخلاقی ۲۲۰ ـ

ذوالنون مصری گفته: 'مفتاح عبادات فکرت است و نشان رسیدن مخالفت نفس و هوا است و مخالفت آن ترك آرزو ها است ، هر که مدامت کند بر فکرت به دل ، عالم غیب ببیند به روح " ۲۷ در مثنوی نوشته است که نفست ازد رها ست اوکی مرده است از غم بی آلتی افسرده است گر بیا بد آلت فرعون او که به امراو همی رفت آب جو شیخ فرید الدین عطار در منطق الطیر گفتند ۔

دیگر گفتش که نفسم دشمن است چون زنم تك ز آن که رهرن با من است

نفس توهم احول و هم اعور است هم سگ و هم کامل و هم کافر است رضا: \_رضا از مقامات عالی سالک و آخرین آنها است، رضای به قضای الٰهی، ثمرۀ محبت کامل به خدا است و عبارت از این که قلب بنده در تحت حکم خداوند ساکن باشد و به تقدیر اذ عان کند \_ رومتی می گوید ی بشنو اکنون قصۀ آن رهروان که ندارند اعتراضی در جهان زاولیا اهل دعا خود دیگر اند که همی دوز ند و گاهی می درند از رضا که هست رام آن کرام جستن دفع قضا شان شد حرام هدف اصلی و غرض اساسی تصوّف است در باره این حافظ می گفت \_ هدف اصلی و غرض اساسی تصوّف است در باره این حافظ می گفت \_

وآنچه خود داشت زبیگانه تمنامی کرد گوهری کز صدف کون ومکان بیرون است طلب از گمشد گان لب دریا می کرد

معرفت نـور الٰهـی است که به قلب سالك مستعد و قابل می تابد و جمیع تعیـنات و قـوای او را در اشعۀ نورانی خود محو ساخته ۔ چنانچه مولانا روم می گفت ۔

الفن، ذكر، حال مشاهد حال، يقين، فنا۔

خلاصه این که تصوّف باقلب و احساسات کار دارد نه باعقل و منطق چون عقل و منطق سلاح خواص است، اکثر مردم از بکار بردن آن عاجزانه و ملول می شوند۔ نقطه حساس انسان او است و سختی پیشرفت کلی می کند و ملایم با احساسات و موافق باخواهش های قلب باشد۔

حوائشى: -۱ ـ مقدمه ابن خلدون ـ ابن جوزى ، كشف المحجوب ص ۹۲ ـ ۱۰۲ -۲ ـ رساله قشريه.ص۱۱۲ تذكرة اولًيا، ص۳ -۳ ـ تذكرة اوليا ـ ص ۱۱۲ -۵ ـ نفات الانس از جامى ـ ص ۱۱ در رساله صوفيا و فقراء از ابن تيميه ـ ص ۲۱۲ -۵ ـ تاريخ تصوّف در اسلام از دكتر قاسم غنى ص ۵۳ -۱ ـ نفحات الانس از جامى ـ ص ۲۱۲ -۲ ـ تفحات الانس از جامى ـ ص ۲۱۲ -۸ ـ احياء العلوم، امام غزالى، ص ۲۳٤ -۸ ـ احياء العلوم، امام غزالى، ص ۲۳٤ -۱۰ ـ تذكرة الاولّيا ـ ص ۳۳۱ -۱۱ ـ تذكرة الاولّيا جلد دوم ـ ص ۵۵ -۱۱ ـ تذكرة الاولّيا جلد دوم ـ ص ۵۵ -۱۱ ـ تذكرة الاولّيا جلد دوم ـ ص ۵۵

. . . . .

سهراب سعیدی، کارشناس ارشد، زبان و ادبیات فارسی و دانشجوی دانشگاه پیام نور تهران جنوب

بررسی دریا در شعر شاعران زن غزل سرای معاصر هرمزگان

چکیدہ:

دریا بعنوان یکی از منابع معیشت دیار هرمزگان با مردم آن پیوند ناگسستنی دارند . نگاه شاعران جنوب به دریا که سفره خود را پهن می کند تا هر کس سهم خود را آن بردارد خالی از لطف نیست .در دوران معاصر بسیاری از شاعران کلاسیك و سنتی گوی و شاعران سپید سرای زن هرمزگان به مقولة دریا در شعرشان پرداخته اند تا دین خود را نسبت به فرهنگ و سنن هرمزگان ادا کنند . . تمام شاعران هرمزگان به طور مستقیم یا غیر مستقیم در شعرشان به دریا و ادوات آن چون انواع ماهی، ماهی گیری و صید، ناخدا و کشتی و لنج اشاره داشته اند و کمتر بسامد واژه دریا در شعر هرمزگان را در ان نیفتاده باشد از این رو بسامد واژه دریا در شعر هرمزگان به دریا و ادوات آن نیفتاده باشد از این رو است تا ماهیت و اهمیت دریا در شعر هرمزگان را در شعر شاعران سنتی گوی هرمزگان نشان دهد. ماهری از نشان دهد.

برخلاف بسیاری از کشورها که به معدودی انگشت شمار از بزرگان علمی و ادبی و هنری خویش می بالند، در ایران زمین، که پیوسته، دیار آفرییندگی و نو آوری و مهد تمدن و فرهنگ والای انسانی بوده، تعداد مفاخر فرهنگی و هنری به حدی زیاد است که برای شناخت آنها باید به تذکره های گوناگون و متعدد شعر، نویسندگان و علما و عرفا و خطاطان و نقاشان و... مراجعه کرد.

در جنوب ایران نیز هنر و فرهنگ و ادبیات جایگاه خاص دارد . در هرمزگان چه در گذشته و چه در حال شاعران فراوانی بوده اند که کمتر به جامعه ادبی ایران معرفی شده اند. در حال حاضر نیز استان هرمزگان فضای مناسبی برای حضور شاعران جوان است تا در کنار بزرگان ادب معاصربهره ها برند و خوشه ها گرد آورند این عزیزان با پشتکاری ستودنی و با توجه به فرهنگ گرانسنگ اسلامی و با تکیه بر یژگی های بومی و اقلیمی، آثار ارزشمندی آفریده اند که بارها در محافل ادبی و جشنواره ها و کنگره ها ار آیه شده و مورد توجه و تقدیر قرار گرفته اند.

هرمزگان با قدمت تاریخی خود، شاعران و فرهیختگان فراوانی دارد که متأسفانه اثری جامع که بتواند زندگی و یادگار اندیشه های آنان را ثبت کند وجود ندارد؛ البته باید یاد آور شد که در سال 1386 آقای «سهراب سعیدی » در کتاب « تاریخ ادبیات میناب» زندگی و شعر شاعران میناب را از قرن 12 تا کنون، به نگارش در آورد و خانم «لیلا سیاوشی» در کتاب «تذکره و شعر شاعران بندر لنگه» ، نویسندگان و شاعران آن دیار را معرفی کرد . آقای «احمد حبیبی» در کتاب «ذرّ دری شاعران آن دیار را معرفی کرد . آقای «احمد حبیبی» در کتاب «ذرّ دری شعر شاعران آن دیار را معرفی کرد . آقای «اعدام کرده است . خانم «ماندانا شعر شاعران و نویسندگان هرمزگان اقدام کرده است . خانم «ماندانا هرمزگان را معرفی نموده است و در سال 1393 خانم «فاطمه دژگانی» مایبانی » در کتاب های خود با عنوان «زندگی نامه شاعران و مشاهیر مومزگان یا معرفی نموده است و در سال 1393 خانم «فاطمه دژگانی»

2- **بحث اصلى و تحليل:** 

آب وهوای گرم و شرجی جنوب ایران به همراه صحراها ی وسیع و نیمه خشك، درختان خرما، دریا و رودخانه ها، انواع ماهی ها و پرندگان دریایی و دیگر متعلّقاتِ دریا همچون فانوس دریایی و قایق و کشتی، مردمانی خون گرم با چهره هایی سوخته و... مورد توجّه بهشتر شاعران و نویسندگان جنوبی قرار می گیرد . آنها بسیاری از توصیفات و تصاویر هنریِ خود را از طبیعت جنوب اخذ می کنند.

بندر، فانوس دریایی، موج، ماسه های ساحل، کشتی، زورق، بادبان، نسیمی که بر دریا می وزد، مرغ دریایی، غروب دریا و ... از تصاویر بارزِ درخور ه توجّه در سروده های جنوب است؛ چنان که گویی شاعران هرمزگان نظاره گر، طبیعت پیرامونِ خود را در ساحل دریا نقّاشی می کند. البتّه، شاعران هرمزگان عموماً از این تصاویر برای بیان مقصود خود بهره می برند اینک، نمونه هاایی از بازتاب محیط دریای هرمزگان در شعرِ شاعران ان دیار:

دریا شده است خواهر و من هم برادرش شاعر تر از همیشه نشستم برابرش (بهمنی، 1389: 21)

دریا، سلام با غزلی نیمه آمدم تا با شما قشنگ شود نیم دیگرش (همان، 56)

دریا منم همو که به تعداد موج هاست با هر غروب خورده بر این صخره ها سرش (همانجا)

کشیده ای به تلاطم غرور دریا را دو چشم آبی شاعر! سرودنت سخت است (انصاری، 1391: 24)

\*\*\*\*

دزد دریایی شبی در جواب شد ای میسر نقشه هایی گنج من (هاجر مهدی حسینی، 1391: 15) دیریست که با موج و کف و عربده دریا دیریست که بعد از طی چندین سده دریا (مهدی میرزایی) دلگیر تر از ماهی افتاده به ساحل زل زد به پریشانی دریای مقابل (اسييد، 1392: 45) سرکنگیش آغاز شد انگار دریا هم دیوانه شد با موج های بندری رقصید (وحيد پورداد، هنوز چاپ نشده است) کنار غربت ساحل نشسته ام تنها چقدر گریه ی دریا شبیه انسان است (شريغي، 1385: 41) چگونه مرد جنوبی ترین غزل باشم شبی که معنی دریا ترانه خواندن نیست (همان) \*\*\*\* ببر دوباره ببر با من آشنا دریا!. به سوی وحشی امواج خود مرا دریا! دریای جنوب را نگیرید از من تأثیر غروب را نگیرید از من این لحظه کنار ساحل گلشهریم این لحظه ی خوب را نگیرید از من (اسماعيلي، 1390: 23) هنرمندی که در کنار دریازندگی می کند متاثر از جوش و خروش دریاست هر شد امد موج و هر حرکت کف و هر بازی خیزاب و هر نسیمی که از ان می وزریا طوفانی که در ان چهره سهمگین خود را به نمایش می گذارد گویی پاره ای از ان همه در روح و جان شاعر حضور می یابد و شاعر را وا می دارد که کنش های عطفی خود را با ان بیامیزد حضور دریا در شعر شاعران کنار ساحل ابی رنگ خلیج فارس همان حضور دریا در زندگی عادی ایشان است ولی حضوری که از صافی احساس شاعر گذر داده شده است شاعران کناره ساحل با دریا متولد می شوند با ان زندگی می کنند و با ان می میرند: «زمانی که الودگی صوتی کمتر بود همیشه صدای ان را می شنیدیم ان زمانها اهنگ صدای امواج زیر صدای ترنم لالایی مادر بود و باد ان را از بادگیرها همیشه به ان می رساند از طرفی حضور دریا در زندگی افراد حاشیه دریا حضور اسطوره ای با افراد و شخصیت های اسطوره ای و گاه مقدس است» (کسمائی، 1377: 30)

از مهم ترین تفاوت های متون ادبی کهن فارسی با ادبیّات جدید، تفاوت در طرز برخورد شاعر یا نویسنده با محیطِ پیرامونِ خود و تأثیر پذیرفتن از آن است. در آثار ادبی معاصر، نشانه هایی از ویژگی های جغرافیایی و زبانی و سنّت های زادگاه و محلّ زندگیِ هنرمند مشهود است، امّا این گونه تأثیرگذاری ها در متون قدیمیِ ادبیّات فارسی به ندرت دیده می شود. در عصر کنونی، منطقة جنوب ایران به سبب داشتن آب و هوای گرم، نخلستان ها، خلیج فارس، رودهای پُرآب و ... در کانون توجّه شاعران و نویسندگان قرار گرفته و این ویژگی ها در آثارِ آنان منعکس شده است.

آب وهوای گرم و شرجی جنوب ایران به همراه صحراهای وسیع و نیمه خشک، درختان خرما، دریا و رودخانه ها، انواع ماهی ها و پرندگان دریایی و دیگر متعلّقاتِ دریا همچون فانوس دریایی و قایق و کشتی، مردمانی خون گرم با چهره هایی سوخته و... مورد توجّه به شتر شاعران و نویسندگان جنوبی قرار می گیرد. آن ها بسیاری از توصیفات و تصاویر هنری خود را از طبیعت جنوب اخذ می کنند. نگاه شاعران به دریا نگاهی لطیف وجاندار است منظور بیشتر شاعران جنوب، خلیج فارس است که همدم دیرینه مردم این دیار است . اهمیت خلیج فارس از زمان های بسیار دور است از زمانی که داریوش بزرگ فرمان داد تا مسیرهای دریایی این حکومت را مشخص کند و البته به حال که اهمیت خلیج فارس برایی انرژی جهان به بحثی سیاسی تندیل شده است . رونق اقتصادی وصیادی خلیج فارس چه از لحاظ تنوع زیستی وچه از لحاظ اقتصادی منبع عظیم گاز ونفت را در دل خود جای داده است دریایی بخشنده که هر کس دست نیاز به سوی آن دراز کند دست خالی بر نمی گردد. از این روست که شاعران هرمزگان با هر نوع نگاه و استعاره و کنایه ای از دریا بهره می برند و آن را بسیار هنرمندانه در اشعارشان به کار می برند.

شاعر دریا ، شاعری است که احساس لطیف خود را در گرو این واژه ی گسترده و پر محتوا می گذارد . واژه ای که وجه شبه های پر مغز و زیبایی را به نمایش می گذارد . شاعر دریا به ناز کی وظرافت کلام خود اشاره دارد اشعاری قابل فهم که مضمون کلام را نازك ولطیف با استادی تمام کنار هم می چینند. به دلیل ارتباط دریا با مردم جنوب مخاطب درك وفهمی درست از اشعار دارد چه شاعری که در شمال این شعر را بشنود همان برداشتی را دارد که یك مخاطب جنوبی دارد . گرمای طاقت فرسای جنوب روحیه ی خشن را به مردم تحمیل نمی کند بلکه مردم خونگرم جنوب را مهمانواز ومهربان نشان می دهد همچنان دریا که همانند مادری مهربان و مهمان نواز است و این ویژگی بارهاو بارها با ارای های شعری و با تصاویری بکر و خلاق در شعر شاعران هرمزگان

در جنوب مراسم های مختلفی برگزار می شود . فصل صید میگو برای

جزیره نشین ها رونق واهمنیت فراوانی دارد. در این فصل در هر جزیره ای که باشی همه به نوعی درگیر این مسئله اند از آغاز تا پایان شب زنده داری همراه با اشعاری که مختص مردم این منطقه است خواننده می شود. لنج های چوبی به راه می افتند تا از آن طرف آب سوغاتی وکالای مورد نظر را وارد کنند. چشم زن ها به ساحل دریاست که مرد آن ها سالم از این سفر برگردد. و چه بسا دریا زن های زیادی را بیوه کرده و کودکان زیادی را یتیم با این احوال ، بخاطر بخشندگی دریا، نه کسی از او شاکی می شود و نه کسی با او سرجنگ بر می دارد.

آوای کاری دریا از قدیمی ترین وزیباترین ترانه های عامیانه هستند که با آوازی خوش وگاهی هم با دهل خوانده میه شود. آنچه در ترانه یا شعر دریا هنگام خواندن ترنم می کنند آهنگی است احساسی که از عمق وجودشان نشأت می گیرد واز زیر وبم وفراز وفرودی دلپذیر برخودار است وگاهی جاشوان چنان این ابیات را می خوانند که خستگی از کار را فراموش می کند. این خود بیانگر این است که پدید آورندگان اینگونه اشعار با وزن عروضی فارسی آشنایی کامل داشتند سرایندگان ومهم است زیرا جاشوان با شنیدن این ایات به آرامشی دعوت می شوند. هدف آفریدگان اینگونه اشعار انتقال مفاهیم وفرهنگ منطقه به نسل های آینده وحفظ آن برای نوعی آرامش که همراه با موسیقی محلی است.

درون مایه شعر آوای دریا ،تلاش برای کار طاقت فرساست که همراه با آرامش وآسان بودن کار همگانی است . در این حالت صیادان و جاشوان با هم یک تور پر از ماهی را بالا می آورند که با خواندن آوای دریا نه تنها خسته نمی شوند بلکه احساس راحتی و سر زندگی به افراد دست می دهد . موضوع در این گونه اشعار ،بیشتر اوصاف طبیعت به خصوص دریا است و البته ستایش خداوند مهربان وتشکر از او به خاطر فزونی برکت تا به سبب سپاس از نعمت های خداوند فزونی نعمت یابند.

در این مجال به معرفی و بررسی درون مایه دریا در شعر چند زن شاعر معاصر و البته جوان هرمزگان می پردازیم.

# 2-1-هاجرمهدی حسینی:

هاجر مهدی حسینی شاعری است کاملا وفادار به معیارهای زیبا شناختی ادبیات کهن، البته به گونه ای رندانه که از قافله غزل معاصر عقب نماند:

تواشك چشم همه دختران دريايى؟ تو شاعرانه ترين عصر رويايى چقدر نفتكش ولنج وقايق وكشتى چقدر از همگى، كرده اى پذيرايى عجيب نيست اگر امتنان ديروزى عجيب نيست اگر افتخار فردايى به قصد غارت تو آمدند وغرق شدند چه عاجزانه همه دزدهاى دريايى به احترام توبود و حروف نام توبود كه ياد داد معلم اگر الفبايى! چه ساده اند گروهى كه بازمى نازند به دلخوشى غلط واژه هاى املايى بمان به عرصه تاريخ و حكمرانى كن كه شاهراه همه، آب هاى دنيايى بر اى آنكه ببلعند، دشمنانت را به موج هاى مكرر نهنگ ى زايى مهدى حسينى، 1391: 33)

در غزل فوق مهدی حسینی با به خدمت گرفتن واژه هایی چون دریا، دختر دریایی، نفتکش، لنج، قایق، دزد دریایی و شاهراه آب های دنیا، غزلی کاملا اقلیمی سروده است به طوری که می توان دریا و ادوات آن را در شعر حس کرد، با خواندن این غزل هر کجا که باشی جنوب و دریای آن را فرایاد می آورد.

با روح تلاطم زدہ وحشی دریا تا کی نگران پشت سرت شروہ بخوانم (ھمان، 44) در این بیت وقتی با کلماتی مثل تلاطم زده، وحشی، نگران، پشت سر و شروه مواجه می شویم . فضایی غم انگیز و محزون را درك می کنیم . در واقع این بیت تصویری فردی را نشان می دهد که پشت سر مسافرش که با وجود مواج بودن به دریا زده است، شروه خوانی می کند و نگران است وجود کلمه شروه خود مصداق این حزن و نگرانی است .حال آن که شروه خوانی در هرمزگان در مناسبت هایی خوانده می شود که هیچ اثری از شادمانی نیست.

ای حواشی مراتنها تو راست ای دو چشم شاعرت مهمان نواز واه ها ارا می کند همبازی ات چشم های مست از خود راضی ات واژه هایت حرف حرف، آبادی اند چشم هایت شعر مادر زادی اند ای تلاش سال های رنج من ای مسیر نقش های گنج من دزد دریای شبی در خواب شد نقشه یك عمر اوبر آب شد ای نفس هایت حلال زندگی تا تو هستی خوش به حال زندگی زندگی من تویی مرگم تویی دفتر عمر چهل برگم تویی گونه هایم خاك باران خورده اند شعرهایم روی ی دستم مرده اند نه نمی گویم سزایم این نبود تهمت عشق شما سنگین نبود (همان، 32)

### 2-2- سییدہ مختاری:

سپیده مختاری شاعری است ك? بین غزل سنتی و پست مدرن پل زده و تعادل را در غزلش رعایت كرده است. استفاده از روایت در شعر هایش كاملا مشهود است كه نشان می دهد او از داستان نویسی و فیلم نامه نویسی تأثیر پذیرفته است، بازتاب احساس های زنانه در اشعارش ملموس است، غزل او انسجام دارد و ما را از ابتدا تا انتها با خود می كشاند.

و گفت خسته شده این خلیج تفتیده از این هجوم فراگیر پوست روشن ها (مختاری، 1389: 39) این بیت بیانگر ناخشنودی بومیان از حضور غیر بومیان است اما از زبان یك غیر بومی. او دلتنگی هایش را در كنار دریا اینگونه به تصویر می كشد: می دانی این زنی كه پر از شعر شرحی است با چشم های خیس خمار فلك زده روزانه چند بار كنار همین خلیج بر تخته سنگ ساحلی اش نی لبك زده؟ (همان، 6). در این بیت، نسبتی كه شرحی به شعر دارد تر كیب اضافی است كه

در این بیت، نسبتی که شرحی به شعر دارد تر دیب اضافی است که نسبیت را نشان می دهد. مختاری در این دو بیت موقوف المعانی، شبکه های معنایی بی نظیری را با کلمات شرحی، خلیج، تخته سنگ و ساحل ایجاد کرده است. وجود کلمه شعر در کنار شرحی نماد احساس های بومی گرایانه زنی ست در جنوب که دلتنگی های هر روزه اش را به ساحل می برد و آن را درنی لبکی می نوازد. این ابیات تنهایی های یك زن در جنوب را به خوبی به تصویر می کشد.

اولحظه ی محك زدن راست از دروغ حتی به شرجی بدنم فكر می كند (همان، 44)

شرجی بدن، بیانگر همان عرق ریزهای مدام در هرمزگان است اما با این تفاوت که در این بیت برای تشخیص راست از دروغ به طرز روانشناسی ندای بسیار هوشمندانه و محترمانه از شرجی بدن به عنوان ابزاری برای محك زدن استفاده می کند۔

در واقع مختاری از کلمات به عنوان ابزاری برای بیان دلتنگی ها و اعتراضات زنانه خود، بهترین بهره را می برد. شگرد او در استفاده ابزاری از کلمات به همراه آوردن تصاویر بکر با ارایه های مناسب می باشد. رو به زوال می رود اندام شرجی ام بعد از طراوت تو در این ارتفاع پست (همان، 33) شرجی یکی از مولفه های جنوب است و در اینجا نماد عرق ریزی در فصل گرم هرمزگان می باشد. گرمای جنوب تقریبا از اواسط اسفند ماه شروع و تا اوایل آذر ادامه دارد که اوج آن سه ماه تابستان است . در این فصل، گرمی هوا غیر قابل تحمل است و سپیده مختاری این طاقت فرسایی را ه وشمندانه با به کار بردن کلمه ی زوال اندام به کار برده است. همچنین او با استفاده از آرایه های ادبی تضاد و در مقابل زوال، طراوت را به کار می بردو در ادامه از پاراد کس معروف « ارتفاع پست» در کنار زوال و طراوت بهره گرفته است.

به عبارت دیگر می توان گفت: مختاری با وجود آرایه های ذکر شده، آرایه لف و نشر مشوش را هم زیرکانه به کار برده است. در واقع زوال و طراوت لف و به ترتیب ارتفاع و پست نشر را تداعی می کند.

دریا به دست و پا زدنم فکر می کند دنیا به طرز له شدنم فکر می کند (همان، 43)

مختاری از دنیا نیز برای ابراز اعتراض های خویش استفاده می کند او با استفاده از آرایه موازنه کلام را تأثیر گذارتر از همیشه نشان می دهد. دریا در این بیت نماد ورطه ای دنیوی ست که انسان عصر حاضر را به خوبی نشان می دهد.

تمام زندگی ات مثل رود بود و رسید به جای دامن دریا، به ورطه ی گودال (همان، 42)

در ادبیات بومی هرمزگان یکی از آرایه های شاخص برای دریا، استعاره مکنیه یا آرایه تشخیص است در این جا نیز با آوردن واژه ی دامن برای دریا تشخیص بخشنده شده اما در عین حال نیز کنایه از عمق دریا نیز می باشد. نقش دریا در این بیت، مقصود نهایی شاعر است که برایش تلاش می کرده اما بجای آن به ورطه ها و گودال های زندگی دچار شده است.

**2-3-محبوبه ا**سماعيلي:

محبوبه اسماعیلی، شاعری که دریا را بارها با صنایع مختلف به خدمت شعر در می آورد و اندوه و آمال و شادی های شاعرانه و زنانه خویش را بیان می کند.

پشت سرت دریا، نه اقیانوس هم که کم بود وقتی بر ای رفتنت ماتم فراهم بود وقتی فرومی ریخت یک زن با قدم هایت یک زن، زنی که بسته با یک عشق محم بود یک زن، زنی که مثل شاعر های کدبانو یک عمر کارش شستن غم های عالم بود بعد از تو اندو هی شبیب تو مر ا بوسید انگار بعد از تومر اهمواره محرم بود من نه همان زن نه همان رسوای بی پروا بعد از تو رسوا تر از آنچه می سرایم بود شاید خدا روزی به خاطر آورد این زن مثل تمام بنده ها یک عمر آدم بود (اسماعیلی، 1391:29)

در این غزل شاعر اندوه بزرگ و بی بدیل خود را برای رفتن مسافر طوری می داند که برای برگشتن او حتی اگر دریا و یا اقیانوس را هم پشت سرش بریزی باز هم کم است . اسماعیلی برای بزرگ نمایی این حزن، کلمات دریا، اقیانوس و ماتم را به استخدام در می اورد و مراعت نظیر غم انگیزی را ایجاد می کند.

«محبوبه اسماعیلی شاعری است که عاطفه بارزترین ویژگی شعر اوست، بیت اول به رسم آب ریختن پشت سر مسافر اشاره می کند که البته می توان به ایهام گریه کردن برای مسافر را نیز متصور بود . بیت دوم اما نمود خاصی ندارد یعنی یک مطلب کلیشه ای ارأیه شده که با استفاده غیر ضروری از اختیار وزنی « بسته » از فخامت زبانی اش نیز کاسته شده است اما می توان آن را پلی برای درهم نریختن ارتباط عمودی شعر دانست بیت سوم اوج غزل است در کشفی که اگر هم دیده شده باشد به این زیبایی کمتر دیده شده است »(انصاری نسب؛1391: 104).

بندر از من پر که شد، دریا پر از او می شود دست دلفین های بر ساحل زده رومی شود باد موهای مرا بر صورت او می زند در میان بچه ماهی هیا هو می شود عطر لنج ناخدا های دبی چی نیست این با وجود او خلیج فارس خوشبو می شود اسکله در چشم اوفانوس روشن می کند کشتی من در برش پهلو به پهلو می شود حس باغ انبه ی میناب و نخلستان فین در کنار صخره های سا حلی رو می شود کودکی خوابیده است وقصه های هر شبش خاطرات ساحل زیبای سورو می شود (همان، 57)

همانطور که بیان شد دریا گاه در شعر هرمزگان به صورت استعاره مکنیه یا ه مان تشخیص حضور دارد بدین صورت دریا جان دارد و همچون اسنان هایی دیگر در کنار شاعران و در شعرهایشان حضور پیدا می کند. در غزل یاد شده از ابتدا تا انتهای آن دریا و ادوات آن به صورت شبکه معنایی منسجمی آورده شده است. گویا این غزل دایره المعارفی است برای معرفی هرمزگان . وجود حسی جنوبی آنهم از نوع زنانه، فضای بومی غزل را به خوبی نشان می دهد.

دریا در هر دو غزل یاد شده به صورت مبالغه حضور پر رنگی دارد با این تفاوت که در غزل اول برای بیان اندوهی بزرگ و در غزل دوم برای بیان شادکامی و هیجان آورده شده است.

در بیت دوم غزل دوم اسماعیلی به تصویر سازی و حسن تعلیل زیبای می پردازد که با وزیدن باد، موهای عاشق بر صورت معشوق خورده و همین سبب هیاهو بین بچه ماهی شده است.

بیت سوم، اشاره به رفت و آمد ناخداها و تجار اماراتی و تجارت عطر و ادکلن دارد. در این بیت، شاعر بازهم دست به آفرینش تصویر و حسن تعلیل می زند و وجود معشوق را سبب خوشبویی خلیج فارس می داند. بیت چهارم با واژه هایی چون: اسکله، فانوس، روشن، کشتیف پهلو به پهلو شدن، مراعات منسجمی ساخته است که گویای تصویر ی از جنوب است؛ اما با آوردن پهلو به پهلو شدن ایهام تناسبی ساخته شده که با « بر » بعنوان آغوش و اسکله مناسبت دارد.

در بیت پنجم، شاعرانه وزیرکانه رابطه خود و معشوق را که از اهالی میناب و فین، -دو شهر معروف استان هرمزگان آنهم - در کنار صخره های ساحلی رومی کند و با آوردن وارُژه های انبه و نخلستان هم به معرفی این دو شهر می پردازد و هم به صورت غیر مستقیم هویت قهرمان های عاشقانه این غزل را نشان می دهد.

بیت آخر با استفاده از تغییر فضا و بازگشت به عقب، ماجرا را به مخاطب وامی گذارد. در واقع نشانه های که باقی گذاشته به این معنی است که این عشق به ازدواج انجامیده و کودکی که حاصل این عشق است با آرامش خوابیده و مادر برایش قصه های عاشقانه می گوید که از ابتدا تا ا نتهای غزل در ساحل سوروی بندرعباس اتفاق افتاده و روایت شده است.

دریای جنوب را نگیرید از من تأثیر غروب را نگیرید از من این لحظه کنار ساحل گلشهریم این لحظه خوب را نگیرید از من (اسماعیلی: 1391: 13)

رباعی بهترین قالب برای ثبت لحظات و احساس هاس کوتاه عاشقانه است؛ محبوبه اسماعیلی در این رباعی، حضور در سالحل جنوب خاصه در ساحل گلشهر بندرعباس، آنهم با تأثیر عمیق غروب و زیبایی ان را ارجی نهد و به ثبت این همه زیبایی در یك رباعی می پردازد و تقاضا دارد.

### 2-4- بلقيس بهزادى:

بلقیس بهزادی از شاعران خوش ذوقی است که در دهه هفتاد بهترین غزلهای خود را سروده است، با زبانی ساده و روان با مخاطب به گفت و گو می نشیند:

من و این دفتر شرجی زده از بس بی شعر خیره بر خویش نشستیم در ایوان سکوت (بهزادی، 1384: 27)

ه مان طور که گفته شد شرجی در شعر شاعران هرمزگان نماد و نشانه گرمای طاقت فرسای جنوب است، ترکیباتی از قبیل: « دفتر شرجی زده » ، « بی شعر » ، « ایوان سکوت » خـود گـویای واضحی برای غمزدگی فضی شعر است. در واقع آوردن واژه ی سکوت بعنوان ردیف غزل دلیل محکمی برای فضای حاکم بر این غزل می باشد.

## 2-5-امينه دريانورد:

امینه دریانورد شاعر و ترانه سرای توانمند کشور است، او در جزیره درگهان قشم زندگی می کند و دریا مثل خانواده اش با او بسیار نزدیك و صمیمی است. در غزلی استوار از او، دریا با آرایه جان دارد و دریانورد با او به درد دل می پردازد و دغدغهخ هی یك جزیره نشین شاعر را برایش زمزمه می کند.

برقص!تا که برقصد تمام من با تو ببین به تجر به من خسته می شوم یا تو من و تولنج به طوفان نشته ایم برقص خیال کن که منم، من، غریق و دریا، تو چه ناگهانی از این اتفاق شیرین تر مرا که را نجاتی نمانده اما تو دوباره آبی و آرام می شوی فردا و هم جزیره زیباست این که فردا تو... کنار ا سکله لنگر گرفته باشی و من پر سمت که چه کردی، چه کردی آیا تو.. که من، منی که به ساز زمانه رقص نکرد چه بی مضایقه رقصید با تو تنها تو ؟ (دریانورد، 1384: 32)

او در این غزل در فراز و نشیبی شاعرانه گاه خود را قهرمان غزل می داند و گاه دریا را، و این دلیل محکمی است برای صمیمت او با دریا، زبان غزل، زبان محکم است و سعی برآن شده که با جان بخشی به دریا، معشوق و قهرمان غزل را از او بسازد.

نه فقط باغچه، یک مزرع دارم در آب و در اندیش که جز خود چه بکارم در آب شده ام چرخه ای از بارش و تبخیر، همین صبح برخیزم و شب باز ببارم در آب حسرت گرته خاکی به ضمیرم مانده است بس که شستند به وسواس غبارم در آب آسمان باز مرا سهم خودش خواهد دید گرچه آماده ترین است مزارم در آب شوق هم بالی مرغان ماجر دارم لاك پشتانه اگر زیست تبارم در آب آب هستی ست ومن هستم و حرفم این است فرصتی نیست که حرفی به لب آرم در آب (همان، 30)

غزلی با درون مایه فلسفی و اجتماعی است که زبانی محکم و استوار دارد، دریانورد به دلیل همزیستی با دریا این مقوله را به زیبایی در غزل نشان داده است . داشتن مزرعه ای در آب، باریدن در آب، مزار در اب، زیستن در آب و نهایتا لب فروبستن و ابدی شدن در اب، اتفاق های شاعرانه زیبایی است . در واقع آوردن واژه آب بعنوان ردیف گویای فلسفه زندگی و مرگ اما با تعبیری بدیع و بکر است.

# 2-6-زهرا اسپيد:

لنگر انداختی و چشم همه دریا شد دل به طوفان که زدی معرکه ای بر پا شد(اسپید، 1390: 19)

این غزل، یکی از غزل های عاشورایی زهرا اسپید است که عناصر دریا در مطلع غزل به زیبایی و نمادین اورده شده است. لنگر انداختن در اینجا بر خلاف معمولی خود که اسکان و سکونت را می رساند، کنایه از آغاز اتفاقی است و دریا شدن چشم کنایه از نهایت گریه کردن . «دل به طوفان زدن » کنایه از آمادگی برای پذیرش اتفاق و «معرکه بر پا شدن » کایه از جاری شدن همان واقعه است.

اسپید با استفاده از کلمات «لنگر»،«دریا »،«طوفان» و« معرکه» شبکه معنایی بی نظیری را به وجود آورده است.

اسپید شاعری است که آرام ارام مثل موج می آید و واڑگانش برهوش تو فرود می آید، با دغدغه مردمی که برای این زندگی تلاش می کنند: -

چشم در آب خیره شده شکل مواج یک جزیره شده شور چشمش دوباره راه افتاد از نگاهش ستاره راه افتاد قلب صحرا سبو سبو لرزید دست های یل عم لرزید در خماری گذاشت دنیا را روی دوشش نهاد دریا را خواست دریا به باغ گل ببرد قدر لبخند غنچه ها بپرد

اسپید در سرودن شعر عاشورایی و رابطه دادن واقعه عاشورا با دریا و ادواتش، مهارت خاصی دارد در واقع او با این شگرد نظر مخاطب را برای همراهی تا پایان شعر جلب می کند و تأثیر کلام را بیشتر می کند. در خماری گذاشت دنیا را روی دوشش نه اد دریا را

(همان، همانجا)

در این بیت « دریا را روی دوشش گذاشتن »کنایه از تمام دارایی و منال و منالش را با خود بردن و کاری شاق و مهم انجام دادن است. دریا و دار و ندارش را روی دوشش گذاشت و برای همیشه رفت.

دست تا دست رفت دریا تا خورد تیری به مشك بعدش با چنگ و دندان و آ.. ه دریا ریاریخت از دو چشمان ماه دریا ریخت (همانجا)

بازهم اسپید و بازهم شعر عاشورایی و رابطه دادنش با دریا. اسپید در این مثنوی عاشورایی، واقعه عظیم عاشورا را به صورت روایت و نمادین بیان می کند «خوردن تیر به مشك » و« دست تا دست رفتن » «ریختن دریا» و از چشم های ماه، دریا ریختن » همه تصاویر، کنایات و اصطلاحاتی است که رابطه مستقیم به واقعه عظیم کربلا دارد.

دلگیر تر از ماهی افتاده به ساحل زل زد به پریشانی دریای مقابل اشك آمدوبا خون دو چشمش جریان یافت از غصه ی مشکی که زمین خورده و در گل. می سوخت از این صحنه ولی آب به سرعت می رفت که در وسعت صحرا بشود ول او تشنه، حرم تشنه و دریا به همتین نحو انگار بساط عطش آنجا شده کامل می سوخت و می دید سفر قافله شان را می برد به طی کردن اندوه مراحل هر مرحله شری شده از کوفه و از سنگ هر کوفه و هر سنگ به رقص امده با کل می سوخت و می خواست که با غیرت یك مرد غوغا کند آن لحظه ولی ای دل غافل (همان، 31)

اسپید برای بیان و تشریح واقعه ای، مراعات نظیرهای زیبایی به کار می برد. ماهی افتاده به ساحل، دریا در بیت مطلع و تشنه، دریا و عطش در بیت سوم نمونه بارز قدرت او در آوردن مراعات نظیر است. او در آوردن براعت استهلال های مناسب و زیبا نیز دست توانایی دارد. اسپید کلمات را برای آوردن در شعر سخت نمی گیرد و به راحتی و زیبایی آن ها را به کار می برد و همین یکی از امتیازهای زبانی وی

محسوب می شود.

آنجا که حافظ خوانش جانانه دارد سهراب در آن سوی دریا خانه دارد پیداست ماهی غرق دریای ترانه گل می کند آهنگ های بی کرانه (همان، 34)

آوردن تـلمیح و اشاره به اشعار و یا اتفاق های معروف، یکی از مولفه های ادبیات معاصر محسوب می شود که شاعران هرمزگان به این امر، روی خوش نشان داده انـد و آن را به زیبایی و لطافت در اشعار خویش به کار می برند.

مصرع دوم بیت اول اشاره به شعر معروف سهراب سپهری با عنوان « پشت دریاها شهری ست…… » دارد. اسپید در این اثر، شاعرانه ها و لحظه های شاعری را با لطافت به تصویر می کشد.

در ادامه اسپید در بیت: «پیداست ماهی غرق دریای ترانه گل میه کند آهنگ های بی کرانه » (همان، همانجا) بی کرانگی آهنگ ها را در دنیای ریتم و موسیقی با غرق شدن ماهی در دریای ترانه با ظرافت و زیبایی هر چه تمام تر نشان می دهد . ماهی ها هرگز در دریا غرق نمی شوند اما دریای ترانه آنقدر بی کرانه است که ماهی ها را بخاطر وسعت وعمق آهنگ هایی غرق می کند. تصویر و خیال پردازی که در واقع همان صور خیال است در این بیت به حد کمال رسیده است. چشمانت و تب موج می زد دیدم تورا یك ناز آهو بوسید مت ارام آرام دیدم گلویت هست خوشبو.. پس منتظر بودم بیایی با کوله باری اب اما چشمت هوای دیگری داشت یکراست رفتی سمت دریا (همان، 41)

این چهار پاره با لحنی حماسی و باور آینی از دفاع مقدس است. این شعر با ترکیب کنایی موج زدن چشم در مصراع اول بند اول آغاز شده و با رفتن به سمت دریا در بیت آخر بند پایانی به اتمام رسیده است. بیت به بیت این اثر، تصویر ختی های جنگ تحمیلی ایران و عراق است اما با تأکید بر این موضوع که اسپید روایت این چهار پاره دفاع مقدس را بسیار شاعرانه و با استفاده از آرایه های ادبی سروده است.

اسپید در بند پایانی اثر با استفاده از شگرد سینمایی فلش بك، دوباره به فضای ابتدائی اثر بر می گردد و موج زدن چشم را در بند اول با یك وانت رفتن سراغ دریا، پیوند می دهد و با همین شگرد، شعر را به پایان می رساند.

رفتی به آنجا که زلالی تربخوانی تنها و تنها از دل قیصر بخوانی آنجا که حافظ خوانشی جانانه دارد سهراب در آن سوی دریا خانه دارد ایمان به فصلی سبز در چشم فروغ است آنجا که اندوه زمستان ها دروغ است حتی درخت و میوه ها سرشار شعرند پیداست ماهی غرق دریای ترانه گل می کند آهنگ های بی کرانه نیما بساط شعر می چیند چه آسان همرا شاعر ها همیشه زیز باران آنجا برای شاعری مثل تو خوب است (همان 44) « وسعتی آبی شد و با خشم طوفان دوست بود با صد ف هاف ماهیان از

یك رگ و یك یوست بود » (همان، 48)

این بیت مطلع غزلی است دلنشین در وصف حضرت علی (ع) که با آرایه مراعات نظیر، زیبایی دو چندانی پیدا کرده است. این شبکه معنایی با کلمات وسعت آبی، خشم طوفان، صدف ها و ماهیان تشکیل شده است . این بیت بیانگر مهربانی، صمیمیت و معنویت حضرت علی (ع)است . وسعتی سراسر آرامش که حتی خشم طوفان را باموت و مهربانی اش آرام میکند.

دریای سرخ بود نگاهت در آن غروب در تو غروب کرد کسی در همان غروب تنها نه او که ماه و کل ستتا ره ها کردند در مقابل تو تو امان غروب تو آه می کشیدی وهی ضجه می زدی می ریخت خاك بر سر توبی امان غروب خورشید غرق خون شد بود و دل توهم حس کرد می کند آنجا جهان غروب یك لحظه ارغوانی و بعدش سیاه شد وقتی که دید روی زمین آمان غروب مادر شدی و منتظر این غروب تلخ دیدی چگونه کرد زمین و زمان غروب صحر ا پر از کبوتر زخمی چه سخت بود بانو چه کرد با جگرت آن چنان غروب (همان، 50)

تقصیر کیست این همه دریا دچار توست تقصیر کیست می شوی اسان دچار نور ( همان، 54)

اسپید با یك استفهام انكاری تأكیدی مناسب، غزل خود را آغاز می كند در واقع مطلع شعر آن هم از نـوع سـوالـی، شـگرد زیبائی ست برای هـمـراهـی كـردن مـخـاطب تا پایان شعر. دریا كـه خـود منبع دلبستگی و احساس است در این شعر دلبسته ی معشوق شده است.

این حرف که لبخند هایت گل نکرده طوفان شد و افکار دریا را بهم ریخت (همان، 56)

اسپید با استفاده از آرایه تشخیص، رابطه زیبایی را برای اصطلاح گل نکردن لبخند و بهم ریختن افکار دریا ایجاد کرده است در واقع بهم ریختن دریا کنایه از مواج شدن آن است و این تصویر به زیبایی به کار رفته است.

### 2-7-پروانه بياباني:

پروانه بیابانی متولد 1305 و یکی از معروفترین شاعرهای خطه هرمزگان است؛ پدرش مینایی و مادرش اهل روستاهای اطراف بندرعباس است . وی که اکنون دوران کهولت خود را در بندرعباس سپری می کند گاهی در انجمن ادبی شرکت می کند از وی غزلیات ، دوبیتی ، مثنوی و رباعی های فراوان به یادگار مانده است. « بیابانی ، اگرچه سبك کهن را در شهرش دارد ولی روح نوگرای او کلمات را آنقدر صمیمی و باورهای امروز نزدیك می کند که فراموشمان می شود در سبکی کهن سیر و سلوك می نمایم» ( بیابانی ، 1386 :5). تو را من چون سکوت کوهساران دوست می دارم تو یی رخشنده تر از پر توی مهتاب در دریا تو را چون نغمه قایق سواران دوست می دارم ( بیابانی ، همان ، 76)

#### 2-8-ليلا عباديان:

لیلا عبادیان، شاعر جوان و توانمند استان هرمزگان، دریا را با عمق وجود خود درك كرده است.

آقا بگو کجا به تماشا نشسته اید در قیل و قال حادثه آیا نشسته اید؟ این جمعه ها حریف دل ما نمی شود تا کی میان بغض غزل ها نشسته اید؟ با یک قیام می شود از نو جهان نوشت با یک قیام می شود اما نشسته اید امشب ولی خدا به سلامم جواب داد دارم خیال می کنم اینجا نشسته اید دارم خیال... ن که یقین می کنم شما امشب کنار ساحل دریا نشست اید (عبادیان، 1384: 58)

این غزل، غزل انتظار است که با قهرمان غزل-حضرت ولی عصر عج -درد و دل شاعرانه دارد. عبادیان در این غزل، ضمن گفتن درد دل های شاعرانه در پایان، غیبت ایشان را یاد آوری می شود و در نهایت امام زمان عج را در تصورات خویش در کنار دریا تصور می کند. در ادبیات کهن فارسی، دریا در معانی و مفاهیم مختلف همواره مورد استفاده شاعران و نویسندگان قرار گرفته است . دریا برای شاعرانی که در کنار آن زندگی میه کنند فراتر از یک پدیده کاملا طبیعی است . آن ها با صدای آرام و رقص موج ها، موسیقی دلپذیری را فرا می گیرند که کم کم در میان رشته های کلمات شان ریشه می دواند . خیال خود را به سیر پهنه ای آبی و بی کران دریا می فرستند و از تماشای روزانه ای آن الهام جاودانه ای برای سرودن می گیرند، کم کم شاعر و دریا به یک یگانگی واحدی می رسند که هر کدام از آن ها می توانند دریا یا شاعر باشند.

برای شاعران دریا نشین دریا و مفاهیم آن کاملا درونی شده است. شاعر برای سرودن، برای تخیل، برای تشبیه و یا به کارگیری هر کدام از عناصرهنری در شعر خویش دریا را دم دست دارد و چه مفهومی سهل الوصول تر از آن که هر روز و هر ساعت و هر لحظه آن را زیسته است.

شاعران جنوبی تاب دوری از دریا را ندارند، به ماهی می مانند که دوری از دریا برایشان ممکن نیست . حتی زمانی که در کنار این آبی آرام و البته گاهی پریشان زیست می کنند، در فراق و دوری چند ساعته از آن می نالند، گویی همیشه این اضطراب را با خود دارند که شاید روزی دریا را نداشته باشند.

شاعران دریا نشین اگرچه دریا را شاخص ترین مفهوم برای نشان دادن اقلیم و جغرافیای بومی برگزیده اند اما فراتر از این، دریا به مفهومی وسیع تر، سمبلی از میهن و وطن نیز مورد توجه شاعران قرار داشته است. برای این نوع نگاه خاص شاعران به این واژه، نمی توان دوره یا زمانی خاص را قرار داد، شاعران و پدید آورندگان آثار ادبی از دیرباز به دریای جنوب به عنوان سمبلی از میهن و وطن نگاه ویژه ای داشته اند.

# نتيجه گيري:

توجه شاعران معاصر به محیطی که در آن زندگی می کنند و استفاده از تصاویر و مفاهیمی که در محیط زندگی آنان جریان دارد، اجازه می دهد که شعر شاعران معاصر را بر اساس مناطق اقلیمی از همدیگر تفکیک کنیم البته این ویژگی مختص شاعرانی است که نگاهشان به پدیده های هستی تقلیدی نیست.

ارتباط شاعران هرمزگان با دریا فراتر از رابطه ی سطحی میان انسان و یکی از مظاهر طبیعت است دریا برای شاعر چونان همدم و همدل و همراهی است که در لحظات دل تنگی هم بغض روح اوست و به راز های مگوی روان او گوش فرا می دهد شاعر با ایجاد پیوندی عمیق میان جنبه های درونی و عاطفی خویش با دریا که جزء پدیده های بیرونی و محیطی اطراف است، اشعار زیبایی از خویش به یادگار گذاشته است.

در ادبیات کهن فارسی، دریا در معانی و مفا ?یم مختلف همواره مورد استفاده شاعران و نویسندگان قرار گرفته است . دریا برای شاعرانی که در کنار آن زندگی می کنند فراتر از یك پدیده کاملا طبیعی است . آن ها با صدای آرام و رقص موج ها، موسیقی دلپذیری را فرا می گیرند که کم کم در میان رشته های کلمات شان ریشه می دواند. خیال خود را به سیر پهنه ی آبی و بی کران دریا می فرستند و از تماشای روزانه ی آن الهام جاودانه ای برای سرودن می گیرند، کم کم شاعر و دریا به یك یگانگی واحدی می رسند که هر کدام از آن ها می توانند دریا یا شاعر باشند. برای شاعران دریا نشین دریا و مفاهیم آن کاملا درونی شده است. شاعر برای سرودن، برای تخیل، برای تشبیه و یا به کارگیری هر کدام از عناص

تر از آن که هر روز و هر ساعت و هر لحظ آن را زیسته است. شاعران جـنـوبـی تـاب دوری از دریا را نـدارنـد، بـه ماهی می مانند که

هنري در شعر خویش دریا را دم دست دارد و چه مفهومي سهل الوصول

دوری از دریا برایشان ممکن نیست . حتی زمانی که در کنار این آبی آرام و البته گاهی پریشان زیست می کنند، در فراق و دوری چند ساعته از آن می نالند، گویی همیشه این اضطراب را با خود دارند که شاید روزی دریا را نداشته باشند.

شاعران دریا نشین اگرچه دریا را شاخص ترین مفهوم برای نشان دادن اقلیم و جغرافیای بومی برگزیده اند اما فراتر از این، دریا به مفهومی وسیع تر، سمبلی از میهن ووطن نیز مورد توجه شاعران قرار داشته است. برای این نوع نگاه خاص شاعران به این واژه، نمی توان دوره یا زمانی خاص را قرار داد، شاعران و پدید آورندگان آثار ادبی از دیرباز به دریای جنوب به عنوان سمبلی از میهن و وطن نگاه ویژه ای داشته اند.

شاعر دریا به ناز کی وظرافت کلام خود اشاره دارد اشعاری قابل فهم که مضمون کلام را نازك ولطیف با استادی تمام کنار هم می چینند. به دلیل ارتباط دریا با مردم جنوب مخاطب درك وفهمی درست از اشعار دارد چه شاعری که در شمال این شعر را بشنود همان برداشتی را دارد که یك مخاطب جنوبی دارد. گرمای طاقت فرسای جنوب روحیه ی خشن را به مردم تحمیل نمی کند بلکه مردم خونگرم جنوب را مهمان نواز وسرحال می کند.

آوای کاری دریا از قدیمی ترین وزیباترین ترانه های عامیانه هستند که با آوازی خوش وگاهی هم با دهل خوانده می شود . آنچه در ترانه یا شعر دریا هنگام خواندن ترنم می کنند آهنگی است احساسی که از عمق وجودشان نشأت می گیرد واز زیر وبم وفراز وفرودی دلپذیر برخودار است وگاهی جاشوان چنان این ابیات را می خوانند که خستگی از کار را فراموش می کند . این خود بیانگر این است که پدید آورندگان اینگونه اشعار با وزن عروضی فارسی آشنایی کامل داشتند سرایندگان اینکونه ابیات ناشناخته اند.

☆☆☆

دٔکتراحمدغنی«خسروی»

دانشگاه هرات ، افعانستان

# تأثیر و تأثر زبان دری و ترکی از یك دیگر

# چکیدہ:

دوزبان دری و ترکی در گذر تاریخ با هم ارتباطات و دادوگرفتهای قابل توجّهے داشتہ اند. هر چند کہ از نظر خانوادگے هیچ رابطۂ خویشاوندی به هم نداشته، ترکی مربوط به خانواده زبانی آلتایی اورالی بوده و در دسته بندی نوعی یا ساختمانی جز زبانهایی پیوندی به حساب می آید و زبان دری جزء خانوادهٔ هند و اروپایی و در دسته بندی نـوعي و ساختماني جزء زبانهاي صرفي، ولي باآن هم اين دوزبان تاثير و تاثر زیاد نسبت به هم داشته، به حدی که افراد غیر متخصص و آنانی که از تحقيقات جديد وهمه جانبه علم زبانشناسي ومخصوصا از زبانشناسي تاریخی\_تطبیقی ہے بھرہ اند، گاہ دچار این اشتباہ می شوند که گویا زبانهای ترکی و دری مربوط به یک خانواده بوده، علّتش هم همانا، شباهت های واژگانی فراوانی است که میان این دو زبان وجود دارد . صدها واژه مشترکی که در این دو زبان وجود دارد و همچنین صدها واژه مشترك عربي كه در هر دوزبان استفاده شده، نيز اشتراكات زبان دري و تركي را بيشتر ساخته است . البته تركي لغات عربي را نه به گونه مستقیم بلکه غیرمستقیم از طریق زبان دری وام گرفته، که این امر هم باعث شدہ اغلب فکر کنند، این دو زبان دارای نیای مشترکی بودہ که هر دوزبان ترکی و دری از زبانی واحد انشعاب نموده اند.

# واژگان کلیدی:

زبان ترکی، زبان دری، مغولی، غزنوی، سلجوقی، تیموری، عثمانی، خراسان، هرات.

#### مقدّمه:

ارتباط زبانها در گذر تاریخ امری قابل توجه است. زبانهای دری و ترکی به دلیل داشتن تاریخ مشترك ارتباطات مهمی با هم داشته اند . پس نشان دادن تاثیر و تأثر زبان دری و ترکی بر یك دیگر کار بااهمیتی است؛ زیرا از یك طرف ریشه های واژگانی ترکی و دری که داخل این دوزبان شده، به گونه علمی و دقیق نشان داده می شود و از سوی تحقیق پیرامون این موضوع ارتباط دیرینه دو ملّت بزرگ افغانستان و ترکی را نشان می دهد . در کنار آنکه نسل های جوان این دو کشور دوست و برادر به ارتباطات فرهنگی کشورهای خود مطلع می شوند که این امر نوی یک دیگر تاثیر دانته این دو کشور را مستحکم تر می سازد و بر این دست پاسخ بدهد: زبان ترکی و دری چقدر و در کدام زمینه ها روی یك دیگر تاثیر داشته است و این تاثیر و تأثر روی توسعة فرهنگی این دوزبان چه تاثیری داشته است؟ هدف این مقاله مشخّص نمودن رابطه میان زبان دری و ترکی و مشخّص کردن نقاط عطف این تاثیرات می میان زبان دری و ترکی و مشخّص کردن نقاط عطف این تاثیرات می باشد.

#### نخستین نشانه های تمدن و فرهنگ ترکی در خراسان:

برای اوّلین بار ما به نامسپاهیان ترك در دستگاه های حاكمان خراسان در قرن چهارم روبرو می شویم . این سپاهیان بیشتر برای امور لشكری استخدام و تربیت می شدند(صفا، ۲۲۳:۱۳۸۹) .خواجه نظام الملك طوسی در كتاب سیاست نامه چگونگی تربیت سپاهیان ترك را در امور لشكری را چنین توضیح می دهد: « هنوز در عهد سامانیان این قاعده بر

جای بوده است که به تدریج بر اندازه خدمت و هنر شایستگی، سیاهیان را درجه می افزودند . جنان که سیاهی یی را که استخدام می نمودند، یك سال اورا پیاده خدمت فرمودندی و در ركتاب با قبای زندنیجی(نوعی کرباس که در زندنیج بخارا بافته می شد) شدی و این سیاهی را فرمان نبودی که پنهان و آشکارا در این یك سال بر است نشستی و اگر معلوم شدی مالش دادندی و چون یك سال خدمت كردی و شاق باشی به حاجب بگفتی و حاجب معلوم کردی، آنگاه او را قبایی و اسبی بدادندی با زینکی در خام گرفته و لگامی از دوال ساده، و چون یك سال با اسب و تازیانه خدمت كردی و دیگر او را قراجوری(شمشیر سرکج یا کمر شمشیر) دادندی تا برمیان بستی و سال چهارم کیش و قربان فرمودندي تاوقت برنشستن ببستي وسال پنجم زيني بهتر ولگام موکب و قبای روی داری(نوعی پارچه ) و دبوسی که در حلقه دبوس آویختی . سال هفتم و سال هشتم خیمه شانزدهمیخی بدادندی و سه سربازی نومقرّرشده بدادندی و در خیل او کردندی و او را وشاق باشی لقب کردندی و کلاهی نمدین سیم کشیده و قبایی گنج های در او پوشیده وهر سال جاه و تجمل و خیل و مرتبت او می افزودندی تا خیل باشی شدی پس حاجب شدی . اگر شایستگی و هنر او همه جا معلوم شدی و کاربزرگ از دست اوبر آمدی و مردم دار و خداوند دوست بودی . آنگه تا سے وینج ساله نشدی او را امیری ندادندی و ولایت نامزد نکردندی و البتگین که سپاهی و پروده سامانیان بود به سی و پنج سالگے، به سیه سالاری خراسان دست یافت>>(طوسی،۱۳۸۷: ۱۲۹-.(17.

در اواخر عهد سامانی تعدادی از سپاهیان ترك به مناصب عالیه رسیدند، همین سپاهیان بعد از وصول به مراتب عالیه، خود سپاهیانی استخدام می كردند. چنان كه البتگین هنگامی كه از خراسان بیرون می رفت دوهزار و هفتصد سپاهی ترك داشت(همان: ۱۳۰). بعضی از امرای سامانی رفتاری خشن و کینه توزانه با سپاهیان ترك داشتند، مثل احمدبن اسماعیل(بینام: ۱۳۱۸: ۳۸۷) بیشتر از احمدبن اسماعیل مرداویج بن زیار بود که نسبت به سپاهیان ترك اهانت های زیاد روا می داشت( ابن اثیر، ۳۲۳:۱۳٤۰).

سپاهیان ترك همانگونه که در بغداد تعدادی از خلفا و نوابان شان را از سر راه خود برداشتند در خراسان نیز به آرامی و زیر کی به حذف شاهان سامانی و اطرافیان شان پرداختند و آهسته آهسته در لایه های قدرت نفوذ کردند. چنان که احمدبن اسماعیل و مرداویج و مسعود بن محمود به دست سپاهیان خود کشته شدند(همان: ۳۲٤).

البتگین، فایق، بکتوزون و بساسیری و بسیاری دیگر از سپاهیان سامانیان و آل بویه در اواخر عهد آن دو سلسله نسبت به پادشاهان سامانی و بویوی طریق عصیان پیش گرفتند وبه خلع و حبس آن ها مبادرت کردند. منصور نوح را امرای ترك او کور کردند و از تخت سلطنت برداشتند و برادر او عبدالملك را بر تخت نشاندند(بی نام: ۱۳۱۸: ۳۸۸).

زنان ترك هم در دستگاه امرا و رجال برجسته بسرمی بردند. طبعا از اختلاط و آمیزش آنها با خراسانیان آمیزشی در نسل به وجود می آمد. از جمله عضدالدوله پسررركن الدوله و برادرش ابومنصور هر دو ترك زاده بودند. از همین جمله اند بسیاری از شاهزادگان و فرزندان خلفا و امرا . البته این كار خیلی هم به مذاق بعضی از امرا كه خواهان حفظ نژاد خود بودند، خوش برنمی خورد.

زیبایی زنان ترك در شعر شعرای فارسی تجلی بالا دارد . به خصوص ممدوحین آنها كه اغلب زنان ترك را به ازدواج خود داشتند . می شود مجموعه از شعر شاعران پارسی گوی را كه در وصف زنان زیباروی ترك آمده جمع كرد(صفا:۲۲٦:۱۳۸۹ ). مبارزات نژادی خراسانیان و ترك ها:

با ورود سپاهیان ترك در دستگاه های دولتی و قدرت و نفوذ آنان بر امور و با اذیتی که گاه از اعراب مربوط به دستگاه خلافت در بغداد نسبت به خراسانیان روا داشته می شد، در این کشاکش بین خراسانیان واعراب، ترك ها که در دستگاه های حکومتی نقش برازنده داشتند نیز دخیل بودند. ما نمونه های بسیاری از این جهت هم در شعر آن دوره وهم در کتب تاریخی داریم.

ازهمین حیث است که جاحظ رساله معروف خود را که در ذکر مناقب ترك است به دستور فتح بن خاقان الترکی نوشت تا مگر دلایل و شواهدی برای فضل ترك بر عرب و عجم داشته باشد. لیکن سعی و کوششی از این دست مانع از آن نشد که هر دو نژاد مذکور به ذکر تساوی ترکان مبادرت ورزند. عده های هم به بدگویی از ترك ها در همان دوره پرداختند. چون دامنهٔ نفوذ ترك ها رو به تزاید بود، آنانی که قدرت خود را در خطر می دیدند کوشیدند تا به حسادت نسبت به ترك ها بپردازند. حتی جمعی را بر آن داشتند تا با جعل احادیثی به ذم ترکان بپردازند که ذبیح الله صفا در تاریخ ادبیّات فارسی احادیثی را به نقل از ابن عباس و ابوهریره در این زمینه نقل می نماید( صفا، ۲۲۸:۱۳۸۹).

مبارزهٔ ترك و آریایی یا خراسانی در بیشتر آثار حماسی قرنهای سه، چهار و پنج قمری تقریباً به یك امر عادی بدل شده است. شاهنامه های كه در آن دوره تالیف شده بیانگر همان امر است. علّت هم این بوده كه غلبهٔ تركان در دستگاه های حكومتی هر روز دامنه گسترده تری می یافته است و این امر مخالفان به قدرت رسیدن تركه ا را ناخوش می ساخته است.

مثلًا در تاریخ سیستان بعد از ذکر غلبه سلطان محمود غزنوی در خراسان، چنین آمده است: « وچون بر مـنبر اسلام بر ترکان خطبه کردند ابتدای محنت سیستان آن روز بود و سیستان را هیچ آسیبی نرسیده بود تا این وقت که امیر خلف را از سیستان ببردند به خلافی که مردمان برو کردند تا دیدند آنچه دیدند وهنوز می بینند»(بینام، ۱۳۹۰: ۳۵۲).

از نتایج مهم به قدرت رسیدن ترك ها در دستگاه های دولتی برافتادن خاندان های قدیم خراسانی است. چنان كه آل سبكتگین به تنهایی تمام خاندان های صفاری، فریغونیان، خوارزمشاهیان، امرای جغتای و غیره را از میان بردند و همین تركان پیروز در قدرت در دولت آل بویه آنها را به نهایت ضعف و اضمحلال دچار ساختند.

با نفوذ ترك ها در خراسان مقدار زیادی از اسامی ترکی مانند: بغا، تولون، بکتوزون، بجکم، اشناس، ایتاخ، سنقر، انوشتگین، البتگین، سبکتگین وغیره وارد زبان فارسی گردید . این وضع با به قدرت رسیدن ترك های سلجوق در خراسان و طوایف دیگر ترك در قرن پنجم قمری شدّت بیشتری یافت و سیلی از واژگان ترکی وارد زبان فارسی شد که این امر خود به غنای زبان فارسی افزود(صفا:۱۳۸۹، ۲۲۹).

# غلبة تركان بر خراسان:

سلسله های ترك از پایان قرن چهارم به وسیلهٔ البتگین و جانشینان او شروع شد. چیزی از شروع حکومت غزنوی نگذشت که آل افراسیاب نیز با حمله بر ماورالنهر و برچیدن حکومت سامانی، روی کار آمدند و سلسلهٔ شاهان ترك نژاد به زودی به چند شعبه انقسام یافت.

سلسله های ترك به سرعت حوزهٔ وسیعی از دره ٔسند تا سواحل مدیترانه را در اختیار و حاکمیت مطلق خود قرار دادند.

سلسله های خرد و کوچکی که در اقصا نقاط خراسان باقی مانده بودند، باج گزار حکومت های ترك شدند. به همین علّت تعدادی از آنها باقی ماندند. مانند سلسلهٔ آل باوند و سلسلهٔ شروان شاهان در آذربایجان که اگر قدرتی یافتند دورهٔ آن کوتاه بود. آنها نیز به سرعت در برابر ترکان جنگاور به زانو در آمدند، مانند آل شنسب غور که اگر چه یک امپراطوری نیرومند در نواحی از افغانستان امروز و هندوستان به وجود آوردند؛ لیکن آنها نیز به زودی در نتیجۀ غلبه ترك ها دچار ضعف و انقراض شدند.

بعد از دورهٔ سامانی مهمترین مرکزی که ترك ها در آن گرد آمده بودند، دستگاه سلطان محمود غزنوی و پسرش سلطان مسعود غزنوی بود. بعد از زوال حـكـومت آل سبكتگین سلجوقی ها دراین باب از سنّت غزنوی ها پیروی كردند.

ترك ظاهراً در آغاز امر نام يكى از قبايل اورال و آلتايى و شايد نام يكى از سلالـه هـاى پـادشـاهـى آنـان بوده است كه براى نخستين بار در قرن ششم معمول شد( صفا، ١٣٨٩: ٧٨).

چون امپراطوری ترك در اواخر دورهٔ ساسانی و اوایل عهد اسلامی با دولت ساسانی و با دولت خلفا در سرحدات ماورالنهر همسایگی داشت، نام ترك بر همه قبایل ترك كه از این پس در این نواحی پدید آمدند، اطلاق گردید.

در آثار جغرافیه نویسان اسلامی از حدود قرن سوم و چهارم قمری، کلمه ترك همه جا به همین معنی ثانوی خود برای تمام همان مردمان ترك نژاد گفته می شد. آنان پنج قومی را که زبان واحد داشتند، به نام ترك یاد کردند: تغز غز، قرقیز، کیماك، غز و خرلخ. اینان حوزهٔ بسیار وسیعی را در اختیار داشتند . حدودالعالم اطلاعات مفصلی راجع به ترك ها و سرزمین های تحت امر شان در اختیار ما قرار می دهد(بی نام، ۱۳٦۹: ۲۵ تا ۵۰). ابن حوقل نیز معلومات دقیقی درباره ترکان و حدود مساکن آنها در اختیار ما قرار می دهد(ابن حوقل، ۱۳۹۰: ۱۶). زبانی که در میان این قبایل استفاده می شد زبان مشترك ترکی بود و این زبان لهجهٔ عام ورسمی آنان به حساب می آمد. پیشرفت نژاد ترك در مناطق خراسان و ماورالنهر:

نخستین مرکز قدرت ترك ها در سرزمین های خراسان و ماوراالنهر شهر کاشغر و بلاساغون بود . منشه امرای متعدد ترك آل افراسیاب همین دو شهر ترکستان شرقی بود که حق تقدم در این امر با بلاساغون بود . شروع کشورگشایی ترك ها در ماورالنهر و خراسان در سال ۳۸۲ قمری بود که در سال ۳۸۹ تقریباً تمام اراضی شمال زرافشان تا نواحی سمرقند و بخارا به تصرف شان در آمد. پیشروی ترك ها ادامه داشت تا به ترتیب سایر مناطق به تصرف آنان درآمد.

نتایج تسلط ترك ها در خراسان و ماورالنهر :

حاکمیت ترك ها در این سرزمین ها موجب تغییرات عظیمی در اصول عقاید سیاسی، اجتماعی، فرهنگی و حتی تغییر رسوم و آداب این مناطق گردید . از ویژگی های مهم ترکان این بود که چون تازه به دین مین اسلام گرویده بودند، به مبانی دینی سخت معتقد بوده از منکرات اغلب دوری می گزیدند به همین علّت مردمان بومی به ترك ها باور زیاد داشته صداقت و دینداری شان را می ستودند.

تعدادی از قبایل ترك از جمله قراخانیان و سلجوق ها از كلمه تورانی استفاده نموده، اشتقاق این اسم را از تور نام فرزند فریدون پادشاه بزرگ آریایی به حساب آورده ، تا بتوانند بنابر عادت آریایی ها بر آنها حكومت كنند. ذبیح الله صفا كلمۀ تورانی را آریایی می داند، یعنی آریایی هایی كه در گذشته های دور به مناطق اورالی آلتایی رفتند و اصل كلمه توئیری را آریایی به حساب می آورد(صفا، ١٣٦٣: ٦١٠– ٢١٦) زمانی كه سلاجقه امپراطوری وسیع خود را تشكیل دادند بعد از مدّتی آرامشی در اوضاع پدید آمد . گرچه میان امرای سلجوق مثل قاورد، ملكشاه، امیر تتش و سلیمان بن قتلمش كشمكش هایی رخ می داد ولی این كشاكش ها چندان صعب نبود و زود به آرامش بدل می گشت. از خوش شانسی های دولت سلجوقی یکی این بود که میراث دار سیستم منظّم حکومتی بود که از دولت غزنوی به ارث بود به همین علت دولت سلجوقی توانست خیلی زود روی پای خود بایستد و از همان شیوهٔ حکومتے ، استفاده کند که از سلف خود غزنوی ها به ارث برده بود.

سلجوقی ها نیز همانند غزنوی ها از رجال و مشاهیر دانش و معرفت خراسان و وجود وزرای دانشمندی چون: عمیدالملك كندری، خواجه نظام الملك و دیگران در امور حكومت داری سود فراوان بردند. خواجه نظام الملك نه تنها به حفظ تشكیلات دورهٔ غزنوی و ادامه آن توفیق یافت و قسمت اعظم آنها را اجرا كرد كه توانست بسیاری از آنها را در كتاب سیاست نامهٔ خود مدون ساخته، مانند دستور كار برای دیگران برجای نهد(صفا، ۱۳۸۹: ۱۱۹).

اوضاع و احوال اجتماعی عصر سلاجقه در آثار شعرا و نویسندگان تبلوری خاص دارد. گویا آنچه از آن روزگار باقی مانده و به قلم بزرگان علم و ادب و شعر باقی مانده خود حکم تاریخ کامل آن را دوره را دارد. کمتر شاعری است که از وضعیّت اجتماعی، سیاسی و فرهنگی زمان خود یادی نکرده باشد.

#### خانواده شناسی دوزبان:

زبان ترکی متعلق به خانواده آلتایی\_اورالی و مربوط به شاخه آلتایی است . این شاخه خود دارای سه گروه مهم ترکی، مغولی و تنگوسی است . تـرکـی مهـمتـرین شـاخـه این خـانواده بوده، بیشترین تعداد گویشوران را داراست.

ترکی دارای زیر مجموع های از چند زبان در آسیای میانه و کهنترین زبان از شاخه آلتایی می باشد که آثار بازمانده از آن مربوط به قرن هفتم میلادی می رسد. شاخه مغولی گروه آلتایی شامل زبان خلخی یا قرلقی است که زبان رسمی کشور منگولیااست. امّا زبان دری مربوط به خانوادهٔ هند و اروپایی، جزء شاخهٔ هندی-آریایی بوده و زیر مجموعهٔ آریایی جدید به شمار می رود که از قرن هفتم میلادی در حوزهٔ وسیعی از عراق عجم و سراسر خراسان و ماورالنهر گویشوران بیشمار داشته و دارد.

شروع و شیوع ادب ترکی در خراسان قرن نهم هجری: همان زمانی که شعر و نثر دری بر اثر تشویق حکام تیموری، ترکمن ها و عثمانیان رواج داشت، یک زبان ادبی دیگریعنی ترکی نیز در قرن نهم در سرزمین های ما رواج یافت . این زبان در خراسان و توابع آن بنیادی استوار یافت . عناصر ترك زبان ماورالنهر خاصه تیموریان و خاندانهایی وابسته به ترك نژادها همچنان تركم نها ، قراقويونلو و آق قويونلو و تركان آسیای صغیر که اصلاً از تغزا وغوزهای آسیای مرکزی بودند، بر اثر معاشرت و آمیزش با مردمان این دیار و ارتباط دایم با زبان دری و حق اشتغال گروهی از آنان به شعر دری، تدریجاً برای ایجاد آثار ادبی به زبان رایج بین خود مهیا می شدند . یعنی ترکیبات و تعبیرات و تشبیهاتی که در اختیار ترك زیانان مذکور قرار گرفته، وسیلهٔ طبع آزمایی آنان در شعر وادب قرار گرفت. این امر خود سرمایهٔ کارشان در نثر و نظم ترکی شد و به آنان فرصت داد تا به آسانی و بی حاجت به طی قرون و عبور از مراحل مختلف تحُول ادبیّات جدید ترکی را به وجود آورند که در این دوره ادبيّات دو کشور افغانستان و ترکيه با زبان های دری و ترکی هركدام روى يك ديگر تاثير قابل ملاحظه اي دارند.

در زبان و ادبیّات ما شعر و نثر به زبان ترکی گفتن امر تازه ای نیست. در حقیقت به وسیلهٔ شاعران دری گوی مثل سلطان ولد فرزند مولانا جلال الدّین محمّد بلخی و شاه قاسم انوار و قبولی و امثال آنها آغاز شد . ولی نضج واقعی آن در زمان تیموریان به ویژه تیموریان هرات حاصل گشت . زیرا از اوایل آن دوران است که به نام گروهی از ترکی سرایان صاحب دیوان برمی خوریم مثل: میر حیدر مجذوب، لطفی، نصیبی، قطبی، لطیفی، میر علی کابلی، میر حیدر ترکی گوی و جز این ها. در کنار این ها حق شاهان و شاهزادگان را هم باید در نظر گرفت که به دری و ترکی طبع آزمایی می کردند . مثل امیر علیشیر نوایی وزیر معروف دوره تمیوری ، آصفی هروی و فخری هروی که درباره خلیل سلطان پسرمیرانشاه (۸۱۲ ـ ۸۰۲ هجری) نوشته که به نظم ترکی مشغول بود و اییاتی از اشعار ترکی او را نقل کرده اند (فخری هروی، ۱۳٤۵: ۳٤ ونوایی، ۱۳٤۱: ۱۲۵).

اسکندرمیرزا (م ۸۱۸۸) پسر میرزا عمر شیخ بن تیمور شاعری به نام مولانا حیدر ترکی گوی را در دربار خود داشت که امیرعلیشیر نوایی او را از استادان شعرای ترك برشمرده است(همان: ۱۲٤ ).

مولانا حیدرترکی گوی که مداح اسکندرمیرزا بوده، دومثنوی به ترکی داشته است به نام "مخزن الاسرار " و "گل و نوروز " که هر دو را برای اسکندرمیرزا سروده است( فخری هروی، ۱۳٤۵: ۳۵-۳۵) همین کتاب روضه السلاطین اشعاری را از اسکندر میرزا به دری نیز نقل نموده است. پسر دیگر عمر شیخ میرزا یعنی سیّداحمدمیرزا( متولّد ۷۹۲) در قالب غزل و مثنوی اشعاری به دری دارد. او شعر ترکی نیز می گفت که اشعار به ترکی از او نقل شده است.

قراقویونلو(م. ۸۷۲) نیز دیوانی شعر ترکی و فارسی دارد که در موزهٔ بریتانیا موجود است.(صفا،۱۳۸۹ : ۱٤۷ )

ادب ترکی در اواخر قرن نهم و اوایل قرن دهم هجری با ظهور شاعران و نویسندگان بزرگی چون امیر علیشیرنوایی و ظهیرالدّین محمّد بابر مولف "تزك بابری"، از جمله کسانی اند که در این دوره شعری ترکی را در هرات به حدّ اعلای کمال آن رساندند. این دو شاعر و نویسنده از همه قالب های شعری دری در شعر ترکی استفاده نموده، منظومه و دیوان های ارزشمندی را ترتیب دادند. حتی امیرعلیشیر نوایی در کتاب "محاکمه اللغتین" خود از حکومت میان دو زبان دری و ترکی یاد می کند. امیرعلیشیر نوایی رجحان و برتری را به زبان ترکی نسبت به دری می دهد.

امیرعلی شیر نوایی شاعر ترك عصر تیموری آثار متعددی به تركی نوشت كه باعث غنای ادب تركی گردید و این خود دست مایهٔ شاعران بعد در ادب تركی گردید كه آن را غنای بیشتر بخشیدند.

توسعه یذیری ادب ترکی در قرن نهم در هرات و توابع آن ما را به موضوع دیگری مطلع می کند که نفوذ لغات ترکی جغتایی در زبان دری و استعمال عده ای کلمات و ترکیبات مغولی است که در دوران پیش به زبان دری راه یافته بود. در کتب تاریخی مهمی در آن دوره ، از جمله: "ظفرنامه شامى"، "ظفرنامه شرف الدين على يزدى"، تا "مطلع السعدين"، "روضه الصفا"،" حبيب السير" وغيره تركيبات وكلمات تركي فراوانی را می بینیم که معلوم است که چنین عبارات و ترکیب ها و واژگانی در تشکیلات لشکری و کشوری زمان استفاده و کاربرد رسمی و معمول داشته است و از آن طریق در آثار منشیان راه می یافته است. در شعر دری این دورہ نیز مثل قرن هشتم کلمات ترکی فراوانی را می بینیم که از سوی شعرا در اشعار آنهاستفاده می شده است. مانند قبولی شاعر، شاه قاسم انوار، ابن حسام، لطف الله نیشابوری، آذری، کاتبی و دیگران. کـلـمـات ترکی و مغولی که توّسط شاعران آن دوره استفاده می شدہ از جملہ این ہارا می توان دید: پرلیغ، پرچم، قایو، قایوحیان، باور جے، بیتکچے، نوٹین، آل تمغا، تمغا، قوقون، ایلچی و غیرہ. نقش يرليغ كمالش رحمته اللعالمين صرف توقيع جلالش ياوسين وطاوهاست ساخته چون پرچم مصطفوی جعد شام روز دل افروز را بر رخ رخشان حجاب گر پوستین کنیم ذره بر بدن رواست از دست مشت قاپوی قاپوچیان برف (ابن حسام)

باورچی و ندیم و بتکجیش برفلك با طلوع و طبع و فرمان خور شید و ماه و تیر از ارودی قضا یافت نوئین نامی آخر یرلیغ باستانی ز امضای حکم اوّل (لطف الله نیشابوری) آن نبینی که صاحب تمغا می نهد داغ جمله بر کالا دمی که می گذرد زآن نشان مجوی دگر چرا که ایلچی عمر بینشان گذرد (آذری) تم عار بریشم گشت جوید یار جان تمغا بله ابریشم تاریك را باشد گران تمغا تتم تار بریشم گشت جوید یار جان تمغا بله ابریشم تاریك را باشد گران تمغا زنهار در قوقون به حقارت نظر مکن چون رشك کوزههای نبات است خربزه داری از حق ملکت بیمنتها یر لغش الله یهدی من یشا

غیر از این ها نمونه های فراوان دیگری نیز از جمله مفردات و ترکیا فراوان ترکی در زبان دری آن روزگار دیده می شود. ترکی و ترکی گرایی در زبان فارسی دری همچنان که از قرن چهارم هجری شروع شد تا قرن چهاردهم نیز ادامه یافت و کلماتی در این دوران نیز وارد زبان دری گردید. مثل: قورچی( سرباز یا محافظ ) تواچی( حسابدار) شیلان ( هنگام صرف طعام)، یراق( ساز و برگ ) الکا( قسمتی از ولایت )، بلوك ( ناحیه، بخش)، یورت(سرمنزل ) قشون( سپاه )، یورش( هجوم )، قایچی ( حاجب )، قوشچی( بازدار)، جیبا( سلاح )، جیا خانه( انبارسلاح )، قورخانه( زراد خانه )، ایلغار( حرکت تند، هجوم )، جوانغار( میسره )، برانغار( میمنه )، قدغن( ممنوع، منع )، قروق( مخصوص، ویژه )، آذوقه(توشه ) چپاول( غارت )، قمچی( تازیانه )، قیچی( مقراض )، تالان ( تاراج)، ییگ و ییگم، قشلاق، باتلاق، اجاق، رواق، تاق، منقل، منقلای(جلوال)، لو(پسوند در مورد عشیره و قبیله )، ایماق، قشون، قزل، منقراوال )، لو(پسوند در مورد عشیره و قبیله )، ایماق، قشون، قزل، اخترمه(غنیمت)، قیلوقه(نوعی شکنجه )، ساخلویا قشله، سیورغان(تیول) سیورسات(ملزومات) و ده ها کلمه دیگر.

ثروت سرشار شاهان عثمانی و تسلّط آنان بر بخش های بسیار پهناوری از کشورهای اسلامی باعث شد که دربارهای شان مرکز اجتماع گروه بزرگی از دانشمندان و ادیبان دری زبان و عرب زبان گردد. دسته بزرگی از علمان، دانشمندان و ادیبان به دلایل گوناگون و با وضعیت ناگواری که در بسا از مناطق افغانستان و فارس وجود داشت ، ترك دیار نموده، به دربارهای سلاطین متمول و دست و دل باز عثمانی پناه برده، در آنجا از آسایش و نعمات وفوری که در انتظارشان بود سود بردند و در آنجا با روحیهٔ آرام دست به تالیف کتب مهمی به دری و عربی زدند. علاوه بر این بر اثر توّجه خاصی که پادشاهان عثمانی و بزرگان دولت شان به زبان و ادب دری داشتند، پایتخت آنان از پناه گاه های بزرگ شاعران زمان و محل گرد آمدن نسخه های فراوانی از کتاب های دری است که تعداد معرای راز جنین کتابهای ارزشمندی در موزه های کشور ترکیه و بسا از موزه های کشورهای دیگر وجود دارد.

بعضی از کتاب های مهمی که در علوم و فنون مختلفه در ترکیه عهد عثمانی نوشته شده، مثل:" مفتاح السعاده" تالیف طاش اکبرزاده، "کشف الظنون" از حاجی خلیفه، ایضاح المکنون"از اسماعیل پاشا، "هدیه العارفین" در ذکر نام و بیان خلاصه احوال مولفان، شاعران، عالمان، ادیبان دری گوی و عربی و ترکی و جز آن می باشد. گذشته از اینها چون زبان دری در حوزهٔ این امپراطوری پهناور به عنوان زبان دوم و سوم دولتی و اشرافی به کار می رفت؛ آثار استادان و شاعران بزرگ زبان و ادییّات ما چون، سعدی، مولوی، حافظ ، جامی و دیگران رواج داشت و در خاندان های بزرگان و رجال و اشراف برای فرزندان شان تدریس می شد. اگر در سرزمین های ما در آن دوره ادییّات و مسایل فرهنگی به انحطاط همراه بود، حدّاقل حوزهٔ عثمانی و کشور پهناور ترکیه این کمبود را تلافی نمود و نگذاشت فرهنگ و ادب دری تضعیف گردد(صفا، ۱۳۸۹: ٤٦).

آمیزش زبان فارسی با لغات ترکی: در بحث های پیشتر اشاره کردیم که قرن پنجم و ششم قمری دورهٔ تسلّط و نفوذ ترك ها به خراسان است. این نفوذ از راه مهاجرت جمعی قبایل مختلف ترك نژادها به مناطق مختلف خراسان و سکونت آنها در نواحی مختلف خراسان بزرگ صورت می گرفت . از آغاز قرن پنجم به دست های مختلف نـ ژادهای تـ رك برمی خوریم که در ناحیهٔ وسیعی از ماورالنهر، خراسان، و فارس سکنا گزین می شوند.

از نتایج مستقیم این مهاجرت ها انتشار فراوان اصطلاحات اجتماعی، نظامی، اداری و فرهنگی ترك ها و همچنین رواج بعضی از مفردات لهجات تركی و اسامی تركان در این سرزمین است . اگر بخواهیم ابیات و یا جملات و كلماتی را كه از تركی در شعر و سخن نویسندگان آن دوره وارد زبان فارسی شده، همه را برشماریم سخن به درازا می كشد، فقط به اندكی از آنها اشاره گذرا می نماییم:

تن گرچه سوو اکمك از آنان طمع کند کی مهر شه باتسز بغرا بر افکند ( خاقانی ) خردم یزك فرستد به وثاق خیلتاشی ادبم طلایه دارد به یتاق پاسپانی به سرای ضرب همّت به قراضهیی چه لافم؟ چه زید به پای پیلان الچوق تر کمانی؟ ( نظامی ) تا به دست شعشعه این خوشوشاق تیغ زن با نگاه لولوی شب را هر سحر یغما دهد ( جمال الدّین عبدالرزاق ) ای ترك هچهره چه باشد اگر شبی آیی به حجرهٔ من و گویی: قنق گرك ( سوزنی سمرقندی ) توضیح لغات این بیت ها: سواکمك: آب و نان . یزك: مقدمت الجیش یا قراول. یتاق: پاس داشتن. الچوق: الاچیق. وشاق: غلام مقبول. یغما: نام یکی از قبایل ترك و این جا به معنای غارت. قنق گرك: مهمان می خواهی.

اشعار بی شمار دیگری از این دست داریم که بیانگر نفوذ زبان ترکی در زبان فارسی دری است که شعرای آن دوره به ذوق و خواست درونی خود از آن در کلام خویش استفاده می-کردند . کلمات دیگری از قبیل: یتاق، چاپار اولاغ، قلاووز( سواران محافظ لشکر)، آتاش( همنام) و تاش به معنی مشارکت در کلمات خیلتاش، خواجه تاش، الغ باربیک ( حاجب کبیر) و واژه های فراوان دیگری که در نظم و نثر فارسی آن دوره به کار رفته و وارد زبان فارسی\_دری شده است.

بسیاری از اسامی ترك از آنجا که نام افراد امارت یافته و شاهان و سلاطین ترك نژاد بوده در میان مردم متداول و معمول شد . بعضی از القاب این دوره که قبلا عربی یا هم دری بوده از کلمات ترکی انتخاب شده است مانند منکبرنی لقب جلال الدین پسر محمد خوارزمشاه و غورسانجی به معنی غور شکن که لقب رکن الدین پسر دیگر سلطان محمد خوارزمشاه بوده است و بسیاری از اینگونه کلمات و ترکیبات ( طوسی، ۱۳۷۸: ۱۲۲۶ و راوندی، ۱۳۸۵: ۱۳۸۲، ۱۷۳، ۲۷۹، ۳۹۰، ۵۳۵ و ۳۲۷).

در همین آوان که وضعیت خراسان آشفته بود یك تن از شاعران بزرگ خراسان اسدی طوسی دیار خود را ترك گفته به آذربایجان مهاجرت کرد و همانجا ماند تا درگذشت . اسدی طوسی کتاب لغت فرس خود را بیشتر برای ترکانی نوشت که درست زبان دری نمی دانستند و یا حداقل در معنای بسا از لغات دری مشکل داشتند . این کتاب هم در رواج لغات دری میان ترك زبانان و در کل زبان ترکی تاثیر مهم داشته است.

نفوذ زبان ترکی در زبان فارسی دری در قرن هفتم و هشتم: در قرن هفتم و هشتم یـس از غلبه مغول در خراسان و قرار گرفتن در اقتدار حكومتي زبان تركى على الخصوص تركى مغولي خيلي بيشتر از آنچه درقرون گذشته مروج بود لغات و اصطلاحات ترکی داخل زبان فارسی دری گردید. بعضی از آن کلمات چنان در زبان دری رواج یافت که تا امروز جز کلمات مروج و فارسی شده به حساب می آید. تعداد زیادی از این لغات در کتبی که در آن دوره نوشته شده ، درج می باشد که بعضی تا امروز صورت استعمال در زبان فارسی دری را دارد و بعضي از رواج افتاده است. تعدادی از آن کلمات که در کتب آن دوره درج شده عبارت اند از: قوريلتاي: شوراي سلطنتي، جمعيت يادشاهزادگان. ياسا: قانون. به یاسا رساندن: مجازات کردن. چپاول: غارت. ايلچي: نماينده ورسول. نویان، نوین: شاهزاده که در فرهنگ فارسی نوبان ضبط شده است و فارسی سرہ محسوب گردیدہ است. بیتکچی: منشی جمع و خرج، مستوفی. يام: چايارخانه اردو: سیاه و محل استقرار سیاهیان. يورش: حمله و هجوم. یورت: قرارگاه. قراول: پاسبان. ايلغار:هجوم بن هكن. ایل: مطیع

تومان: پول مروج فعلى ايران . از تركيب اميرتومان و لغت تومان به معنى ده هزار دینار از آن است. موجولكا (مجلكا): تعهد نامه، تضمين نامه يا تضمين خط. ترخان: عنوان امرا و اشراف لشکر که بعد از نویان بودند. بیلیك: سخنان ثبت شده خان، مجموع بیانات هریك از خانان كه حكم احادیث را در اسلام داشت و بدان ها استناد و عمل می شد. کوچ: رحلت وعزیمت. يرليغ: فرمان. اينجو: مهمور وصول ماليات. تمغا: مهر، آل تمغا به معناى مهر سرخ سلاطين مغول و تمغاچى يعنى مهردار. برچاق: بند شمشیر و سلاح های دیگر. یایزه: انعام و مستمری و لوح های از زر و یا سیم و یا چوبی که به اختلاف مراتب عنايت از طرف خان به کسانی که مورد تشویق قرار می گرفتند، دادہ مے شد. كنگاش، كنگاج: مشورت. خان: رئيس قوم. خانم: بانوى خان، خانم خانه. قاآن: يادشاه. آقا: بزرگ و سرور که عنوان شاهزادگان بلافصل و پسران و برادران یادشاه بود. آینی: آقازاده، فرزندان شاهزادگان. آروق: خانواده و دودمان. ایقاق: سخن چین و نمام، سخن چینی و نمامی. ایناق: خواص و بستگان.

قشلاق: يورت زمستاني. ييلاق: يورت تابستاني. کومك، کمك: یاری و همراهی. قلان: ماليات، خراج. ایاسه، ایاسا: قانون، مجازات کردن. پرچم: موی دم ویال اسب که بر بالای بیرق می بستند به نحوی که افشان شود. ایـنکه اشتباها به معنی درفش به کار برده می شود گویا اینکه این کلمه فارسی است. جول، جول کردن: مسحور کردن. داغ، طاغ، طاق: كوه چنان كه درقره داغ و آلاطاق. باورچي: خان سالار. ايلخان: فرمانرواي متابعان. نظایر این کلمات و مشابه این ها به وفور از دوره حاکمیت غزنویان بعد هم سلجوقیان و مغول ها و تیموریان در گفتار عامه مردم و کتب گوناگون خاصه در کتب معتبر تواریخ از جمله، تاریخ جهان گشای جوینی، تاریخ وصاف، جامع التواريخ رشيدي، ظفرنامه نظام شاهي، ظفرنامه شرف الدين على يزدى وجزاين ها به كاررفته است. آنچه را نمونه آوردم تنها اندکی از کلمه ها و عبارات ترکی مغولی بوده که در خراسان و در مدت طولانی در کتب فارسی \_دری و گفتار عامه مردم در زمره اصطلاحات اداری و نظامی به کار می ¬رفته است . امروز هم تعداد زیادی از آن ها جزء زبان دری شده که کسی تصور این را ندارد که گویا این کلمات ترکی یا مغولی است. در کلام شاعران دری گوی نیز تعداد زیادی از کلمات ترکی و مغولی از قرن پنجم به بعد مورد استفاده قرار گرفته است از جمله: سیف فرغانی، خاقانی، نظامی، مولوی، سعدی، حسن متکلم، نزاری، خواجوی

کرمانی، اوحدی مراغ های، حافظ و دیگران. از شاعران معروف آن عصر پورب های جامی به ساختن ابیات ملمع از كلمات تركى-مغولى به فارسى درى معروفاست. وگاه قصاید کاملیدارد که در آنهابسیاریاز کلماتمغولی – ترکیرا آورده است . از جـمـلـه قـصيـد هـاي كـه دولتشاه سمرقندي نقل كرده است: خون شد دل چریك و رعایا و لشكری در یرلغ غم توزبس ناله های سخت ايلغار كرده همجون قشون نكودرى هندوستان زلف ترا چشم ترك تو کردند مشق بر رخ توخط او یغوری قامان ترههای تو چون کلك بخشیان از یار غوی هجر تو بر خاست داوری تا باسقاق عشق تو در ملك دل نشست تمغای سرخ بر ورق زر جعفری تمغاچی غم تو زد از اشك آل من سور غامشی نمیکند از راه کافری.. الخ کردم تکشمسیی لبت جان، ببوسه های (سمرقندی، ۲۰۲۱:۲۰۲–۲۰۰)

از همین دوره است که ساختن اشعار ترکی به وسیله شاعران دری <sup>-</sup>گوی و آوردن آنها در دیوانه های خود و ساختن اشعار ملمعی از دری و ترکی و برعکس آن مروج گردید(صفا، ۱۳۸۹: ۳۰۸) .در رباب نامه سلطان ولد پسر مولاناجلال الدین محمدبلخی ۱۵۲ بیت شعر ترکی همچنین در دیوان سلطان ولد و نیز در دیوان کبیر مولانا جلال الدین محمد بلخی \_رومی کلمات ترکی بسیاری به کار رفت ? است. این نیست مگر تاثیر مستقیم حکومت ترکان در طول قرن های پنجم و ششم هجری قمری که همراه با غلبه و حاکمیت زبان ترکی در سازمان های کشوری و لشکری خراسان بزرگ به همراه بوده است.

طبیعتاً عکس این سخن در تاثیر زبان فارسی بر زبان ترکی نیز صادق است. چنانچه در دوران ضعف سلاجقه و با روی کار آمدن آل عثمان در سرزمین ترکیه امروزی در آسیای صغیر پیشرفت زبان دری شدت بیشتری یافت . چون زبان فارسی \_دری در روم یا کشور ترکیه امروزی یك زبان شناخته شده و متداول ادبی بود، که همراه فتوحات شاهان عثمانی به نواحی جدیدی رخنه کرده که شاید بدون تشکیل چنین دولتی هیچ گاه در آنها نفوذ نمی یافت. -

شاعران فارسی گوی عثمانی نسب :

از میان شاعران عثمانی تا اوایل قرن دهم قمری چند شاعر خوب را می شناسیم که به فارسی و ترکی شعرهای زیبا و دلپذیر می سرودند. سلطان سلیم(۹۱۸ – ۹۲۲ هجری) از شعرای خوب زبان فارسی بوده است . فخری هروی در مورد شعر گویی سلطان سلیم می گوید: «به شعر گفتن بسیار میل داشته، اکثر شعرا و عرفا به شعر او مایلند، علی الخصوص شعر را به زبان فارسی نیز می گوید . دیوان اشعارش را تمام دیدم »(فخری هروی، ۷۲:۱۳٤۵ – ۷۲).

شاهزاده سلیم در اشعار خود را سلیم و گاه هم سلیمی می-خوانده است. از غزلهای اوست:

در عاشقی دو دیده من چون گریستند خوبان خجل شدند و همه خون گریستند از غم بسوختند چو دیدند حال من آنان که بر ملامت مجنون گریستند در خنده خواندند بتان نامه ام ولی آگاه چون شدند ز مضمون گریستند بر درد من فزون ز رقیبان سنگدل از دوستان زیاده چو جیحون گریستند در فکرم ای سلیم که چون گشت حالشان آنها که دور از آن لب میگون گریستند بعد از سلطان سلیم که پرش سلطان سلیمان ( ۹۷۶ ـ ۹۲۲ هجری ) هم شاعر خوبی بود که به دری و ترکی شعر میسرود و در هر دو زبان محبی تخلص میکرد. این مطلع از اوست:

دیده از آتش دل غرق? در آبست مرا کار این چشمه زسر چشمه خراب است مرا و یا این غزل از سلطان سلیمان عثمانی : باز آشفته ام از حسرت عنبر بویی بسته شد جان و دلم در گرهٔ ابرویی

از که پرسم خبرش بازز که جویم، چه کنم؟ دل آواره که گم ساخته ام در کویی آه از این دل که شد آشفته زلف سیهی وای از آن دید? که آموخته شد با رویی او به صد ناز درون دل من جلوه کنان من دیوانه نظر می کنم از هر سویی خلق گویند دل و جان محبی که ربود؟ راست گویم که افسون های لب دلجویی ( صفا، ۱۳۸۹:۱۳۸۹ )

مروری فشرده بر لغات مشترك میان ترکی و دری: در این دوره طولانی که بیشتر از هشت قرن را در بر می گیرد، رواج زبان ترکی و نفوذ آن در اصطلاحات دیوانی و در حوزه های امارت و محومت بویژه در میان طبقه سپاهی، امتدادی بود که از دوره غزنوی شروع شده تا دوره های تیموری و مابعد آن ادامه یافت و زبان و ادب ترکی بوسیله شاهان و حاکمان ترك به قوت مورد حمایت قرار گرفت و در تمام این مدت این روند هر گز از رواج نیفتاد. پیداست که شاعران ترکی گوی بسیاری بودند که هم به ترکی و هم به دری شعر می گفتند. مراه با نمونه های شعری آن درج و ضبط نموده است. طبیعتا قدر تمان بودن فرمانروایان ترك باعث گردید، تا رابطه میان ترکی و فارسی تقویت یافته، نفوذ هریك از این دو زبان بزرگ بر دیگری شدت بیشتری یابد.

به عین ترتیب زبان ترکی نیز در طول این مدت فهرست عریض و طویلی از کلمات دری را شامل زبان خود ساخته که امروز تمام آن کلمات و اصطلاحات جز زبان ترکی گردیده است . همچنان که یک دری زبان از یاد برده که کلمه قاشق را از ترکی گرفته است، یک ترک زبان نیز تصورش را هم کرده نمی تواند که مجموعه عظیمی از کلمات دری را جز زبان خود ساخته است . به عین ترتیب همچنان که ما تعدادی از کلمات عربی را از طریق دری وارد زبان ترکی نمودیم، ترک زبانان نیز کلمات عربی زیادی را از طریق ترکی وارد زبان ما ساخته اند که دارالفنون و علوم اجتماعی و ده ها کلمه دیگر بیانگر همین امر است. **فهرستی از لغات فارسی وارد شده به زبان ترکی** ما در این جا فقط تعدادی از کلمات دری را که وارد زبان ترکی گردیده و امروز در زبان ترکی استفاده می شود درج می نماییم تا مشتی باشد نمونه خروار:

۱- آبدست ۲- اوستایی پهلوی ۳- آفت ٤- چرك ٥- افسون ۲- افشاایتمك كردن ۲- رنگ- پهلوی – ۸- سیر ایتمك ۹ – آرزو یه -۱۱گرزیهلوی – ۱۱\_گوشه = کوشه. ۱۲– آش سنسکریت– ۱۳– آتش یهلوی- ۱۶ - بابا ۱۵ - بخشیدن = بخشیتمك ۱۲ - بی نماز. ۱۷ - چابك یا چایك یهلوی. ۱۸ - بازار - یازار - یه ۱۹ - شنبه = شمبه - ۱۷ ۲۰- چهار شمبه و پرشمبه - ۲۱ - چمن ۲۲ - گیاه شناس ۲۳ - نا+ چار = جاره سیز. ۲۲ - یشیمان پهلوی را پیشمان گویند - ۲۵ - آیینه پهلوی -۲۱ - شهر یهلوی - ۲۷ - زمین یهلوی - ۲۸ - زنجیریهلوی - ۲۹ - یویشان یهلوی. ۳۰- یرهیز - یهلوی- ۳۱- یرده یهلوی ۳۲- یادشاه ۳۳- انار= نار ۳۲- کمانچه ۳۵- دفتر ۳۲- فریاد = پهلوی. ۳۷- شوخ = شوخا ترکی عثمانی -۳۸- هنر فارسی و یا صنعت عربی را بکار می برند. ۳۹-موسم بهار ترکیب عربی فارسی پهلوی است (۱۹) ٤٠ - برابر پهلوی ٤١-استاد يهلوى(٢٩) ٤٢ - نماز= يهلوى(١٠٣) ٤٣ - تك تك يهلوى(٢٤) ٤٤- نزاكت(٣٧) ٤٥- ادب و ادبي(٣٨) ٤٦- يغما(٣٩) ٤٧- هنو ٤٨-باغچه (۱۷۰) ٤٩ مشغول (۱۷۰) ٥٠ يارچه) ٥٥ ناديده (٤٧) ٥٦ -اشیاره(۳۷) ۵۹ هییجیان(۱۳۷) ۵۸ قیمیت دار(۴۵3) ۵۹-سفره(۱۲۲) ۲۰- مهم (۱۳

#### <u>نتيجه:</u>

به هر حال از زمان ایجاد حاکمیت غزنویان در خراسان و ماورالنهر که در اوایل قرن پنجم اتفاق افتاد، تا ختم دوره تیموریان و آغاز دوران جدید، درکل این حوزه، که حدود هشت قرن را در بر می گیرد، از آنجاییکه حاکمیت در دست ترکه ا در این مناطق بوده،این تاثیر و تأثر شروع شده، هر کدام از این دو زبان روی یکدیگر تاثیر قابل ملاحظه های داشته است. این تاثیر و تأثر باعث قوت هر دو زبان شده نه تضعیف زبان ترکی یا دری. آنچه از این تاثیر و تأثر نصیب این دو زبان شده، همانا شیر و شکری است که این دو زبان مهم را به یکدیگر مخلوط نموده است و هر دو زبان را غنی و پربار ساخته است که نتیجه این اشتراك واژگانی، ادبیات پرباری است که هر دو زبان میراث دار آن هستند.

امروز پس از هفت قرن از اختلاط این دو زبان با هم، نصیب هر کدام از زبان های دری و ترکی، هزارانه ا واژه شیرینی است که این واژگان مشترك را به فرهنگ اصیل این دو زبان بدل نموده است. به حدی که هیچ دری زبانی حتی نمی داند که روزانه صدها کلمه های را استفاده می کند که اصل آن ترکی بوده، و هر ترك زبان نیز روزانه صدها کلمه دری را به زبان آورده، آن را زبان مادری خود می داند و حتی بوی هم نمی برد که این کلمات دری اصیل بوده، نه ترکی؛ یا هم کلمات عربی است که از طریق فارسی به وام گرفته است.

این اختلاط، باعث پیوند عمیق این دو ملت بزرگ شده، به حدی که دوری و جدایی این دو ملت افغان و تر که رگز ممکن بوده نمی تواند و هر کدام از این دو ملت شریف با اهدای فرهنگ خود به دیگری باعث تقویت بنیه فرهنگی دیگری شده که بایدهر دو ملت وامدار همدیگر باشند. زیرا باعث پیشرفت و توسعه فرهنگ و دانش یکدیگر شده اند.

### <u>سرچشمه های فارسی:</u>

- ۱) ابن اثیر، عزالدین علی .(۱۳٤۰). کامل التواریخ . چاپ یکم . با تصحیح علی قهرمان. تهران: بهار.
- ۲) ابن حوقل، ابوالقاسم . (۱۳۹۰). صورت الارض. چاپ یکم . با ترجمه
   جعفر شعار. تهران: دایانا.
- ۳) اته، هرمان. (۱۳۸۵). تاریخ ادبیات ایران. چاپ یکم. خوزستان:

د کتر محمد شاه کهگه دانش یارگروه زبان وادبیات فارسی، دانشگاه جی سی ،فیصل آباد، پاکستان

# مقایسه شعر بیدل دهلوی و نصیر گولروی

چکیدہ:

نصیرالدین نصیر گولروی یکی از شاعران بر جسته فارسی روزگارمعاصر در پاکستان است ـ سبک شعرش شدیداً تحت تاثیر شعر بیدل دهلوی قرار گرفته است ـ رباعی هایاوبیشتر تحت تاثیر عواطف واحساسات درونی وی سروده شده و در آن هاقصد تعلیم نبوده است ـ به همین سبب شور و وجد و حال ویژه ای در آن ها محسوس است ـ وی در رباعی گویی به بیدل دهلوی اعتنا داشته است ـ وی نه تنها در شعرش از هنرو اندیشه بیدل استفاده کرده است ـ بیدل برای نصیر گولروی فقط شاعر نیست بل که عارفی است ، ژرف اندیش وفیلسوفی است صافی دل، او خودش را کوچه نشین بیدل می نامد و مجموعه شعر خود "عرش ناز" را به بیدل معنون کرده است ـ کلید واژه: شاعر گولروی، پاکستان، شاعر دهلوی، هند، اندیشه بیدل ، فکر نصیر، فیلسوف ـ

#### Abstract:

The temperature/nature of Naseer-ud-DinNaseerGolarvi's Persian"ghazal"and'Rubai'is like that of the classics of the language. His Persian poetry is mostly imbued with the poetry of Mirza Abdul Qadir Bedil. Style of Bedil's poetry is very complicated. His poetry contains "Sabk-e-Hindi" style. Naseer also writes Bedil's style. we also find mystic tinge inhis poetry.

Keyword: Sabke Hindi, style, Ghazal, Rubai, complicated.

میرزا عبدالقادر بیدل عظیم آبادی ثم الدهلوی در سال ۲۰۵۱ه ولادت یافت و به هفتاد و نه سالگی به دورد حیات گفت۔ او پیر میکده سخندانی و افلاطون خم نشین یونان معانی بود یعنی از قوم ارلاس بود۔ املش از ترکان جغتای بر لاس بود و در هند وستان متولد و تربیت شد و بیشر عمرخود را در شاهجهان آباد به عزلت و آزادی گزراندوسر گرم تفکرات عارفانه و ایجاد آثار فراوان منظوم و منشور خود بود۔ کلاتش سه بار در هندوستان ودو بار به طور کامل در افغانستان و ایران به چاپ رسیده است وی در نظم و نثر سبکی خاص داشت و در آشارش افقارعرفانی بامضامین پیچیده واستعارات و کنایات در هم آمیخته ایدل در خیال راهنما بو دندواو از محضر شریف آنها استفاده می نموده عبار تند از شیخ راهنما بو دندواو از محضر شریف آنها استفاده می نموده عبار تند از شیخ

بیدل برای نصیر گولروی فقط شاعر نیست بلکه عارفی است، رُرف اندیش و فلیسوفی است، صافی دل، او خودش را "کوچه نشین بیدل "می نامد ومجموعه شعر خود با نام "عرش ناز "را به بیدل معنون کرده است وی لقب هایی مسجع و مقفی نثاروی کرده است:

به نام افلاطون دانش کده حقایق ،جالینوس عزلت گاه دقایق،مفخر عرفای اعصار،مرجع فضلاء امصار،حیرت خانه رموز و اسرار،کشاف معضلات معارف حلال نکات عوارف،سباح عجله فصاحت،سیاح حدایق بلاغت،حارس عقل و شرح، عارف اصل و فرع،سالك بادیه تجرید، نقطهء دایره توحید،ادب یافته عتبه عبودیت،نواخته نوال باب ربوییت ،مجزوب وحدت،مفتی هدایت،مکلل به اکلیل سخن،مطرزبه طراز علم وفن،تربیت یافته اولیاء ،خلاصه فیضان اصفیاء، نباض فطرت انسانی،خطیب منبر سحر بیانی،سلطان اقلیم الفاظ و معانی، مسافر رسیده منزل،فقیرمستغنی دل،ابوالفضائل حضرت میرزا عبدالقادر بیدل عظیم آبادی ثم الدهلوی قدس سره العزیز تقدیم می کنم۔" درباره بیدل دهلوی،سخنور بزرگ دیگر شبه قاره اسدالله خان غالب

دهلوی[د: ۹٦٨١م] گفته است:

گر ملے حضرت بیدل کا خط لوح مزار اسد،آیینه یرواز معانی مانگے ۲

جای دیگر:

طرزبيدل ميں ريخته لکهنا

اسد الله خاں قیامت ھے ۳

سید نصیر الدین نصیر گیلانی گولروی یکی از شاعران بر جسته فارسی روز گارمعاصر در پاکستان وی در شعر سرایی اش به انواع مختلف شعر فارسی مانند قصیده، مثنوی،رباعی،غزل ق قطعه پرداخته است۔ بدین دلیل شعرش دارای تنوع ویڑهای از نظر قالب های شعری است۔ آثار ارزشمندش نشان گر مهارت فراوان شاعر به انواع سنتی شعر فارسی است یعنی نصیر در تمام اقسام شعر از قصیده،رباعی،مثنوی،غزل،قطعه و مستزاد سروده است ولی شهرت او به واسطه رباعی ها و غزل های دل نشین و روان است که در این نوع شعر از خود استادی نشان داده و در زمان خود در هنر رباعی و غزل سرایی بی نظیر بوده است۔ شعرهایش از مطالب عرفانی و حکمتی مملو است و در بعضی از آنها لغات و تعبیرات و تاکیب نوین به کار برده است مانند این بیت ها:

بگفتمش، زحمت علاجي، تبسمي كرد و گفت، آري اگ تو خواهش زسازهستی رسی به آهنگ نغمه کن الاب در وجدگاه عالم نی دهانی دهایاماگاما گاری ٤ سبك شعرش شديدأتحت تاثير شعرمولوى،خسرو وبيدل قرار گرفته است بیشتر غزل های وی به پیروی از خسرو و بیدل سروده شده است۔ در غزل های نصیرالدین نصیر رنگ صوفیانه نمایان است۔ او در غزل فارسى واردو شيوه خاصي ومنفرد داشت ـ شيوه خاسي ومنفرد داشت۔شیوہ ویدرمیان مردم پسندیدہ بود۔نصیر گیلانی ادعامی کرد که طرزوی یگانه است واعتراف می کرد که او در غزل های خود چاشنی عشق،مستی درد و غم ولزت معنی را از میخانه بیدل دهلوی گرفته است۔ بيدل دهلوي: دور از بساط وصل توماییم ودیده ای چون شمع کشته داغ نگاه رمیده ای بیدل ز کشتزار تمنا ست حاصلم تخم دلی به سعی شکستن دمیده ای ۵ نصير گولروي: سرلوح مصحف رخ گشا که بهار صبح دمیده ای کرمی که یوسف رحمتی،نظری که دولت دیده ای طرب ای نصیر ابوالبیان چه شوی فسرده ز ابلهان که تودر نگاه چمن دلان همه جلوه ای، همه دیده ای ۲ بیدل دهلوی: همه راست زین چمن آرزوکه به کام دل ثمری رسد من و پریشانی حسرتی که زنامه گل به سری رسد نگهی نکرده ز خود سفر،ز کمال خود چه برد اثر برویم در یے آن قدر که به ماز ما خبری رسد ۲

بیدل دهلوی:

ییدل دهلوی:

در رنگ تو پردازد تیری که به دست استش توفا کشا کشها وضع نفس است این جا ما ماهی آن بحریم کاین صورت شست استش ۱۱ **رنگ نصیر گولروی ملاحظه بکنید:** تعالی الله چه زیبا بر سر محفل نشست استش تعالی الله چه زیبا بر سر محفل نشست استش کما اغیارواعداء ،خویش را بیگانه می بینم کجا اغیارواعداء ،خویش را بیگانه می بینم خضردرسبزه خطّش بهار زندگی جوید مسیحا نیم جان در یاد لعلمی پرست استش ۲۱

یدل دهلوی:

وعشق حقیقی را در پیرایه عشق مجازی ادا می کند۔صفات و شون شاهد مطلق را در زلف و خط و خال و لب و دندان می آورد۔عرفا و مشایخ را رند باده خوار و پیر خرابات وغیره نام می برد و اعمال آنان را به شکل شراب و نغمه و دف و چنگ نشان می دهد۔ مدارج و مقامات سلوك و درویشی یعنی صبر و رضا و تسلیم و توکل و قناعت را عنوان دیگر می دهد۔طعن و تعریض محتسب و زاهد و فقیه می نماید۔او گرایش به تصّوف دارد و مشرب عرفان مورد پسند او است۔ تصّوف در نظر وی صفای باطن و جمیعت خاطر و پاکی اخلاق است۔ بعضی از ابیات عرفانی او به شرح زیر است:

صوفی که به زعم قلب آگاه خوش است واعظ به امید اجرت از شاه خوش است چون هر دو نیند در خورصحبت و فیض رندی کن و گوشه گیر کاین راه خوش است ۵۱ جای دیگر روش نصیر این است: دل صاف کن آیینه جبینی این است خیری بگزین مشرب دینی این است با خلق نشستن و به حق يبوستن در مسلك ما گوشه نشيني اين است ٦١ جای دیگر،دربارہ تسلیم و رضاو توکل به این طور می گوید: سر لوح مصحف رخ گشا که بهار صبح دمیده ای کرمی که یوسف رحمتی،نظری که دولتِ دیده ای چه قدر به خواهش ما سوا،رم تست هر زگی آشنا که دل تو طور تجلّی و تو به طوفِ کعبه دویده ای طرب ای نصیر ابوالبیان چه شوی فسرده ز ابلهپان که تو در نگاه چمن دلان همه جلوه ای، همه دیده ای ۷۱

نتيجه گيري:

سبك شعرش شديداً تحت تأثير شعر مولوی، سعدی، خسرو، حافظ و بيدل قرار گرفته است ـ بيشترغزل های وی به پيروی از سعدی، خسرو، حافظ و بيدل سروده شده است ـ نصير گيلانی با شعرساير شاعران بزرگ آشنابود و از بعضی از آنان در آثار خود نام برده يا مصراع هايياز آنان نقل كرده است ـ مهارت وی در زبان فارسی و استادی او در زبان شعری ، بی شك نتيجه مطالعه دقيق و گترده وی در ديوان ها و منظومه های گونا گون شعر هزار ساله فارسی تواند بود ـ رباعی های او بيشتر تحت تاثير عواطف و احساسات درونی وی سروده شده و در آن ها قصد تعليم نبوده است ـ به همين سبب شور و وجد و حالويژه ای در آنها محسوس است ـ به همين سبب شور و وجد و حالويژه ای در آنها محسوس است ـ وی در رباعی گويی به بيدل دهلوی اعتنا داشته است ـ وی است ـ وی در رباعی گویی به بيدل دهلوی اعتنا داشته است ـ وی انه تنها در شعرش از هنر و انديشه بيدل ستفاده کرده است بلکه در آثار منثورش به زبان اردو نيز به شرح و تقسير نکته های دقیق انديشه های بيدل پرداخته و حق مطلب را به نحوی دانشمندانه و عارفانه ادا کرده است ـ

## کتاب نامه و ماخذ :

```
۱۔ نصير الدين گولروي،عرش ناز،مكتبه مهريه نصيريه، گولره شريف، اسلام
                                            آباد،۲۰۰۲م،ص ر۔
۲۔ غالب دھلوی، دیوان غالب[امتیاز علی خان عرشی]مجلس ترقی
                                    ادب،لاهور،۲۹۹۱م،ص۷۲٤
                                            ۳۔ همو،ص۲۷۳۔
٤۔ نصير الدين گولروي،عرش ناز،مكتبه مهريه نصيريه، گولره شريف، اسلام
                                           آباد،۲۰۰۲م،ص۰۳
٥۔ بیدل دھلوی،میرزا،دیوان بیدل دھلوی،موسسه انتشارات
                          نگاه، تهران، ایران، ۹۸۳ ش، ج۲، ص۱۵۵۳
۲۔ نصیر الدین گولروی،عرش ناز،مکتبه مهریه نصیریه، گولره شریف، اسلام
                                           آباد،۲۰۰۲م،ص۲٤
             ۲۔ بیدل دھلوی،میرزا،دیوان بیدل دھلوی،ج۲،ص۱۱۸
                           ٨۔ نصير الدين گولروى،عرش ناز،ص٦٣
            ۹۔ بیدل دھلوی،میرزا،دیوان بیدل دھلوی،ج۲،ص۲۰۲
                           ۱۰ نصير الدين گولروى،عرش ناز،ص ۸۳
            ۱۱ ـ بیدل دهلوی،میرزا،دیوان بیدل دهلوی،ج۲،ص۹۲۸
                           ۲۱ ـ نصير الدين گولروي،عرش ناز،ص۲۶
           ۳۱۔بیدل دهلوی،میرزا،دیوان بیدل دهلوی،ج۲،ص۲۷۲
                           ٤١۔نصير الدين گولروي،عرش ناز،ص٤٤
٥١-همو، آغوش حيرت، مكتبه مهريه نصيريه، گولره شريف، اسلام
                                           آباد،۲۰۰۲م،ص۲٤
                                             ۲۱ ـ همو،ص۳۱
                                                ا__همو، ۳،۱۴
                                                  ا۸_همو،ش ۲۴
```

☆☆☆

محمد عامر خان ، دانشجوی دکتری، \*دکتر اشتیاق احمد،اُستاد رهنما دانشیار بخش فارسی، دانشگاه جواهر لعل نهرو دهلی نو

## پروفیسور نذیر احمد در حوزۂ حافظ شناسی

لسان الغیب، خواجه شمس الدین محمد حافظ شیرازی بزرگترین شاعر غزل سرای ادبیات فارسی بشمار می رود . حافظ شیرازی نه فقط در جهان فارسی بلکه در سراسر جهان شهرت زیادی دارد . خواجه حافظ در زندگی خودش هم معروف بود و درباره شهرت خودش می گوید:

به شعر حافظ شیراز میگویند و میرقصند

**سیه چشمان کشمیری و ترکان سمرقندی** 

نفوذ و آثار و اندیشه های ناموران ایران در شبه قاره هند خیلی زیاد می باشد. درمیان این ناموران، خواجه حافظ یکی از چهار پنج شخصیتی است که در هند شهرت فراوان بدست آورد . آوازهٔ حافظ در شبه قارهٔ هند از روزگار خودش آغاز شده، رونق و شهرت این شاعر بزرگ در هند پس از در گذشت وی صدها برابر افزایش یافت . میان عاشقان حافظ اختلاف دین و عقیده نبود و بدون ملاحظ عقیده و مذهب مردم با سواد و بی سواد، شاه و گدا، شاعر و فیلسوف از کلام این شاعر معروف لذت برده اند . پدر تاگور، فیلسوف و شاعر بزرگ هند همواره صبح را با خواندن کلام حافظ آغاز می کرد و حافظ را بسیار علاقه می داشت. غزلیات حافظ از برداشت که به لقب "حافظ حافظ " ملقّب گردیده است 2 پادشاهان تیموریان هند از دیوان حافظ فال می گرفتند. پادشاه اکبر از استادان فارسی غزلیات حافظ را فرا می گرفت . پادشاهان، شهزادگان، امرا و رؤسا، صوفیان، دانشمندان و شاعران و ادیبان هند همیشه کلام حافظ را مورد مطالعه خود قرار داده اند و از آن استفاده کرده اند. فال گرفتن از دیوان حافظ در هند بسیار رواج داشته بود.

نسخ ه های خطی زیادی از کلیات دیوان و غزلیات منتخب حافظ شیرازی در کتابخانه ها و موزه ها موجود است. ترجمه های زیادی که در زبانهای محلی است و منتشر گردیده و نیز شرح و حواشی فرهنگ نامه هایی که ترتیب داده شده و کتابهای مفصّل که درباره احوال و آثار خواجه حافظ در شبه قاره هند تألیف شده است، بسیار زیاد است. تأثیر دیگر شاعران و نویسندگان ازین شاعر، هر یک گواهی به محبوبیت و شهرت حافظ در شبه قاره هند است. اولین بار دیوان حافظ درسال شهرت حافظ در شبه قاره هند است. اولین بار دیوان حافظ درسال شهرت دافتان در ایران منتشر شد. 3 استاد شریف حسین قاسمی در این باره می نویسد:

"دیـوان حافظ اولین مرتبه در سال 1202 – 1206هـجری قمری در کلکته چاپ سـنگی خورد و سپس تا اکنون صدها بار دیوان شعر این شاعر نامی برای عاشقان و دوستـداران وی بـه قطع های مختلف در هند به چاپ رسیده است". 4

در هند قبل از ایران زیاد مؤسسه مطبوعاتی دیوان حافظ را چاپ کرده است. یکی از مؤسسات مطبوعاتی در شهر لکنهو، "مؤسسه نولکشور" است که با چاپ کردن کتابهای زیاد فارسی خدمات گرانبها به زبان و ادبیات فارسی انجام داده است. همین مؤسسه تا اکنون بارها دیوان حافظ را چاپ کرده است. همین طور ترجمه دیوان حافظ و منتخب آن در دیگر مؤسسات به زبانهای محلی هند چاپ می شده است. بقول استاد ادریس احمد: "گمان می رود که تا اکنون بیش از یك صد هزار نسخه از دیوان حافظ در هند چاپ شده است. اگر تعداد نسخه های خطی دیوان و منتخبات و شروح و فرهنگ نامه و ترجمه های آن را به حساب آوریم این تعداد دست کم سه الی چهار برابر خواهد بود". 5

در عصر حاضر ترجمه و شرح های دیوان حافظ به زبانهای محلی هند مانند اردو، پنجابی، بنگالی و آسامی وغیره بسیار است. ادبا و دانشمندان و شعرای هند خواجه حافظ را همواره مورد مطالعه قرار بدهند و حافظ در هند همیشه بحیث یك شاعرمحبوب و مقبول به نظر می آید.

استاد نذیراحمد محقّق، مصحّح و منتقد متن در ادبیات فارسی بشمار می رود. مطالعه ادبیات فارسی وی بسیار وسیع و عمیق بود . در نسخه شناسی و درباه روش نگارش چیره دست بود، بیشتر کار وی متعلق به تحقیق و تصحیح بوده و به همین علت کار تحقیق و تصحیح استاد بزرگ بسیار اعلی بود که در سراسر جهان فارسی کار وی به درجه استناد داشته است. استاد نذیراحمد به هر سه زبان اردو، فارسی و انگلیسی دسترس کامل داشته و استاد بزرگ مقالات تحقیقی و ادبی را به هر سه زبان نوشته است. استاد نذیر احمد کتابهای زیادی بر اساس نسخ خطی تصحیح و نقد کرده است.

مهم ترین کار استاد محترم در حافظ شناسی کشف نسخه خطّی قدیمی دیوان حافظ است کهه در سال 824 هجری قمری کتابت شده بود . این نسخه متعلق به کتابخانه خانواده هاشمی سبزپوش در شهر گور کهپور، هند است. استاد نذیراحمد بعد از تلاش و جستجوی سی سال این نسخه را کشف کرده است . این نسخه یکی از معتبرترین نسخه مکشوف دیوان حافظ است . بعد از تصحیح باهمکاری دکتر جلالی نائینی از آستان قدس تهران، در سال 1971میلادی منتشر کرده است . این دیوان در ایران خیلی مقبول و معروف شده و متعدد بار چاپ شده است . کشف این نسخه خدمت گرانبهای ادبیات فارسی و جهان فارسی است. این کار باعث افتخار استاد نذیراحمد و اهل هند است. اهل ایران خدمات گرانبهای استاد نذیراحمد را نیز سپاس گذاری کردند و خطاب "حافظ شناس و "ایران شناس" داده اند.

یونسکو سال 1988 میلادی را بعنوان "سال حافظ" یاد کرده است. استاد محترم هم دو نسخه خطی قدیمی دیوان حافظ یکی در سال 813 هجری و دوم در سال 818 هجری کتابت شده بود، در همان سال به سوی مرکز تحقیقات فارسی خانه فرهنگ ایران، دهلی نو انتشار یافت. استاد نذیراحمد از طرف خانه فرهنگ ایران، دهلی نو برای اعتراف کار گرانبهای وی خطاب "حافظ شناس" عطاکرد.

جـناب استـاد ایـرج افشـار مـحقّق بـزرگ و مصـحّـح نامدار معاصر استاد ندیراحمد درباره حافظ شناسی وی چنین می نویسد:

"قسمتی از تحقیقات آقای نذیراحمد درباره دیوان حافظ و رسیدگی به نسخه های خطی آن است . اطلاع و بصیرت ایشان در زمینه نسخه های خطی فارسی که سراسر هندوستان پراکنده است، موجب شد که نسخه های خوبی از حافظ به قلم ایشان شناخته و شناسانده شود و ایشان بر اساس آنها توانست در تصحیح متون آن دیوان به نتایج تازه ای برسد"6\_

### بقول پروفسور محمد حسن:

"ایشان یك نسخه خطی نادر و نایاب از دیوان حافظ متعلق به یك خانواده سرشناس گور كهپور كشف كرده است . این نسخه بسیار نایاب و مهم بود كه در ایران شهرت فراوانی یافت و همانجا چاپ شد". 7 این افتخار استاد نذیراحمد شد كه قدیمی ترین نسخه خطی دیوان حافظ را تصحیح و منتشر كرده است . چهار تا نسخه خطی را كشف كرده است . تقریباً بیست تا مقاله تحقیقی و تنقیدی به زبان فارسی، اردو و انگلیسی با عناوین مختلف درباره حافظ شیرازی نوشته است. موضوع مقالات وی بیشتر درباره الحاق در دیوان حافظ، منابع دیوان حافظ و مقدمه جامع دیوان حافظ هست.

**دیوان حافظ ( براساس نسخه خطی گور کهپور)** این نسخه دیوان حافظ در سال 824هجری قمری کتابت شده و قدیمترین نسخه ای است که تا اکنون معرفی شده و انتشار یافته است. کشف این نسخه شمره تلاش و جستجوی سی سال استاد محترم است . این نسخه متعلق به کتابخانه سیّد هاشم علی سبزپوش از فضلا و عرفای بلند متوطن در شهر گور کهپور، هند است و افتخار معرفی آن نصیب استاد نذیراحمد است که در زمینه حافظ شناسی خدمات گرانبها را انجام داده است . استاد سیّد امیر حسن عابدی درباره این دیوان چنین می گوید:

"کارهای مهم نذیر احمد تلاش یك نسخه خطی دیوان حافظ است که قدیمترین نسخه با مقدمه بشمار می رود. نذیر احمد برای کشف این نسخه زحمت زیادی کشید که این کار برای هر کسی ممکن نیست . این نسخه در تهران سیزده بار منتشر شده بود و بسیار مقبول شد".8

### این مجموعه شامل بخش های زیر است:

1- دیوان سعدی . در حاشیه داستان منظوم جمشید و خورشید سلمان ساؤجی.

2- ديوان حافظ.

3- ديوان جلال عضد.

4- منتخب دیوان خجندی

این مجموعه بطور متوسط در متن دارای 17سطر (17بیت) و در حاشیه شامل 42 سطر(= 21بیت) می باشد و به وسیله یك كاتب بخط نستعلیق تحریر یافته است. 9 این نسخه یك مقدمه دارد كه دست كم یك صفحه از اول مقدمه جامع دیوان حافظ افتادگی دارد . کاتب نسخه در دو جا نام خود را ذکر کرده است. نخستین در ورق 140 در پایان دیوان حافظ دیگر بار نام کاتب و تاریخ کتابت در پایان مجموعه و آخر انتخاب دیوان کمال خجندی نگاشته است. نام کاتب محمد بن سعید بن عبدالله القاری است. 10

استاد نذیراح.مد مقدمه مفصّل پانزده صفحه ای بر این چاپ دیوان نوشته است. در این مقدمه اموری که درباره آنها بحث انتقادی شده است عبارتند از:

1- معرّفی انتقادی چاپ های ارزشمند دیوان حافظ به ویژه چاپ علامه قزوینی.

2- ویژگی ها و نقایص نسخه خطی دیوان حافظ گورکهپور.

این نسخه دارای 435غزل، 18 قطعه و 26 رباعی و 5 فرد است، اما هیچ قصیده، ترکیب بند و ساقی نامه ندارد 11 و از لحاظ محتوی از اکثر نسخه های بعدی کمتر است، لیکن برخی از غزلیات و ابیات درین نسخه یافته می شود که در نسخه قزوینی موجود نیست . این اولین نسخه قدیمی تاریخ دار که با مقدمه است، مکشوف شده است.

در نسخه گورکهپور نام نویسنده مقدمه "محمد گل اندام" دیده نمی شود که برخی از نسخه های قرن دهم و بعد نویسنده و جامع دیوان حافظ شناخته شده است. باید یاد آور شد که به طور قطع یقین معلوم نیست که جامع دیوان حافظ و نویسنده مقدمه کیست؟ محقّق شهیر و مصحّح دیوان حافظ علامه قزوینی اسم "محمد گلندام" را الحاقی یندارد.

ویر گیهای دیگر این نسخه چنانکه استاد بزرگ در مقدمه به آن اشاره کرده است که غزل معروف" حال دل با تو گفتم هوس است " با ردیف چه خوش است " ضبط شده است. ممکن است که در ابتدا ردیف اصلی غزل چنین بوده است. 12 باعث تعجّب و تأسف است که تاریخ تولّد و وفات بعضی از شعرا و ادبای معروف معلوم نیست . حافظ نیز ازین وضع مستثنا نیست . بعضی تاریخ وفاتش را 791ه جری و دیگران 792 هجری می دانند. در متن مقدمه نسخه گور کهپور تاریخ وفات حافظ 791 هجری نوشته شده، ولی در قطعه تاریخ وفات در متن مقدمه آخر 792 هجری درج است . استاد نذیراحمد درباره این دو تاریخ وفات حافظ چنین توضیح می دهد که این گمان که جامع این نسخه خطی در این خصوص اشتباه کرده است . با توجه به نزدیکی وی به زمان حافظ بعید می نماید . استاد محترم این دو سال مختلف وفات حافظ را چنین توجیه می کند که بعید نیست شاعر ما در آخر روز ذی الحجه سال 791 هجری در دل "خاك مصلی " آشیان گرفته نخستین روز محرم سال 792 هجری در دل "خاك مصلی " آشیان گرفته

این نسخه بعضی جاها نا خوانا بود با توجه به سایر نسخه ها و با در نظر گرفتن وزن و معنای اییات تصحیح کرده است و در پاورقی توضیح گردیده است. استاد نذیر احمد خود را مقیّد کرده است که هر چه بشود در متن کمتر تغییر داده شود و در جایی که تغییر ارجع دانسته شده ضبط نسخه اصل در حاشیه نقل کرده است. تقریباً همه ابیات متن با دیوان حافظ علامه قزوینی، نسخه خطی موزه ملّی دهلی و 152 غزل چاپ دکتر خانلری مقابله شده و اختلاف آنها در پاورقی ضبط شده است. اگر بیت یا غزلی در آن نسخه موجود نیست یا ضبط دیگر نسخه ها مناسب تر به نظر رسیده ، از نسخه ه های دیگر استفاده کرده است. نام نسخ مورد استفاده در پاورقی آورده است . ازین معلوم می شود که اختلاف قرائت در کلام حافظ زیاد وجود دارد. به همین علت تا اکنون انتقادی متن دیوان حافظ نیاز دارد. استاد نذیراحمد درباره استفاده نسخه های "نا گفته نماند که هدف ما از استفاده از نسخه های مربوط به قرن های مختلف بعد از زمان مختلف این بوده است که نموداری از تغییرات نسخ مختلف در زمان های متفاوت پس از حافظ بدست داده شود. نسخه موزه ملی دهلی، ادیب برومند، ستایشگر و کتابخانه فرود از جمله نسخ خطی معتبر درجه اوّل بشمار می روند و جای آن دارد که هر یک جداگانه طبع و انتشار یابد". 14

استاد نذیراحمد در حافظ شناسی زبردست بود که عمر پربار خود را صرف تحقيق و يژوهش روى نسخه هاى خطى حافظ كرده بود. روش تحقيق وي خيلي خوب بود . در تصحيح نسخه از استفاده ديوان هاي **چاہے، و نسخہ های خطّے متعدد، هر بیت و غزلی حتی اختلاف لفظ** مقایسه کرده است، در پاورقی اختلافات قرائت و اضافی غزل و بیت نیز ضبط کرده است. این امر احتیاج مطالعه وسیع و عمیق دارد. ما از مطالعه کارهای وی به این نتیجه می رسیم که مطالعه استاد بزرگ بسیار دقیق بود و در تصحيح و تحقيق متن مهارت تامه داشته است و از اين ديوان معلوم می شود که انتشاریك متن انتقادی کامل دیوان حافظ تا اکنون یافته نمی شود و احتیاج یك متن انتقادی كامل دیوان حافظ نیاز دارد. این دیوان بمناسبت جشن فرخنده دو هزار ویانصدمین سال (سال کوروش کبیر) شاهنشاهی ایران با همکاری دکتر جلالی نائینی در سال 1971م. بتوسط آستان قدس رضوى تهران انتشاريافت. وقتيكه استاد نذيراحمد به تهران رفت و از دكتر جلالي نائيني ملاقات كرد . او استاد نذير احمد را درباره چاپ ثاني مطلع کرد و گفت که در اين چاپ يك نسخه قديمي ديوان حافظ تاريخ كتابت آن 17-812 هجري (ايا صوفيه). تركيه، شامل 455 غزل است، نيز استفاده شد، يعنى چاپ ثاني بر اساس دو نسخه ( نسخه گورکهیور و نسخه ایاصوفیه) است. 15 چاپ ثانی این دیوان در سال 1352شمسی بتوسط مؤسسه انتشارات امیر کبیر تهران

چاپ شد. 16 نسخه معروف به ایا صوفیه که به استناد جلال االدین اسکندر فرمانروای فارس تاریخ کتابت آن 17–818هجری فرض شده بود، ولی بعد از تحقیق بیشتر مشخص گردید که این نسخه در سال 138هجری تحریر شده است. 17 دکترجلالی نائینی نخستین بار این نسخه را پس از مقابله با فتوکپی نسخه در سنه 824هجری بسال 1352 شمسی، انتشارات امیر کبیر تهران بنام دیوان شمس الدین حافظ شیرازی(به اهتمام دکتر نذیراحمد و دکتر جلالی نائینی) منتشر ساخت که تا اکنون متعدد بار طبع شده است. 18

دیوان حافظ (بر اساس نسخه 818 هجری)

این نسخه در کتابخانه آصفیه حیدرآباد، هند نگهداری می شود که در سال 818 هجری قمری کتابت شده است . این نسخه یکی از دو سه قدیمترین نسخه می باشد که در کتابخانه جهان موجود اند. در این نسخه چند تا مجموعه شامل است. اجزای این مجموعه بقرار زیر است: 1 - كليله و دمنه (متن 1 -462) 2- منطق الطير (در حاشيه 1-462) 3 - ديوان حافظ (در حاشيه 273-462) و در خاتمه آن اين عبارت ديده مي شود. "تمام شد ديوان حافظ مولانا شمس الدين محمد حافظ الشيرازي بحمدالله وحسن توفيقه" 19 کاتب متن و حاشیه یکی است و به ظنّ بسیار قوی کتابت متن و حاشیه همراه شده است. این نسخه به خط نستعلیق قدیم خفی است. کاتب اگرچه تاریخ کتابت نوشته و از نام خود صرف نظر نموده. 20 استاد نذيراحمد اولين دفعه اين نسخه را بوسيله يك مقاله "ديوان حافظ کا ایك قدیم مخطوطه " در مـجـلـه علوم اسلامیه بزبان اردو معرّفي کرده است؛ امّا تقريباً بعد از بيست و هشت سال اين نسخه را تصحيح كرده و به

مناسبت سال حافظ (بموقع آغاز سمینار بزرگداشت حافظ در هند) سال 1988میلادی از سوی مرکز تحقیقات فارسی، خانه فرهنگ ایران دهلی نو چاپ شده است . استاد بزرگ در این دیوان چاپی یک مقدمه مفصل به فارسی و مقدمه مختصر به انگلیسی نوشته و در این مقدمه شناسایی مزایای این نسخه خطی را توضیح داده است . درباره الحاق کلام حافظ و نظریه استاد قزوینی درباره آن نیز با دلایل قوی بررسی و بحث کرده است. استاد محترم درباره نظر استاد قزوینی چنین می نویسد:

"دیوان حافظ که باهتمام محمد قزوینی و دکتر قاسم غنی چاپ شده و بشمار یکی از معتبرترین نسخ می باشد. از اعتبار ساقطست زیرا که چندین منظومات و اشعار متفرق اصیل خواجه از آن خارج نموده اند و نیز این امر واضح می شود که بنای الحاق قرار دادن منظومات که شامل نسخه خلخالی نیست از صواب دور است". 21

نسخه آصفیه درمیان نسخ قدیمی ازین لحاظ خیلی مهم است که هیچ ورق افتادگی ندارد . این نسخه سراسر روشن و خوانا است و از یک کاتب، یک قلم و یک جوهر است . این نسخه باوجود اینکه بسیار قدیم است از غلط های فاحش کتابت عاری نیست . معلوم می شود که فقط قدمت نسخه برای اصالت کلام ضروری نیست . 22

استاد نذیراحمد می گوید که در این نسخه اغلب مقطع ها از نام ممدوح صرف نظر شده و ازین می توان قیاس کرد که در دیوان این شاعر بزرگ وقتاً فوقتاً تجدید نظر و اضافه شده؛ امّا معلوم نیست که این تجدید نظر خود از طرف شاعر است یا از طرف کاتب یا شخصی دیگر. مانند: غزلی معروف که در اکثر نسخه ها در مقطع بنام غیاث الدین والی بنگال یافته می شود. در نسخه هذا بدون نام ممدوح است.

این مقطع در نسخه هذا:

حافظ ز شوق مجلس سلطان کامگار

خامش مشو که کار تو از ناله می رود این مقطع در غالب نسخ: حافظ زشوق مجلس سلطان غياث دين خامش مشو که کار تو از ناله می رود این نسخه نیز سه تا بیت این غزل ندارد: شکر شکن شوند همه طوطیان هند زین قند پارسی که به بنگاله می رود طےّ مکان بین و زمان در سلوك شعر کاین طفل یکشبه رہ صد ساله می رود باد بھار ہی وزد از گلستان شاہ وز ژاله باده در قدح لاله می رود از صورت غزل که در نسخه آصفیه وجود دارد واضح می شود که همین روایت نخستین است امّا باضافه سه غزل و ترمیم جزیی در مقطع بنام غیاث الدین درج شده و بنا بر این آقای دکتر قاسم غنی اظهار نظر داشته كه اين منظومه بنام غياث الدين نيست. نسخهآصفيه بدين قرار است. 1- غزليات: (حاشيه 273 - 455) هر صفحه عموماً داراي 15 بيت، چند صفحات شامل 14 یا 16 بیت و صفحه آخر شامل 11 بیت است . منظومه

آخر این نسخه که ذیل غزلیات آمده فی الحقیقت جزوی ترکیب بند یا ترجیع بند نامکمل است که بدین طور شروع می شود.

ساقی اگرت هوای ماهی جز باده میارپیش ماهی استاد نذیراحمد این را بعنوان ترکیب بند در نسخه چاپی نوشته است. غزلها ازین بیت شروع می شود. الا یا ایها الساقی ادر کاساً و ناولها که عشق آسان نمود اول ولی افتاد مشکلها

عده غزليات 357 و يك تركيب بند. 2- المقطعات .12 3- الرباعيات .20

استاد نذیراحمد در مقدمه فهرست آن غزلیات و رباعیات و قطعات که در این نسخه موجود است؛ ولی در چاپ قزوینی و خانلری، نولکشور و نسخه خلخالی و گورکهپور افتادگی دارد یا موجود است با ذکر بیت غزل یا شماره غزل نوشته است. ابیات متفرقه درمیان غزل ها تقریباً پنجاه و دو بیت در نسخه خلخالی افتادگی دارد ولی در نسخه آصفیه موجود است و بعضی غزلها در نسخه خلخالی بیت اضافی دارد. یک غزل و یک ترکیب بند که در نسخه آصفیه موجود است، از نسخه خلخالی خارجست و بقول علامه قزوینی الحاقی است. این دو منظومه در نسخه چاپی نولکشور یافته می شود:

ای ز شرم عارضت گل کرده خوی در عرق پیش عقیقت جام می ساقی اگرت هوای ماهی جز باده میار پیش ماهی مقطعات 12 در نسخه آصفیه و در نسخه خلخالی 29، پنج قطعه که در نسخه آصفیه موجود است ، در خلخالی افتادگی دارد.

رباعیات:20، از آن میان دو رباعی در نسخه خلخالی موجود نیست. علامه قزوینی این بیت و این غزل بالا را الحاقی قرار داده است. این عمل قزوینی به ظنّ قوی دور از صواب است، چون بعضی از غزلیات این نسخه در دیوانهای چاپی و نسخ معتبر نیز وجود دارد . این نسخه از لحاظ تعداد غزل از نسخ خلخالی و گورکهپور کوتاه تر است. همچنین از لحاظ عده اییات غزلها نیز از هر نسخه تفاوت دارد، ازین امر واضح می شود که تعیین غزلیات و اییات هر غزل در تصحیح کلام دیوان حافظ یکی از دشوارترین کار تحقیقی است . این کار تحقیقی تاهنوز باقی مانده تا حالا ضروری است که به این امر توجه بکنند. استاد نذیراحمد کوشش نمود که تا حدّی نسخه اصلی برقرار باشد، تا در آینده در ترتیب دیوان انتقادی متن حافظ ازین نسخه استفاده بشود. فقط در جاییکه در متن اغلاط فاحش دیده شد، آنها را رفع کرده است . استاد بزرگ متن این نسخه را با دو نسخه، دیوان حافظ چاپ قزوینی و که براساس نسخه خلخالی مورخ 827هجری، دیگری نسخه گور کهپور مورخ 824هجری مقابله و مقایسه کرده است. اختلاف نسخ دقیقاً در حاشیه درج کرده است . گاهی از چاپ های دیگر مانند دیوان کهنه حافظ از ایرج افشار و دیوان حافظ از انجوی شیرازی وغیره نیز استفاده کرده است.

این نسخه خطی تا اکنون بعنوان یکی از قدیمی ترین نسخ خطی دیوان حافظ در هند وجود دارد . افتخار کشف و تصحیح این نسخه استاد نذیراحمد است . این مهم ترین کار وی در حافظ شناسی است . این نسخه در الحاق و اصالت کلام حافظ کمك شایانی می دهد و آینده در ترتیب متن انتقاد کاملی دیوان حافظ بسیار مفید می باشد.

غزلیات حافظ (بر اساس نسخه 813 هجری)

این نسخه یکی از منابع بسیار قدیم دیوان حافظ است. این نسخه در موزه سالار جنگ حیدر آباد، هند نگهداری می شود . در این مجموعه چند تا انتخابات کلام شاعران فارسی است و در این مجموعه 47 غزل حافظ شامل است که در ماه محرّم 813 هجری نوشته شده است و این نسخه ترتیب حروف تهجّی ندارد. این نسخه قدیمترین نسخه موجود تاریخ دار دیوان حافظ در دنیا محسوب می داشت. استاد نذیراحمد مقید کرد که در خصوص کمیت اشعار یعنی از لحاظ عده غزلیات و از عدّه اییات هر غزلی از ابتدا تا انتها کتاب فقط منحصراً همان نسخه را کار خود قرار داده است . استاد نذیراحمد با تصحیح و انتقاد این نسخه با

مـقـدمـه مفصل فارسي و دو صفحه معرّفي نسخه بزبان انگلیسیي با فهرست غزليات به ترتيب الفبايي بعنوان "غزليات حافظ" در سال 1988ميلادي بمناسبت سال حافظ (سمینار بزرگداشت حافظ در هند) بتوسط مرکز تحقيقات فارسى رايزني فرهنگي سفارت جمهوري اسلامي ايران، دهلي نوبه چاپ رسانید . عکس نسخه اصلی این غزلها در آخرنیز داده شده است. تا اکنون هیچ کس در تصحیح متن غزلهای حافظ این نسخه را استفاده نكرده است . افتخار معرفي و تصحيح اين نسخه نصيب استاد نذیراحمد است. این مجموعه شامل اجزای زیر می باشد: 1- نثر، منتخب خفي علايي از سيّد اسماعيل جرجاني. 2- انتخاب منظومات از شاعران ذیل. در نسخه متن: كمال اسماعيل، انورى ابيوردى، ظهير فاريابي، سلمان ساؤجي، شمس طبيبي، سعدي شيرازي، عراقي، نظامي گنجوي و جلال طبيب. د, حاشبه: حافظ شیرازی، کمال خجندی، امیر خسرو، حسن سجزی، جلال طبیب وعراقي. (غزل حافط در حاشیه با متن انوری ابیوردی، برگ 20 -.30) این نسخه به خط نستعلیق قدیم، کل اوراق 171 و در ماه محرم 813 هجری کتابت شده بود. این تاریخ کتابت در نسخه بر صفحه 118 ضبط شده است: " تم الكتاب بعون الله الملك الوهاب في تاريخ شهر محرم الحرام لسنة ثلث عشره و ثمانمائة". 23 استاد نذیراحمد این نسخه را با نسخه های خطی و چاپی دیگر برای مثال نسخه قزويني و نسخه گورکهپور و نسخه آصفیه مقایسه و مقابله کرده واختلاف نسخ را درياورقي ضبط كرده است. اين مجموعه شامل 47

غزل حافظ است . اهمیت این نسخه بسیار زیاد است، چون این یکی از منابع بسیار قدیم دیوان حافظ است . غزلیات این نسخه ترتیب تهجّی ندارد . ازین واضح می شود که نسخه دیوان حافظ که از آن غزلها انتخاب شده ترتیب الفبایی نداشته و در همین دوره نسخه های دیگر به الفبایی ترتیب نشده اند . ازین امر معلوم می شود که دیوان حافظ به دو نوع ترتیب یافته، یکی به ترتیب الفبایی و دیگر بدون الفبایی . این هم ممکن است که ترتیب اول الفبایی نبوده و بعد از آن نسخه تدوین شده محموعه لطایف و سفینه ظرایف از سیف جام هروی در آواخر قرن هشتم و ده اوّل قرن نهم تألیف شده است، شامل 127 غزل حافط است که حروف تهجّی ندارد . استاد نذیراحمد هم این کتاب را بدون ترتیب الفبا چاپ کرده، ولی در آخر کتاب فهرست غزلیات به ترتیب الفبایی داده

سالها دل طلب جام از ما می کرد آنچه خود داشت زبیگانه تمنا می کرد همه غزلیات این نسخه در چاپ قزوینی شامل است، امّا بعضی ابیات این نسخه را علامه قزوینی الحاقی قرار داده است، مثلاً آنکه چون غنچه لبش راز حقیقت ننهفت ورق خاطر ازین نکته محشا می کرد استاد نذیراحمد این جا عبارت نسخه خلخالی نقل می کند و بر آن نقد می کند: در حاشیه، خ، بخط الحاقی و نیز نسخ جدید بیت ذیل را اینجا اضافه دارند و آنکه چون الخ، ولی در اصل "خ" و "ق" و "س" و سایر نسخ قدیم از بیت مزبور اثری نیست". 24 استاد بزرگ می گوید که نسخه خلخالی مورّخ 827 هجری است و نسخه و نسخه آقای عباس اقبال آشتیانی و نسخه "س" متعلق به دکتر قاسم غنی وغیره خیلی بعد از خلخالی است و مجموعه ای که این غزل و بیت مزبور شامل است، مورّخ 813 هجری است، بنا برین از اوضح واضح است که نظر قزوینی از اعتبار ساقطست. 25 از مقایسه اشعار این مجموعه با اشعار دیوان واضح می شود که فقط قدمت نسخه موجب رجحان و برتری نمی باشد. چند تا بیت نیز در نسخه خلخالی موجود نیست ولی در نسخه آصفیه موجود است. این نسخه نیز در آینده برای انتقاد متن کامل دیوان حافظ بسیار مهم است و درباره اصالت و الحاق کلام حافظ خیلی کمك شایانی را انجام می دهد.

مجموعه مزبور شامل 47 غزل حافظ بدينقرار: حرف ا (رديف) – 1 حرف ت – 6 حرف د – 30 حرف ر 1 حرف ز – 1 حرف م – 3 حرف ن 2 حرف و – 2 حرف ی – 1 مجموعاً 47

**غزلهای حافظ (بر اساس مجموعه لطایف و سفینه ظرایف)** کشف این نسخه به کوشش استاد نذیراحمد و به شکل عکس اصلی از کتابخانه موزه بریتانیا به هند آورد و هم اکنون در کتابخانه گروه ادبیات فارسی دانشگاه علیگره نگهداری می شود . استاد نذیراحمد دو نسخه این بیاض را معرّفی کرده است:

1- نسخه اوّل مشتمل بر 485 صفحه است که در کتابخانه موزه بریتانیا نگهداری می شود . این بیاض ناقص الطرفین است و بنابرین عنوان بیاض و اسم مرتّب معلوم نمی شود . چارلس ریو مؤلف کاتالوگ موزه بریتانیا این نسخه را بعنوان "دستورالشعرا" ضبط نموده است 26 و دانشمند و محقّق هندی پروفسور حافظ محمود شیرانی که بیشتر از همه مجموعه را مورد مطالعه قرار داده . این مجموعه را اقلاً دو دفعه "دستورالشعرا" نوشته است. مثلاً یکجا می نویسد: "نمونه های کلام مغیث در شرح مخزن اسرار در دستورالشعرا مرتبه در سال 803 هجری که بنام مبارك شاه شرقی والی جونپور نوشته می شود۔27

گمان غالب است که نسخه کابل پیش چارلس ریوو استاد محمود شیرانی نبود و به همین علت دچار اشتباه شد.

2- نسخه دوم از مجموعه لطایف و سفینه ظرایف در کتابخانه دانشکده ادبیات کابل موجود بود. استاد محترم مائیکروفیلم این نسخه را بکوشش چندین سال تهیه کرده و از روی این فیلم نسخه عکسی برای بخش فارسی دانشگاه اسلامی علیگره آماده کرده است . در آن زمان استاد آقای مجتبی مینوی به علیگره تشریف آورده. استاد بزرگ این مائیکروفیلم را به وی هدیه داد . وقتیکه استاد نذیراحمد غزلهای حافظ که شامل مجموعه لطایف و سفینه ظرایف است تحت مطالعه قرار داده است. نسخه عکسی این مجموعه که در کتابخانه بخش فارسی ایشان را قدیمی که قبلاً آن نسخه تهیه نموده در تصحیح این غزلها استفاده کرده است . هم اکنون این نسخه در پاکستان زیر نظر دکتر عارف نوشاهی است.

نسخه کابل نیز چند ورق از بین رفته، امّا اول و آخر آن کامل است و مقدمه ای هم دارد. استاد نذیر احمد این نسخه را مورد مطالعه قرار داد و به این نتیجه رسید که اسم دستورالشعرا مجموعه لطایف و سفینه ظرایف است و اسم مرتّب سیف جام هروی است .

استاد (A VERY OLD SOURCE OF HAFIZ'S GHZALS) نذیراحمد غزلهای این مجموعه را بوسیله یك مقاله بعنوان باهمراه شامل 127 غزل مجموعه لطایف و سفینه ظرایف در مجله اندو ایرانیكا در سال 1966 میلادی بجاپ رسانید. استاد نذیراحمد كتابی بنام " غزلهای حافظ" بر اساس مجموعه لطایف و سفنیه ظرایف تهیه کرده و بتوسط خانه فرهنگ اسلامی جمهوری ایران، دهلی نو در سال 1991میلادی این کتاب را بچاپ رسانید. این کتاب شامل 127 منظومه حافظ یعنی یك قصیده و 126 غزل است که ازین بیاض استخراج شده است، اما قصیده اصلاً غزل است.

مرتَّب همعصر خواجه حافظ است، به همین علت این مجموعه یکی از بسیار قدیم منابع کلام حافظ است . این امر مسلم است که کار ترتیب این مجموعه در حیات حافظ شروع شده، امّا مرتّب یا کاتب حافظ را رحمةاللّه نوشته، بنابرین گمان غالب است که کلام حافظ پس از وفات حافظ درین مجموعه شامل شده است 28

این مجموعه شامل یك قصیده و 126 غزل است . غزلهای حافظ درین مجموعه ترتیب الفبایی ندارد. استاد نذیراحمد این

مجموعه را بشکل اصلی چاپ کرده است. استاد نذیر احمد یک غزل حافظ که یازده بیت دارد و در این نسخه بعنوان قصیده آمده، ازین نسخه کشف کرده است که قبلاً هیچ حافظ شناسان مطلع نبود. در این مجموعه اول قصیده بدین بیت شروع می شود:

ای وصل جان نوازت معمار خانه دل

وای جان دل ز لعلت مقصود کرده حاصل

اصلاً این غزل است، ولی در مجموعه بعنوان قصیده درج است. این منظومه در کتاب "حافظ – گزارشی از نیمه " از مسعود فرزاد، درمیان غزلهای مشکوك جا دارد، امّا دکتر خانلری در مجله ایران نامه سال شماره 30، بهار 1368 شمسی، آمریکا، این منظومه را سست و بچگانه قرا می دهد، در نامه مدیر مجله نوشته: "بدتر از یاوه های که در آن دو کتاب لطایف اشرفی و مکتوبات اشرفی یافته شده...... بی تهمل نادرستی این انتساب را در می آید". آقای دکتر خانلری سیّد اشرف جهانگیر سمنانی را بیخود متهّم ساخته که او را این غزل به حافظ انتساب کرده است . به نظر استاد بزرگ این اتّهام صریح است بر آن بیچاره سیّد اشرف جهانگیر سمنانی، غزل مزبور در مجموعه لطایف وسفینه ظرایف نیز شامل است.

این مجموعه بسیار اهمیت دارد. بعضی صورت های بیت و مصراع که درین نسخه یافته می شود، در هیچ از متونهای چاپی دیده نمی شود. به همین علت آنها را غلط و مورد توجه قرار نمی دهد. امّا این درست نیست، زیرا که بعضی از صورتهای این نسخه مورد تهیید از نسخه های قدیمی می یابد. استاد محترم می گوید که باید آنها را صورت اصیل دانست که ممکن است بعداً در تجدید نظر صورتها تغییر شده باشد. برای مثال:

مصراع اول بیت بصورت زیر در مجموعه غزل 101 دیده می شود. خراب میشوم ای نور دیده حیران

در جای دیگر غزل 31همین مجموعه این مصراع صورت زیر دارد. خراب میشوم از جام عشقت ای ساقی.

صورت اوّل که در مجموعه است مورد تهیید نسخه نور عثمانیه از چاپ عیوضی سال کتابت 825 هجری قمری قرار می گیرد، امّا صورت دوم در هیچ جای دیگر دیده نشد. پس واضح است که هر دو صورت صورتهای قدیم است. نباید آنها را الحاقی قرار می دهد. به ظنّ قوی روایت اول بوده که در تجدید نظر عوض شده است. 29

استاد نذیراحمد مثالهای دیگر اختلاف قرائت و صورتهای مختلف را به شرح و بسط بیان کرده است . استاد بزرگ این مجموعه را با دیوانهای چاپی مانند قزوینی و عیوضی و افشار وغیره و نسخ قدیم مقایسه کرده است . اختلاف قرائت و زیادتی ابیات را در پاورقی درج کرده است. هدف استاد محترم از انتشار این نسخه اینست که در تصحیح متن اشعار حـافظ تـأثیر فراوان دارد و ایـن نسخـه برای رفع اختلاف قرائت و در الحاقی کلام بسیار مفید می باشد.

سر انجام پس از بررسی مفصلی سهم حافظ شناسی استاد نذیراحمد، به این نتیجه میهرسیم که استاد نذیزاحمد در حوزه صفّ اول حافظ شناسی مقام بسزا دارد و نکته های مهم که درباره حافظ شیرازی بیان کرده است و برای ادّعای این نکات دلایل مستند را ارایه داده است، به همین علت آثار وی اهمیت خاصی دارد . استاد نذیراحمد در سهم حافظ شناسی و گسترش زبان و ادبیات فارسی در هند سهم بزرگی را ایفا نموده است . در این زمینه شخصیت استاد نذیراحمد در هند بی همتا و بی نظیر است . سهم حافظ شناسی استاد نذیراحمد در همت و بی نظیر است . سهم حافظ شناسی استاد نذیراحمد در ایل هند در عهد باعث افتخار می باشد . بالآخره من می گویم که فقط آثار استاد نذیراحمد درباره حافظ شیرازی برای شهرت استاد کافی است و خود باعث افتخار استاد نذیراحمد می باشد . استاد نذیراحمد نام هند را در تحقیق و تنقید فارسی دوباره مفتخر کرده است.

مقالات استاد نذيراحمد درباره حافظ شيرازي

استاد نذیراحمد تقریباً بیست تا مقاله درباره حافظ شیرازی بزبانهای فارسی، اردو و انگلیسی نوشته اند. این مقالات بعناوین مختلف در زمینه حافظ شناسی بسیار مهم است و این مقاله ها دریچه تازه ای را به روی حافظ شناسان و محققان باز کرده است. اکثر مقالات متعلق به کشف و معرفی نسخ و منابع اشعار حافظ است . موضوع مقاله اغلب درباره الحاق در دیوان حافظ، اصالت کلام وی و بررسی نظر علامه قزوینی و دکتر خانلری وغیره درباره الحاقی کلام حافظ دیده می شود . این گفتگوها، درباره الحاقی کلام حافظ و بررسی نظریه استاد قزوینی و دکتر خانلری درمالات و در مقدمه چاپ دیوانهای حافظ وی بارها تکرار شده است.

### مقالات أردو الحاق در دیوان حافظ، معارف، اعظم گره، ژانویه – مارس، 1957م. دیوان حافظ کا ایک قدیم مخطوطه، مجله علوم اسلامیه علیگره، دسامبر 1960م حافظ شیرازی کے دوقدیم ترین مهخذ یعنی لطایف اشرفی و مکتوبات اشرفی، فکر و نظر علیگرھ ،۔ ج1، ش1، ژانوى? 1960م. دیوان حافظ کا ایک نادر مخطوطه، تحریر، دهلی، ج 4، ش 3، 1970م. حافظ شیرازی کے استاد قوام الدین عبدالله شیرازی، غالب نامه، مؤسه غالب دهلي نو ، ش1، ژانويه 1997 م. دیوان حافظ: نسخه شاهان مغلیه مقدمه دیوان حافظ ، تحقیق ، دانشگاه سنده، پاکستان ،1998 م. خواجه شمس الدين حافظ، فكرو نظر عليگره، ج 26، ش3، 1989م. حافظ شیرازی\_ایک مطالعه، فکر و نظر علیگره، ج3، ش2، 1993م. مقالات فارسي نسخه قديمي مهم از ديوان حافظ، ايران شناسي، تهران، ش 2، 1349 شمسي. درباره دیوان حافظ چاپ قزوینی و خانلری، ایران شناسی. کشف یك نسخه خطی گورکهپور، ایران نامه، تهران، سال پنجم، ش3، بهار 1366 شمسي. ماجرای چگونگی کشف یك نسخه خطی قدیمی دیوان حافظ، ایران نامه، تهران، سال ينجم، ش3، 1366 شمسے. نظری بر دیوان حافظ دکتر قاسم غنی، قزوینی و چاپ دکتر خانلری،

تحقيقات اسلامي ايران، سال ششم، ش1 –2، 1370 شمسي. نظری در دیوان حافظ، ایران نامه، تهران، سال پنجم، ش 3، 1366شمسے. قوام الدین عبدالله شیرازی استاد حافظ شیرازی، قند پارسی(ویژه نامه حافظ) ش 11، زمستان 1375شمسی. بررسی پیرامون دیوان حافظ، قند پارسی(ویژه نامه حافظ) ش 11، زمستان 1375شمسي. گزارش مختصری درباره یك غزل حافظ، قند پارسی(ویژه نامه حافظ) ش 11، زمست**ان** 1375شمسى. گزارشی مختصر درباره مقدمه دیوان حافظ، قند پارسی (ویژه نامه حافظ) ش 11، زمستان 1375 شمسی. ديوان حافظ: نسخه شاهان مغليه، قند يارسي(ويژه نامه حافظ) ش 11، زمستان 1375شمسي. • درباره اساتذه حافظ شیرازی، قند یارسی، ش 13، زمستان 1375شمسے. چند نکته درباره اشعار الحاقي در ديوان حافظ، قند پارسي، ش 16، زمستان 1375شمسي. ذکر نسخه خطی قدیمی دیوان حافظ مکتوبه 824 هجری، قند **يار**سى، ش 14 زمستان 1379شمسى. غزلیات حافظ ، نامواره جلد نهم ، تهران (نامواره دکتر محمود افشار) 1375 شمسے . درباره مقدمه جامع دیوان حافظ ، کتاب قند پارسی (جلد دوم) مقالات انگلیسی • A very old Source of Hafiz's Ghazals, Indo-Iranica, Kolkata,

98

1966.

• The Discovery of an old Manuscript of Diwan of Hafiz, its edition and publication, Indo-Iranica, Kolkata

1968.

• Credibility of the Diwan of Hafiz Published by the Late Mr. Qazwini and Dr. Khanlari, Indo-Iranica, Kolkata,

1987.

• Some Problems Related to Introduction to The Diwan–E–Hafiz, Indo–Iranica, Kolkata.

این مقاله ، در رهنمای دکتر اشتیاق احمد نوشته شده است.

### منابع و ماخذ: \* جلالی نائینی و نورانی وصال، دیوان حافظ، چاپخانه تك، مرکز پخش انتشارات علمی – خیابان انقلاب – مقابل دانشگاه تهران، 1372 ش. \* ریحانه خاتون، کارنامه نذیر، اندوپرشین سوسایتی ، دهلی، 1995م. \* سلیم نیساری، مقدمه ثی بر تدوین غزلهای حافظ، انتشارات علمی تهران، 1367ش. \* شریف حسین قاسمی عمرست دهلی، 2005 میلادی \* شریف حسین قاسمی فهرست نسخه های خطی و چاپی دیوان حافظ در هند، رایزنی فرهنگی سفارت جمهوری اسلامی ایران، دهلی نو، 1988 میلادی. \* قاسم غنی، قزوینی و چاپ خانلری، نظری بر دیوان حافظ، نذیر

### مجّلات:

**حواشی:** 1- حافظ شیرین سخن (جلد دوم)، محمد معین، شرکت انتشارات معین تهران، چاپ دوم 1370ش. ص749 2- قدردانی حافظ در هند، ادریس احمد، قند فارسی، شماره 1، رایزنی فرهنگی سفارت جمهوری اسلامی ایران، دهلی نو،1369شمسی، ص171

4-فهرست نسخه های خطی و چایی دیوان حافظ در هند، شریف حسین قاسمی، رایزنی فرهنگی سفارت جمهوری اسلامی ایران، دهلی نو، 1988 میلادی ، ص مقدمه ب . 5-قدردانی حافظ در هند، دکتر ادریس احمد، قند فارسی، شماره 1، رایزنی فرهنگی سفارت جمهوری اسلامی ایران، دهلی نو، 1369شمسی، ص.171 6- زنده یاد استاد نذیراحمد، شریف حسین قاسمی، قند فارسی (وییژه نامه استاد نذيراحمد) زمستان 1391ش. ص 14. 7-كارنامه نذير، ريحان? خاتون، اندوپرشين سوسايتي ، د ?لي، 1995م. ص 60. 8- كارنامه نذير، ريحانه خاتون، اندوير شين سوسايتي دهلي، 1995ميلادى، ص.55 9- ديوان حافظ، چاپ نذير احمد و جلالي نائيني، آستان قدس، تهران ، 1971ميلادي، ص مقدمه يازده. 10- ديوان حافظ، چاپ نذير احمد و جلالي نائيني، آستان قدس، تهران ، 1971میلادی، ص مقدمه یازده. ص دوازده. 11-همان 12- همان ص سيزده. 13-همان 14- ديوان حافظ، چاپ نذير احمد و جلالي نائيني، آستان قدس، تهران ، 1971ميلادى، ص مقدمه بيست. Essays on Persian Literature - 15، شريف حسين قاسمي ، اداره ادبيات دهلي، 2005 ميلادي، ص. 84 16- نـظری بر دیوان حافظ، دکتر قاسم غنی، قزوینی و چاپ خانلری، نذیر احمد، تحقيقات اسلامي ايران، سال ششم، ش1-2، 1370 شمسي. 17-مقدمه عن المراقع المالي عافظ الماليم نيساري، انتشارات علمي تهر**ان**، 1367ش. ص .75 18- ديـوان حـافظ، چاپ جلالي نائيني و نوراني وصال، چايخانه تك، مركز

☆☆☆

دکتر علی اکبر شاہ اُستاد یار،بخش فارسی، دانشگاہ ، دھلی۔

## اقدامات تازه در راستای استحکام و توسعهٔ روابط هند و افغانستان

روابط هند و افغانستان به دوره قبل از تاریخ بر می گردد. پژوهشهای باستاشناسان با دلایل متقن این ادعا را به اثبات رسانده است. زمان آغاز دوره تاریخ درهر دو کشور هند و افغانستان نیز همزمان و در قرن پنجم و ششم قبل از میلاد بیان شده است. در زمان پادشاه بزرگ هند اشوکا مذهب بودایی در سرزمین افغانستان رونق بسزایی داشت. مسکوکات، و کتیبه های دریافت شده در نتیجه حفاریهای جدید در افغانستان به اثبات رسانده است که در دوره پادشاه مذکور و در دوره های بعدی، مذهب بودایی در افغانستان بیش از هند رونق و شهرت داشت . جندین مجسمه نادر و بی نظیر بودا در شهر بامیان شاهد این ادعا است . به اثبات رسیدن وجود پایتخت باستانی راجا کنشکا در نزدیک بگرام نیز روابط تنگاتنگ و ناگسستنی هند و افغانستان را آشکار می سازد.

در روز گار سخت تاریخ مخصوصا در دوره استعمار انگلیس، هند و افغانستان همواره پشتیبان همدیگر بوده اند و این امر برای مردم کشور افغانستان و هند مایه افتخار است که نخستین دولت در تبعید هند، در رثاست راجه مهندرا پرتاپ در افغانستان تشکیل شد. مولانا بر کت الله صدر اعظم، و مولوی عبیدالله وزیر داخله این دولت تشکیل شده بدست آزادیخواهان هندی و رهبران اسقلال از استعمار انگلیس بودند. این دولت موقتی با افغانستان به عقد معاهده پرداخت .لازم به ذکر است که در دوران حکومت طالبان در کابل، هند از مجاهدین در برابر طالبان حمایت می کرد و به جای دولت طالبان، دولت در تبعید مجاهدین را به عنوان دولت قانونی افغانستان به رسمیت می شناخت.

هندجزو معدود کشورهایی است که در طول تاریخ با افغانستان روابط دوستانه داشته است. برقراری و ادامه روابط دوستانه با افغانستان در زمان معاصر که حدودا بر نیم قرن محیط است جزء پالیسی های اساسی سیاست خارجی هند بوده است .به استثنای دوره طالبان در سایر ادوار سیاسی کشور افغانستان این سیاست هند در نسبت به افغانسان به خوبی اعمال شده و به سادگی قابل مشاهده است. پس از طالبان یك دور نوین در تاریخ روابط دو جانبه هند و افغانستان آغاز شد. در ادوار ریاست جمهوری کرزی و غنی این روابط تاریخی، فرهنگی و سیاسی بیش از ییش استحکام یافت . افغانستان پس از دوره طالبان نیاز به بازسازه داشت و دارد. و ایـن مراحـل بـازسازه بایستی توام با ایجاد ثبات و تامین امنیت آغاز می گردید.و باالقطع و باالحق این کشور هند است که نقش خود را در زمینه های مختلف و متعدد باز سازی افغانستان پر رونق و برجسته ساخته و دوستی و کمکهای بلا عوض خود را در قبال شهروندان این کشور عزیز به اثبات رسانده است. مساعی هند برای ایجاد ثبات سیاسی و امنیتی در افغانستان را می توان در راس همه نوع مناسبات و همکاریها قرار داد. هنگامیکه صدر اعظم هند آقای ناریندرا مودی برای افتتاح ساختمان یا لمان جدید افغانستان که توسط هند ساخته شده، به کابل سفر کرد، آقای حامد کرزایی رییس جمهور پیشن افغانستان در دوران دیدار با صدر اعظم هند بیان داشت که: کمك های هند به افغانستان بی شاییبه و از ته دل بوده است. کمکهای هند به افغانستان در زمینه های اقتصادی، آموزشی،

ترانسیورتی، به داشت و درمان و ساخت وساز از عمدهٔ گامهای تازه در راستای توسعه روابط دو جانبه محسوب می شود. هند یك مقصد طبیعی برای محصلان نسل جوان افغانستان است . تعداد زیادی از مقامات افغان درهند تحصیل کرده اند. حامد کرزی نخستین رثيس جمهور منتخب افغانستان، دانش آموخته دانشگاه هيماچال یرادش هند است. در حال حاضر تقریباً ۱۲۰۰ محصل افغان در کشور هند مصروف تحصيلات عالى مي باشند و تا حال ٦٠ هزار محصل از یوهنتون های مختلف هند فارغ شده اند. اعطای بورسیه به هزار محصل افعان سالیانه از طرف دولت هند گام بسیار مهمی در راستای یبشیرد سطح علمی و انکشاف افغانستان است . لازم به ذکر است که صدر اعظم هند آقای نریندرا مودی در دوران سفر خود به کابل در سال 2015 میلادی، 500 بورسیه جدید سالیانه را برای اطفال شهیدان افغانستان اعلام کرد که این افزون بر هزار بورسیه قبلی است .این برنامه های بورسیه همراه با انستیتوت هایی که با اشتراك هند و افغانستان، در افغانستان، تاسیس شده نسل جوان افغانستان را با آموزش های مدرن و مهارت های حرفوی مجهز ساخته و دارد به احیای کشاورزی و معدن کاوی برای افغانستان کمك میکند و تسهیلات پیشرفته پزشکی را در کابل فراهم ساخته است. علاوه بر این آموزش در عرصه های گوناگون از جمله آموزش دییلماتهای افغان، بانکداران، نیروهای پلیس، پرسنل ه وانوردی، کارشناسان رایانه، معلمان و کمك به توسعه مدارس از جمله مدرسه حبيبيه با هزاران دانش آموز بخشي از اين آموزش هاست. همچنین راه اندازی و توسعه و تکمیل چاپخانه های پیشرفته و دست کم ده ایستگاه رادیو تلویزیون در افغانستان نقش موثر هند را در انکشاف افغانستان آشکار می سازد. ساختمان جديد يارلمان افغانستان يك هدية بزرگ هند براي كشور

دوست افغان است. صدر اعظم هند آقای نریندرا مودی در خطابهٔ خود به مناسبت افتتاح ساختمان پارلمان بیان داشت که: ما روزی بهتر از زادروزیکی از بزرگترین رهبران زمان خود و صدر اعظم اسبق هند آقای اتل بهاری واجیایی نمی توانستیم برای این کار انتخاب کنیم. او بود که ۱۱ سال پیش با آقای کرزی روپای این پروژه را دیده بودند و ما صمیمانه متشکر هستیم که نام این ساختمان را اتل بلاك انتخاب کردید، این **پارلمان در نتیجه بصیرت رهبران دو کشور در باره مردم ما و سنگ های** سرزمین های ما هر دو کشور را نزدیك هم میاورد و بلاك اتل روح های ما را به هم نزدیك میكند، چون معنی اتل در زبان پشتو قهرمان است و به هندی به آدم راسخ العقیده اتل میگویند. این حیامل هر دوروح افغانستان و دوستي ما است. ايـن يارلمان يك احترام كوچك به ييشرفت کشور شما و جمه وریت است و این یك نشانه روابط دوستانه و آداب و احساس و اشتیاق خـواهـد بود که ما را در یك رابطه خاص قرار میدهد. رییس جمهور افغانستان آقای اشرف غنی در دوران خطابه خود به همین مناسبت گفت که: ساخت ساختمان جدید شورای ملی توسط هند، به مفہوم دست دادن بزرگ ترین دموکراسی جہان با دموکراسی جوان افغانستان است. آقای غنی با همه جانبه خواندن کمك های هند به افغانستان گفت: ساخت این ساختمان نشان دهنده این است که بزرگ ترین دموکراسی دنیا به دموکراسی افغانستان دست داده است. احداث سد سلما که به سد دوستی افغانستان و هند نامیده شده است و

بازسازی قصر ستوری از نمونه های برجسته نقش هند در زمینه ساخت و ساز در افغانستان است . همچنین بلندترین پرچم افغانستان که در تپه ای در کابل به اهتزاز در آمده، از طرف هند به این کشور تقدیم شده است از دیگر نمادهای شاخص روابط دوستانه فرهنگی و اجتماعی هند و افغانستان، خواهرخواندگی چندین شهر دو کشور است . تاکنون میان شهرهای دهلی و کابل، مومبای (بمبئی) و قندهار، اجمر شریف (راجستان) و هرات، حیدر آباد و جلال آباد، احمد آباد (گجرات) و اسد آباد (کنر) و نیز ایالت آسام و ولایت (استان) هلمند پیوند خواهر خواندگی بسته شده است.

همه اینها شمّه ای از گامهای تازه هند در راستای توسعه روابط هند و افغانستان بود چون بیان تمامی این اقدامات از مجال این گفتگوی مختصر خارج است. در بخش دوم گفتگوی خود انشاء الله به بعضی از اقدامات دیگر خواهم پراخت.

بنده دوست دارم سخنان خودم را با یک بند از سخنرانی صدر اعظم نریندرا مودی که به مناسبت افتتاحیه ساختمان جدید پارلمان در کابل ایراد شده بود، پایان بدهم . ایشان بیان داشت که:هند صادقانه و با جدیت از افغانستان حمایت میکند، درد شما درد ماست، تعبیر رویای شما مسوولیت ماست، به توانمندی شما باور داریم، شهامت شما مایه تشویق ماست. از همه مهمتر، دوستی شما مایه افتخار ماست. من مطمین هستم که امیدها به خانه های شما، خنده به مکتب های شما، زندگی در کوچه های شما، خوشبختی در شهر های شما، اتحاد در جامعه شما و صلح در کشور شما باز خواهد گشت . و در هر گام سفر شما هندوستان با شما خواهد بود. هندوستان با شما خواهد بود. دکتر زرّینه خان،بخش فارسی دانشگاه اسلامی علیگره، علیگره، هند

# بر رسی وارزیابی سبك غنی کشمیری

چکیدہ:

درین امرشاید کسی شکی نداشته باشد که شبه قاره نیز مثل سر زمین ایران از حیث گسترش زبان و ادبیات فارسی چه رشتهٔ در نظم و چه نثر، گویند گان و نویسند گان ممتازی داشته است ـ دورهٔ مغول درهند عروج زبان و ادبیات فارسی بشمار میرود، شهر های مختلف درهند مرکز گسترش ادبیات فارسی بودند۔ مانند این که کشمیر، گهورارہ علم و ادب و پیروان طریقت شناخت خود دارد۔ ازین سرزمین، غنّی کشمیری شاعر معروف ومقبول دوره عالمكير برخاست وبرآسمان ادب مثل ستارة درخشان جلوه افروزی کرد۔ واژگان کلیدی: مولد منشا کشمیر، احوال و اقدار زندگی، شعری معاصر بحيث غزلگو، تمثيل نگاري مقدمه: ملا محمد طاهر غتی کشیری نماینده گوینده ی عهد خویش است۔ نوشته ها و اشعار اودر دوران زندگیش مشهور و زبان زد عام بود۔ غنتی شاگرد شاعر بزرگ محسن فانی بود۔ صائب تبریزی، قدسی، کلیّم، و فطرت وجزآن از معاصرین او بودند۔ صائب درزندگی خویش غتی را ملاقات کردہ بود وستائش گر سخن او بود۔ صائت یکی از ابیات شعر غنی را بسیار می پسندید وآن را معادل کل دیوان خود می دانست ، وآن بیت اینست۔

حسنِ سبزی به خط سبز مرا کرد اسیر دام همرنگ زمین بود، گرفتار شدم (فارسی ادب بعهد اورنگ زیب،ص۲۸)

در سراسر زندگی خویش غنی در پیشهٔ درس و تدریس منسلك بود۔ همچنین در مشق سخن و شعر گوئی مشغول بود۔ اهمیت وارزش اقدار اعلیٰ درزنگیش زیادبود۔ بیشترزندگی خود در تجرد و خانه نشینی بسر برد۔ غنی در حین حیات با منصبداران و امیران در ارتباط بود۔ و لیك هیچ وقت شعرو سخن گوئی را و سیلهٔ کسب معاش نگر دانید۔ اخلاق مرضیه و اعتقاد پا کیزه و خود داری، سخاوت، درویش منشی در مزاجش بدرجه اتم بود۔ اگرچه او گنج و ثروت زیادی نداشت ، امادر تجرد و تفرد از علائق دنیا همچو او کمتر کسی دیده میشود۔

غنی کشمیری عمردراز یافت و درپیری لاغر و کمزور شد۔ درسنه۱۰۷۹ه آز دارفانی راوداع گفت و در مقبره الشعری کشمیر، مدفون گردید (سروآزاد، ص ۱۰٤) غنتی عالم و فاضل و دانش مند بود و در علم و فضیلت بلند مرتبه داشت۔ چنانک ۹ او دربیت زیر از مقام علمی و ادبی وسخن گوئی خود می سراید۔ زشعرِ من شدہ پوشیدہ فضل و دانش من چون میوہ ای که بماند بزیر ہرگ نھان

ن بيرن بي ت بين بيرير بر ت بين (همان ، ص ۲۱۱)

در دیوان چاپ شده، غنتی کشمیری غزلیات ، رباعیات، قطعات ویك مثنوی در ستایش حجام و دیگر مثنوی شتائیه دیده می شود۔ عده ای اشعار وی ازیك هزار و نه صد می گزرد۔

در خطۀ کشمیر مثل غتی، سخن گوی دیگر بنود، و طرز نگارش این سخنور به گو نه ای متفاوت بود ـ در نثر نگاری و انشا پر دازی هم هنر مندی خود رابه ثبوت رسانید ـ غتی در مقایسه باشاعران پیشینش مقامی بلند داشت ـ درستی زبان، روانی کلام، فراوانی، لطافت معنی، مثل او دیگر نیست ـ غنی هردو دورۀ بادشاه شاهجهان و اورنگ زیب را دیده بود ـ نه فقط شعرای هم عصر او بلکهدیگر شعرای هند هم گلها ی عقیدت به پایش افشاندند ـ شعرای مثل فطرت سویو مرزا بیدل شیفته طرز نگارش او بودند ـ چنانکه در ابتدای مقاله آرا صائب تبریزی نقل شده ـ شاعر مشرق علامه اقبال لاهوری هم معترف به خوش الحانی وقادر الکلامی او بود ـ

غزلگویی غنّی کشمیری سبکی ویڑہ است۔ موضوعات غزل آن چنان که در آن زمان رواج داشت شامل اخلاق و تصوف و فقرو استغنا می شدند۔ ویژگی وامتیاز خاص غزل او معانی یابی و مضامین تازہ وتراکیب مهذب وزبانش روان، شیرین ، نرم و لطیف است۔ باین که وی متصوف بودہ، در کلامش رنگ صوفیانه دارد۔ مثال تازہ گوئی و معنی یا بی دراین اشعار قابل ملاحظه است: آب بود معنی روشن غنّی

درآن دورهٔ رواج عام بود که گویندگان کلام خود را از صنایع و بدایع آراسته و مزین میکردند فنی کشمیری هم در غزل خود معنی یابی، مضمون آفرینی، ایهام و تمثیل، تلمیح و تشبیه و استعاره و کنایه را بخوبی استفاده میکند و این و صف مخصوص کلام او است از آن جهت که در آن زمان گویندگان و نویسند گان علم و هنر و قابلیت خود رابه نمایش می گذاشتند۔ در سخن گوئی مشکل پسندی و ایهام ، قدرو ارزش داشت۔ به سبب این غثی کشمیری هم این طرز نگارش را ورزیده و بعد از تفکر بسیار شعر سرودہ۔

باین که اشعارش بظاهر ساده و سهل می نمایند ولی معنی عمیق و نکته های دقیق داردند۔ نمونه ای از اشعارش که باعتبار الفاظ ساده و عام فهم اند، معنی تاثیری مهم دارند۔

> هر که پابند وطن شدمی کشد آزارها پای گل اندر چمن داثم پراست از خارها \*\*\*\* تا رزق خود رسد بدهانت چو آسیا داثم خموش دار زبان سؤال را \*\*\*\*

زیاده شهرت و مقبولیت کلام غنتی بخاطراستدلال و تمثیل نگاری است۔ در فن تمثیل نگاری امیرخسرو پیشرو بود و مرزا صائب تیریزی این فن وهنر را به اوج کمال رساند و لیکن غنتی کشمیری هم درین فن مهارت نشانداده و فن ارسال المتمثیل راپیشرفت داد و همیشگی کرد۔ مدتهامتاخرین گویندگان هندو بیرون هنداز طرزغنی پیروی می کردند۔

در ابیات گونه گونی، غنی کشمیری موضوعات مثالیه رانوین نموده و تازگیبخشیده است ـ در اشعارش از علامات مروجه استفاده کرده و لاکن در آن جدت و معنی تازه، مضامین نوین و جود دارند، چنان که خوانند گان آفرین میگویند ـ و سخن شناسان و منتقدین به قدرت کلام و

که بعد از مرگِ آهو، نافه بیرون میدهد بو' را سنگین دل است هر که بظاهر ملائم است ینهای درون ینبه نگر ینبه دانه است (همان، ص ۲۰۱،۲۰۱) غنتی کشمیری در اشعارش فلسفه و تصوف باهم آمیخت و این آمیزش، بسیار جالب دلکش و دلنواز است۔ افکار را در انداز مخصوص خودش که طرة امتياز اوست، اراية نموده است۔ درین جا از این ابیاتش که مثل مشتی از خروار، برای خوانندگان گرامی نقل میشوند۔ هزاران معنئ باريك باشد بيت ابرورا بغیر از موشگافان کس نفهمد معنی او را عنان نفس کشیدن، جهاد مردان است نفس شمرده زدن، کار اهل عرفان است \*\*\*\* در بیابان طلب، رهگزری نتوان یافت که بهرگام نشانی زسر نتوان یافت گوش غواص شنید، از لب خاموش حباب دم نگهدار کزین به گهرے نتوان یافت (همان١٠٦\_١٢) این سخنور خوش بیان ، دراشعارش از صنائع لفظی بیشتر استفاده کرده۔ مثل صنعت تلمیح که خاص وصف غزل است رادر محلمناسب استفاده نموده وحسن ورعنائي غزل را دوچندمي كند. غنتی در کلامش روش دلنشینی رابکار برده است۔ وی در اشعار زیر "قصهٔ

مگر نقلے زروی نسخهٔ حسن تو بردارد که مه امشب کشید از هاله، جدول صفحه رورا \*\*\*\*

در جهان نتوان نشان از سیر چشمی یافتن

چشمهٔ خورشید هم محتاج آب شبنم است (همان، ص ۲۹۔٤۹) بخاطر معنی آفرینی، تازه گوئی، موضوعات نوین، تشبیهات و استعارات وافر، کلامش را فی الجمله پرکیف و پرمغزو دلنشین ساخته است۔ نتیجه گیری:

بیشتر تذکره نویسان، غنی کشمیری را نه فقط در کشمیر بلکه در سراسر هند، شاعران در مقایسه باهمه بسیار خوش فکرو نازك خیال، دقیق بین دانند۔ غنی مقبولیت و شهرت خاص در صحنۀ ادبیات هندو بیرون از هند دارد۔ ویژگی وارزش اشعارش غنی و طرز نگارش خاص وی او را دربین شاعران هند مقام شامخی می دهد۔ و کلام شور انگیز و شیرین و شیوای او'باب روشن' شعر فارسی است۔

مآخذ و منابع: ۱ - دیوان غنی کشمیری، جمو کشمیر اکیڈمی آف آرٹس اینڈ لینگویجز، سری نگر، ۱۹٦٤ -۲ - تذکرہ سرو آزاد، میر غلام علی آزاد بلگرامی، دخانی رفاہ عام، لاهور، پنجاب، طبع اول، ۱۹۱۳ ۳ - فارسی ادب بعہد اورنگزیب، ڈاکٹر نورالحسن انصاری، کوہ نور پریس، دھلی، اشاعت اول، ۹٦۹۱

☆☆☆

دکتر سرفراز احمد خان، اسسٹنت پروفیسر، شعبهٔ فارسی، مانو، لکھنؤ کیمپس، لکھنؤ۔

صنعتگری قصیدہ نگاران ادبیّات فارسی

#### <u>مقدمه:</u>

قصیده نویسی در فارسی از آغاز ادبیات فارسی یعنی از دربار شاهان طاهری و صفاری آغاز شد۔ شاعران چون حنظله بادغیسی، فیروز مشرقی، ابوسلیگ گرگانی، ابو شکور بلخی از نخستین شاعران مدیحه سرا هستند که با شعر خود سبب تبلیغ عظمت و قدرت و مکنت ممدوح می شدند و برای او دوستان تازه فراهم می آوردند و دشمنان وی را مرعوب نام وی را مشهور و مقامش را استوار می ساختند و بهمین جهت در ادوار بعد نیز بادشاهان و امرا و دیگر بزرگان برای شاعران احترام و اهمیت فراوان آنها را مجذوب و مفتون خویش می ساختند و شاعران خود به دستگاه آنان روی می آوردند و ایشان را می ستودند۔

واژهای کلیدی: قصیده، ممدوح، تشبیب، فخریه، عبارت پردازی، تغزل۔ چون مابه تاریخ شعر فارسی نگاه می کنیم می بینیم که بادشاهان، امراء و وزراء از اواثل عهد شعر فارسی علاقه داشتند و این امر واضح است که قصیده نویسی به سر پرستی شاهان و دیگر اشخاص دربار ترقی یا فته است و درنتیجه این سر پر ستی شعر فارسی کاملًا بدربار وابسته شد۔ نه تنها شاهان بلکه امراء و وزرای شاهان برای شا عران وظائف مقرر کردند و در عوض این وظائف شاعران بموقعه جشن عیدین ، لشکر کشی و کامیایی و کامرانی شاهان و امراء وغیره قصیده نوشتند و نذر شاه کردند و با ینطور رواج قصیده نو یسی در زبان فارسی رواج یافت۔ برای نمونه چند کلمات از دکتر منصور رستگار فصائی که در انواع شعر فارسی نوشته شده است این مورد اشاره دارد:

" مدح از نخستین موضوعاتی است که شاعران پارسی گو، طبع خود را بدان آزموده اند بسیاری از شاعران ایران از دوره صفاری به بعد به مناسبت های خاص، شعر را در خدمت ستایش از امیران و پادشاهان و بزرگان قوم قرار دادند و در روزهای رسمی و اعیاد و جشنهای ملی و مذهبی و پیروزیهای نظامی به خواندن قصائد مدحیه در حضور بزرگان پرداختند (۱)

قصيده ياره از اشعار است كه نيمة ديگر هر شعر ازان بر قافيه ملتزمه باشد الا مطلع که بر هر دو نیمه آن قافیه داشته باشدو آن شعری است که ابتدا قصیدہ ازاں جا کنندو مصرع بودنش لازم است۔ برائے مدح عمو ماً ھیت قصيده را بكار آمده شده است ازجهت اينكه هيئت قصيده و الفاظ و تعبیرات کہ دران بکاری برند می شوند برای مدح کردن بسیار موزوں هستند۔ قصیدہ در لغت بمعنی قصد شدہ و در اصطلاح ادبی بشعری اطلاق میشود که به بیش از یا نژده یا بیست ابیات مشتمل باشد و کلیه ابیا ت نیز در وزن و قافیه از بیت مصر ع نخستین پیروی نما یند۔ قصائد زبان فارسی معمولاً بین سی و پنجاہ بیت است و گاھی از پن حد بیشتر و کمتر هم میشود ـ بیت اول قصیده را مطلع گویند ـ موافقت حروف قافیه در هر دومصرع يعنى تقريح مطلع لازم است۔ گاهي قصيده دويا زائد از دو مطلع هم دارد ـ در اغلب قصائد مدحيه قبل ازينكه شاعر وارد مقصود اصل و مدح ممدوح شود، نخست مقدمه ای ایراد میدارد ـ این مقدمه را تغزّل تشبيب يا نسيب گويند۔ انتقال از نسيب و تشبيب باصل مقصود راگریز میگویند۔ چون شاعر مقصود اصلی خود را در ایراد قصیده با نجام رسانید، قبل ازانکه لب از گفتار فرو بندد چند بیتی در دعائی ممدوح مے سراید این قسمت قصیدہ را دعا ئیہ گویند۔ دراین صنف سخن شاعران پارسی گوموضوعات گوناگوں شامل کردہ اند۔ظاہراً این صنف مدحیه است ولی در تشبیب، شعرا موضوعات بسیار جالب و نغز بکار بردہ اند مثلاً مضامین عاشقانه، بھاریه، فخریه، اخلاقی، مذھبی،عارفانه، تاریخی، سیاسی و قومی۔در بارۂ قصیدہ شمس قیس رازی می فرماید: "بدان کے چون ابیات مکرر شد از پانزدہ و شانزدہ در گذشت آن را قصیدہ خوانندو ہر چہ ازان کمتر بود آنرا قطعه گویند و در قصاید پارسی لازمست کہ بیت مطلع مصرّع باشدیعنی قافیہ ہر دو مصراع در حروف و حرکات یکی باشند و الا آن را قطع خوانند ہر چند از بیست بیت در گذرد۔" (۲)

قصیده نویسی در فارسی از آغاز ادبیات فارسی یعنی از دربار شاهان طاهری و صفاری آغاز شد۔ شاعران چون حنظله بادغیسی، فیروز مشرقی، ابوسلیك گرگانی، ابو شكور بلخی از نخسین شاعران مدیحه سرا هستند كه با شعر خود سبب تبلیغ عظمت و قدرت و مكنت ممدوح می شدند و برای او دوستان تازه فراهم می آوردند و دشمنان وی را مرعوب ا نام وی را مشهور و مقامش را استوار می ساختند و بهمین جهت در ادوار بعد نیز بادشاهان و امرا و دیگر بزرگان برای شاعران احترام و اهمیت فراوان آنها را مجذوب و مفتون خویش می ساختند و شاعران خود به دستگاه آنان روی می آوردند و ایشان را می ستودند.

این صنف سخن دردورهٔ سامانیان بکمال رسید۔ دورهٔ سامانیان که تقریباً شامل تمام نیمه دوم و قرن سوم و ربع قرن چهارم است، دورهٔ کمال زبان و ادبیات فارسی است۔ در این د وره شعرای بزرگی مانند شهید بلخی،رود کی،دقیقی عماره مروزی ودیگر ظهور کردند۔ شعرائی این دوره در مقام مدح بخرد بزرگمهر، عدل نو شیروان، حشمت پرویز و شجا عست رستم مثال می دادند۔ مضامین مدحی عموماً عاری ازپیچیدگی و استدلال و مبالغه است و شعرائی مدیحه گو فضائل و کمالات ممدوح را بسادگی و صراحت بیان میکردند۔ رودکی سمرقندی اولین مستند قصیده گو بود که در الفاظ ساده قصیده بسیار عالی سروده شده است۔ در تاریخ سیستان یک قصیده تاریخی رودکی منقول است۔ قصیده مشتمل بر نود و چهار ابیات است۔رودکی این قصیده در مدح امیر ابو جعفر نوشته بود ـ در ضمن واقعات نگاری این قصیده یکی از نمونه بسیار جالب و عمده است۔بطور نمونه چند اشعار را ملاحظه بفرمائید:

ما در می را بکرد باید قربان بچه او را گرفت و کرد بزندان

مرد ادب را خرد فزاید و حکمت مرد خرد را ادب فزاید و ایمان دیگر قصیده رودکی که خیلی معروف و مشهور بود و شان نزول این قصیده همه اشخاص واقف اند۔ شاعر درین قصیده توصیف و تشبیه بویژه در وصف مناظر طبیعت نقاش چیره دستیست که با کلك موثین خویش طبیعت و رنگارنگ زیبا را در نقش لفظ خشك و بیروح را به دم مسیحائی جان می بخشد و بدانگونه ترکیبی می سازد که جز حد زیبائی و کامل و جمال و نشاط و طرب نامی بدان نمی توان داد، مثلاً رودکی میگوید:

بوئی جوئی مولیان آید همی یاد یار مهربان آید همی ریگ آمو و درشتی راه او زیر پایم پر نیان آید همی

همین طوردر دورهٔ غزنویان شهر غزنین مرکز حکومت غزنویان مرکزیت ادبی مهمی پیدا کرد و شعرا و گویندگان از هردیار بدر بار غزنوی رسید ند۔سلطان محمود بجهات سیاسی و نیز از ذوق فطری گویندگان را تشویق میکرد۔ درا ین دوره نیز قصیده پیش رفت یافت و سبب این سر پرستی شعراء گرانبها وظائف سلطان محمود یافتند۔ قصیده سرا یان بزرگ این دوره عنصری، عسجدی ، فرخی،منوچهری قابل ذکر هستند۔

منوچهری دامغانی یکی از شیرین سخن و نکته پرداز زبان

فارسی این عهد است۔ او از القاب شصت کله معروف است۔عوفی در لباب الاباب او را مداح سلطان محمود غزنوی می داند۔ خاطر وی همه وقت بهاری جاویدانیست پر از گل و شگوفه شادی و نغمه های شادی و نغمه هائی سرود انگیز و طرب آور دل آویز است۔شعر وی چون طبع وی هم با ملاحت است و هم حسن:

> نو بهار آمد و آورد گل یاسمنا باغ همچون تبت و راغ بسان عدنا

> > از فروغ گل اگر اهرمن آید بچمن

از پری باز ندانی دورخ اهرمنا

علاوه ازیی شعرای دیگرنیز با دربار محمود و جانشین او تعلق دا شتند مثلًا عـلـوى مـحموده ، بهراي سر خسي و ناصر خسرو وغيره ـ در قرن پنجم در زمینهٔ قصیده ناصر خسرو به شکل دیگری ظهور نموده۔ او در برابر قصيده سرايان ييشتر قصيده خود را با بينشي ژرف و مفاهيم تازه و نو سرود ـ شاعران در توصيف صفات و خصائل عاليه ممدوح ، آخرين درجه ابکتار و قدرت خود را در یافتن مضامین بدیع و نکات تازه بکار می برند، آن چنان که ممدوح به صورت مظهر عالیترین درجات کمال صوری و معنوى جلوه مي كرد۔ دورة اول غزنوى تكميل اسلوب شاعرى دوره سامانی میکند در این دوره تشبیب و قصائد که بوجود آمدند در مقابله شعرای عهد ساما نے بحیثیت احساسات و جذبات حتی باعتبار فنی تر قی یا فته دیده میشوند۔ شعرای ایندوره در اشعار خود اوصاف شا عری رانسبتاً زاید بکار آورد ہ است۔ مثلاً نزدعنصری کے در قصیدہ نگاری بدرجه استادی رسیده بود زور معنی ، حسن تراکیب، تر تیب مصرع و بندش مصرع مهارت دیده میشودولی در ایندوره این تغیر دیده میشود که شعرا ایران آن جو ش و خروش را که پیش ازیں از لحاظ علاقمندی برسوم و آداب ملے داشتند از دست دادند و اینان بر خلاف گذشتگان

غالباً با شخاص بر جسته دین و نا میان قوم عرب مثال میزدند و اگر نیز از بزگانی ایران یاد میکر دندو تقلید و رعایت سنت داشت ـ علی نمو دار علم و شجا عت ، عمر نماثنده عدل ، حاتم مظهر کرم و بخشش بو دند ـ شاه رابصفات غازی ودین پرو رو بت شکن می ستو دند مثلاً عنصری درباره سلطان محمود میگوید:

> ایا شنیده هنر های خسروان بخبر بیا زخسرو مشرق عیان ببین تو هنر بچشم خویش بسی دیده ام که شاه زمن

به نیك روز و به نیكوزمان و نیك اختر

قصیدہ نویسی از اوائل دورۂ اوّل غزنوی چنین هیئت و صورت مشکل اختیا ر کر د که اسلوب شعرائی ایند ورہ به اختلاف معمولی تا قرن ششم هجری با قی ما ند۔

از نیمهٔ دوم قرن پنچم که تقریباً شروع دورهٔ سلجو قیا نست بتدریج تغیرات و تحولات زیا ده عا رض شعر گر دید و سبک و اسلوب قصیده پر دازی و طرز بیان مقصود صورت دیگری اختیا ر کر د۔ گویندگان این عصر ا ز سادگی و صراحت اولیه عدول کر دند و بواسطه تاثیر محیط و سیر تکامل طبیعی و لغوی و فکری ومعنوی ادبیات عرب و دخول علوم و معارف درادبیات و عوامل دیگر دچار تکلف و لفاظی شدند۔ اگر چه قصیده سرائی در ایند وره با وج کمال رسید وقصیده سرایان بزرگی ما نند انورتی مسعود سعد سلمان ، خاقاتی ، ظهیر فاریا تی ، سنا ئی و دیگر توجه بعبا رت پردازی و لفاظی ، تعقید و پیچیدگی در کلام و انحراف از سادگی و مسائل دیگر تا حدزیا دی موجب کا هش ارزش معنوی ادبیات تفا این عصر گشته است در ایند وره شیوهٔ تصوف و تاثیر آن در ادبیات تفا وتی بزرگی از قبل دارد - شاعر ایندوره نه تنها بابیان موضوعات عرفانی و اخلاقی و دینی باب جدیدی در ابیات و قصیده سرائی کشودند بلکه سوز و گداز و حالت معنویتی راکه لا زمه شعر حقیقی است بوجود آوردند۔

نا صر خسرو نخستین شا عر قصیده است که قصیده را برائے توضیح مطالب اخلا قی و حکمی و فلسفی و دینی اختصا ص داد۔ سنائتی نیز ایں روش را ختیا رکر د۔ علا وہ ازین انورتی و خا قانی و دیگر شعرائ ایند ورہ قصیدہ را باوج کمال رسانید۔ درا ایندورہ قصیدہ نگاری در مرکزی دیگرد اخل شد که ازلحاظ شاعری مقامات دیگر مختلف بو د۔ درین علا قه به کلام جمال اصفهاتی ، و دیگر سبک عراقی بوجود آمد۔

از ابتدائی ظهور تا حمله مغول خراسان مر کزاد بیات زبان فارسی بود و از میان اقسام شعر قصیده اهمیت درجهٔ اوّل داشت - جملهٔ مغول و خرابی شهر خراسان شعر وشا عری را نقصان رسانید و ممدوحین و مداحین تلف شدند - خرسان مر کز یت خود را از دست داد - از نتائج حملهٔ مغول انتقال مر کز شا عری بعراق یعنی نواحی مر کزی و خصوص ایرا نیست - در این مدت بیشتر شعرا ئی معروف ازین نواحی بر خاستند وتغیرات بسیاری در روش گویند گان این عصر پدید آمد - درایند ور ه میان نرفت و شعرای ما نند امیر خسرو ، او حدی مراغه ای ، خواجوی کر ما نی ، سلمان ساوجی و حتیٰ گویند ه ای چون سعدی در این صنف طبع آزمائی کر ده - قصیده در ایند وره از لحاظ معنی و مطالب فرق زیادنکر د و دنباله قرن ششم بود - اگرچه سعدی امام غزل است ولی قصائد او پر از اخلاق و مضامین حکیمانه است و حق گوئی شیوهٔ سعدی است - چند اشعار بطور نمونه ملاحظه بغرمائید:

عمارت با سرای دیگر انداز که دنیا را اساسی نیست محکم

فریدون ر ا سر آمد پادشاهی سلیمان را برفت از دست خاتم دورهٔ تیموریان عصر غزل و شعرهائی عرفانی دلغزو معما و سا یر تکلفات ادبی است قصیده درین دوره رواج و اعتبا ر چندانی نداشت ولی شعرا عموماً درین زمینه نیز طبع آزمائی کر ده ما نندلطف الله نیشاپورتی، نعمت الله ولی ، ابن حسام و جامی قصا ئد خوبی در مدح پادشاهان و یا در مدایح مذهبی و گاهی در عرفان و پند و حکمت سر وده اند و مرچند شعرائی این دوره نقلید از گذشتگان میکر دند اما سبک مصنوع و متکلف زمان رادر سخن نیز اختیا رکر دولحن خاص در این صنف بخشیده ۔

جنبش دریا اگر چه موج خوانند ش ولی در حقیقت موج دریا عین آن دریا بود در دورة صفويه قصايد چندان ترقي نكرد زير اكه سلاطين صفوي **چنداں بشعر و شاعري اهميت نميداند و مخصو صاً از مداحي وتملق** گوثی شاعران گریزاں بودند و باین سبب شعرانیروثی سخنوری خود را درمو ضوعات مذہبے بکار بست۔ ولے ہمعصر صفویان سلاطین گور کانی در هند در مقابل این بے اعتنائی نسبت با دبیات زبان فارسی توجه مبذول داشتند وشعرارا بابخشودن صلات تشويق نمودند بهمين جهت سر زمین هند یواش یواش مر کزمهم شعر وادب فارسی گر دید۔ سبك شعري اينز مان بعلت انتساب بمحل ظهور و نشو نمائي آن بسبك هندي معروف است ولى قصيده مخصو صاً قصائد مدحيه در اين دوره اهمیت چندانی نداشت و باین سبب قصیده ایندوره عموماًاز زمرهٔ شعرای غزل سراشمار می شوند۔ باینهمه جمعی از گویندگان بودند که از لحاظ قصیدہ سرائی اھمیت بر دیگر اقران داشتند۔ محتشم کا شتی ، عرفي شيرازي، طالب آملي وكليم همداني از جمله قصيده سرايان ایندوره اند۔ قصائد ایند ورہ اگر چه خالی از تکلفات مصنوعی نیست ولی سادہ تراز غزل است مثلا عرفی میگوید:

دورهٔ قا چاریه که آنرا دورباز گشت ادبی می نا مند، در انجام مقصود خود تو فیق زیا د حاصل نکرد واشعار ایندوره جز معدودی که بشیوهٔ متقدمین نزدیکتر است آنقدر لطف و گیرائی ندارد و لی این مسلم است که در ایندوره قصیده بیش از سایر فنون سخن مراحل تجدد و کمال را پیمو د قصیده سرایان ایندوره در روش قصیده پر دازی نه تنها مقلد بو دند بلکه مبتکر وصا حب نظر بو دند و بعضی مثلاً صباً ،قا آنی ، مجمر اصفهانتی ، نشاط و وصال شیرازتی از خود مکتبی داشتند و سبک و روش آنها مدتها مورد نقلید و تتبع گویند گان دیگر بو دند ـ میان آنها قانی بعد ازصائب از معروف ترین شاعر ایران در تمام عهد صفوی و قاچاری بحساب می آید ـ قانی وصف بهار در یک قصیده این طور بیان کرده است:

دوره معاصر که درحقیقت از ظهور مشروطیت شروع میشود دورهٔ تحول وانقلاب ادبی است۔ در ایندوره قصیده جائی خود رابمثنوی وانواع مسمطات ترجیعات را داد۔ مضمون با فی و عبارت پر دازی ازمیان بر خا ست و شعر رواں، سا دہ و طبیعی شد۔ دربار بادشاهان که پیش ازین مر کز اجتماع فضلا و شعر ا بود ند جائی خود را باحزاب سیا سی سرودن قصیدہ بکلی منتفی گشت۔ همچنین بعد اس انقلاب اسلامی قصیدہ رونق از دست داد خود را باز نگرفته است بجز قصیدهٔ حماسی۔

**حوا**شی: ۱ ـ دکتر مـنصور رستگار فسائی، انواع شعر فارسی، ص ـ ۰۸۱ ، انتشارات نوید، شیراز ایران،۳۷۳۱ش ۲ ـ ذبیح الله صفا، تاریخ ادبیات در ایران، ج ـ ۱ ، ص ـ ۸٤٤

کتابیات: ۱ ـ دکتر خسرو فرشیدورد،در بارهٔ ادبیات و نقد ادبی،جلد دوم، امیر کبیر،۳۲۳۱ ۲ ـ آرین پور، از صبا تا نیما،جلد دوم ۳ ـ دکتر احمد تمیم داری، انواع ادبی،ایران ٤ ـ شفیعی کدکنی،ادوار شعر فارسی،ایران

☆☆☆

126

دُكتر فائزه كرن،أستاد يار ، دانشكدة زنانة لاهور ـ

## بهر ه گیری مولوی از حیوانات در بیان مفاهیم عرفانی

#### <u>چکیدہ:</u>

تمثیل و کاربرد آن در ادب پارسی سابقه دیرینه ای دارد و یکی از کسانی که به خوبی وزیبایی از این توانمندی ادب پارسی استفاده کرده است مولانا جلال الدین محمد بلخی است. سرزمین ایران از دیرباز مهد تفکرات عرفانی وتأملات اشراقی بوده است. از این رودرطی قرون واعصارنام آورانی بیشماردرعرصهٔ عرفان و تصوف دردامن خود پرورش داده است. مولانا علاوه بر شاعر نیز عارف هم است. عارفی که از شریعت و طریقت به حقیقت رسیده است . مولانا به وسیله حکایت و تمثیلات مفاهیم تصوّف و عرفان را خیلی خوب بیان کرده است. مرفان را خیلی خوب بیان کرده است. بررسی هدف مولانا از بیان داستانهای وحیوانات اهلی و وحشی هستند. این مقاله به بررسی هدف مولانا از بیان داستانهای حیوانات اهلی و وحشی هستند. این مقاله به بررسی او را در این داستانها نمان می دهد. خاص او را در این داستانها نشان می دهد. باز، شیر، طوطی، بلبل، سیمرغ، زنبور، فاخته ، مرغ.

#### مقدمه:

مولانا حیوانات و حکایت های آن ها را برای بیان و تعلیم آموزه های اخلاقی، فلسفی و عرفانی هنرمندانه از دل شعر، تمثیل و رمز تصاویر زیبا و

نغز مے آفریند و کلام خود را در کمال زیبایے به نمایش می گذارد، و از كنايات، ضرب المثل ها و باورهاي عاميانه مربوط به هر حيوان دربيان این آموزه ها استفاده می کند. بر همین اساس مقاله حاضر ما چند حیوان را از نظر مولوی و مفاهیم عرفاني آنها را بيان مي كنيم: آهو: آهو در فرهنگ اغلب نشانه رمندگی و دوندگی است. اما در مثنوی اهو گاه تمثیل اهل اللّه و اهل معرفت و گاه تمثیل قهر و لطف و گاه همان حیوان رمنده و زیبا است. مولوی در مثنوی، دفتر پنجم، آهورا برای تمثیل اهل الله بکار برده است. حکیدہ داستان چنین است: صیّادی آهویی شکار می کند و در طویله ی خران می اندازد. وقتی جلو حیوانات کاہ می ریزد آنھا با طمع ھرچہ تمام تری می خورند اما آھو اصلاکاه نمی خورد. گاوان و خران، آهو را مسخره میکنند . آهو می گوید: این کاه ارزانی خودتان . من پیش از این که گرفتار شوم در کنار جویباران/ چشمه می خرامیدم و نافه ی من بر این سخن من گواه است. اما شما بوی آن را نمی شنوید چون به بوی پشك و سرگین عادت كرده ايد. ابیاتی چند از این قصه را در پی می آوریم اهوی را کرد صیّادی شکار اندر آخر کردش آن ہے زینھار

اهواز وحشت به هر سومی گریخت او به پیش آن خران شب کاه ریخت ازمجاعت و اشتها هرگاو وخر کاه را می خورد خوشتر از شکر گاه آهو می رمیداز سو به سو گه ز دود وگرد که می تافت رو...1 ... آن خری شد تخمه وز خوردن بماند پس به رسم دعوت، آهو را بخواند سرچنین کرد او که نه رو، ای فلان اشتها ام نيست، هستم ناتوان گفت: می دانم که نازی می کنی یاز ناموس احترازی می کنی گفت او با خود که آن طعمه ی توست که از آن اجزای تو زنده و نواست من اليف مرغزاري بوده ام در زلال و روضه ها آسوده ام 2 در این داستان آهونماد اهل الله و آخور کنایه از دنیا و گاوان و خران كنايه از مردم دنيا طلب و شهوت پرست و صياد كنايه از حضرت حق است. مولانا در این داستان می خواهد بگوید اهل الله در این دنیا غریب اند و همچنین اشارتی دارد به غریب بودن روح و جسم و روح های پاك هروقت وصال خداوند می خواهد. ر**دَ آهو، آغاز راه سالك:** مولانا در بیت زیر می گوید سالك در آغاز راه بیشتر به صورت حقیقت توجه دارد، اما باقی راه را عاشقانه می پیماید، نظیر آن شكارچی كه در آغاز رد آهو را دنبال می كند، علوم رسمی نیز در آغاز راه برای سالك مفید است.

> چند گاهش گام آهو در خورست بعد از آن خود ناف آهو رهبرست 3

> > گام آهو، اقوال و افعال انبیاء و اولیاء:

در این ابیّات مولانا می گوید دنبال اقوال انبیا و اولیاء را بگیر تا موفق شوی زیرا آنان آهوان صحرای حقیقت هستند. گام آهو را بگیر و رو معاف تا رسی از گام آهو تا به ناف 4

**آهو کنایه از اهل معرفت:** در این ابیات آهو کنایه از اهل معرفت و موش کنایه از دنیا پرستان حقیر است.

> موش کی ترسد ز شیران مصاف بلکه آن آهو تکان مشك ناف 5

**فنا و بقای درویش:** مولانا وقتی می خواهد مساله ی فنا و بقای درویش را مطرح کند، آهو را مثال می زند.

پیش شیری، آهویی بیهوش شد هستی اش در هیبت او روپوش شد 6 در این بیت می گوید فرض کنید آهویی با دیدن شیری از ترس بیهوش

مي شود. به يك اعتبار او وجود دارد، زيرا ذات او در عرصه هستي تحقق عینی دارد. اما به یك اعتبار نیز وجود ندارد برای اینکه هیبت شیر موجودیت او را محو کرده است. است: در مثنوی معنوی اسب گاه تمثیل تیز روی و سرعت و شتاب ، گاه تمثیل سرکشی است وگاه تمثیل برای جان، جسم،نفس اماره و شیطان آمده است. اسب تمثيل جان وروح الٰهي: در این بیت اسب تمثیل روح وجان آدمی است وزین تمثیل جسم انسان: اسب جان ها را کند عاری ز زین سِر النومُ اخو المَوت است اين 7 در ابیّات زیر نیز روح الٰهی را به اسب تشبیه کرده است: اسب خود را یاوه داند و زستیز می دواند اسب خود در راه ، تیز اسب خود را یاوه داند آن جواد واسب خود او را کشان کرده چوباد در فغان و جست و جو آن کیرہ سر هر طرف، پرسان و جویان، در به در کان که دزدید اسب ما را کووکیست این که زیر ران توست ای خواجه چیست؟

آری این اسب است ، لیك اسب *کو* با خود آ، ای شهسوار اسب جو 8

مولانا در داستان خود بسیار بار باز به تمثیل عارفان بالله بکار برده است. یکی از داستان که در دفتر چهارم آورده است، مجدا باز تمثیل عارفان بالله است و رابطه ی باز و پیر زن همان حالت دوستی خاله خرسی را تداعی می کند و کنایه از این دارد که دوستی با نادان مضرات بسیاری خواهد داشت. خلاصه داستان چنین است که اگر تو باز زیبایی را به پیر زنی بسپاری

باز تمثيل عرفان:

ابتدا گمان خواهد کرد، کسی را نداشته تا از او مراقبت کند و لذا از روی دلسوزی ناخن هایش را می چیند، بی خبر از این که ناخن ها و سیله ی تهاجمی و تدافعی اوست. سپس از آش و تتماجی که خود می خورد جلو او می گذارد، غافل از این که خوراك باز شکار گرم و زنده است. و مراد از تتماج افکار و گرایشهای نفسانی و مبتذل است، و منظور از باز عارفان بالله و انسان های کامل است.

چند تا ابیات این داستان درج ذیل اند: باز اسپیدی به کم پیری دهی او ببرد ناخن بهر بهی ناخنی که اصل کارست و شکار کور کم پیرک ببرد کوروار که کجا بوده ست مادر که تورا ناخنان زین سان درازست ای کیا؟ ناخن منقار و پرش را برید وقت مهر، این می کند زال پلید چون که تتما جش دهد او کم خورد خشم گیرد ، مهر ها را بر درد که چنین تتماج پختم بهر تو تو تکبر می نمایی و عتو؟ تو سزایی در همان رنج و بلا نعمت و اقبال کی سزد تو را؟ آب تتماجش نگیرد طبع باز زال بترنجد شود خشمش دراز از غضب شربای سوزان برسرش زن فرو ریزد، شود کل مغفرش 10 اما باز در آخر برای دلداری خود می گوید: خدا را شکر اگر چه غضب **ییر زن شعله ور شد، اما شکوه و نورصبر و علم مرا نسوزانید. یعنی سالك** 

شعر شیرگاه در مثنوی مولوی سمبل عرفان ، گاه شجاعت و زورمندی و گاه نیز تمثیل است برای زورمندان دینوی.

#### شير حق:

مولانا در برخی اییات مثنوی نیز حضرت علی علیه السلام را شیر یزدان و شیر حق ربانی لقب داده است. به عنوان نمونه در وصیت کردن رسول الله علی را کرم الله وجهه که چون هر کسی به نوع طاعتی تقرب جوید به حق، تو تقرب جوی به صحبت عاقل و بنده ی خاص تا از همه پیش قدم تر باشی. مولانا قول پیامبر درباره حضرت علی شیر حق می نامند: گفت پیغمبر علی را کای علی

> شیر حقی، پهلوانی، پر دلی لیك بر شیری مكن هم اعتماد اندر آ در سایه ی نخل امید 12

### وجود حقيقي:

مولانادر قصه ی ( تهدید کردن نوح علیه السلام) مرقوم را که با من می پیچد که من روی پوشم، با خدای می پیچد در میان این به حقیقت ، ای مخذولان حضرت نوح را به شیر تشبیه کرده و باز چون نوح نبی جامع جمیع مرتب هستی بود . در ابیات زیر مراد از شیر ، به طور کلی انبیاء و اولیاء الهٰی است:

هست اندر نقش این روباه شیر

سوی این روبه نشاید شد دلیر گر زروی صورتش می نگروی غره ی شیردان ازومی شنوی؟ گر نبودی نوح را از حق یدی پس جهانی را چرا بر هم زدی؟ سر هزاران شیر بود او در تنی صد هزاران شیر بود او در تنی او چو آتش بود و عالم خرمنی هر که او در پیش این شیر نهان بی ادب چون گرگ بگشاید دهان همچو گرگ آن شیر بر در اندش فا نتقمنا منهم بر خواندش و نر بیت بعدی مولانا نیز هستی حقیقی را به شیر تشبیه می کند: چون فقیر آیید اندر راه راست

شیر و صید شیر، خود آن شما ست 14

طوطى:

خلاصه ی داستان چنین است : بازرگانی قصد سفر هندوستان می کند و از همه غلام خود می خواهد به او بگویند چه چیزی را دوست دارند که به عنوان سوغات بیاورد . هر کس سوغاتی را سفارش می دهد.طوطی خوش سخن فقط درخواست می کند که سلام را به طوطیان هند برساند و آنها بگوید آیا شایسته است که او در قفس و آنها آزاد و رها باشند؟ بازرگان هندوستان می رسد و پیام او را به طوطیان هند می دهد . وقتی طوطیان هند پیام را شنید بر خود لرزید و بمرد . بازرگان همین قضیه را فکر می کند،مرده است قفس باز می کند و طوطی را بیرون می اندازد. وقتی طوطی از قفس آزاد شد پر و بال می گشاید و به سوی رهایی پرواز می کند.

چند تا ابیات ااین حکایت درج ذیل اند:

بود بازرگان، او را طوطی در قفس محبوس، زیبا طوطی چون که بازرگان، سفر را ساز کرد سوی هندوستان شدن آغاز کرد گفت طوطی را چه خواهی ارمغان گفت طوطی را چه خواهی ارمغان کآرمت از خطهٔ هندوستان گفت آن طوطی که آنجا طوطیان چون ببینی، کن ز حال من بیان کان فلان طوطی مشتاق شماست از قضا آسمان، در حبس ماست

وزشما چاره و ره ارشاد خواست گفت: می شاید که من در اشتیاق جان دهم اینجا، بمیرم در فراق؟ کرد بازرگان تجارت را تمام باز آمد سوی منزل شاد کام هر غلامی را بیآورد ارمغان هر کنیزك را بخشید او نشان گفت: طوطی ارمغان بندہ کو؟ آنچه گفتی ، و آنچه دیدی، باز گو گفت: نی من خود پشیمانم از آن دست خود خایان و انگشتان گزان چون شنید آن مرغ ، کان طوطی چه کرد پس بلرزید، اوفتاد و گشت سرد خواجه چون ديدش فتاده همچنين برجهید و زد کله را بر زمین 15 مولانا در ادامه ی این حکایت طوطی زیر کی را که آواز او از غیب می رسد، تمثیلی برای روح و جان قدسی گرفته و میه گوید: طوطی کآید ز روحی، آواز او پیش از آغاز وجود، آغاز او اندرون توست آن طوطی نهان عکس او را دیده تو براین و آن 16

بلبل: بلبل در میان مردم از قدیم سمبل خوش صدایی و عاشقی بوده است ولی در مثنوی بلبل گاهی تمثیل عارفان واقعی، گاهی تمثیل آوای خوش، گاهی تمثیل عاشقان وارسته است. عارف کامل: مولوی در مثنوی معنوی بلبل را برای عارفان کامل و عارفان بالله استفاده کرده است.

بانگ قمری، جزو آن بلبل بود 17

در این بیت نیز بلبل همان عارف کامل است و مولانا می خواهد بگوید حکم اللهی را فقط میتوان به اهل آن گفت. چونکه گل رفت و گلستان درگذشت نشنوی زان پس ز بلبل سر گذشت 18 نشنوی زان پس ز بلبل سر گذشت 18 در این بیت نیز بلبل سالکی است که به عالم معنا می رود و به بازی بلند پرواز تبدیل می شود. بلبلی زینجا برفت و بازگشت 19 در این ابیات زیر نیز بلبل به منظور بلبلان ولایت است و آخرت نیز به بهار تشبیه شده است: پوتکه زاغان خیمه بر بهمن زدند چونکه زاغان خیمه بر بهمن زدند زآنکه بی گلزار بلبل، خامش است 20 در این بیت نیز بلبل تمثیل انسان کامل است:

زنبور در مثنوی گاه تمثیل خرد، گاه تمثیل انسان و گاه روح به کار برد? است.

#### روح:

در این ابیات زیر ارواح مارا به زنبوران و کالبد هارا به موم تشبیه کرده است:

> ما چو زنبوریم و قالب ها چو موم خانه خانه کرده قالب را، چو موم 34

### مومنان:

فاخته:

خواب بردش مرغ جانش از حبس رست چنگ و چنگی را رها کرد و بجست 42 گر برانی مرغ جانش از گزاف هم به گرد بام تو آرد طواف 43 در این بیت نیز مرغ گردونی کنایه از جان های مردمان است و مولانا می گویدهمّت و جهد انبیاء و اولیاء در تبلیغ و ترویج دین خدا، جانهای هدایت گریز مردم را صید کرد و چون مردم هدایت یافتند نقص شان به کمال تبدیل شد:

كاندرون دام دانه زهرباست کور آن مرغی که در فخ دانه خواست 50 مرغ تمثيل انسان كامل و انبياء و اولياء الهي: در برخی ابیات مولانا انسان کامل را به مرغ تشبیه کرده است. در بیت زیر انسان های کامل را که به ظاهر ضعیف هستند به مرغی که اندرون او انباشته از سلیمان حقیقت است، تشبیه کرده است: کو یکی مرغی ضعیفی ہے گناہ و اندرون او، سليمان با سپاه 51 در این بیت زیر مرغ تمثیل انسان کامل و آنکه لطف و علم الٰهی شامل آو شده و موش تمثیل کسانی است که ناکامل هستند و دارای علم عاریتی: گر خدایش یر دهد یرِّ خرد برهد از موشى و چون مرغان يرد 52 در بیت زیر نیز مولانا می گوید من انسان کامل هستم، پس اندیشه های یست چگونه می تواند به من دسترسی یابد: من چو مرغ اوجم، اندیشه مگس کے بود بر من مگس را دسترس؟ 53 در این بیت نیز می گوید هر کس لذت نفسانی را کنار بگذارد به ححقيقت خواهد رسيد وراه كمال را خواهد پيمود: ز آنکه مرغی کو به ترك دانه کرد دانه از صحرای ہے تزویر خورد 54 در این بیت نیز میگوید هر که لذت نفسانی را کنار گذاشت، به سوی سعادت وكمال مي رود: باز، مرغی کآن تردد را گذاشت زآن نظر برکند و بر صحرا گماشت 55 در ابیات زیر نیز مولانا انسان کامل را به پرنده ای در قفس تشبیه کرده و

نتیجه گیری:

پس ما می توانیم بگوییم که این همه اسامی حیوانات که در مقاله حاضر ذکر شده است، مولانا به وسیله حکایت و تمثیلات مفاهیم تصوف و عرفان را خیلی خوب بیان کرده است.

# حواشى:

ا ـ 837 تا 833 دفتر پنجم ـ ب ۲\_917 تا 913 دفتر پنجم ۔ابیّات ۳\_162 دفتر دوم، ب ٤ \_ 492 دفتر سوم، ب ہ۔3006 ھمان، ب ٦ ، 3676 همان، ب ۲\_400 دفتر اوّل بيت ۸۔ 1119 تا 1115 دفتراوّل بیت ۹۔ 2107 تا 2106 دفتردوم بیت ۱۰\_2637 تا 2628 **دفترچهارم، ب** ۱۱ ـ 2647 دفترچهارم ب 11<sub>-</sub> 2960 و 2959 دفتراوّل بیت ۱۳ <sub>-</sub> 3134 تا 3127 دفتراوّل ابيّات ۱٤ \_3139 همان، بیت **1652 تا 1547 دفتراوّل ابيّات** ۱<sub>۲ -</sub>۱۲ و ۱۲۱۶ همان، بیت 17 **\_ 2906 دفتراوّل ب** ۱۸ \_ 29 همان، ب ۱۹ ـ 8 دفتردوم، ب ۲۰\_41 همان، ابیّات ۲۱ ـ 2116 همان، ب ۲۲ 2566 تا 2565 دفتردوم، ابيّات ۲۳\_3755 همان، ب ۲٤\_1815 همان، ب

۲۵\_2037 دفتر ششم،ب ۲٦ \_ 700 همان، ب ۲۷\_735 دفتراوّل، ب ۲۸ ـ 1063 دفترچهارم ب ۲۹\_4016 دفتر ششم،ب ۳۰ ـ 1441 دفتراوّل، ب ۳۱\_2962 همان، ب ۳۲\_2712 دفتر سوم، ب **۳۳\_2755 دفتراوّل، ب** ۳٤ ـ 3291-3295 دفتراوّل، ب ۳۵\_492 دفتر سوم، ابيّات ۳۲۔ 2292 دفتراوّل، ب ۳۷\_1661 دفتردوم ،ب ۳۸\_2303 دفتر سوم، ب ۳۹\_3314 دفتر ششم،ب ٤٠ء 39 دفتراوّل، ب ٤1\_1540-1541 همان، ابيّات ٤٢۔ 2089 دفتراوّل، ب ٤٣\_١992 دفتر ششم،ب ٤٤ ـ 974 دفتراوّل، ب **642\_64 مثنوی معنوی شرح کریم زمانی، ص** ٤٦ 2096 دفتراوّل، ب ٤٧\_ 3984 دفتر سوم، ب ٤٨ \_1142 دفترچهارم ب ٤٩\_٤2 دفتر پنجم \_ب ٥٠\_1414 تا 1411 دفتر پنجم \_ابيّات ٥١\_١٥] دفتراوّل، ب ٥٢\_ 2434 دفتر دوم ،ب

۵۲-3561 دفتردوم ،ب 2860-2862 دفتر سوم، ب ۵۵-3388 دفتر سوم، ب ۲۵-3958-3951 دفتر سوم، ابیّات ۲۵-648 همان، ب ۱۵58 همان، ب ۱058 دفتر چهارم - ابیّات

فهرست منابع : 1-عفری، اسدالله (1381). «قصه و قصه پردازی در مثنوی »، مجله ادبیّات داستانی، ش .62 2- زرین کوب، عبدالحسین (1374). «از قصه های مثنوی »، مجموعة مقالات نامة شهیدی، به اهتمام علی اصغر محمدخانی، تهران: طرح نو۔ 3- شرح مشنوی شریف بـه کوشش کریم زمانی، چاپ انتشارات اطلاعات، چاپ نهم، 1380 تهران، جلد های اول تا ششم، 4-مثنوی معنوی بـه کوشش رینولد . اِلبس. نیکلسون، چاپ ششم، 1368، تهران، انتشارات مولی، جلد اول تا ششم۔ 5- نقش حیوانات در داستان های مثنوی معنوی، بهروز خیریه، انتشارات فرهنگ مکتوب، تهران، 1384، «تاویلات مولوی از داستان های 6- نبی لـو، علی رضا (1386). «تاویلات مولوی از داستان های **دکتر مخمد افروز عالم،** استادیار بخش زبان و ادبیّات فارسی، دانشگاه کشمیر حضرت بل ، سری نگر

بررسی کتاب ''بوستان برای دوستان'' از مولانا محمّدعیسیٰ فرتاب

نـمـي توانم بگويم كه ابيات مولانا محمّد عيسيٰ فرتاب در كتاب "بوستان برای دوستان" بسی عالی و گرانقدر وجالب است. اما چیزی که حايز اهميت است، اين است كه فرتاب افكار وخيالات وتجربيات ومشاهدات خود را هنگامی به سلك ابیات می کشید که زبان وادبیات فارسی در هند روبه انحطاط وزوال بود ویا بهتر بگویم که زبان وادبیات فارسی رونق خودرا از دست می داد. ناگفته نماند که زبان وادبیات فارسی در هند رواج بیشتری پیدا کرد ویک وقت بود که کانون زبان وادبیات فارسی از ایران به هند منتقل شده ودورهٔ شهنشاه اکبر شاهد این امر بوده است اما دوره ای رسید که نه فقط زبان وادبیات از رونق افتاد وزبان فارسی که زبان رسمی هند بود بسبب تسلُّط انگلیسها از اداره های دولت بیرون آمده وغیر رسمی شده بلکه برای زبانهای محلی هند از جمله زبانهای اردو وهندی جایش را خالی کرد. اکنون نه کسی به فارسی صحبت می کرد نه کسی به فارسی چیزی می نوشت. کسانی که مے نوشتند تعداد شان انگشت شمار است. از جمله کسانی که با زبان وادبيات فارسي علاقه مي داشتند مولانا محمّد عيسيٰ فرتاب يكي از آنها بود.

مولانا محمّد عیسیٰ فرتاب در چندین زبان از جمله زبانهای فارسی، اردو وعربی آثارهای مهمّی بجای خود گذاشته. اما آثار فارسی از همهٔ آنها مهمتر است. باوجود اینکه او اردو زبان بود امّا علاقه که با زبان وادبیات فارسی نشان داده است شگفت انگیز است. شاید به علت همین علاقه گی وحوصلگی که او بازبان وادبیات فارسی داشت آثار برجسته فارسی از قلمش بیرون آمد. مثلاً بوستان برای دوستان، انجیل عجم، روشن نو، تاریخ اسلام، دیوان فرتاب وغیره.

اثری که نام فرتاب را در تاریخ زبان وادبیات فارسی بعنوان شاعر زبان فارسی ثبت کرده است "بوستان برای دوستان" است. کتاب نامبرده در سال ۱۹۵۸ میلادی بتوسط دوست وهمنام مؤلف محمّد عیسیٰ از انتشارات جهانگیر کشن کنج بچاپ رسید وآرزوی مؤلف برآورده شد. اگرچه نام این کتاب "بوستان برای دوستان" است ولی شاعر خود آنرا بعنوان "بوستان جدید" یاد کرده است. چنانکه در طئ ستایش همنام خود یعنی محمّد عیسیٰ می گوید:

نگویم اگر مدح او در کتاب مرا سرزنش می کند آفتاب که همرنگ او مرد عالی خیال کرا دانی ای شاعر خوش مقال پی طبع گر او نه بستی کمر که خواندی چنین نامهٔ نامور پی طبع این "بوستان جدید" نوای زنصر من الله کشید شنیدم چو قول صداقت اثر زبهر کشن گنج کردم سفر

آقای سلیمان اختر یکی از معاصرانش مؤلف را در یك مقاله مختصری اردو معرّفی كرده است كه آنرا در اواخر كتاب شامل كرده اند. آقای سلیمان اختر نیز "بوستان برای دوستان" را چندین بار به عنوان "بوستان جدید" یاد كرده است. این امر چنین نشان می دهد گوي نام اصلی این كتاب "بوستان جدید" باشد. بهر حال نام كتاب هرچه که باشد با آن سروکاری ندارم ومن توجه خود را بسوی مطالب اساسی کتاب جلب می کنم.

هرکس که بعد از مشرف الدین مصلح بن عبد الله سعدی شیرازی چشم به جهان گشود ودر نثر وشعر فارسی طبع آزمود دانسته ویا ندانسته تحت تأثیر سبك سعدی قرار گرفته است چنانکه محمّد علی فروغی، تصحیح کننده کلیات سعدی می گوید: "اما اقتباسها وتقلیدهای که گویندگان دیگر از شیخ کرده اند به حساب وشمار نمی آید وحاجت به تفصیل ندارد که هرکس به فارسی نثر نیکو نگاشته وغزل شیوه سرروده پس از سدّهٔ هفتم هجری دانسته یا ندانسته شاگرد شیخ سعدی است"

اگرچه محمّد علی فروغی مربوط به پیروی وتقلید نثر نیکو وغزل شیوهای شیخ صحبت کرده است معهذا این امر درباب کلام دیگر شیخ مثلاً در باب قصاید ومثنویات مخصوصاً "بوستان" که مثنوی است وسراسر آن مظهر تربیت واخلاق است، نیز صادق می آید. مانند گلستان وغزلیات سعدی بوستان هم مورد تقلید بسی از سخنوران فارسی واقع گردیده است مثلاً "گلشن صبا" از فتح علی خان صبا، ملك الشعرای دربار فتح علی شاه قاچاری انیس العاشقین" از سید قاسم انوار، "خرابات" از علی حزین وغیره کتابهای است که در تتبع بوستان سعدی به نگارش آمد.

مولانا محمّد عیسیٰ فرتاب سبك بوستان سعدی را در نظر گرفته کتاب خود بوستان برای دوستان را به سلك ابیات کشیده است چنانکه شعر اوّل بوستان برای دوستان یا بوستان جدید دلیل این امر است: بحمد خدا تا کشادم زبان چو سعدی نویسم دگر بوستان

کتاب حسب روایت با حمد باری تعالی ونعت رسول اکرم ﷺ آغاز شده است وبعد ابیاتی چند دربارهٔ استاد خود شیخ الاسلام مولانا سید حسین احمد مدنیؒ آمده است که شاعر در آن واقعهٔ تبعید سیاسی وزندانی شدن او را بتوسط دولت انگلیسی بقلم آورده است ودولت انگلیسی را نحس گفته است:

گرفتار دست حکومت شده حکومت سراسر نحوست شده <sup>۲</sup>

برخلاف بوستان سعدي مؤلف سبب تاليف اين "بوستان جدید" را ذکر نکرده است همچنین کتاب در ابواب هم منقسم نیست، چنین بنظر می رسد که شاعر این چیزها را در نظر نگرفته است معهذا نکته ای که مهم است این است که بر صفحه ۹۰ این کتاب عنوانی است موسوم به ''باب دوم در حکایات همرس ۱۳۷۱ه'' که می توان آنرا یا اشتباه کاتب شمرد ویا می توان گفت که کتاب در دو باب است وکاتب در آغاز جایی باب اوّل ننوشته است. اگر موضوع مورد بحث درست بحساب آوریم، می توانیم بگوییم که کتاب مورد نظر در دو باب است.

بوستان برای دوستان بنام کسی موسوم نیست. این کتاب كوچك شامل 1550 (٥٥٥٠) بيت ومتضمن صد وبيست ودو صفحه است.

شاعر کتاب را مانند شاهنامهٔ فردوسی وبوستان سعدی به بحر متقارب مثمن مقصور /محذوف يعنى فعولن فعولن فعولن فعول/ فعل یکبار در هر مصراع، سروده است.

در نگارش گلستان وبوستان سعدی مراد مشخصی را پیش نظر داشته وآن تربيت وتهذيب نفس است، هر سخنور ونويسنده وقتي مي خواهد چیزی بنویسد پیش نظرش مقصد مشخصی می باشد. مولانا محمّد عیسیٰ فرتاب نیز در تالیف این کتاب مراد مشخصی حتماً در نظر داشته باشد وآن حتماً همان وتهذيب نفس باشد اما موضوع اخلاق وتهذيب نفس بوستان براي دوستان با بوستان سعدي تفاوت بزرگي دارد. مخاطب سعدی در بوستان انسان عام است اما مخاطب مولانا محمّد عیسے ٰ فرتاب معمولاً مسلمان است در کلام خود فرتاب بیشتر با مسلمانان صحبت كرده است اگر مي خواهد حرفي مربوط به اخلاق و تهذیب نفس کند معمولاً مسلمانان را مورد مخاطب خود قرار می دهد. چنانکه جایی جایی از کلامش هویدا است مثلاً مطلب در این است که بمناسبت احوالپرسی گفتگو باید از سلام آغاز شود برای اینکه این طریق مسلمانی است ورسم اسلام هم همین است واگر کسی حرفش را از سلام آغاز نمی کند سزاوار نیست به طرفش نگاه کنند وچنین کس فرستادهٔ دشمن است وباید از احوال پرسیش خود داری کرد، این تمام مطالب که بالا ذکر نمودیم در یک حکایت به تفصیل آورده وما اینجا بذکر چند بیت از آن حکایت مبادرت می جوییم:

| کـزان پیــش دیــده کسی را نـدیـد       | یکی صبحدم بردر من رسید        |
|----------------------------------------|-------------------------------|
| سراپا باخلاص شیرین سخن                 | بــه پـرسيـدن حـال فرزنـد وزن |
| که کس را بکس نیست فرصت زکار            | بحیـرت شـدم کـاندرین روزگـار  |
| ســـلام و دعــــاء ودرودی نبــود       | رسیدن آن کز وهیچ سودی نبود    |
| نشـایـد کــه بـروی کشـانـی نـظر!       | نگوید سلام آنکه وقت سحر       |
| کند ہے سلام آنک خود گفتگو              | فـرستــادهٔ دشــمــن تسـت او  |
| ک آید به پیشت سحر گر چنین              | زحالـش مپـرس وبرويـش مبين     |
| م<br>کــــه اوّل گـــزارنـد رسـم سـلام | طريـق مسلـمـان بـود در كـلام  |

اما اگر بدقت نگاه شود آنگاه برما آشکار خواهد شد که پیش مولانا محمّد عیسیٰ فرتاب مقصد معیّنی نیست وچنین بنظر می رسد که شاعر می خواسته است افکار وخیالات که در ذهنش موج می زد آن را فقط وفقط به سلك ابیات بکشد وتجربیات ومشاهدات خود را بی مقصد بیان نماید ویا به عبارت دیگر شاعر در اغلب موارد برخلاف سعدی ورومی وغیره نه فقط اینکه نتیجۀ بسی مؤثر ودرس آموز وشگفت انگیز اتخاذ نمی کند بلکه هیچ نتیجه ای اتخاذ نمی کند. ویا اگر نتیجه ای اتخاذ می کند، طرز وروش آن خیلی ضعیف است. یعنی از حکایات آن که وقت جوانه زدن وبردادن زدن می باشد آنهارا خشکانده شود ویا بهتر بگوییم که شاعر آن حکایتها را با آب وتاب آغاز می کند اما هیچ نتیجه ای برنمی آرد: این نوع حکایات در کتاب بوستان برای دوستان چندین است وما برای مثال چند حکایت را بمیان می آوریم باینقرار:

شاعر بعد از تحصیلات مقدماتی برای کسب فضائل به مدرسه دار العلوم دیوبند که بزرگترین مدرسه هند بشمار می رود، رفت وپنج سال بعد به خانه برگشت، وقتی پدرش را دید اشك از چشمهایش سرا زیرشد۔ چنان بگریه افتاد که اهالی آن ناحیه صدایش را از دور ونزدیك شنیدند وگرداگرش جمع شدند. علاوه بر مادر وبرادر وخواهر ، هر کس

چه خاص وچه عام، خواه هندو باشند خواه مسلمان، بدیدنش اشک ریختند تا اینکه شاعر خود از دست ایشان به ستوه آمد. وی پس از فراگیری علم وفن از دیوبند آمده بود شاعر این حکایت را بعنوان حکایت تاریخی یاد کرده است.

اما بعد چه هیچ ۱۰ ابیات را ملاحظه بکنید:

حکایت تاریخی که بار اوّل از دیوبند آمدم

| مراگریـه آمـدچـوابر شمـال           | پدر را چودیدم پـس از پنج سال       |
|-------------------------------------|------------------------------------|
| کــه آواز مـن رفـت نـزدیك ودور      | چـنــان زار نــاليـدم انـدر حـضـور |
| هر کـس کـه مـی دیـد حیران بماند     | پدر هم زشادی چنان اشك راند         |
| ندانم به هجران چه آهی کشید          | ز چشمـان مـادر سـرشكـی چکید        |
| بيـفــزود در خــاطـرش لـطف مهـر     | برادر زشادی برافروخت چهر           |
| پےئی دیےدنے بےا دل مہےر بےان        | چو خواهر شنید آمد اندرز مان        |
| چه هندو چه مسلم چه رحمان ورام       | همـه سـاكنان وطن خـاص وعـام        |
| رسیدند وگشتم زمردم ستوده            | پــــــــدن مــن گـروهــا گـروه    |
| مـرا بـود شهـرت بــه هــر علم وفن ` | مـن از دیـو بـنـد آمدم تـا وطن     |

یك جای دیگر در طی ستایش استاد خودش مولانا سید محمّد

اعزاز على مدرس دار العلوم ديوبند مي گويد، كه او مرد نيكوتر از او در زندگانی خود ندیده است. استادش حبیب خدا ورسول عیدسته بود ودر دار العلوم مانند مهر روشن بود، در علوم وفنون ماهر وسرش از کبر وغرور خالے، بود، در سراسر کشور عالمی مثل او دیدہ نمی شد او بااوصاف خلفاء اسلام متصف بود باوجود این همه خصائص وشمائل که او داشت شاعر از او دوران تحصیلات در غیب وحضورش شکایت می کرد ونامش به زشتی می برد، ولی بعداً قبول می کند که او این چیزهارا از روی جهالت وبی دانش بر علیه استاد خود می گفت که نباید آنرا درست شمار کرد، شاعر این همه مطالب را به تفصیل آورده است اما از این حكايت جالب نتيجه شاياني نمى گيرد فقط وفقط مي خواهد به كساني اطمينان دهدتا وي را از طرف استاد خود بدگمان محسوب نكنند ويا بعبارت دیگر وی می خواهد کسانی را مطمئن سازد که او از طرف استاد بدظن نیست وهرچه که قبلاً نسبت استاد گفته بود از روی نادانی بود. اگر شاعر به طور نتیجه ابیاتی بمیان می آورد که در آن صحبت می شد کے کسی نباید در جہل وبدون آگاھی نقایص وعیوب کسی شمرد، حکایت جالبتر می شد زیرا آنوقت حکایت نشان گر مراد معین شاعر می شد. چند شعر از آن در زیر نقل می کنیم

خـدا را حبيب ونبي را ولي نکوتر ندیدم زاعزاز علی در آن انبجسمن گاه دار العلوم چومهرست روشن میان نجوم که دیوبند از وهست چون انجمن چو او نیست کوشندهٔ علم وفن سر خـود تهـی سـاختـه از غرور من این تحف آوردم از راه دور گران یایه هم رنگ کوه شمال نديدم جو او عالمي ہي همال شكايت بسي كردمش صبح وشام بــزشتــي گـرفتـم ورا نيك نــام زبيدانشي گفتمي جابجا ک۔ لامے کے نبود شنیدن روا دلزندہ اش گوخبے داشتے بمن سایه همچویدر داشتی

۲ باو آنچه گفت به غیب وحضور نه پنداشت زینهار آنرا قصور

هم چنین شاعر در حکایتی راجع به شفایابی از بیماری محمّد عبد السلام که پسر او بود سخن می گوید. از عنوان این حکایت چنین بر می آید که شاعر بعد از شفایابی پسر خود جشنی بر گزار کرده است لیکن بمحض اینکه کسی حکایت را خواند بر او آشکار خواهد شد که شاعر در این حکایت مربوط به شفا وشفایابی پسرش چیزی نگفته است بلکه در قسمت اوّل حکایت که مشتمل بر هشت بیت است در ستائش خدا سخن گفته است ودر قسمت دوم حکایت که شامل نه بیت است، مربوط به بیماری عبد السلام حرف زده است وگفته است که پسرش در روزهای بیماری غذا خیلی کم می خورد وبعلت آن چنان لاغر وضعیف شده بود که آرام وراحت از وی دور شد. این امر شاعر را نیز رنجیده کرد بطوری که آرام وراحت از وی دور شد. این امر شاعر را نیز رنجیده کرد بطوری شفایابی اش بلند کند زیراکه همان حکیم است، دست دعا برای شفایابی اش بلند کند زیراکه همان حکیم است وهمان بخشندهٔ شفا. قسمت اوّل حکایت چنین نشان می دهد که گویی حمد باشد. ما برای

| که هست او بزرگ وعـلیم وحکیم                            | سپاس خدا وند مولیٰ الکریم        |
|--------------------------------------------------------|----------------------------------|
| مــراد دل بــنــدهٔ بــی قــرار                        | کـنـداز کرمهای خـود آشکار        |
| بهـر جــاسـت انـعـام والائ او                          | کـرم جـوشـد از شـان والای او     |
| حكيم وعليم است ومولا ست او                             | ز اوهــام وافـكــار بـالاســت او |
| شـود از مـرادات خـود شـاد كـام                         | کند یاد او هر کی در صبح وشام     |
| ومطالبي که بالا ذکر نمودیم در قسمت دوم حکایت چنین بقلم |                                  |

|                            | اورده است                 |
|----------------------------|---------------------------|
| که کمتر همی خورد آب وطعام  | چنان گشت بیمار عبد السلام |
| کـه غـائب از ولطف وآرام شد | چنان لاغر وسست اندام شد   |

| بـدام تـردد چـومـرغـم اسيـر  | غمی دارم از طرف او در ضمیر |
|------------------------------|----------------------------|
| جهان شد به پیش نگاهم سیاه    | کنونم پریشان تر از گرد راه |
| نــدارم دگـر مـحــرم راز دان | بجز آن خداوند کون ومکان    |
| کـه بخشد شفا پاك پروردگار    | دعامی کنم از دل سوگوار     |

از مزایای کتاب بوستان برای دوستان یکی این است که مؤلف در بیان مطالب جای جای از واژه های زبانهای اردو، هندی وانگلیسی وغیره کار گرفته است. ممکن است این کار بردها از روی ضرورت باشد لیکن در این هیچ تردید نیست که شاعر این واژه ها را بخوبی در ابیات فارسی گنجانیده است. این کار بردها را نباید از نقایص کتاب شمرد چنانکه می دانیم در دورهٔ حاضر سخنوران وگویندگان ایرانی نیز واژه های انگلیسی وفرانسه را بوفور در عبارت فارسی بکار می برند. واژه های که مولانا محمّد عیسی فرتاب در کتاب خود بکار برده است تعدادش زیاد نیست. اینجا ہے محل نخواہد ہود اگر آن واژہ را ہمیان آریم: مثلًا موٹر، یورپ، ٹیبل، ڈاك، خط، دنگ اشتہار وغیرہ واژہ ہای ہست که شاعر آن را در عبارت فارسی آورده است که معادل آن بفارسی بقرار زیر است. موٹر یورپ، ٹیبل که واژه های انگلیسی است ومعادل فارسی آن على الترتيب موتوريا ماشين، اروپا وميز است. ڈاك كه واژه هاي هندي است ومعادل فارسی آن یست است که خود وواژه ی انگلیسی است. یك جای "واژه دنگ بكار شده كه گرچه واژه فارسی است اما در كتاب مورد نظر بعنوان مترادف "حيران" بكار شده. واژه "دنگ" در زبان هندی واردو بکثرت بمعنی حیران استعمال می شود. همچنین واژه ها خط واشتهار باوجودیکه واژ های عربی است که در اردو بکثرت مستعمل است ومعادل آن در فارسی علی الترتیب نامه ویوستر است ویوستر خود واژه ی انگلیسی است. اینك ابیاتی را كه واژه های مذكور در آن بكار

# شدہ ارائہ می دھیم: وگرهست دهقان بدانش بلند بشهرش خود اورا بموٹر کشند ۹ \*\*\* شنیدم به یورپ یکے شاہ بود ورا دختری خوب چون ماه بود ۱۰ ☆☆☆ بخوردن نشستند و بستند در شه يورپ وملکۀ چون قمر (٣) ☆☆☆ زیک خوان بخوردند با همدگر مساوات آن شاه یورپ نگر(٤) ☆☆☆ نوشتم خطی اندرین آرزو بنازی کشادم در گفتگو<sup>(ه)</sup> ☆☆☆ **مـن آن خـط نیـنـد اختـم تـابـدّاك 💿 دلم نیست آسوده از ترس وباك (۲)** \*\*\* یکی آمد امروز هنگام کار زبهر رسانیدن اشتهار (۲) ☆☆☆

درختان بهر سوچنان رنگ رنگ که بیننده را کرد حیران ودنگ(۸) در اشعار مولانا عیسیٰ فرتاب وضع سیاسی آن زمان هم بیان شده است. هر گاه شاعران ونویسندگان چیزی ناپسند در اجتماع می بینند خواه از طرف دولت می باشد خواه از طرف اجتماع بوسیله آنان مورد انتقاد قرار می گیرد. چون در آن زمان هرسو صدای آزادی بلند می شد وعلماء ودانشمندان هند علم بغاوت ضدّ حکومت انگلیسی بر افراشته بودند وجوروظلم حکومت انگلیسی جابجا هر روز از حد می گذشت، یکی از گروه علماء جمیعةعلماء هند فتوی داده بود که وظیفه انگلیسی حرام است همه باشندگان هندوستان باید که با انگلیسیها کمک نکنند، کنگرهٔ ملی هم حامی این فتوی بود، رئیس کنگرهٔ ملی دیوبندی وشیخ الاسلام مولانا سید حسین احمد مدنی عضو فعال جمیعة علماء هند بود آن همه بدست حکومت گرفتار شده بودند وحکومت انگلیسی آنان را تحت تبعید سیاسی به مالتا (Malta) فرستاد. این واقعه را شاعر چنین بیان می کند.

| جهان تار شد همچوشب در نظر        |
|----------------------------------|
| نماند چنین سلطنت پائیدار         |
| کـه در مـلك هـنـدوستـان جـابجـا  |
| کـــه شیــرز شیــران اسـلام بـود |
| گـرفتــار دسـت حـكـومــت شـده    |
|                                  |

شخصیتهای که مولانا محمّد عیسیٰ فرتاب در کتاب خود درباره آنها صحبت کرده است سعدی شیرازی، نظامی گنجوی، مولانا جامی، اساتید مختلف خصوصاً شیخ الاسلام مولانا سید حسین احمد مدنی، مولانا اعزاز علی، مولانا معراج حق، ویك جا اسم مولانا ابو الکلام آزاد را هم ذکر نموده است.

از اشعار سعدی این طور متأثر بود که "بوستان برای دوستان" بطرز بوستان سعدی نوشت. ودر اوّلین شعر گفت: بـحـمـد خـدا تـا کشـادم زبـان چو سعدی نویسم دگر بوستان

اگرچه کتاب مورد نظر به سک بوستان نوشته شده است لیکن شاعر یک جا بر شعر گلستان تضمین کرده است چنانکه می گوید: یـکـی گشـت مـجروح در کـارزار بـنـالـنـد نـزدیک شیـخ دیـار کـه از شـدت درد شـب تـا سحر ره خـواب شـد بستـه بر چشم تر پیـاپـی چـنـان ضرب پیهم رسید که جان تا بلب تا بلب جان رسید بـچـوبـم فرو کوفتـند آن چـنـان که اندر تنم سوده شد استخوان چنین گفت شیخ ای شکسته عظام نباید کـه دشمن شود شاد کام

کے اظھار رنے تن خےویشتین

بـــه پیشــانـی مـرد آرد شـکـن

مگوی انده خویش با دشمنان که لا حول گویند شادی کنان

شاعر در این تضمین نصیحت کرده است واز روی تمثیل درس داده است که نالیدن وگریه وزاری کردن نزد مردم بی فایده است چون بهی خواه شما نیست وقتی شما از آنان دور می شوید، شادی می کنند ولاحول می گویند در این ضمن اگر حکایت گلستان سعدی را اینجا ذکر نمایم بیجا نخواهد بود. "بازرگانی را هزار دینار خسارت افتاد پسر را گفت نباید که این سخن باکسی درمیان نهی، گفت ای پدر فرمان ترا است نگویم ولٰکن خواهم بر فایده این مطلع گردانی که مصلحت در نهان داشتن چیست. گفت تا مصیبت دو نشودیکی نقصان مایه ودیگر شماتت همسایه."

کتاب مورد نظر در سبک خراسانی است وسبک خراسانی بنا به گفتهٔ صاحب زبان ونگارش فارسی، سبک شاعران عهد سامانی وغزنوی را سبک خراسانی می گویند، از جمله نمایندگان این سبک رود کی سمرقندی، شهید بلخی، دقیقی، فرخی سیستانی، عنصری، منوچهری دامغانی، وناصر خسرو را می توان نام برد از حیث نوع، بیشتر قصیده است واز لحاظ لفظ ساده روان وعاری از ترکیبات دشوار است وواژه های عربی در آن اند ک است واز لحاظ معنی، صداقت وصراحت لهجه، تعبیرات وتشبیهات ساده وملموس، از اختصاصات مهم آن سبک است مضمون بیشتر اشعار این سبک وصف طبیعت ومدیحه وشرح فتوحات پادشاهان وگاه پند و اندرز بوده است. این سبک تا قرن ششم هجری نیز رواج داشته است.

از اقتباس بالا معلوم می شود که سبك خراسانی یکی از بزرگترین ومهمترین سبك شعر فارسی است که بسیاری از شاء عران مهم در این سبك شعر گفته اند. این تمام مزایا که بالا ذکر شد۰ در اشعار کتاب مورد نظر جابجا دیده می شود مثلاً از واژهٔ "ورا" بجای او را "همی آید" یا آید همی بجای می آید که ویژگی مهمی سبك خراسانی است، در اشعار این کتاب استفاده شده است وطریق نصیحت وپندو اندرز و نگارش داستان قدیم وجدید در اوصاف صحابه رضی الله عنهم وعلماء هم در آن مثل سبك خراسانی است.

موضوعات کتاب: موضوعات این کتاب مکارم اخلاق، قرآن ونماز و انتقال دادن طریق اسلامی به اجتماع است. جابجا برای اصلاح اجتماع حکایتهای نوشته است. مثلاً این حکایت که کسی روزی وقت صبح نزد من آمد واحوال فرزند وزن را پرسید ولی من جوابش ندادم چون بطریق اسلامی سوال نکرده بود این حکایت را در "بوستان برای دوستان" این طور ذکرد نموده است.

یکے صبح دم بردر من رسید کزان پیش دیدہ کسے را ندید سرايا باخلاص شيرين سخن به يرسيدن حال فرزند وزن سلام ودعا ودرودي نبود رسیـد آن کزوهیچ سـودی نبود نشاید که بروی کشایی نظر نگوید سلام آنکه وقت سحر كندبي سلام آنكه خود گفتگو فـرستـادهٔ دشـمـن تسـت او که آید به پیشت سحرگان چنین زحاليش مپرس وبروييش مبين که آید تتبه یرسش نباید بکار نبايد چنين مونيس وغمگسار کے باشد خسیے ونماید کریم نفاق است در خاطر آن ندیم که دینی چواین دین اسلام نیسټ کسی را در این ملك آرام نیست کے اوّل گےزارنے رسم سلام طريق مسلمان بود دركلام

وهمین طور در حکایت دیگر ذکر نموده است که روزی بعد نماز فجر تلاوت قرآن نـه کرده بودم. شاعر را این امر چنین ناگوار گذشت که این حکایت را ازهر خاص وعام بیان می کرد و می گفت من دیروز مثل خرگوش خفتم. چنین معلوم شود که با مولٰی سروکاری ندارم. این واقعه را به سلك ابیات اینطور كشیده است. وما بذكر چند بیت از آن توجه خود را بسوی دیگر معطوف می کنیم یک امروز آمد چینیان نیا گوار کیه قرآن نخواندم در آغاز کار نهادم به بالین چو بیمار سر بخفتم جوخر گوش وقت سحر مراحاجت هیچ دربار نیست تو گفتی زمولا سروکاری نیست گذشتم زارشاد وتاکید شیخ نه یابندی دین نه تقلید شیخ **چوروحم مقید در آب وگل است** مرا بوالعجب فكر اندر دل ست اگرچیه خدا دستگیر من است در این فکر شیطان وزیر من است دگر چارهٔ نیست اندر شعور که از سر چسان سازم این فکر دور چو ویرانه این مسکن ومنزل ست چنین فکرتا همنشین دل است **چ**وگردد زمان دل آزار تر<sup>۱۷</sup> بـزاری گـرستـن سـزاوار تـر

نیز در وصف ایوار فرموده است که نزدیک من تسبیح وکلام خدا خوشتر از لطف دهر است. من این وقت یاد خدا را بهتر از همه کار می دانم. چون این اوقات که صرف می کنیم بعد از سپری شدن دوباره نمی آید مثل شباب و جوانی که دوباره بر نمی گردد. اگر ما این وقت عصر را بسیر وسیاحت گلستان ودشت تلف می کنیم هیچ فایده نیست چون این جهان فانی است ومزرعه آخرت عمل نیک است. هرچه که اینجا می کاریم نزد خدا می یا بیم و این وقت که الآن در دست ما است باید که آنرا غنیمت به شماریم. زیرا که این دنیا فانی است ومانباید به دام نیرنگی زمان بیفتیم و چند شعر برای نمونه ذیلاً می نگاریم.

به نزدیک من اندرین وقت عصر کلام خدا خوشتر از لطف دهر خدا را در این وقت یاد آوری به از فتح صد ملک اسکندری ۱۸ نیابی چنین وقت بعد از ذهاب که واپس نگردد دوباره شباب

نیز جای دیگر همین مطالب را این طور تحت وعنوان ''دام برای گرفتن آهوی آرزو'' بیان نموده است. شاعر می گوید که اگر بدام شماشکار نمی افتد غمگین نشوید. چون فقط شما نمی هستید در جهان بلکه هزارها نفر هستند که آرزوی شان بر نمی آید. نه نتها توی در تمنّا اسیر در این فکر هستند برنا وپیر در انبوه مردم نباید گریست به تحقیق گومرد آزاد کیسست؟ اصلاً این ایات را بطرز ایات اقبال گفته است. حواله به شیطان ترا کرده اند زاعهال خود آشنا کرده اند بیک جرم آدم سزا یاب شد تو گوثی پی توبه صد باب شد که آخر چه خواهید اندر جهان؟

اصلًا این همه ابیات بجواب آن سؤالها است که در ابیات زیر از خداوند کرده وگفته که ما الآن در بند رزق هستیم، بازهم سعئ ما بی نتیجه می باشد. اگر شما پی کار ماهستید پس چرا کار ما آسان نمی شود. این شکوه را بسلك ابیات این طور کشیده است.

نگویـد کسـی اندرین چارسو کـــه بــر آمــده از تـواش آرزو مگر خود تو گوئی که از انتظام مــرا آرزو شـد بــه گیتـی تـمــام تـو بـاشی وکـار توبـاشد چنین چه گویم من این احکم الحاکمین

در کتاب مورد نظر شاعر حکایتهای آورده است که مربوط به واقعات کشتزاری و کوه ورود خانه وغیره است. مثلاً شاعر وصبح، حکایت مگس ونقل تیمم، حکایت غوك وماهی، وصف هوا، حکایت سیر هماله ومدهو مالا، از جمله حکایتها است که خیلی جالب است. در حکایت غوك وماهی، شاعر در این حکایت مانند نظم "پهاز اور گلهری" (کوه وسنجاب) از اقبال از مکالمه کار گرفته است.

فرتاب با مکالمه های جالب ماهی وغوك را این طور بیان کرده است گویا هر دوواقعاً بزبان قال می گویند و واقعه چنین بیان می کند که شبی یك ماهی بـه یك غـوك گفت كـه زشتی مثل تو در جهان چیزی

نیست. همه به صدای زشتی تو در وقت خواب وراحت خلائق خدا را زحمت می دهی. مثل تو مؤذی در جهان ندیدم که باعث نا راحتی مردم می شوی واز خدا نمی ترسی؟ غوك از تحمل وبردباری جواب می دهد. عزیزم من شکر خدا می کنم که او برای خلائق باران می بارد از این امر خیال نمی کنم که این دلآزاری است. ابیاتی ملاحظه بکنید: خراشد فغان توبس گوش من شبی گفت ماهی به غوك این سخن چون بر آسمان ابر پیدا شود ندانم ترا این چـه سودا شود صد هنگامهٔ حشر سامان کنی کے نیا دیدہ یک قطرہ افغان کنی نیــنــدیشــی از رنـج وقــوم جهــان که خوابیده باشند خوابندگان نديدم چنين مؤذى اندر آب تـوبیـدار سـازی هـم رز خـواب جوابي به گفت آنچه باید شنید بر آشفت غوك این سخن چون شنید بدرگاه حق آه وزاری کنم بگفتا کے من شکر باری کنم زبانے ستائشگر کار او ست که این ابر وباران زآثار او ست ص. ۱۱۰\_۱۱۱) (الحشية، بوستان براي دوستان،

ویکی از حکایتهای جالب، حکایت سیر هماله ومدهومالا است که شاعر مناظر دیدنی کوه هماله ومسافران که برای زیارت هماله می روند درباره آنا بیان نموده است. این حکایت مشتمل بر سی وپنج ابیات است، اوّلا من در باب اوّل یعنی (احوال وآثار شاعر) بیان کرده ام که خانه شاعر به وادی کوه هماله است، یك بار با دوستانش برای دیدن کوه هماله رفت وآنجا مناظر درختها وگلهای رنگارنگ وبرف سپید مثل پنبه ودر راه برای مسافران قحوه خانه، فروشگاه وریستوران که نظر کرد همه آن را در ابیات جالبی گنجایند وبرای دوستان دیگر که آنجا نرفته بودند آنرا بعنوان هدیه آورد ۱ اینجا چند بیت از این داستان ذیلاً نقل می کنیم. که همراه من بود روزی دوچار چورفتم پئ دیدن کوهسار هـمـه راه دیـدم زبرگ وشجر نهان بود خورشید ومه از نظر بـه جـای رسیدم کـه بـازار بود مدهومالا نامش در اظهار بود شبـی انـدر بـقـعــهٔ دل پذیـر عجب دیدم از حال برناؤ پیر زنـان بـازنـان همگـروه آمدند زبـالا وپستـئ کـوه آمـدنـد

نشستند باهم برقص وسرود چواستارگان زیر چرخ کبود وزآنجا سوی کوه کردم گذر بدریا وخشکی نمودم سفر شنیدم که ریحان وگل چارسو بر آن کوه هردم کند نشر بو

ودرهمین حکایت می گوید که داستان هماله را این طور شنیده ام که دلش نمی خواهد که از اینجا برگردم. به خواجه حسین گفتم با من بر کوه بیا تا آن داستانهای که درباره این کوه شنیده ام ببینم. چون سعدی گفته است "شنیده کی بود مانند دیده". خواجه اشتیاق من را چون دید چارهٔ ای ندید سوای این که رخت سفر برای کوه هماله به بندد واین طور آرزوی دیرینه من بر آ شد، اییات:

| نـمـی داشـت زنهـار شاعر خبر    | سـخـن تـانـه گفتند از خیر وشر |
|--------------------------------|-------------------------------|
| رود آدمـــی جــانــب روم وری   | شـود شـوق پيـدا ز تـعـريف شـى |
| دلـم گشـت در حـال مشتاق دید    | چوتعریف کوه هماله شنید        |
| روم بهـر ايـن مـنظـر دلكشـاى   | بخواجه حسین گفتم ای نیك رای   |
| بـظـلـمت پديد آيدم روشنـې      | توبامن اگر ھمرھی می کنی       |
| توجـه بسـامـان بـدا نسـوكشيد ' | مرا دید کـامل چـو در شوق دید  |

مناظر کوهسار را چنان به ابیات دلکش کشیده است که اگر آنرا در ضمن ذکر نه نمایم موزون نخواهد بود: در اثنای ره دیدم آن مرغزار کسه کردند وحش وبیابان فراز درختان به هر سو چنان رنگارنگ کسه بیننده را کرد حیران ودنگ گل ولالـه بر شاخها هر طرف زفـردوس بـوده پیـام شـرف شجـر بـر شجر در یمین ویسار ثـمـر در ثـمر شـاخهـا در کـنـاړ زسبـزهٔ زمیـن سبز چـون آسمـان بشاخ اندرون طوطیان نغمه خوان

زجام وس گا وخرومارو موش، بـه بالاطيور وبـه پستـي وحـوش نداند کسے کردن آن را شمار به هر جان توبيني هزاران هزار خورشها بگیرنداز آب وسنگ در آن دشت و کهسار شیرویلنگ بحيرت خدارا ثناء خوان شدم عجائب سفربود حيران شدم چووا پس شدم زیر نخلی بلند به زنجير زلفي شدم پاي بند کے چھرش درخشید چون اختری هزار آفرین بر چنان دلبری که حاجی است زاهد بگیرد ملال، ازین بیے شگفتن ندارم مجال بالفاظ اظهار مشكل بود مراد در دل است آنچه در دل بود

اشتباهات خطی در این کتاب زیاد هست. شمردن همهٔ آن در این مقاله مختصری ممکن نیست چون در هر صفحه تقریباً دو سه اشتباه خطّی دارد.

بعلت این اشتباهات خطّی جابجا اوزان وبحور تبدیل شده است وبعضی از اییات از وزن افتاده است مثلا خطّاط بجای تعیین تعیّن نوشته است ویك جای از روی ضرورت شعری حسین آورده است كه به محك وزن درست نمی آید • شعر ملاحظه بكنید

بخواجه حسین گفتم ای نیك رای روم بهر این منظر دلكشای روی همرفته مامی گوییم که کتاب "بوستان برای دوستان"

روی همرونه مامی توییم ته تاب بوسان برای دوسان فرتاب یک بوستان جدید برای ما دانشجویان فارسی است. این بوستان جدید فرهنگ هندی را نشان می دهد باختصاص ناحیه ارریه وپورنیه که آنجا سطح زندگی مردم چه نوعی است. هر سال مناظر وحشتناك آفات سماوی مثل باد و باران وسیل وطوفان را از چشم خود می بینند. می گویند که باران باعث رحمت است. هر کس برای باران دست به دعاء بلند می کند ولی در ناحیه ارریه گاه گاهی همین باران باعث زحمت مردم می شود هر سال سیل می آید وکشتزار کشاورزان را می برد.

ولی بیش از همه چیزی که حایز اهمیت است، این است که "بوستان برای دوستان" در زمانی نوشته شده که زبان وادبیات فارسی رونق خود را از دست داده بود ولی باوجود این همه مولانا محمّد عیلی فرتاب بود که عزم وی مثل کوه هماله بود که در زبان فارسی هند روح تازه می دمید، اما کسی نبود صدایش بشنود. اصلاً عشق وی با این زبان فقط وفقط باین سبب بود که بتوسط همین زبان واهالی زبان، اسلام به هند آمده بود. بوسیله این زبان مسلمانان هند از فرهنگ وتاریخ اسلامی وفلسفه وادبیات آشنا شده اند، و"بوستان برای دوستان" مظهر خیالات وافکار ادبی است که از قلم مولانا محمّد عیسیٰ فرتاب بیرون آمده.

☆☆☆

**مراجع** ۱-فرتاب، محّمد عیسیٰ ، بوستان برای دوستان، ص، ۱۲۱، انتشارات ـ جهانگگیر کشن گنج ۱۹۵۸ میلادی ، بهار ـ ۲-مقدمهٔ کلیات سعدی تصحیح شدهٔ محمّد علی فروغی ، انتشارات نگاه ، تهران ، ۱۳۷۳ ، ص، ۱۸ –فرتاب ، محّمد عیسیٰ ، بوستان برای دوستان ، ص ، ۷ ، انتشارات ـ جهانگگیر ۳ \_ فرتاب ، محّمد عیسیٰ ، بوستان برای دوستان ، ص ، ۷ ، انتشارات ـ جهانگگیر کشن گنج ۱۹۵۸ میلادی ، بهار ـ ۵. همان ، ص ، ۵۹ ، ۰۵

```
۲۔همان، ص، ۸۹۔ ۹۰
                                               ۲_همان، ص، ۸۸_۸۹
                            ۸ همان، ص، ۱۱، ۲۲، ۲۲، ۳۱، ۸۵، ۳۳، ۱۱۳
                                                         ۹۔ همان، ٤
                                                    ۱۰ همان،ص، ۱
                                                  ۱۱ ـ همان، ص، ۸٤
۱۲ ـ گلستان سعدی باب چهارم در فواید خاموشی، ص، ۱۱۲، انتشارات تهانوی
                                               دیوبند، ۱۹٤۷میلادی۔
                                     ۱۳۔ زبان ونگارش فارسی ص، ۱۲۹
۱٤ فرتاب، محّمد عیسیٰ ،بوستان برای دوستان، ص، ٤٦، انتشارات ـ جهانگگیر
                                        کشن گنج ۱۹۵۸ میلادی، بهار۔
                                              ۱۵۔ همان، ص، ۵۰ ـ ۵۲
                                                  ۱٦۔ همان، ص، ۲۹
                                              ۱۷ ـ همان، ص، ۸۱ ـ ۸۲
                                            ۱۸۔ یک قریہ در نیپال است
۱۹ فرتاب، محّمد عیسیٰ ، بوستان برای دوستان، ص، ۱۱۲ ـ ۱۱۳ ، انتشارات ـ
                                جهانگگیر کشن گنج ۱۹۵۸ میلادی، بهار۔
                                                 ۲۰۔همان، ص، ۱۱۳
                                                ۲۱ همان، ص، ۱۱۳
                                            ۲۲_ همان، ص، ۱۱۳_ ۱۱٤
                                                ۲۳ ـ همان، ص، ۱۱۳
```

☆☆☆

د کتر شاداب ار شد، اُستادیار گروه زبان و ادبیّات فارسی، دانشگاه کشمیر

حضور شاعران ایرانی در کشمیر...(بخش اوّل)

چکیدہ:

کشمیر به علّت جاذبه های متنوّع از جهت زیباییهای فطری فراوان ، طبیعت سرسبز، آب و هوای خوش، امنیّت، آرامش و آسایش آن سرزمین و دارا بودن اماکن تاریخی و اسلامی همچون مدارس ، خانقاه ها ، مساجد و کتابخانه ها از یك سوورونق و گسترش زبان فارسی در کشمیر و توجّه روز افزوں دربار و سلاطین کشمیری به زبان و ادبیّات فارسی و داد ودهش فرمانداران حکومتی از سوی دیگر و علاوه براین شباهتی و مماثلتی که باسر زمین ایران دارد، مورد توجّه بسیاری از صوفیان ، مبلغان و شاعران ایرانی قرار گرفته، موجب روی آوردن و مهاجرت چندی از آنها به این خطّهٔ زیباگردید۔ عدهٔ دانشمندان و نویسندگان ایرانی که از مناطق مختلف ایران به سوی آن سرزمین دلکش و زیبا کشانده شده اند، خیلی زیاد است ۔ ازمیان آنها بسیاری هستند که کشمیر را بر ای استقرار دایمی خود بر گزیده بودند۔طبیعی است که آنها در همان جا زندگی را به درود گفتند و درهمان جا به خاك سیرده شدند۔ برسرمرقد های بعضی از آنها عمارات رفیع به عنوان یادگار تأسیس شدہ است۔ از میان آنہا آرامگاہ محمّد امین اویسی مـنطقي بيهقي (مـ٨٨٩ه.ق.) در محلة اويسي، سيّد كمال الدّين در محلّة سیّد کمال، سیّد محمّد کرمانی در مقبره ٔ گنج بخش، سیّد حسین خوارزمی در محلّة منوّر آباد، سیّد حسین سمنانی در دهکدهٔ کولگام، مرزا اکمل الدّین بدخشی (صاحب مثنوی بحر العرفان)در محلَّةً علمگری معروف هستند ـ از این رو، این شاعران باتوجّه به غنای فرهنگی ایران و زبان فارسی و متأثر از جاذبه های دل انگیز کشمیر در آن سرزمین آثار ارز شمندی را پدید آوردند که اکنون از یاد گار های فرهنگی کشمیر به شمار می رود ـ در این مقاله ذکر زندگی و نمونهٔ اشعار تنی چند از این شاعران مهاجر ایرانی به کشمیر بسنده کرده و علاقه مندان به مآخد مورد ارجاع داده شده است ـ

#### مقدّمه:

۱ - بابا طالب اصفهانی: وی در زمان حکومت چکان (۹٦۲ - ۹۹۳ ه.ق.) به کشمیر آمده با حکّام آن جا تقرّب حاصل نمود و در نزاع امرای کشمیر اصلاح کلّی فرمرد و تا عهد نور الدّین جهانگیر گورکانی هند چمن پیرای باغ سخن سنجی بود تا در سال۱۰۳۳ ه.ق. در کشمیرفوت کرد و در محلّهٔ بابا پور در مزار بابا خیل آسود او لطف طبعش از حسن معنی ظاهر ازوست:

گر ذوق تماشایِ تو منظور نباشد ویرانهٔ دل چون سر تعمیر ندارد بگذار که این غمکده معمور نباشد ۳ \*\*\*\*\*

غمنامهٔ من نخوانی و کهنه شود مهجوریِ من ندانی و کهنه شود دیر آمدنت مباد کین زخم فراق

ترسم که تو دیر مانی وکهنه شود ٤

۲۔ میرعلی: مولانا میر علی ۔ از اصحاب کمال و شعر ای باقیل و قال بود، در عهد سلسلهٔ چکان کشمیر از ولایت( ایران) به کشمیر مهاجرت نموده شمع سخنوری افروخته و پیش حسین شاه چک قربی داشت۔ ۵ وی در نستعلیق نویسی بی نظیر روزگار بود امّا این میر علی سوای میر علی قدیم است که در عهد میرزا لغ بیگ خان واضع الاصل خطّ نستعلیق درشهر توران بوده است۔ ۲ میر علی صاحب نطق و بیان بود و فکر شعری جسته جسته می کرد و این دو بیت اززاده های طبعش است: گل به دستم چه نهی ، در کف من خار خوشست این گل تازه برآن گوشهٔ دستار خوشت

سبو سبو ده و خم خم دل لوند مرا مرا قدح چه آب زند آتش بلند مرا؟ ۲

" مسجد موزون مختصر سنگی در اطراف نو شهره قریب بوته کدل، جایی که الحال باغ علی مردان خان است ساخته ٔ اوست، ۸ ظاهراً مسکن بلکه مدفن اوهما نجاست ـ " ۹ مُولف تاریخ حسن می نویسند: وی در تعریف کشمیر رساله ای نظم کرده است ـ ۱۰ **۳ ـ فتح اللّه شیرازی:** میرفتح اللّه شیرازی ( =شاه فتح اللّه....) اعلم علمای زمان و مقتدای حکّام و اکابر فارس بود ـ خواجه محمّد دهدار

شیرازی متخلّص به فانی از اکابر علمای صوفیّه است، در علوم معقول و منقول از شاگردان میر فتح الله شیرازی بود، بعداً به دکن رفت و در بیجا یورنزد علی عادلشاہ ( ۹۲۰ ـ ۹۸۸ ه.ق.) تقرّب بهم رسانید ، و اورا بر انگیخت تاوی رابه در بار خود بخواند ، و چون میر به دکن رفت ، منصب وكالت يافت وصاحب اختيار مهمّات او گرديد۔ پس از كشته شدن على عادلشاه (۸۸۸ه.ق.) در سال نهصد و نود (۹۹۰ ه.ق.) جلال الدِّين محمَّد اكبر شاه، يادشاه گوركاني هند فرماني به طلب او فرستاد، و وی به سال نهصد و نود ویك(۹۹۱ه.ق.) در فتحیور به حضور رسید، در نهصد و نود و چهار(۹۹۶ه.ق.) به صدارت کلّ بلاد هندوستان رسید۔اکبر شاه هنگامی که در سال نهصد و نود و هفت(۹۹۷ ه.ق.) بر ای سیاحت کشمیر شد، فتح اللّه به همراهی او به کشمیر رفت و در آن جا مبتلاء به اسهال شد و همان جا رخت از جهان بربست۔ سال و صاال او در واقعات کشمیر نهصد و نودو هفت ( ۹۹۷ه.ق.) هجری قمری نوشته شده است۔ ۱۱ وی نخست در خانقاہ میر سیّد علی ہمدانی ۱۲واقع در کشمیر مدفون گشته ۱۳۰ و بعداً به دستور اکبر شاه، جنازه اش را به موضعی رفیع که به تخت سلیمان مشهور است انتقال داده اند ـ ۱٤ این همان مکان است کیه بعدها پیس از دفن سلیم تهرانی ، کلیم همدانی ، طغرای مشهدي ، قدسي مشهدي وقاضي ابوالقاسم به "مزار الشعراء" معروف شد۔ایں مقبرہ را اکبر شاہ گورکانے در دامن کوہِ سلیمان در محلَّةً در گجن، برفراز تیه ای و در کنار تال دل بر ای فتح اللّه شیرازی تأسیس نمود ونخستین کسی که در مزار الشعراء مدفون گردید میر فتح الله شیرازی ملقّب به عضدالدوله از حکمای در بار جلال الدّین اکبر شاه بود۔

بر روی مرقد فتح الله شیرازی سنگی بزرگ با کتیبه ای به زبان عربی و فارسی موجود است که تا روز گاران ما باقی مانده است۔ امّا این کتیبه خـوانا نیست ، چـون اکثر حروف آن با مرور زمان شکسته و خراب شده اند\_

این جا باید متذکّر شوم که دانشمند فقید علی اصغر حکمت در " نقش یارسی براحجارهند ۱۵ واستاد ارجمند محمّد صدّیق نیاز مند در مقالهٔ خود در مجلّهٔ ایران شناسی ۱۲۰، میر فتح اللّه شیرازی را با ابوالفتح گیلانی اشتباہ کردہ اند۔ ایشان می نویسند که ابوالفتح گیلانی اوّلین کسی است که در مزار الشعراءمدفون گشته است۔ ولی این درست نیست، چون مُولف اکبر نامه ۱۷، مآثر الامرا ۱۸ و عرفات العاشقین ۱۹ مے ، نویسد که حکیم مسیح الدّین الوالفتح پسر مولانا عبد الرّزاق گیلانی ازامرا ومريدان اكبر شاه در سال نهصد و هشاد و سه ( ۹۸۳ه.ق.) وارد هند شده به ملازمت عرش آسیانی (اکبر شاه)سعادت اندوخته به منصب در خور سرا فرازی یافت۔ اکبر شاہ در سال نهصد و نود وهفت (۹۹۷ه.ق.) بر ای سیاحت کشمیر عازم کشمیر شد، و هنگامی که انتهاض الويه يادشاهي از كشمير به كابل اتفاق افتاد ، ابوالفتح در مضافات دمتور درراه کابل به اجل طبیعی در گذشت ، حسب الحکم ، خواجه شمس الدّين خوافي به مقبره ٔ بابا حسن ابدال برده درگنبدي که خواجه بنا کرده بود به خاك سيرد۔ تقي اوحدي نيز مي نويسند که " وفات و مرقد او در راه کابل است در مقبرهٔ بابا حسن ابدال ..... ، چون ییش از این سانحه روزی چند علّامه امیر عضدالدوله ( فتح اللّه شیرازی) هم فوت کردہ بود، صرفی ساوجی ۱۹ این تاریخ یافت۔

امسال دوعلّامه ز عالم رفتند رفتند، مؤخّر و مقدّم رفتند تا هر دوموافقت نکرند بهم تاریخ نشد که : هر دو باهم رفتند : ۹۹۷ صاحب عرفات می نویسد:(( در وادی شعر اگرچه کمتر کوشیده، امّا رطل فضایل چنانکه باید نوشیده ، و این رباعی که به حسن لذّت منسوب می دارند روایت کرده آمد ، وله)): آنجا که به چرخست در زخم پلنگ (؟) آبش زند از شوق در آن راه شلنگ (؟) رفتیم و شنیدیم و گرفتیم به چنگ (؟) آن حلقه که صور (؟) ازوست یك زخم خدنگ (؟) ۲۱ **ازوست:** 

می ازخم معرفت چشیدن مشکل وزهستی خویشتن بریدن مشکل تحقیق نکّات اهل عرفان آسان امّا به حقیقتش رسیدن مشکل مولانا قربی دماوندی: قربی از دما وند بوده است امّا مدّتها در بغداد و عتبات به سر برده از آن جا در دوران حکومت مغولان گورکانی هند به هندوستان مهاجرت نمود و به دربار جهانگیر پادشاه گورکانی منسلك گردید ۲۲ ، بعد از گذراندن مدّتی در هندوستان قربی به همراهی جهانگیر پادشاه به کشمیر رفت و در آن جا توطّن اختیار نمودو در همان جا فوت کرد۔ تقی اوحدی معاصر قربی و مؤلف تذکرهٔ عرفات العاشقین در باره اش می نویسد:

"…… مولانا قربی دماوندی، از اهل سخن و از گوهر دانش بی نیاز بوده، غایت ادراك و علو فكرت نهایت ذكاو سمو فطرت داشته ، خاطرش چون شهر ششم منظر سعد اكبر ، طبعش چون جبل دماوند معدن گوگرد احمر آمده ، شعلهٔ ادراك و دقّت خيال ، سرعت انتقال ، صفای ذهن ، تتبع سخن ، جامعيّت علوم ، تجردّ ذاتی، استغنای جبلّی، وارستگی تمام او را حاصل بوده، مدّتها در بغداد و عتبات به سر كرده ، از آنجا به هند افتاده، مدّتی در كشمير رحل اقامت فكنده ،در اين از منه به قرب جواراحدی پيوست.…. "۲

قربی در شعر مهارت داشت و در میان شاعران رتبهٔ عالی داشت۔ طبیعتش مستغنی بود چون صاحب ریاض الشعراء می نویسد:

" در شاعری کمال قدرت و نهایت مهارت داشته، بسیار مستغنی و عالیمرتبت ۲٤ ازوست: خنده بی در دیست براحوال زار عندلیب هیچ عاشق را الهی یار هر جایی مباد \*\*\*\*

می فرستم بَرِ او قاصد و می گوید رشک سببی ساز خدایا که به منزل نرسد \*\*\*\*

آهنگ حج ای دلبر فرزانه مکن بازمز شکیب و عقل بیگانه مکن ای بت مکن آهنگ حج از بهر خدای زنهار که کعبه را صنعم خانه مکن

این شعله که نو گرفته در من نه خرقه گذاردم نه خرمن این دوستی از چنین بماند نه دوست گذارم نه دشمن کس دامانم ز جیب نشناخت تا جیب شناختم ز دامن آنانکه زیار و همنشین می پرسند والله که زخصمان به از این می پرسند من خود به شکایت از تو لب نگشایم امّا نه ز دوستان چنین می پرسند ۲۵

**الهی شیرازی:** حکیم صدرالدّین شیرازی متخلّص به الهی فرزند حکیم فخرالدّین محمّد است که در عهد شاه طهما سب صفوی سر آمد اطبّای عصر بود ، وی پس از تحصیل طبّ ور یاضی و سایر فنون این علم به سال هزار و یازده (۱۰۱۱ه.ق.) به اتفاق حکیم رکنا مسیح کاشی به هندوستان رسید ـ چنانکه ابوالفضل علامی در اکبر نامه در زیل وقایع سال چهل و هفتم جلوس جلال الدّین محمّد اکبر شاه نوشته است: دارالنّعیم هندوستان آورد و از دولت ملازمت پادشاه غریب پرور کامیاب به قافیه سنجی میل تمام داشت و مضامین بلند در رستهٔ نظم کشیدی ، دومین در فنون حکمت صاحب دستگاه و از طبابت نیز آگاه و بر انشای نظم و نثر قادر و آراسته باطن و ظاهر بود .) ۲۲

صدرای مزبور چندی در محضر حکیم علی گیلانی که از

پزشکان معتبر در بار اکبری بود تلمّذ کرد و به تکمیل معلومات خود پرداخت ، در زمان جانگیر پادشاه( ۱۰۱٤ ـ ۱۰۳۷ ه.ق.) از پزشکان معتمد وی بودو پس از فوت حکیم علی گیلانی ( ۱۰۱۸ ه.ق.) به خطاب " مسیح الزّمان " معزّز و مکرّم گشت ، در عهد شاه جهان نیز از مقرّبان در گاه و به خدمت عرض مکرّر منصوب بود ـ در اواخر ایّام عمر زمستان در لاهور و تابستان در کشمیر به سر می برد، و سر انجام به سال هزار و شصت هجری(۱۰۲۰ه.ق.) در کشمیر وفات یافت ۲۷ کلیم همدانی در تاریخ فوت و ی گفت:

ندانم تاکی از فوت عزیزان مرا خواهد ز دل تاب و توان رفت سوی عیسی به گردون بایدش شد مسیح عهد چون زین خاکدان رفت ز دل تاریخ فوتش خواستم ، گفت: طبیب درد دلها از میان رفت=۱۰٦۰ ۲۸

تقی اوحدی که هنگام تألیف عرفات العاشقین ( ۱۰۲۲ ه.ق.) جوانی او را دریافته بوده ، در بارهٔ وی چنین نوشته است:

رضوان بهشت نفوس شامله ، خورشيد سيبهر دانش عقول كامله ، مجموعة علم وحكمت الهي ، گنجينة فضل و رحمت نامتناهي، حكيم مسيح الزّمان آلهي.....

اوراست:

بیاکه زمزمهٔ عشق وحی تنزیلی است زبان خامهٔ ما در مقام جبریلی است رخی نشسته در اوبخت عاشقی از خواب به حیرتم که طشت فلك چرانیلی است

رویت که هست در عرق از یار حسن خویش نسبت به مه مکن مده آزار حسن خویش در دل نهال دوستی کس نپروری کین شاخ را شگوفه سر شك است و بار داغ

در نامهٔ دوست دلفریبی ثبت است صد جای تعال یا حبیبی ثبت است من ذرّهٔ آفتاب و نامم به غلط در دفترگل به عندلیبی ثبت است در آتشم از خوی تو چون عود به فریاد چون عود بر انگیخته ام دود به فریاد طاقت بر بیداد تو باد است، و گرنه آنم که نیابم ز ستم زود به فریاد من غافل از آن رسم که در شهر محبّت آزرده خمش باشد و خوشنود به فریاد دردا که در آن کوی ، فغان کس نکند گوش آید به مثل گر همه داود به فریاد

تلخم جو صبر و شهد مگس آشنا نیم یعنی به ذوق اهل هوس آشنا نیم راز نهان محمل از او می توان شنید افغان که با زبان جرس آشنا نیم ۲۹ (٦) میر اللهی همدانی: در میان شاعران ایرانی که از ایران به سوی هند مهاجرت نمودند وسیس وارد سر زمین دلکش و زیبای کشمیر شدند ، يكي مير عماد الدّين محمود بن مير حجته الله اسد آبادي همداني متخلّص به الهي بوده است که کشمير را مقام دايمي بر اي استقرار خود نمودہ است۔ تقی اوحدی دوست و معاصر الٰہی می گوید: وی مدّتی در شیراز به کسب کمال اشتغال داشت ، از آنجا به عراق آمده یک دو سال در صفاهان مكث نموده، و در سنهٔ هزار و بیست و یك ۱۰۲۱ ه.ق. به هند آمدہ بے صحبت وی در آگرہ رسیدم۔۳۰ باقی نہاوندی می نویسیند که میر الٰهے، در سال ۱۰۱۸ ه.ق. به ملازمت میرزا غازی و قاری صوبه دار قندهار رسید۔ ۳۱ بنا براین معلوم می شود که وی در سال ۱۰۱۸ ه ق. از خراسان عازم هند بوده چون به قندهار رسیده به جمع شاعران ملازم میرزا غازی پیوسته و در سال ۱۰۲۱ ه.ق. که میرزا در گذشت از قندهار به آگره رفته و در آن جا ملازمت مهابت خان اختیار کرده است و بعد به توسّط وی به دربار جهانگیر شاه را ه یافت و در سلك شاعران آن یادشاه در آمد۔ الٰہی در سال ۱۰۳۳ھ .ق. به کابل رفت و آن جا ملازم ظفر خان احسن ، استاندار کابل شد۔ بعد از گذراندن چند سال در کابل به دهلی مراجعت کرد وبه دربار شاه جهان پیوست و صاحب و نديم خاص آن يادشاه نايل آمد الهي در سال ١٠٤٢ه.ق.به همراهي

ظفر خان احسن به کشمیر رفت و به سیر گلستان و مناظر کشمیر می پرداخت، و زدگانی خود را در کشمیر به خوشی می گذارد۔ الٰهی به دستور شاه جهان در سال ۱۰۵۰ ه.ق. در کشمیر باغی به نام " باغ الٰهی" احداث کرد۔ ۳۲ میر الٰهی در سال ۱۰۲۳ ه.ق. در کشمیر چشم از جهان فروبست و همان جادر" مزار گنج بخش" مدفون گردید و سنگی بالای قبرش استاده بوده روی آن این تاریخ نوشته دیده ام: میر الٰهی مَلكِ مُلكِ نظم بود در اقلیم سخن بی قرین

سال وفاتش طلبیدم زعقل گفت بگو بود سخن آفرین = 103 ه.ق.

وی دیوان اشعار فارسی بالغ برپنج هزار بیت ۳۳ و یك تذکره ای به نام (خزینهٔ گنج الٰهی) ۳۲ و دو مثنوی در تعریف کشمیر از خود باقی گذاشته است\_۳۵

از اوست:

چشمت از هر گردشی ، باناز ، عهد تازه بست خطّ مشکینت ، در کتاب حسن را شیرازه بست نشأه از تیغ او دارم ، که چاك سینه ام چون خمار آلوده نتواند لب از خمیازه بست دسته گل پرده <sup>2</sup>رخ ساختی بهر حجاب سایه <sup>2</sup> گل شد شفق بر آفتابت غازه بست غیرت فرهاد و مجنونم الٰهی ز آنکه عشق از پی رسواییم آوازه بر آوازه بست ۳۲

به که سجّادهٔ تقوا به شراب اندازم طی کنم نامهٔ طاعت و به آب اندازم کف ساقی شوم و ، از هوس ِ رشحهٔ می خویش را در قدم جام شراب اندازم چشم مرهم نبود محرم نظارهٔ داغ به که بر عارضش از پینه نقاب اندازم مست و بی با کم الٰهی عجبی نیست اگر سبحه در آتش و آتش به کتاب اندازم ۳۷

### پاورقی و کتابشناسی:

۱۔ دیدہ مری ، خواجہ محمّد اعظم ، تاریخ کشمیر اعظمی (واقعات کشمیـر)؛ انتشـارات غـلام مـحـمّـد نـورمحمّـد تـاجران کتب، مهـاراج رنبير گنج بازار، سری نگر، چاپ اوّل ۱۹۳۷ ه.ق.، ص۱۱۶ ۲۔ هـمان؛ ص۱۱٤۔ نیےز رجبوع کے نید: کویہامی، پیر غلام حسن۔ تاریخ حسن، (٤مجـلَّد)، انتشارات سازمان تحقيق و اشاعت حكومت جامو و كشمير ( هند)، چاپ اوّل ۱۹٦۰ م، ج٤، ص٤ ۲\_ واقعات کشمیر؛ ص۱۱٤ و تارخ حسن؛ ج ٤، ص٤ ٤۔ بدایونی ، عبدالقادر ۔ منتخب التواريخ (٣مجلّه)؛ انتشارات ایشیاتیك سوسایتی، كلكته ،چاپ اوّل ۱۸٦۹ م، ج۳، ۲٦٦ ٥۔ حسیــن شــاه فـر مـانـروای کشـمیـر ( ۹۷۱ ـ ۹۷۲ ه.ق. )از سـلسـلــهٔ چـکـان ، مـذهـب تشيّع داشـت۔ وی قـدر دان شـاعـران بـود وخـودشعـرمـی سـرود ، این دو بیت ازوست: آن ترك آل پوش سوار سمند شد یاران حذر كنید كه آتش بلند شد حمایل کرده تیغ و بسته خنجریار می آید دلابر خیز و کاری کن که جان در کار می آید رجوع كنيد: تاريخ فرشته ،مقالة دهم (ص ٢٦٢) طبقات اكبرى (٣: ٢٩٠) تاريخ حسن  $(T\lambda:T)$ ۲۔ میں عالمی بن میں حسن تبریزی متوفّی ہشتد و پنجاہ ہجری قمری مقصود است که سلطان علی مشهدی درباره اش گوید: نستعليق اگر خفّي و جليست 🦳 واضع الاصل ، خواجه مير عليست رساله ای منسوب به وی در قواعد نستعلیق و به خطّ رضا قلی ادیب و مقدمه دکتر

رست ۵۰ مصرب به وی فر تو تک مستنی و به عنور تا علی وی بو مسال ۱۳۸۹ ه.ق. نشر محمّد عبدالله چغتایی به چاپ عکسی افست در لاهور به سال ۱۳۸۹ ه.ق. نشر یافته است ـ

- ۷۔ واقعات کشمیر؛ ص۱۱۰
- ۸۔ علی مردان خان از طرف شاہ عبّاس صفوی ، شاہ ایران قلعہ داری قندھار رابہ عہدہ داشت ، ولی بہ علّت سوء تفاهم قلعہ رابہ سپاھیان مغول واگذار کردہ بہ ھند پناھند شد و شاہ جہان اورا بہ ملازمت خود پذیرفت۔ علی مردان دوباراز طرف شاہ جہان بہ استانداری

کشـمیــر مــقــرّر شـد ( بـار اوّل از ۱۰۵۲ ـ ۱۰۵۳ ، بـار دوم از ۱۰٦۱ ـ ۱۰۲۷ ه.ق.) عـلــی مـردان در جـریـان اقــامـت خـود در کشمیر بـاغـی بـه نــام بـاغ علـی مـردان خــان احـداث نـمـود کـه تقریباً هشت کـلـومیتر دور در شمـال شهر سریناگر واقع است ـ

- ۹۔ واقعات کشمیر؛ ص ۱۱۵
- ۱۰ <sub>-</sub> تاریخ حسن؛ ج ٤، ص۳۰۲

سیّد محمّد ساخته شده است۔

- ۱۱ ۔ واقعات کشمیر؛ ص ۱۱٤
- ۱۲ ـ میـر سیـد عـلـی هـمـدانـی مـعـروف بـه امیـر کبیـر از مشـاهیـر متصوفـه اسـلام اسـت ـ خـانـقـاه او در شهر سرینـگر، کشمیر در محلّی کـه اوّلین بار در آن جـا نـمـاز گـذارده است بنـاشده؛ و اکـنون این خـانقـاه کـه بـه نـام " خـانقـاه معلٰی" یـا "مسجد شـاه همدان "معروف است در نزد کشمیریان از اماکن مقدسه شمرده می شود ـ خانقاه معلیٰ در محلّهٔ علاء الدّین پوره مـابیـن پـل سـوم و چهـارم ( معروف بـه زیـنـه کـدل و فتح کـدل؛ کـدل = پل) در شهـر سـریـنـگـر واقـع شـده اسـت و ظـاهراً در ۲۹۸ ه.ق. بـه توسّط پسر او
- ۱۳ ۔ گـلـچیـن مـعانـی ، احـمـد ؛ کاروان هـنـد؛( ۲مـجـلَـد)، انتشارات آستان قـدس رضوی ، مشهد چاپ اوّل ۱۳٦۹ ه.ش. ـ ۲۲، ص۹۹۲
- ۱٤ در شهر سرینگر پایتخت کشمیر ، کوهی معروف است ، مسلمانان کشمیر آن را "کوه سلیمان "گویند و اهل هنود آن را به نام " شنکر آچاریه" یاد می کنند در دامن آن کوه محله ای آباد است که به نام " در گجن "؛ در محلّهٔ مزبور محلّی است به نام " مزار الشعراء "۔ این مقبره آخرین قرار گاه شش نفر شاعران شهیر ایرانی نثراد می باشد که در اوقات مختلف در دوران حکومت مغولان گورکانی هند در کشمیر اقامت گزیدند، در آن جا توطّن اختیار نمودند ، در همان جا در گذشتند و در آن جا مدفون شدند.
- ۱۰ ۔ حسکست ، عسلسی اصغر؛ نیقسش پیارسی بر احجبار هند، انتشارات ایران سوسایتی، کلکته ۱۹۵۷ میلادی ، ص ۷۰
- ۱۲ محمد مدیق نیازمند، "شاعران ایرانی نثراد مدفون در مزار الشعراء کشمیر" مجلّه ایران شناسی، انتشارات بنیاد کیان، ایالت متحدة امریکا، سال چهارم دورة جدید، شماردا، بهار ۱۳۸۱ه.ش ص۱۵٤

- ۱۷ رجوع کنید: اکبر نامه (۱۲٤:۳ / ۵۹۸ ۵۲۶)
- ۱۸ ۔ شاهـنـواز خـان، میـر عبـدالـرّزاق خـوافـی: مـآثر الامراء ، ( ۳ مجلّد) ، بـه تصحیح مـولـوی عبـدالـرّحیـم و مـولـوی مـرزا اشـرف علـی ، انتشـارات ایشیاتك سوسائیتی بنگاله، كلكته، ۱۸۸۸ م، ج ۱ ، ص۸۵ه ـ ۶۲
- ۱۹ ـ اوحدی ، تقی الدّین محمّد دقاقی بلیانی: تذکرهٔ عرفات العاشقین و عـرصات الـعـارفین ، ( ۲ مجلّد) ، مقدّمـه ، تصحیح و تحقیق از سید محسن نـاجـی نـصـر آبـادی ، ا نتشـارات اسـاطیـر ، تهـران چـاپ اوّل ۱۳۸۸ ه ش ج۱ ، ص۵٤۲
  - ۲۰ ـ صلاح الدّین صرفی ساوجی، و ( حرفی ساوجی) مذکور در مآثر الامرا اشتباه چاپی است ـ
- ۲۱ ـ اوحدی ، تقـی الدّین محمّد دقـاقـی بلیـانـی: تذکـرهٔ عـرفات العاشقین و عـرصـات الـعـارفین، (۲ مجلّد)، تصحیح ذبیح اللّـه صـاحبکـاری، آمنـه فـخـر احـمـد، انتشـارات مـرکـز پژوهشی میراث مکتـوب تهران، چـاپ اوّل ۱۳۸۹ ه. ج٥، ص ٣٢٥٦
- ۲۲ در تـذکـرهٔ روز روشـن آمـده است: در عهـده شـاه جهـان پـادشـاه بـه هـندوستـان و رود نـمـود، اکثـر بـلا دهـند را بقدم سياحـت پيموده، بـه رکـاب جهـانـگيـر پـادشـاه بـه کشميـر رسيد.....'(ص۲۵۲ - تذکـرهٔ روز روشـن از مـولـوی مـحمَد مظّفر حسين صبا، بـه تصحيح و تحشيـه محمَد حسيــن رکـن زادهٔ آدميّـت ، انتشـارات کتـابـخـانــهٔ رازی ، تهـران ۱۳٤٣ ه.ش.) قـول مـزبـور صـاحـب روز روشـن درسـت نيسـت چون شـاه جهان بعد از جهانگير پادشاه تخت نشين شد.
- ۲۲ ـ عرفات العاشقين به تصحيح سيّد محسن ناجي نصر آبادي، ج٥، ص ٣٠٧٩ ـ ٣٠٨٠
- ۲٤ وااله داغستانی، علی قلی خان: ریاض الشعراء، مقدّمه، تصحیح و ترتیب شریف حسین قاسمی، انتشارات کتابخانهٔ رضا، رامپور (هند)، ۲۰۰۱م، ص
  - ٢٥ مرفات العاشقين ؛ ص ٣٠٨٠ ٣٠٨١
    - ٢٦ ـ اكبر نامه از ابوالفضل ؛ ج ٨١٦،٣
      - ۲۷۔ کاروان هند؛ ج ۱، ص۹۰
        - ۲۸ ـ همان؛ ج ۱، ص ۹۰
  - ۲۹ \_ عرفات العاشقين؛ ج ۱ ، ص ۲۳۱ \_ ۲۳۳

☆☆☆

**دُکترشاهنواز شاه،** اُستاد یار زبان و ادبیّات فارسی، دانشگاه کشمیر

# احوال و آثار حضرت خواجه اسحٰق قاری

اسم ایشان تقریباً همهٔ معاصران ایشان خواجه اسحق قاری نوشتند. چنانچه در تصنيف خود"چلچلة العارفين" اسم خود اينطور آورده است: "----اما بعد فيقول العبد الضعيف والفقير الخيف اسحاق كشميري والمشهور باالقاري \_\_\_\_ ۱ \_ حضرت بابا محمّد على رينة يكي از معاصر ايشان بود در تصنيف خود" تذكرة العارفين" اسم ايشان اينطور نوشته است: "--برادر گرامی خواجه اسحاق قاری رحمة الله علیه که از خاصهٔ مريدانِ صادق واز خلفاء لايق جناب غوث الثقلين حضرت مخدوم شيخ حمزه رحمة الله عليه هست" ٢-همین طور حضرت بابا شیخ حیدر تیله مولیّ در تصنیف خود''هدایة المخلصين" اسم ايشان اينطور مي نويسد: "---- كه خواجه اسحاق قارى رحمة الله عليه چون بخدمت محبوب العالم حضرت مخدوم شيخ حمزه قدّس سرّة رسيد-" ٣-حضرت خواجـه حسن قاري در تصنيفِ خـود"راحت الطَّاليين"اسم ایشان اینطور آورده است: "----وخدمت قطب الاقطاب حضرت خواجه اسحاق قارى وفقير الحقير كاتب الخلفاء حسن قارى بلديمرى ـــــ، ٤٠ حضرت خواجه اسحاق قاری در شهر سرینگر در ناحیه بلدیمیر زندگی مي كرد چنانچه در تصنيفِ خود"چلچلة العارفين" اينطور اشاره مي

کند:

"---- اما بعد فيقول العبد الضعيف والفقير الخيف اسحاق كشميرى والمشهور باالقارى ساكن بلديمر" ٥-

خواجـه حسن قاری برادرِ بزرگِ وی بود این دو برادر خلفاء حضرت مخدوم شیخ حمزه قدّس سرّهٔ بودند۔ چنانچه حضرت خواجه اسحاق قاری در تصنیفِ خود ''چلچلة العارفین'' به زبان مادرِخود اینطور می گوید:

"----روزی حضرت والده مشفقه بر فقیر دید که از ناصیهٔ این فرزند کمی هویدا است واضطراری درطلب مرشد آشکار فرمود که ای پسر پدرِ تو مرید و خاکسارِ حضرت سلطان العارفین بود و من نیز از کمترین خادمانِ آن بارگاه گشته و برادرِ بزرگِ تو که خواجه حسن قاری باشد وی نیز از مریدان و مخلصان و معتقدانِ همین درگاه است-" ۲۰ حاجی غلام محی الدّین مسکین در تصنیفِ خود "تاریخ کبیر" اینطور نوشته است:

"خواجه اسحٰق قاری برادرِ عینی خواجه حسن قاریست و قرأتِ عشره و تجوید مـمتاز بـود واز خدمتِ شریفِ حضرت محبوب العالم قدّس سرّهٔ شرفِ بیعت و تربیت حاصل نموده۔" ۲۔

خواجه اسحٰق قاری حافظ قرآن بود بعد از حفظ کردنِ قرآن مجید به سوی علوم دیگرپرداخت ۔ گاه نزد حضرت باباداؤد خاکتّی و برادرِ خود خواجه حسن قاری وگاه نزد حضرت بابا محمّد علی رینهؓ تلمّذ اختیار نمود ۔ چنانچه در تصنیفِ خود" چلچلة العارفین" تصدیقِ این امر اینطور میکند:

واضح تواند بود که فقیر چون مصحف ِمجید را از روی عنایت حفظ کرده بعدهٔ تحصیلِ علومِ عربی مشغول بودم و توضیح را مطالعه می نمودم روزی در خاطرم گذشت که چون توضیح را مطالعه تمام شود

دیگر درس کتاب نکنم و بطاعتِ حق در آیم و طالب خدا شوم درین فکر بخواب رفتم و چراغ و چراغدان در پیش بود شراره از آن چراغ در كتاب من افتاد و تمام كتاب سوخت اثريبجز خاكسترش نماند حون از خـواب سر برداشتم کتاب را جای ندیدم الّا خاکسترش یس در فکر متحیّر شدم وصبح نماز فجر در مسجد مخدوم خود خوانده بعداز اوراد در خاطر آوردم كه حقيقت شب بعرض رسانم حضرت يير بعد از اوراد بجانب برادر عيني خويش كه مخدوم على رينه است اشاره فرمود كه مشكواءة بياروي حضرت مشكواة آورد درييش حضرت سلطان العارفين حاضر نمودو سلطان العارفين بدست مبارك خود گرفته بفقير عطا فرمود گفت ای پسر از توضیح راه حق هرگز روشن نمی گردد و مشکواة دل طالب علم روشن میسازد و بخوان غم نیاید خورد از آنچه از خواندن آن دل مكدر كرد و سوخته به است و نعم الله بي ازو روشناي دل حاصل آید چه بهتر است فقیر از احوال خود اشارت بخواندن مشکواة بشارت ديد نزد اوستاد رفته بمطالعه و تحصيل حضرت مشكواة مشغول گشته اختتام نموده در خواندن كتاب عوارف المعارف بخدمت قطب الاقطابي امام العلماء وبداية الفضلا زبدة العرفاء حضرت شيخ بابا داؤد خاكي استفاده نموده وكتاب عين العلم بخدمت برادر گرامي خود خواجه حسن قارى تحصيل كرده وپارة ازعلم احاديث نظم از خدمت مخدوم الاولياء قدوة الكملاء حضرت شيخ محمّد على رينه مطالعه نموده غرضكه بهر تقدير علوم لابدية واقف گشته كه طلبي در راه حق بر فقير ییدا آمد و بخدمت گوشه نشینان و درویشان این دیار بخصوصیت هر کس ملازمت نمودم۔" ک

خواجه اسحٰق قاری مسافرتِ این دیار هم نموده است مسافرتِ ایشان چطور آغاز شد این هنوزمعلوم نیست البته حضرت بابا محمّد علی رینهً که معاصرِ ایشان بود در تصنیفِ خود"تذکرة العارفین" دربارهٔ مسافرتِ خواجه اسحٰق قاری اینطور مینویسد: "۔۔۔قطب الحق و غوث المطلق واقف مواقف جناب باری حضرت خواجه اسحٰق قاری رحمة الله علیه در چندگاه با فقیر درین دیار سفر کرده واز کوه و جنگل ودشت و جبل گذری بتقدیم رسانیده و در هر جا کسه بسا مسا بسود بسجسز درد و محبست حق از ایشسان چیسزی ظساهسر نگشت۔" ۹

خواجه اسحٰق قاری برای سفر حج شوقِ فراوان داشت این تشنگی اورا بالآخره مکّه معظّمه ومدینه منوّره برای حج رسانید و در همین راه مسافرتِ شهرهای دیگر هم نمود وجهی دیگر این بود که در سرزمین کشمیر وضعیت سیاسی خوب نبود به همین سبب بیشتر علماء و فضلاء برای هجرت مجبور بودند و از سر زمین کشمیر بیرون رفتند و نانچه حضرت بابا محمّد علی رینهٔ دربارهٔ مسافرتِ خواجه اسحٰق قاری در تصنیفِ خو د"تذکرة العارفین" نوشته است که:

"قطب الحق وغوث المطلق مخدوم العالمین خواجه اسحٰق قاری رحمة الله علیه روزی در خدمتِ حضرت مخدوم مرشد الثقلین مخدوم شیخ حمزه قدّ س سرّهٔ نشسته بود مولانا احمد قاری آمده در خدمتِ حضرت مخدوم عرض نیاز نمود که یا مخدوم دو سال است که مارا نیّتِ حج در خاطر است و می خواهم که سفری بحج میکنم اگر اجازت دهید ورخصت فرمائید زهی شرف حضرت مخدوم فرمود که ای مولانا رفتن بحج مبارك ولیکن خواجه اسحاق قاری را با تو در همراهی خواهش دارد ایشان را باخود مبر هر چند او الحاح بمن دربارهٔ رخصت میکند من القصه مولانا احمد به نیّتِ حج رفت وایشان بعد از ادای حج برگشتند و خواجه اسحاق را در نهایت اشتیاق بحج دیدند و درآرزو مندی زیارت آن آخر الامر خواجه بحج رسید ولیکن زبان وقت بل بوقتی که

خواهش حق اندران وقت بود چون خواجه در لاهور رسیدند میان شاه محمّدنام عزیزی بود که او از سجّاده نشینان نواحی بود و جمعی متعدده مريد ايشان بودند وكثرت خلق بايشان راست نمي آمد ازين جهت در گوشه عزلت اختیار سکونت کرده در عالم تجریدی و تفریدی بود واز خلفاء شاه عبد الرّحمين بخاري عليه الرّحمة كه وي از اولاد قطب العالم وغوث الاعظم حضرت مخدوم جهانيان بوده درسن يكصدو بیست سالیه بود چون خواجیه بایشان ملاقات شد با خواجه کرمی واخلاص بسيار بظهور آورد واندكي ضعف بصر داشته اما بديده بصيرت هر که در خدمتش می آمد اورا در می یافت باری روزی چند خواجه در آنجابسر برد وگفت که ای خواجه در ملك شما فتور يعظيم است و شما اکثر عزیزان آن دیار باینطرف رجوع آوردید در آوردن رجوعه شما چه مصلحت بودكه آن ديار دركل ازيمن وميمنت خود خالي ساختيد حضرت خواجه باوجود آنكه وقوف ازآن داشته اما بنا برادب ومصلحت حيزي مذكور نكرده الأمذكور نمودند كه مرشد ما غوث الأعظم حجرت مخدوم شیخ حمزه قدّس سرّة ازین عالم انتقال کرده دران ملك از انتقال بدن مبارك ایشان تقلب گشته بعد از آن جمعی از بی دینان سر بكاركرده ما همه مريدان حضرت ايشان بمقبرة منوّرة ايشان رفته عاجزي کرده بودیم ایشان حاضر شده فرمودند که من ازین دیار بیرون میروم و شما هم ازینجا بدرزنید و هر جا که دانید و توانید گذر کنید ازین سبب من وياران من جمعي درين اطراف آمده جمعي دريكلي مانده و جمعی در چکار و جمعی در شالکوت ۔ " ۱۰ ۔

وقتی که احوال سیاسیِ کشمیردرست شدند آن موقع حضرت خواجه اسـحٰـق قـاری در لاهـور بـود هـمان مـوقع از آ نـجا بـه نیّـټ زیارتِ حرمین شریفین به مکّه معظّمه رفت و دیگر اصحابِ ایشان که از کشمیر هجرت نموده بودند باز درکشمیر مراجعت نمودند۔ چنانچه حضرت بابا محمّد على رينة در تصنيف خود" تذكرة العارفين" نوشته است كه: "----چون باز ملك كشمير صاف شد خواجه از لاهور به نيّټ مكّه معظّمه زيارت نمود بشرف طواف حرمين شريفين مشرف گرديد وعزيزان ديگر كه در اطوار و جوانب بودند مراجعت بكشمير آوردند و بقدوم ميمنت لزوم سعادات تازه به كشمير اندوختند و فيض فيضان حقيقت باالتمام از زبان شاه مسطور فهميده و خود را بر آنچه اطلاع داشتند ايشان را از راه باطن مطلع دانسته چندى در صحبت ايشان گذراندند از آنجا باز رخصت گرفته و فقير نيز از خدمت خواجه و شاه عليهم الرّحمة جدا شده بكشمير آمدالله اعلم-" ۱۱-

وقتی که حضرت خواجه اسحٰق قاری در خدمت حضرت مخدوم شیخ حمزهٔ کسب فیض نمود بعداً حضرت مخدوم شیخ حمزهٔ ، خواجه اسحٰق قاری را در خانقاهِ خود منصبِ امامت عطاکرد و خواجه اسحٰق قاری مشاهدهٔ کشف و کراماتِ مرشد خود هم کرده است ۔ چنانچه خواجه اسحٰق قاری در تصنیفِ خود" چلچلة العارفین" می نویسد:

"۔۔۔۔آنحضرت از کمالِ اشفاق توجه عطیات بیشمار معطوف بر حالِ من خاکسار میداشتند امّا فقیر در رعایتِ بنده گی سعی نمود حتٰی که بعد از چند گاه امامِ خانقاه خود کردند و فقیر را بخدمت امامت سرافراز فرمودند و دران مدّت که بتواتر در چند سال در خدمت آنحضرت حاضر بودم خوارق عادات و کشف و کرامات و مقامات عالی و درجات بلند مشاهدهٔ آنحضرت نموده است و صحبت انبیاء و مرسلین و اولیاء متقدمین دریافته و فیوض و برکات و فتوحات بی اندازه تحصیل کردهٔ هدایت و ارشاد بر راه حقیقت از کمال آنحضرت دست داده رطب اللّسان و ثنا خوان از جـناب آنـحـضرت ایـن احـقـر بـا بـرادر مـانـده است\_" 11-

پروفیسور محمّد صدّیق نیازمند در تصنیفِ خود" هفت گنج سلطانی"

دربارهٔ ولادت و وفاتِ حضرت خواجه اسحاق قاری نوشته است که تذکره نویسانِ که معاصران حضرت خواجه اسحاق قاری بودند دربارهٔ ولادت و وفاتِ ایشان خاموش اند ولی مصنّف''اسرار الابرار'' ومصنّفِ '' واقعاتِ کشمیر'' می نویسند که حضرت خواجه اسحاق قاری بعد از طوافِ بیت الله به نیّتِ زیارتِ روضهٔ مطهّره مدینه منوّرهتشریف بردند و آنجاتقریباً یك سال و شش ماه مقیم بود وبعدهٔ همینجا وفات یافت و در مزارِ بقیع مدفون هستند۔ چنانچه پروفیسر محمّد صدّیق نیاز مند در"هفت گنج سلطانی'' می نویسد:

"خواجه صاحب کے سنہ ولادت کی طرح تذکروں میں انکا سنہ وصال بھی درج نھیں ھے۔ جس کے پیش نظر ان کا سنہ وصال متعین کرناقدرے مشکل ھے ۔ البتہ اتنا یقینی ھے کہ انھوں ن<u>ی ۹۹۶</u> ھجری یعنی مغلوں کی فتح کشمیر کے بعد انتقال کیاتھا ۔ جھاں تک صاحب اسرار الابرار اور صاحب واقعات کشمیر کے بیانات کا تعلق ھے دونوں نے خواجہ صاحب کے وصال سے متعلق صرف اتنا لکھا ھے کہ طواف بیت اللہ کے بعد خواجہ صاحب نے مدینہ منوّرہ روضۂ مطهّرہ کی زیارت کا ارادہ کیا ۔ ڈیڈھ سال تک وھاں مقیم رھنے کے بعد خواجہ صاحب ؓ نے وھیں پر وفات پائی ۔ وفات پانے کے بعد انھیں مزارِ بقیع میں مدفون کیا

آثار حضرت خواجه اسحاق قاری چلچلة العارفین: ـ خواجه اسحاق قاری این کتاب را به اجازتِ مرشدِ خود (سلطان العارفین حضرت مخدوم شیخ حمزه قدّس سرّهٔ) نوشته است بقول خواجه اسحاق قاری من در این کتاب کشف و کرامات ِمرشدِ خود را به اختصار مندرج ساختم واین خواهش همه مریدانِ مرشدِ من بود که بر احوال پیرِ طریقتِ خود کتابها بنویسند چنانچه خواجه اسحاق قاری در"چلچلة العارفین" اینطور می نویسد:

"----یس چه عجب که بولایت حضرت مخدومی باوجودی که کتابی تصانیف جمعی از خاکساران جناب ایشان تصنیف از حالات و کرامات ایشان مسطور نموده اظهر کما شمس که هر کدامی بقدر گرفتار شوند انكار دارند بي ايمان گردند و چون قطب الاقطابي و غوث الآفاقي عارف معارف رباني مرشد البر والبحري خدمت شيخ داؤد خاكي سلمه الله تعالىٰ في الدنيا والآخرة كتاب ورد المريدين جمع نموده و تصنيف فرموده به فقیر حقیر نمود فقیر آن را دلایل بسیار در هر نقلی از مشایخ كبرا واز اصحاب اتباع آورده ومدلّل گردانیده جواب با صواب فرمودند که ای برادر چون حضرت نبے علیه الصلواۃ والسلام انکار کردند تا به شیخ چه رسید لهٰذا دلیل آوردم و مفصّل نکردم و در هر بیتیبکمالیت آنحضرت اشاره های بیشمار کردم واکتفا بر همان اجمال نمودم که مردم ناموافق در عالم هستند و حاسدان بسیار که آنها از شنیدن این قدر در آتش حسد بسوزند واز دیدن همین یك سخن كور میكردند لهذابیان اصل حال آنحضرت نرديم يس فقير حقير كه از خدمت ايشان اجازت یافتم و بگفتن و ترتیب دادان این نسخه متابعت برقول ایشان کرده بیان جزوى از كليـه آوردم و آنــه نـادر دانستم آن را دريردهٔ نگاه داشتم چنانچه شیخ مخفی داشته و در هرچه دلیل یافتم از هزار یکی واز بسیار اندکی مسطور ساختم و برای خود یادگاری گذاشتم ۔

مراد ما نصیحت بود و گفتیم حوالت با خدا کردیم ورفتیم ۱۵ خواجه اسحاق قاری این کتاب را در ۲۸<u>۵ ه</u>هری پایهٔ تکمیل رسانید در آن زمان سلطان العارفین حضرت مخدوم شیخ حمزه قدّس سرّهٔ در قید حیات بود وقتی که خواجه اسحاق قاری این کتاب را پایهٔ تکمیل رسانید و نسخه ای در خدمت مرشدِ خود آورد حضرت مخدوم آن نسخه را مطالعه کرد و به خواجه اسحاق قاری گفت که این کتاب را از دستهای ظلم محافظت بنمود و برای آنکس دعا فرمود هر که این کتاب را مطالعه بکند یا در خانهٔ خود بدارد نیزاین دعا فرمود که هر کس که این کتاب را مطالعه بکندایمانِآنکس را حق تعالیٰ کامل ومکمّل بسازد۔ چنانچه در "چلچلة العارفین" مندرج است:

"۔۔۔چون این نسخه که مسمی بچهل چله العارفین است در سنه نهصد و هشتاد و دو از هجرت نبی صلی الله علیه وسلم گذشته بود که در حاله حیاتئ آنحضرت مخدوم مدّظلّهٔ مرتّب گشته و چون بعد از اتمام در نظر آنحضرت مخدوم گذرانیدم و بعضی از احوال کلام صوفیه و در بعضی اقوال تصوّف و مساثل سلوك را مطالعه کرده فرمودند که این نسخه از محو کردن باز دارید و درین باب فاتحه خیر از حضرت مخدوم ً حاصل نموده شد که هر که این نسخه را مطالعه نماید و یابخواند و یا در خانهٔ خود نگاهدارد حق سبحانه و تعالیٰ اورا در حفظ حمایت خود نگاهداشته از دنیا با ایمان بسوی آخرت بر آرد۔" ۱۰

این کتاب در مدّتِ دو سال و شش ماه پایهٔ تکمیل رسید چنانچه خواجه اسحاق قاری دراین تصنیف خود اشاره می کند که :

" وآنچه در چشم من حقیر بگوش این فقیر در آمده ، خواستم که آن را جمع بیاورم و بنوعیکه پسند خاطر یاران ترتیب بدهم ـ از کثرتِ اشغال واز قلتِ فرصت در اندك مدّت قریب دونیم ماه این نسخه را شروع کرده باتمام رسانید ـ " ۱۲ \_

خواجه اسحاق قاری در این کتاب احوال مرشدِ خود و چند اصطلاحاتِ متصوّفانه و عرفانه و مقاماتِ راه سلوك را تفصیلاً توضیح داده است۔ این کتاب بر هفت ابواب مشتمل است۔ باب اوّل۔در ارادتِ خـود بـجناب حضرت سلطان العارفین مخدوم شیخ

> باب دوّم۔در سلوك طريقت ورياضت و عبادت و طاعت۔ باب سوّم۔در طريق چل چله خلوت و آدابآن۔

حمزه مدظلَّةً \_

باب چهارم ـ در تبدیلاخلاق و در خلاف نفس و رضاء حق که عبادتِ عاشقانست ـ باب پنجم ـ در اقوال معرفت وعبادت و طاعتِ عارفان ـ باب ششم ـ در محویات و استغراقِ رحمانی ـ باب هفتم ـ در مقام ات و کرام ات و مراتب عالی در جات مرشدی و مخدومی و مربی سلطان العارفین مخدوم شیخ حمزه مدظلّهٔ و در بعضی اصحابِ باکمال ایشان وغیره ـ

☆☆☆

ُد کتر واحد احمد شیخ، اُستاد موقتی زبان و ادبیّات فارسی، بخش فارسی دانشگاه کشمیر .

## آثار بابا خضر محمّد مقبل کشمیریّ شاعر برجستهٔ دورهٔ افغان د ر کشمیر

مقبل کشمیری از ایّام طفولیت ذهین و فهیم بود۔ ودر ایام نوزادگی در علوم متداوله شوق فراوانی د اشت۔ چنانکه شاعر مذکور در ایام طفلگی برای مطالعه خود کتابها را نقل ساخت مثل رساله قرآت ، رساله فلسفه ،سه نثر ظهوری ،و جز آن۔ از کتابهای مذکور معلوم می شود که مقبل کشمیری در ایام طفلگی در زبان عربی و فارسی مهارت تامه داشت ۱۰ بدین سبب وی در علما و شاعرانِ کشمیر شمرده می شود از تصنیفات وی معلوم می شود که وی چقدر عالم و فاضل می باشد۔

۱۔ زبد الاذکار: مؤلف این مثنوی بابا خضر محمّد مقبل کشمیری است۔ دربارةُ آغاز کردن این هیچ اطلاع نداریم ولی ایشان این کتاب را بتاریخ ربیع الاول <u>۱۲۳۴م</u> ۹ به پایان رسیدند۔ تا ریخ اختتام کتاب از این بیت بر می آید:

### چشمه فیضش اگر خوانی نکوست ز آن که"<u>عین فیض جاری</u> ''سال اوست (۱۲۳٤ھ) ۲۔

این مثنوی مبنی بر چهار هزار و پنج صد(٤٥٠٠)ابیات است و از لحاظ ادب و فرهنگ و تصوف و مذهب دارای اهمیت فوق العاده ای است۔ این مثنوی به این سبب مشهور و قابل استفاده می باشد که این

مثنوى مشتمل برسيرياك حضرت محمد متالينه، سيرت خلفاي راشدين و امام زادگان است و چندین نعت هم در تحریر آورده شده است۔ این تصنیف شاهکار مقبل کشمیری است علاوه بر شعر در این مثنوی نثر هم به زبان عربی تحریر شده است ـ در این مثنوی موضوعات گوناگون دارد این کتاب مشتمل بریک صد سی ویک ابواب است۔ چند موضوعات این طور هستند۔ ۱۔ فصل در بیان حکمت در دفن حضرت رسول ﷺ ۲۔ فصل در بیان نعت شریف بر حضرت محمد سیونلہ ۳۔ فصل دربیان مناقب حضرت ابوبکر ؓ ٤۔فصل در بیان حضرت عثمانؓ ٥ ۔ فصل دربیان معجزہ حضرت محمد ﷺ وجز آن موجود اند۔ آغاز این مثنوی از حمد باری تعالی شده است 🧅 حمد بيحد خالق افلاك را نور بخش دیدہ ادراك را ۳-بعداز حمد خداوند متعال درود و سلام بر ذات اقدس حضرت محمد مصطفى صلى الله عليه وآله وسلم وبرآل نبي صلى الله عليه وآله وسلم وبر اصحاب كبار رضي الله تعالى عنه مي كند و مي گويد: 🕞 تحفه یاك تحیات و سلام بر محمد عنيانية آل و اصحاب كرام ٤-علاوه ازین سیرت یاك حضرت محمد ﷺ ازین بیت آغاز می شود:

> عمر آن حضرت سه سال و شصت بود قرب چهلش حق ره دولت نمود خلعت بعثت چون پوشید آن رسولٌ کرد دعوت با همه اهل قبول

بعد از آن تا مدت ده باسه سال بود در مکه بامر ذوالجلال سوی یثرب کرد هجرت بعد از آن ز امرِ خلاق زمین و آسمان ز آن سپس ده سال از آن بدر الدجی شد مدینه پر صفا همچوذ کا ۵۔

یعنی عمر مبارك حضرت محمد عَیَیّا شصست و سه ( ٦٣)سال بود و در عمر چهل سالگی بر آن وحی نازل شد چون حضرت محمد عَیَات لباس بعثت (روانگی) پوشید و تمام اهل دین را دعوت شاه را قبول کرد۔ بعد از آن بحکم ایزد تعالی حضرت محمد عَیَوی تا مدت سیزده سال در مکه بود و بعد از آن سوی یثرب هجرت کرد آنجا تا مدت ده سال قرار کرد و مدینه منوره مثل خورشید تا بنده شد۔

علاوه ازین خاتمه کتاب مشتمل بر سه فصل است فصل اول در ذکر معجزات حضرت محمد عَیَوْسَلَّه ، فصل دوم در بیان صلو بر رسول کاینات عَیوَسَلَّه و فصل سیوم در بیان نعت

آنحضرت ﷺ و در آن نعوت و سلام عشق نبیﷺ دیده می شود و مناقب اصحاب کبارؓ هم از عشق خالی نیستند۔ چند بیت ازین قرارند۔

> مقبل بی چاره آواره جان ز تیغ هجر تو صد پاره می فریسد سوی تو از راه دور روز و شب از جان درود با حضوًر تحفه دیگر ندار د جز صلوات زین وسیله تا بود یا بد نجات

باد نازل رحمت حق صبح وشام

ناظم قاری و سامع را مدام\_\_

تمت: تحریر یافت بدستخط فقیر الحقیر محمد بابا بتاریخ شهر۲۳ صفر المظفر <u>۱۲٤۰م</u>ه بروز دوشنبه بوقت چاست اتمام پذیررفت ۔ شعری که کاتب خود نوشته است ح

> نوشته بماند سیه بر سفید نویسنده را نیست فردا امید ۷-

> > ۲۔ منتخب المساثل

نویسنده این کتاب بابا خضر محمد مقبل کشمیرتی است این کتاب شرح " ضروری خورد" است ـ این کتاب مشتمل بر مساثل فقه گوناگون و شرح آن می باشد ـ نسخه مذکور ۱۸۷ ورق دارد و هر صفحه تقریباً هجده سطور دارند ـ این نسخه خطی در خط نستعلیق ماثل به خطِ شکسته نوشته شده است ـ این نسخه از اول تا آخر سالم است ـ

نسخه مذکور در کتابخانه شخصی پیر غلام محمد فوراهی المعروف به خلف مقبل ساکنه حال پیر فوراه کولگام نگهداری می شود در این نسخه اسم کاتب نه نوشته است و در این نسخه کاغذ کشمیری بکار برده است ـ آغاز نسخه مذکور این طورمی شود ـ " الحمد الله المعبود بكل مكان ـ والمذكور بكل لسان و المعروف بكل احسان الذى انزل على عبده الكتاب وخلق الجان والانسان لعباد و العرفان والصلوا و السلام الاتمان الاكملان على رسول محمدن المعوت الى كآف الانامه لتبليغ الاحكام و تعليم الفرقان الذى امرنا باتباع ملته الباهر اليهى و شريع الطامر العلى و امتثال سن العالى السنى---

اما بعد ک

بر ضمایر ارباب دانش پوشده نماند که نسخه منظوم فقهه مسمی بضروری خورد که از مصنفات یکی از علما کشمیراست در و جازت الفاظ و کثرت معانی نظیر و ثانی ندارد مشتمل بربیان احکام طهارت و نماز و روزه بطریق ایجاز است

صد درود پاك بر ُروحِ محمد مصطفیؓ بعد از آن بر آل و بر اصحاب آن شمس الضحیؓ ۹۔ مصنف بعد حمد الهی بیت ثانی مشتمل بر نعت و درو صاحب مقام محمود در آورد۔ چون درود فرستادن برروح مطیب مطهر آنحضرت از واجبات است و اهم مرادات و افضل اعمال است بعد ازین چون ذکر آل و اصحاب در ضمن صلوات از متحسنات است اشارہ بآن فرمود قوله بعد از آن بر آل یعنی بر اولاد و ذریات طاهرہ آنحضرت و ازواج مطهرات درود و سلام فرستند۔دربارہ وضو مقبل کشمیری در نسخه

مذکور این طور می نویسد:

سه باشد اصل شرع ای مومن صاف
 کتاب و سُنّت و اجماع اسلام
 قیاس را سخون العلم بر حق
 بود با این اصول شرع ملحق
 یعنی بقرآن وحدیث متواتر و اجماع امت آنچه ثابت شد آن

فرض است و قیاس مجتهدان نیز ملحق باجماع است و حکم فرض این است که ثواب باید قطعا بعمل آوردن آن و عقاب است قطعا در ترك آن و کفر است قطعا انگار آن فاقا فرض بر او نوع است یکی فرض عین دوم فرض کفایه می باشد۔ آخرش مقبل کشمیری درذکر خلفا الراشدین می گوید \_

> رونق ملك دین ازین چار است نور شرع مبین ازین چار است چارهٔ نیست مقبل<sup>-</sup> آخر کار بجز از دوستداری این چار ۱۱

۳۔ شرح سراجی

مولف این کتاب باباخضر محمد مقبل کشمیری است۔ این شرح کتاب سیراجی است۔ که مشتمل بر مسائل فقه است۔ در این کتاب همه مسائل فقه موجود اند۔ سراجی اصلا در زبان عربی نوشته شده است مقبل کشمیری این کتاب را به زبان فارسی شرح کرد و شرح سراجی نام داشت۔

شرح سراجی در کتابخانه مرکزی تحقیق و اشاعت علامه اقبال دانشگاه کشمیر، زیر شماره ۲۱۱۳ نگهداری می شود ـ در این نسخه ۱۷۲ برگها موجود اند و کاغذ کشمیری ( رنگ زرد)بکار برده است ـ در خط نستعلیق تحریر شده است ـ این کتاب سالم نیست، اسم کاتب و تاریخ معلوم نیست ـ تعداد ورقها در نسخه مذکور است و در هر صفحه سطور دارند ـ این نسخه خطی از حمد باری تعالی اینطور آغاز می شود ـ

" الحمد لله رب العالمین و حمد الشاکرین، حمد و سپاس و حمد دایم از ازل تا ابد از زبان هر حامد ثابت و راسخ بذات واجب متعال که لایق و سزاوارست مر خدای را عزوجله که تربیت کنند و پرورنده عالیمانست۔ حمد الشاکرین ستایش شکر کننده گان با دو الصلو و السلام على خير البريه و جميع افراد صلوات و سلام نازل بار بر بهترين مخلوقات اسم شريف اومحمد واله و اصحابه طاهرين و بر آل او و اصحاب او كه پاكند و صلوا از خداى رحمت است و از مليكه استغفار و از بندگان دعاست قال رسول الله يَكْنَنَنَ تعلمو الفرايض و علمو اهاالناس فانها نصف اعلم خيره فرمود رسول يَكَنَنَنَ كه بيآموزيد علم فرايض را بيآموزانيد - آن را بمردم پس بدرستى كه فرائض نصف علم است'' 17 -مقبل كشميرى دراين نسخه يك مسله فقيهى يعنى الحمل زير

تحریر آورد اینطور می نویسد" فصل فی اولادهم این فصل در بیان اولاد صنف رابع است بدان که دختر اعمام مادری و پدری و دختران اعمام پدری مثل اولاد صنف اولند در احکام بعد از آن نیز بدانکه صنف اول که اولاد نبات بودند و اولاد نبات ابن مطلقا یعنی بواسطه بافی واسطه حکم در همه یکیست و صنف مرحوم در اجداد وجدات ساقطات بودند هر چند بالا روند حکم در همه یکی بود و درین صنف اولاد اینها را اعتبار نکرده بودند و صنف سیوم که اولاد خواه بواسطه حکم در مطلق و پسران برادر مادری خواه بواسطه باشند خواه بواسطه حکم در همه گویا یکی بودند بنا بر اولاد این سه صنف را که مذکور شد علاجده ذکر نکرد۔ ۱۳۔

نسخه مذکور ازین عبارت به اتمام پذیر رفت :

" فصل فی الاسیر این فصل در بیان اسیراست و اسیر کسی است که او را کافران گرفته باشند از روی قدحکم الاسیر کحکم سائر المسلمین فی المیراث مالم یفارق دینه حکم اسیر همچو باقی مسلمان است در میراث ما دامی که جدا نشده این از دین خودیعنی میراث میرد اسیر میراث می برند وارثان ما دامی که مرتد نشده باشند. زیرا که در مسلمان از داراسلام است هر جا که باشند و زنی که شوهر او را اسیر کرده باشند و بدار حرب برده زن آن اسیر است و نکاح او بر طرف نمی شود پس اسیر کردن چون تاثیر نکرد در قطع عصم نکاح تاثیر نمی کند" ۱۲ -

٤\_مجموعه تعليم الفرايض (مجمع الفرائض)

مولف این کتاب هم بابا خضر محمد مقبل کشمیری است چنانکه این کتاب شرح از تعلیم الفرائض است که نویسنده این کتاب مولانا محمد امین کشمیری است مقبل کشمیری کتاب تعلیم الفرائض را توضیح تشریح و اضافت کرد و بنام مجموعه تعلیم الفرایض (مجمع الفرایض)نام گذاشت۔

مقبل کشمیری این کتاب را بتاریخ ه به زبان فارسی در تحریر آورد ـ در این کتاب توضیح و تشریح وراثت، موانع در وراثت، درباره حقائق زنان و برادران، خـواهران و پسران داده است و درباره مسلك حنفیه و حقائق پدر و مادر هم بحث کرده است ـ

این کتاب فقه مشتمل بر صفحات است این هم نسخه خطی است و در کتابخانه شخصی پروفسیور غلام محمد شاد ساکنه حال سیکاپ رود (Secope Road)بیجبهاره اسلام آباد نگهداری می شود۔ کاتب نسخه مذکور محمد امیر بن بابا عبدالله (وارث عبدالاحد ناظم)وبتاریخ <u>۱۳۱۸</u>ه بروز یوم الجمعه بوقت عصر در تحریر آورد۔ در این نسخه خطی کاغذ کشمیری بکار برده است و در خط نستعلیق نوشته شده است این طور شعر آغاز می شود:

حمدی که سزای خالق عرض و سما است چون تاب کسی نیست کجا طاقت ما است لااوصِی گفت آنکه از جمله رسل بگذید حق و زبده هر دو سرست ۱۰ یعنی حمد نامعدود و ثنا نا محدود مر واجب الوجود است که بود همه موجودات بوجود اوست و بقای هر بود به هستی بود او: زبد جاوید که او را بقاست

هست کن و نیست کن، کن ماسواست ۲۰\_ بـعـد از حـمـد حـق و درود و سـلام بـر ذات اقـدس حضرت محـمـد مصطفیﷺ و بر آل وی مقبل کشمیری اینطور رقمطراز است۔

" بر ضمائر ارباب بصائر مستتریست که تعلیم علم الفرائض از واجبات است و اشتغال آن افضل انواع عبادت است پس این ضعیف قلیل بضاعت و نحیف الاستطاعه راجع الرحمت الباری مقبل کشمیری بیجبهاری بتبیع علماء متقدمین، متاخرین بلکه بتحریك بعض از عجله صالحین عنان ارادت بصوب شغل آن در اشرف اوقات و عتیب ساعت معطوف ساخته در توضیح دقائق آن به وجه اختصار پرداخته بسعی معطوف ساخته در توضیح دقائق آن به وجه اختصار پرداخته بسعی تصانیف استاد جماهیر و مشاهیر علما کشمیر عماد الملت و دین ملا محمد امین روائح الله روح الکریم بعبارت فارسی بطرز نثر جهت تسهیل مبتدیان وحفظ کم ذهن متعلمان قصور فهم که عبارت عربی بر ایشان متعذر است" این نسخه ازین عبارت به اتمام پذیر رفت۔" بانی خیرالبقاع ورافع اعلام دین ثانیه اسکندر ثانی درین کهنه بنه اعتماد و دولت العظا محب الصالحین آن غلام شیخ محی الدین امیر مقتدی۔۔۔" ۱۷۔

این کتاب شرح زاد الفقرا از بابا داود مشکواتی ؓ است که وی در این کتاب همه حالات و واقعات مرشد خود بابا نصیب الدین غازتی در تحریر آورد و همین کتاب را مقبل کشمیری توضیح و تشریح کرد و بصورت کتاب بنام "شرح زادالفقرا ء "در تحریر آورد۔ چنانکه بیشتر کلام مقبل کشمیرتی ناپید شد در این زمان این کتاب هم در دست ما نیآمد باید که همین اطلاعات اکتفا کنیم۔

٦۔ نست و بس: این نسخهٔ خطی در خطِ نستعلیق نوشته شده است و در

کتابخانهٔ شخصی دکتر واحد احمد شیح نگهداری می شود ـ چنانکه مرزا مجرم شاگرد مقبل کشمیری بود و مجرم در تردید عالمان، فاضلان قاریان، مصنفان، بزرگان و شاعران از مسلك سنی در زمان خود بصورت نظم در تحریر آورد ـ و بنام است و بس معروف گشت ـ چون مرزا مجرم شیعه بود و در این نظم فقط در شان مقبل کشمیری توصیف کرد ـ وقتی که این نظم را در نظر مقبل کشمیری شد به دیدن این نظم بر آن خیلی نا راحت شد و در تردید آن شاگرد در زبان فارسی نظمی بنام نست و بس در تحریر آورد این نظم مشتمل بر فقط ده (۱۰)تا ورقها است آغاز این نظم از حمد باری تعالی شده است \_

نام پاك حق كليد گنج عرفان است و بس حمد او آرايش دل زيور جان است و بس ١٨ جاى كه در اين نظم مقبل كشميري ترديد مرزا مجرم كرد ع خضر ره گر بايدت تا چشمه آب حيات پس خضر باباي قارى نيك ره بآن است و بس ١٩ ع ميرزا مجرم در است و بس بجاي - " خضر باباي قارى" لفظ " خضر بابا

مقبل کشمیری" نوشته است۔

ازاین نظم ازین شعر به اتمام پذیر رفت 🧠

مقبلاً اكنون تو شو خاموش مولا ياد كن

آن خدا ستاره وعفار نیز رحمان است و بس ۲۰ ـ

علاوه ازین غزلیات و نعت ، قصاید در مدح شیخ حمزه مخدوم، بابا نصیب الدین غازی و بابا هردی ریشی و جزآن از آثار شاعر مذکور اند۔از آثار بابا خضر محمد المعروف به مقبل کشمیری معلوم می شود که وی چقدر شاعر، عالم ، فاضل، ادیب و کاتب و هم شارح بی بدیل بود۔ در مورد کلام وی اطلاعات مختصری در دست داریم به همین علت بر تذکره مختصری اکتفا نمود ۔

کتابیات: ۱۔سوانح عمری ابوالفقرا از مقبل محمد مقبول چاپ میر اسلامك بك دپوبته مالو سریناگر، ص ۱۹ ۲-زبد الاذکار از بابا خضر محمد مقبل کشمیری نسخه خطی در کتاب خانه اکادمی فرهنگ لال مندی،زیر شماره ٤٢٠،ورق - ١٧٦ ۳۔ زبد الاذکار از بابا خضر محمد مقبل کشمیری نسخه خطی در کتاب خانه مرکزی تحقیق و اشاعت علامه اقبال دانشگاه کشمیر، زیر شماره \_۲۱۳۳، ورق \_۱ ٤۔ همان ماخذ ورق ۔ ۱ ٥۔ همان ماخذ ، ورق ۔ (٣-٢) ۲۔ زبد الاذکار از بابا خضر محمد مقبل کشمیری نسخه خطی درکتاب خانسه مركزي تسحيقيق واشاعت علاميه اقبال دانشگاه كشمير، زیرشماره۱۱۲۰، ورق ۱۹۹ ۲۔ زبد الاذکاراز بابا خضر محمد مقبل کشمیری نسخه خطی در کتابخانه اکادمی فرهنگی لال مندی، زیر شماره ٤٢٠، ورق ـ ١٦٧ ۸\_منتخب المسائل ازبابا خضر محمد مقبل کشمیری نسخه خطی در كتابخانه شخصي يير غلام محمد فوراهي ساکنه حال فواره کولگام، ورق ۔ ۱ ۹۔ همان ماخذ، ص- (۳ - ۲) ۱۰ ـ همان ماخذ، ص ـ ٥

\*\*\*

د کتر مدثر نظر، اُستاد موقتی، بخش فارسی، دانشگاه کشمیر۔

# ترویج شعر فارسی د ر کشمیر و سهم افغانان به ویژه سهم سکھ جیون مل

کشمیر از دیر از گهوراره علم و ادب بوده و کدام نویسندگان و شاعران بزرگ نبوده اند که درین سر زمین پرورش نیافته و در پشر فت زبان فارسی بذل مساعی نه نموده اند۔ سلطان شمش الدین شاهمیر موسس سلسله سلاطین کشمیر می باشد۔ ۱ شاه میریان رابنیان گذارزبان فارسی می توان شمر د که درهمین دوره فارسی ترویج یافت وشاه ولایت مضرت امیر کبیر میر سیّد علی همدانی یا هفصد تن رفقاء وارد کشمیر شد۔ ۲ سلطان قطب الدین که شاه پنجم سلسله شاه میریان می بود به زبان و ادبیات فارسی رغبت زیادی داشت و شعر هم می سردو۔ از اوست؛

رسائل اخلاقی و صوفیانه به رشته تحریر در آورده است-۵۔ شاهی خان معروف به زین العابدین از همه کس در دوره مذبور محرك و مشوق زبان فارسی بوده چون روابط خارجی با حاکمان سمر قند و بخارا و آسیای میانه داشت جمعی از ارباب صنائع مثل کا غذ گر صحاف و قالین باف و جزآن رابه کشمیر آورد ۲۰۰۰ در همین دوره کتاب های مختلف سانسکرت به زبان فارسی بر گردانیده شدند صوفیان مثل شیخ نورالدین نورانی ، شیخ بهاو الدین گنج بخش و ناص الدین بیهقی پرورده همین دوره اند د ذین العابدین خود شاعر بوده شعر زیر طبعزاد ا و ست ۔

هزاران نازای کشمیر بر باغ جهان داری که در فصل بهاران هم خوش بهار زعفران داری هزاران گل بود فصل بهار در باغ کشمیرم چه می نازی تو ای کابل همین یک ارغوان داری-۷۔ چه می نازی تو ای کابل همین یک ارغوان داری-۷ می توان گفت شاه میریان بنیان گزار ان فارسی در کشمیر بودند بعد از آن چکان درسال ۹۲۲ عنان مملکت در دست گرفتند و غازی چک اولین کس بود که تخت کشمیر را تحت تسلط خود در آورد-۸ مخفی نیست این دوره کشاکش های سیاسی و فردی داشت که ذکر همه آنها باعث طوالت مقاله شود پس باید ذکر کنم که حسین شاه چک شعر فارسی را به دربار رواج داد و شاعران مثل ملا نامی ،مولانا میر علی محمد امین مستغنی و ملا عینی پرورده ،همین دوره اند۔ یوسف شاه چک خودش هم شعر می سرود۔ برای اینکه شعر آنزمان را درک کنید شعری در زیر می آورم که مولانا احمد در باب قحط و زبون حالی مردم آنزمان چنان آورده است؛

لب نانی خیال می کردند

#### گردن خود را دراز می کردند دهن آز باز می کردند ۹ می است است

دوره امپراطور گورگانی [مغول] دراین مورد از همه قابل ذکر است در کشمیر و هند با تشویق و کمک پادشاهان و امرای دربار شان نهال زبان و ادبیات فارسی آبیاری می شد۔ جلال الدین محمد اکبر اولین کس می باشد که کشمیر را تحت تسلط خود در آوردو در سال ۹۹۶ه محمد قاسم میر بحر کابلی وارد این دیار شد ۱۰\_ اکبر بنا بر بودن عمی به شعر و ادب شغف داشت و شعر می سرود ، از اوست ؛

| رم همه در فراق وهجران بگذشت   | با درد و الم   |
|-------------------------------|----------------|
| ، عمر گرانمایه چه ارزان بگذشت | دررنج وستم     |
| ری که بشد صرف سمرقند و هری    | با عیش و طرب   |
| وس که در آگره ویران بگذشت     | باغصه وغم 11 - |

بابر و همایون ، اکبر و جهانگیرو اعقاب آنان حامیان علوم و ادبیات فارسی بودند و تحصیلات عمده آنان به فارسی بود۔ حبی ، غنی ، صرفی ،فانی ، داؤد خاکی و جز آن شاعران همان زمان هستند که کشمیر تحت تسلط مغولان بود۔ صله و پاداش شاهان چغتائیه موجب ترویج و گسترش زبان و ادبیات فارسی شد ۔ علاوه از این نسبت به فارسی علاقه زیادی داشتند۔ می توان گفت که مغولان در گسترش زبان و ادبیات فارسی بذل مساعی نموده اند که ذکر همه آن بس است محال ؛

مورد بحث بنده ترویج شعر فارسی دوره افغانان است به ویژه از دست استاندار افغانان راجه سکھ جیون مل کھتری۔ در سال ۱۱٦۵ احمد شاه ابدالی سپه سالار خود عبدلله خان اسحاق معروف به ایشک اقاصی را برای تسخیر دیار کشمیر فرستاد و در همین سال بعد از مدافعت مختصری ایشک خان کشمیر را مسخر کرد ۱۲۰۔ بعد از چند ماه عبدلله خان کابلی سکھ جیون مل را نأثب خود گردانیده استاندار کشمیر شد۔ سکھ جیون مل کھری که اصلش خوشاب پنجاب بود در کابل متولد شد، در سال ۱۱٦۷ھ رایت استانداری خود افراشت و ابوالحسن باندی را نأئب خود مقرر نمود - ۱۳ افغانان سر بازانی چیرہ دست بودند به علم و زبان ھیچ علاقے ای ندا شتند - اشتغا ش و حالت دگر گون سراس هندروی دادہ بود - اما وقتی کے سکھ جیون استاندار کشمیر شد به رعیت پروری و عدل گرائیدہ ماند سکھ جیون مردی سخن سنج و شاعر خوش خوان می بود - به علما و فضلای وقت مراجعت نمودہ معاونت نمود از اشعار زیر که طبعزاد اوست ذوق شعروی توان دریافت -

> چشم از وضع جهان پوشیده به سر بسرا حوال آن نادیده به هر که چون من داشت جابر فرق گل عاقبت در خاك و خون غلطیده به چند روزی خود تماشا کرده ام چند روزی خود تماشا کرده ام گر دهی شیرشن دهد زهرت عوض زین سیاه مار جهان ترسیده به باز اگر چشم جهان بینم دهند

چون گدایان در بدرگر دیده به ۱٤ مخفی نیست که سکھ جیون مل اولین کسی است که شاعران رابرای نوشتن شاهنامه کشمیر تشویق داد و هفت تن از شاعران دربار خود را برای شاهنامه منظوم مقرر ساخت و می توان گفت که انجمن شعرای کشمیر بنیان نهاده شد۔ عبدالوهاب شائق، ملا محمد توفیق، محمد جان بیگ سامی، ملا راجع، رحمت باندی نوید، محمد علی خان متین و محمد رفیع مانتجی از هموندگان آن انجمن می بودند ۱۰۰ ۔ ملا محمد توفیق کشمیری که از همو ند گان انجمن شعرای کشمیر بود

رسانم به شاهنامه این نامه را ۱۷-

شاهنامه که با دست مار سیده از قبیل احوال ملك کشمیر و ریاض السلام در کتابخانه تحقیق و اشاعت مضبوط است اول الذکر نوشته ملك الشعرا دربار سکھ جیون مل ـ ملا محمد توفیق است و دوم سروده عبدالوهاب شائق می باشد، از هموندگان دیگر متاسفانه هیچ شعری راجع به تاریخ این دیار به مانه رسیده چون سکھ جیون مل بنابه مخاصمت و گردش ا یام بقتل رسید وقتی که از دست نورالدین خان با منرثی گرفتار شده به دربار شاه درانی رسید رباعی زیر می سرو د که بر ذوق شعری وی دلالت می کند

هر چندگفتم نفس دنی را باید نکردن نا کردنی را

این نفس سرکش از من شنید تا دیدا آخر نادیدنی را ۱۸ درزمان سکھ جیون مل بازار شعر گرم بود و می توان گفت که بنا بر اشتغاش و غوغه شاعران شعر های شرین و پر نمك سر و ده اند برای اینکه تبحر شعر آنز مان آشکار شود بنده در زیر از شاعران که هموندگان انجمن شعرای کشمیر بودند نقل کنم چون توضیح همه اانها بأعث طوالت مقاله خواهد شد:

من حیث المجموع تا دوره سکھ جیون مل شعر سر و صورتی گرفته بود و شاعران نام چین و بی بدیل در زمینه شعر کارهای شایانی کرده بودند هر چند که انجمن شعرای تا مدت مختصری بجای ماند ولی شاعران را بار دگر سر پرستی حاکمان میسر نمود پس سهم سکھ جیون مل را فراموش نتوان کرد۔

፟ፚ፝ፚ

محمد کوثر علی،دانشجوی دکتری مرکز مطالعاتی آسیای میانه، دانشگاه کشمیر

ملتان نخستین مرکز ادب فارسی در شبه قاره

#### مقدمه:

مهم ترین شاکله ی هویت فرهنگی ایرانیان زبان و ادبیات فارسی است که با پیشینه ی هزار و چندصد ساله اش میراث معنوی همه ی اقوام ایرانی در این سرزمین پاك اهورایی به شمار می رود . از گذشته های دور ، هـمـه ی ایرانیان در گسترش و غنای زبان فارسی دست داشته اند؛ شواهد گویای این واقعیت تاریخی را در سخن رود کی از سمرقند ، فردوسی از تـوس ، فرخی از سیستان ، فخرالدین اسعد از گرگان، بیهقی از سبزوار ، انوری از ابیورد ، نظامی از گنجه ، خاقانی از شیروان ، اوحدي از مراغه ، كمال الدين عبدالرزاق ازاصفهان ، نيما از مازنداران و صدها شاعر، نویسنده و دانشمند دیگر از جای جای حوزه ی تمدنی ایران بزرگ می توان دید. با این حساب، زبان و ادبیات فارسی، ملك مشاع و میراث مشترك همه ی پارسی زبانان و فارسی دانان همه ی جهان به طور عام و سامان بخش هویت فرهنگی ایرانیان به طور خاص است. « موقعیت فرهنگی ایران و فرهنگ ایرانی در حوزه ی گسترده ی تمدنی ایران وامدار ادبیات فارسی ست . برای مثال ، در شبه قاره ی هند ، کسانی هم چون غنی کشمیری ، منیر لاهوری ، محمد داراشکوه، غنيمت لاهوري، بيدل عظيم آبادي ، فيضي اكبر آبادي ، غالب دهلوي و سرانجام اقبال لاهوری به پارسی به نظم و نثر آثاری جاویدان از خود به جای گذاشته اند . سلاطین عثمانی در آسیای صغیر به پارسی فرمان می نوشتند و شعر می سرودند و امیراتوران مغول گورکانی در شبه قاره

ی هند به یارسی سخن می گفتند و فرمان می راندند. »(امین ، 1384ص4)مهم تر آن که زنجیره ی ادبیات عرفانی ، جایگاه راسخ زبان فارس را سرتاسرجهان -جه کشورهایی که مسلمانان در آن جا یا اکثریت يا اقليت باشند . تثبيت مي كند . اگر زبان عربي ، زبان شريعت اسلام است ، زبان فارسی زبان طریقت عرفان و معرفت در میان مسلمانان جهان است . آثار ادبی منظوم و منثور یارسی از ارزشمندترین ذخایر و غنائم فرهنگی در حوزه ی تمدنی ایران است . خلاصه ، زبان و ادبیاتی که فردوسی در توس خراسان ، مولوی در قونیه ی روم ، سعدی و حافظ در شیراز ، خواجو در کرمان، قطران در تبریز، خاقانی در شروان ، نظامی در گنجه، ناصر خسرو در یمگان، شهریار در تبریز و اقبال در لاهور با آن سخن گفته اند ، میراث معنوی ماست و باید آن را صادقانه یاس بداریم .یعنی همان «لفظ در دری »که ناصر خسرو آن را در «یای خوکان» نیفکند و همان «قند یارسی» که حافظ از شیراز به بنگاله فرستاد ! در سطح سیاسی و بین المللی هم ، این ادبیات ماست که هویت ما را به طور مستمر در سطح کلان محفوظ داشته است . این شعر سعدی ست که بر سر در سازمان ملل نقش است و این غزل حافظ ، مثنوی مولانا و رباعیات خیام است که اروپاییان چون کاغذزرش می برند . به عکس ، اکثر سیاست ورزانی که هر کدام در برهه یی به طور رسمی و سیاسی بر ملت ایران حکومت کرده اند ، هیچ کدام در حافظه ی جمعی ملت ما به اندازہ ہے جا نیفتادہ اند که موجب قوام ہوپت ما بشوند.اما زبان و فرهنگ و هویت ما به یمن داشتن بزرگانی چون فردوسی ، مولوی ، سعدی ، حافظ و خیام برقرار و بر دوام ماند . کسی که تاریخ ایران را می شناسد و هویت ایرانی را ارج می نهد ، نیك می داند كه پاسداری از فرهنگ ملی، زبان وادبیات پارسی و تقویت هویت ایرانی بیش از مسائل دیگر باعث رشد آگاهی فرهنگی وملی ، زمینه ساز همه ی جهش

های مثبت سیاسی و اجتماعی خواهد شد .در این میان چهره هایی (که هرگز ازیاد نخواهند رفت) وجود دارد مانند: حضرت حافظ که گوته بزرگترین شاعر آلمان و یکی از نامداران شاعران جهان در ستایش حافظ و شعر او چنین شیفته وار سخن می گوید: »ای حافظ، سخن تو چون ابديت با عظمت است زيرا آن را آغاز و انجامي نيست . كلام تو چون گنبد آسمان تنها به خود وابسته است و میان نیمه غزل توبا مطلع و مقطعش فرقی نمی توان نهاد، چه همه ی آن در حد کمال و جمال است . ای حافظ ، خود را با تو برابر نهادن حقاً که دیوانگی محض است ! تو آن کشتے مغرور و سرافرازی هستے که باد در بادبان افکنده ای و سینه ی دریا را می شکافی و یا بر سر امواج می نهی ، و من تخته یاره ای بیش نیستم که از خود بی خبر سیلی خور امواج می نهی ، و من تخته یارہ ای بیش نیستم کہ از خود ہے خبر سیلی خور امواج اقیانوسم .در دل سخن شورانگیز تو گاہ موجے از پس موج دیگر مے زاید وگاہ دریایے از آتش در تلاطم است. اما مرا این موج آتشین در کام خویش می کشد و فرومی برد. با این همه هنوز در خود جراتی اندك می یابم ک خویشتن را یکی از مریدان تو بشمار آورم زیرا من نیز چون تو در سرزمین نور زن*دگی کرد*م و عشق ورزیدم «(یوسفی ، 1370، ص26)پس بی گمان شاعران و ادبیات گذشته ما جهانیان به خوبی می شناسندو بر ماست که ضمن احترام و پاسداشت میراث گرانهای مفاخر گذشته ی خویش، به فکر شناخت بهتر شاعتران معاصر خویش و بررسی فکر وزبان و اندیشه آن ها و شناساندن آنان به دیگران باشیم .

# ملتان اولین مرکز زبان فارسی:

بررسی و تحقیق پیرامون چگونگی نام نهادان بر اماکن حاکی از این است که نام گذاری اماکن به مناسبت یا از روی علت بوده است ،ممکن است نام بعضی از اماکن به نام شخصیتی تاریخی ،فرهنگی یا اجتماعی و نام بعضی دیگر بیانگر صفت ،مناسبت و یاد بود تاریخی ،مذهبی و سیاسی باشد البتهاین نامها با گذاشت ایام دستخوش تغییر می شوند-اوپل کشمیری درتصنیف خود به نام سنگهست در این باره می گوید که این گونه تغییر با سرعت انجام می گیرد و این در مورد ملتان نیز صادق است-زیرا این سرزمین در هر دور نامی متفاوت داشته است- ابو ریحان دانشمند ،تذکره نویس ،تاریخدان که در عهد سلطان محمود غزنوی دو بار به هند آمد و اثر معروف کتاب الهند را نوشته است- شمس الدین التمش پادشاه هند ملتان را به سه منطقه لاهور ،سند ملتان تقسیم و خشک و کم باران است و چون در مجاورت صحرای قرار دارد چنانکه شاعری در اینمورد گفته است-

چار چیز است تحفهٔ ملتان گرد، گرما ، گدا و گورستان قوم آریا پس از مهاجرت از سرزمین مادری خود در آسیای مرکزی اولین سرزمینی را که در سکنا گزید ـ در میان آریای های هند افرادی بودند که اهل علم بودند با گذشت زمان این همه مشکلات حل شد ـ از انجای که حاکم ملتان تاب مقاومت در برابر سپاهیان سبکتکبین را نداشت با وی از در صلح در آمد اما با باز گشت سبکتکبین به غزنه اعلام استقلال کرد ـ با وفات سبکتبین هر دو فرزند وی به نام نامهای محمود و محمد برای تصاحب حکومت با یکدیگر در گیر شدند ـ محمد به دست سلطان محمود به قتل رسید ـ سلطان محمود پس از نصب حاکم ملتان به غزنه مراجعت کرد ـ ملتان پس از رحلت سلطان محمود غزنوی تا حمله غوریان آزاد بود همانطور که گفته شد اسماعیلیان در زمان تسلط خود بر ملتان ظلم و ستم فراوان کرده و خرابی به بار آوردند، حکومت غزنویان و از یورش های سلطان محمود غرنوی در پاکستان آغاز گردید . او حملات هند را مورد تاخت وتاراج قرار داده تبليغ وبنيان حكومت وسيع اسلامی را یی ریزی کرد . اگرچه سلطان محمود نتوانست بطور دایم در یاکستان مستقر شود بلکه هر سال برای پیشبرد اهداف خود از غزنین به آنجا حمله مے کرد اما در زمان او شهر لاهور به عنوان پایگاه نظامی بزرگ و دایم و سیس به عنوان پایتخت دوم برگزیده شده بود لذا مردم خراسان و ایران و ماوراء النهر و کشورهای دیگر به آنجا روی آورده و رحل اقامت مے افکندند که بعداً تا ٥٩ سال حکومت غزنویان به آبادی آن شهر افزوده می شد . ورود زبان فارسی در پاکستان و پیدایش شاعران و نویسندگان فارسی زبان مسلم است هنگامیکه پاکستان از سوی سلطان محمود غزنوى فتح گرديد و شهر لاهور بصورت مركز پايتخت دوم آن سلسله درآمد و نیروهای آنان به طور دایم در آنجا استقرار یافتند و فرمانداران و استانداران از دربار غزنین منصوب و اعزام می شدند راهی برای مهاجرت و رفت و آمد خراسانیان و ایرانیان و به طور کلے فارسے زبانان باز شد و آزادانه مسافرت می کردند . شاید هر سال صدهاهزار نفربرای کسب و کار و بازدید و بخت آزمایی به آن سرزمین می رفتند و چون جذابیت های متنوع می یافتند، زیرا ثروت و نعمت و سرسبزی و فراوانی و خوشحالی و آسایش در آن سرزمین زیاد بود، اکثر مهاجران به کشورهای خود بر نمی گشتند؛ مخصوصاً کسانیکه در آنجا کسب و کاری پیدا مے کردند و به علاوه به عنوان فارسی زبان و فاتح بودن غرور و افتخار و برتری نسبت به افراد محلی داشتند. و اما گفته می شود چون زبان دری زبان فاتحین بود بنابراین در اردوگاه ویایگاه های نظامی همین زبان به کارمی رفت و طولی نکشید که زبان دری به صورت یك زبان رسمی و فرهنگی در آمد.

کسانیکه پس از فتح لاهور توسط غزنویان به پاکستان رفته در آنجا بطور موقت یا دایم سکنی گزیدند طبعاً افرادی از طبقات مختلف بودند. چنانکه گفته اند در میان آنان شاعر و ادیب و صنعتکار و منجم و طبیب و هنرمند و کاسب و تاجر و سیاح و پیشه ور و سپاهی و سیاستمدار و افرادی از هر طبقه اجتماعی دیده می شدند که با اختلاط و آمیزش با مردم محلی پنجاب، جامعه جدید را بوجود آوردند که آن جامعه و حکومت اسلامی بود و زبان فارسی یا دری به عنوان زبان زبان رسمی و نظامی و درباری قرار گرفت . طبعاً کسانیکه با دربار و حکومت می خواستند ارتباط داشته باشند این زبان را فرا می گرفتند. از سوی دیگر پادشاهان و دولتمردان نیز نیاز به شاعران و ادیبان داشتند که در مدح و ستایش آنان بنویسند . دربار لاهور از دربار غزنی جداگانه بود که نایب السلطنه ها یا فرماندهان در آنجا زندگی می کردند و نام بسیاری از این نایب السلطنه ها در تاریخ مانده است:

عرفان اسلامی شناخته شد. معمولاً شاعرانی که با دربارها وابسته بودند، نامهایشان در کتب تاریخی و ادب ثبت شد و شاعرانی که بدون سرپرستی دربار به سخنوری اشتغال داشتند کمتر کسی با نامهای آنان آشنایی دارد و اکثراً همچون نام آنان اشعارشان نیز از میان رفته اند. به همین علت از شاعرانی که در سده پنجم هجری(زیرا در سده چهارم هجری قمری هنوز زبان فارسی به طور گسترده به پاکستان سرایت نکرده بود و شاعران و نویسندگانی فارسی زبان دیده نمی شوند) بوجود آمده بودند نام عده بسیار همی بما رسیده است که از میان آن ها: ابو عبدالله روزبه نکتی لاهوری، ابوالفرج رونی، مسعود سعد سلمان را می توان نام برد. از میان صوفیان و عارفان و مبلغان اسلام: شیخ صفی الدین کازرونی(م۳۹۲ ه = ۱۰۰۲ م) شیخ اسماعیل لاهوری (بخاری)، سید علی بن عثمان هجویری لاهوری(معروف به داتا گنج بخش)(م۵۶ ه) و شاه یوسف گردیزی ملقانی م ۵۲ ه ه را نام برد.

علاوه بر آنها علامه ابوریحان بیرونی(که در غالب غزوات سلطان محمود غزنوی به هندوستان در ملازمت او بود و با دانشمندان و حکیمان هند مخالفت کرد و آثار زیادی به عربی و کمی بفارسی هم نوشت) در ملتان زندگی می کرد و بنابراین می توان نام او را در تاریخ فارسی پاکستان آورد.

اما کسانیکه در شعر و سخن و تصوف و عرفان پیشرو همه در سرزمین پاکستان بودند و باعث بوجود آمدن ادبیات فارسی در آنجا شدند مختصری پیرامون آنها آورده می شود.

شیخ صفی الدین کازرونی(متوفی ۳۹۷ه ۱۰۰۷ منطقه ای در سرزمین پاکستان به نام اوچ در نزدیکی ملتان از لحاظ پذیرش صوفیان عظام و عارفان کرام بسیار معروف است و این شهر به خاطر سر راه بودن افغانستان و ایران و پاکستان و هند به صورت مرکز تصوف و عرفان در آمده بود و هر صوفی و عارفی که از سمت غرب یعنی افغانستان و ایران وارد می شد او را به سوی خود جلب می نمود بنابراین صدها صوفی و عارف بزرگ که بعضی از آن ها مـؤسـس سلسله ها نیز شده اند. از این شهر برخاسته در سراسر شبه قاره پراکنده گشته اند.

شیخ صفی الدین کازرونی نیز از راہ افغانستان و سند به اوچ رفت و خـواهرزاده ابواسحاق کازرونی، عارف معروف بود و در ۹۲۲ م (۳۵۲ه) متولد شد. در هغده سالگی به دستور پیر و مرشد و دایی خویش به سند و اوچ رسیدہ کار تبلیغ دین و عرفان را شروع نمود . شیخ صفی الدین کازرونی را نخستین عارف و صوفی می شمارند که به خاك پاکستان پا نهاد و همانجا بسال ۱۰۰۷م (۳۹۸ ه) درگذشت مقبره وی هنوز در اوچ پابرجاست. معجزات و کرامات زیادی به او نسبت می دهند. شیخ اسماعیل بخاری لاهوری در زمانی که او به شهر لاهور وارد شد، هنوز یادشاهی هندو در آنجا حکومت داشت و شاید او باجگذار سلطان محمود غزنوي بوده باشد زيرا هيچ نائب السلطنه اي در لاهور منصوب نشده بود. شیخ سید اسماعیل بخاری نخستین کسی است که در لاهور (بسال ۲۰۰۵=۳۹٤) وعظ کرده و صدها نفر را با اسلام آشنا ساخت. در تذکره علمای هند آمده که از عظمای محدثین و مفسرین بود . اول کسی که عـلم تفسیر و حدیث به لاهور آورده هزارها مردم در مجلس وعظ وی مشرف به اسلام شدند. او در چهارصد و هشت هجری(٤٤٨ ه) در لاهور درگذشت. شاه یوسف گردیزی

شاه یوسف گردیزی بسال ٤٦٢ ه در گردیز افغانستان متولد شد و در سال ٤٢٩ ه در ملتان وفات یافت او به عهد زیاد حکومت بهرام شاه غزنوی به ملتان رفته بود . مزارش در شهر ملتان(پنجاب) زیارتگاه بزرگ است . شیخ علی بن عثمان هجویری لاهوری معروف به " داتا گنج بخش" کسی که در لاهور (پنجاب) بلکه در همه شبه قاره پاکستان و هند از بالاترین شهرت و احترام برخوردار شد علی بن عثمان هجویری لاهوری است که تقریباً در سال ۱۰۰۹م ۔(٤٠٠ هجری قمری) در غزنین متولد شد و پس از مسافرت به کشورهای مختلف اسلامی و کسب فیض از بزرگان دین و تصوف و عرفان در سایر بلاد همراه با دو تن از رفقای خود به نامهای شیخ احمد حماد سرخسی و ابو سعید هجویری وارد لاهور شد . او در زمان سلطان مودود بن مسعود غزنوی وارد این شهر شد و حکمران محلی رای راجوز را مسلمان کرد . داتا گنج بخش در سال (۲۵۵ ه / ۱۰۷۲ م) در همان شهر به آخرت شتافت مزار وی مرجع خلایق است. داتا گنج بخش نخستین صوفی و عارفی در پاکستان است که کتابهای زیادی را تالیف کرده است مانند کشف المحجوب، کشف الاسرار، منهاج الدین، البیان الاهل العیان و غیره، او شعر نیز می سروده است و علی

> تخلص می کرد. اشتیاقت روز و شب دارم دلا عشق تو دارم نهان و بر ملا جان بخواهم داد اندر کوی تو گر مرا آزار آید یا بلا سوز تو دارم میان جان و دل می دهم از عشق توهر سو صلا دلبرا از تو همی خواهم لقا آن تو «آری» و مکن هر گز تو لا

کشف المحجوب نخستین کتاب تصوف به زبان فارسی است که به تقاضای دوستش ابوسعید هجویری نوشته شده است. غیر از کتابهای کشف المحجوب و کشف الاسرار که بزیور طبع آراسته شده اند بقیه کتابهای دیگر او نایاب هستند.

بدون شك در همین زمان به علت مهاجرت فارسی زبانان، بسیاری از

صوفیان و عارفان دیگر نیز به همان سرزمین رفته اند و چون نمی خواستند میان مردم شهرت کسب کنند بلکه به اصول تصوف گوشه گیری را ترجیح دادند و نامهای آنان در کتب نیامده و نوشته ای بجا نگذاشته اند، اکنون از احوال آنها ہی خبر هستیم مانند: نثار شاہ متوفی ٤٣٢ (ترجينايلي) حسام الدين لاهوري، حسين زنجاني متوفى ٤٣١ ، ابوسعيد هجویری و شیخ احمد حماد سرخسی و دیگران . شاعران و ادیبان زبان در یاکستان علاوه بر صوفیان و عارفان که باعث ترویج و رونق دین اسلام وزبان و فرهنگ ایرانی دریاکستان شده بودند، عده ای شاعران و نویسندگان نیز در سده های چهارم وینجم هجری در آن سرزمین بوجود آمدند؛ البته در سده چهارم شاعری که نامش در کتب آمده باشد نبوده اما از قرائن بر می آید که فارسی /دری زبانان از منطقه خراسان و افغانستان کنونی همیشه در حال رفت و آمد به آنجا بوده اند و مخصوصاً در استانهای مرزی غربی تاثیری داشته اند. گفته می شود که نزدیك به سیصد شاعر و گوینده و نویسنده در رکاب سلطان محمود غزنوی حرکت می کردند و احوال جنگها و شجاعتهای لشکریان را ثبت می کردنداما در سده های پنجم هجری از نامهایی که بر ما معلوم شده آنها را در زیر نقل می کنیم. اشخاصی دیگر دور از دربار با ذوق و سلیقه شخصی بفارسی می نوشتند و شعر می سرودند که تاریخ نتوانست نان آنان را در دل خود ثبت کند؛ و حتی بعضی از گویندگان که نامشان در کتب آمده زندگی آنان دریرده ابهام مانده است مانند مسعودی رازی یا غزنوی و مسعود مسعودي يدر ابوالفرج روني و امثال آنها . در آن زمان چند گوينده که زندگیشان روشن تر است در زیر می آوریم:

## ابوالفرج روني:

نخستین شاعر فارسی زبان پاکستان در سده پنجم هجری ابوالفرج رونی اسـت کــه در دوران پـادشـاهـی ظهیرالـدولـه ابراهیم بن مسعـود غزنین(۵۱۱ – ۵۹۲) و سیف الدوله بن سلطان ابراهیم نائب السلطنه لاهور و علاء الدوله ابو سعد مسعود بن ابراهیم بن مسعود نائب السلطنه (۵۹۲ – ۵۰۷) پادشاه زندگی می کرد. احوال ابوالفرج رونی در هیچ کتابی بطور کامل دیده نمی شود . اما مسلم است که بیشتر عمر وی در لاهور گذشته است و روزگار نیز با او سازگار نبوده؛ زیرا همیشه از تنگی معیشت شکایت دارد.

او به ۱۲ تن از بزرگان و وزیران و نوابان و امیران مدح گفته است. او شاعر زبردستی بود که بسیاری از شاعران بعدی حتی در ایران از او پیروی و تقلید کرده اند مانند مسعود سعد سلمان، انوری، ظهیر فاریابی، ابوالفضل فیضی، او در قصیده و غزل و رباعی و قطعه استاد مسلم بوده و نوآوریها و ابتکارهای زیادی در شعر او دیده می شود . وفاتش محقق نیست اما باید پس از سال ٤٩٧ ها تفاق افتاده باشد.

#### مسعود سعد سلمان:

ابا و اجداد مسعود سعد سلمان چنانکه گفته اند از همدان به لاهور رفته و ساکن شده بودند . پدرش تا شصت سال خدمت دربار غزنوی می کرد و در زمان سلطان مسعود بن محمود در سال ۲۲۱ ه به پایتخت دوم غزنویان رسید . تاریخ تولد مسعود سعد سلمان معلوم نیست اما به حدس و گمان ۲۳۱ ه برشمرده اند . او دوران جوانی را در لاهور و خدمت سیف الدوله محمود و با خوشحالی و سعادتمندی سپری کرده و حتی به امارت جالندر نیز رسید . اما این شادی و خوشحالی دیری نپایید و او به تهمت و اتهام حاسدان به زندان افتاد و این زندان پشت سر هم تا ۱۹ سال ادامه یافت . او درین فلعه ها و سیاه چالها چه رنجها کشیده فقط کسی می داند حبسیات به ما نشان می دهد . در دیوان مسعود سعد سلمان انواع شعر مانند قصیده و غزل و قطعه و رباعی و ترکیب بند و ترجیع بند و غیره دیده میی شود و حبسیات او بسیار مشهوراند . شعر فارسی در آن زمان در پاکستان بسیار گسترش یافته بود . اگر شعرای پخته کار چون ابوالفرج و مسعود سعد را در نظر داشته باشیم، پیداست که شاعران دیگری نیز بوده اند که اشاره ای رفته است . مانند: غرابی و راوی و ابوالکلام و غیره که مسعود سعد می گوید:

> ای غرابی غریب نظمی تو آن غرابی اهل دام نه ای نیستی بوالفضول چون راوی نیز چون بوالکلام نه ای بد کنند ایند و با تو، تونکنی زانکه با حقه و انتقام نه ای

علاوه بر آن همه امیران و استانداران و متصدیان دولت و علما و فضلای زمان همانند قوام الملك نظام الدین ابونصر هبًالله الفارسی، مؤسس خانقاه عمید در لاهور و الحمید الاجل افضل العصر مطابق یعقوب الکاتب ٤٩١ ه ذوق شعری داشتند زیرا در آن زمان یکی از لوازمات دربار بوده است.

ابوعبدالله روزبه نكتي لاهوري:

یکی از شاعران دیگر آن زمان بوده است که اگرچه تاریخ تولد و وفات وی معلوم نیست اما بعضی اشعارش از طریق لباب الالباب به ما رسیده که سبك زمان غزنویان را نشان می دهد.

به نرگس بنگری چون جام زرین بریزد جام زرین چشمه چشمه تو گویی چشم معشوقست مخمور زناز و نیکویی گشته کرشمه اما از سده ششم به بعد دوران شکوفایی زبان و ادبیات در پاکستان در هند بود و در آن زمان صدها شاعر و نویسنده پیدا شدند ولی زیر بنا و اساس ادبیات فارسی در آغاز حکومت غزنویان ریخته شد که تا هشتصد سال بعد ادامه داشته و امروز نیز ادامه دارد.

آثار فارسی در سده های چهارم و پنجم هجری در پاکستان: اگرچه زبان فارسی پیش از سده چهارم هجری به سرزمین سند و ملتان رسیده بود چنانکه از نوشته های جهانگردان و جغرافیدانان مسلمان مانند ابن حوقل و بشاری بر می آید که در آن زمان زبان فارسی در مکران و ملتان تکلم می شده است .(۱۳) اما آثاری از آن سده ها بدست سرزمین تشکیل نشده بود . لذا شاعران و نویسندگانی که پشتیبانی سرزمین تشکیل نشده بود . لذا شاعران و نویسندگانی که پشتیبانی پنجم بود که مجمع های شعر و سخن تصوف و عرفان را می کردند و این تبلیغ سینه به سینه نقل می شد زیرا به نظرشان علم همان بود که با کشف و مجاهده حاصل شود؛ تا اینکه شیخ علی بن عثمان هجویری (داتا گنج بخش) نخستین کتاب بنام کشف المحجوب را در این زمینه نوشت و پس از وی این روش و سنت ادامه پیدا کرد. لذا کشف المحجوب را باید نخستین کتاب فارسی در پاکستان و اولین تصوف و عرفان در جهان شمرد.

نخستین کتاب در موضوع تصوف و عرفان می باشد البته پروفسور دکتر مولوی محمد شفیع می نویسد که نخستین کتاب در موضوع تصوف بنام «شرح تعرف» نوشته ابراهیم اسماعیل بخاری بود که در سال ۳۳۶ نوشته شد که از دیوبند منتشر شد اما اکنون نایاب است (۱٤) گفته می شود که شیخ علی بن عثمان هجویری لاهوری کتب زیر را نیز برشته تحریر در آورده بود . اما بجز کشف المحجوب و کشف الاسرار همه از میان رفته اند. ۱- کتاب فنا و بقاء ۲ – آثار الخرق و المخلوقات ۳ – الرعایه بحقوق الله تعالی ٤ – کتاب البیان لاهل العیان ٥ – کتاب در شرح کلام حسین بن منصور حلاج ۲ – منهاج الدین اندر طریق تصوف(درباره ی این کتاب نوشته که شخصی آن را دزدیده بنام خودش منسوب ساخته است) ۷ – نحوالقلوب ۸ – کتاب الایمان ۹ – دیوان اشعار (مؤلف تصریح نکرده که این دیوان بفارسی بوده یا بعربی. اصل نسخه آنرا نیز شخصی مجهول برده و نام و تخلص خود را بر آن گذاشته بنام خودش منتشر ساخته است یک برده و نام و تخلص خود را بر آن گذاشته بنام خودش منتشر ساخته است یک برده و نام و تخلص خود را بر آن گذاشته بنام خودش منتشر ساخته است یک برده و نام و تخلص خود را بر آن گذاشته بنام خودش منتشر ساخته است

فينت فتائى بفقد هوائى

فصار هوائي في الامورهواك

دیوان ابوالفرج رونی: قبلاً درباره ی این شاعر نوشته شده است. بهر حال او نخستین شاعران سرزمین است که در پاکستان بوجود آمده و دیوانش تاکنون چندین بار در پاکستان و ایران چاپ گردیده است.

## ديوان سعد سلمان:

دومین دیـوان از دومین شـاعر پاکستان است که بارها منتشر شده است. آمیزش زبان پنجابی و فارسی درلاهور و اطراف آن

همین که زبان فارسی در سده چهارم و اوایل سده پنجم هجری به لاهور وارد شد، فارسی زبانان آن شهر را به عنوان مرکز و پایگاه نظامی خود ساختند، طبعاً زبان پنجابی که آنرا هندی یا هندوی و سانسکریت می گفتند نمی دانستند اما نیازهای روزمره زندگی را بایستی از مردم بومی لاهور و اطراف آن تامین می کردند لذا اجباراً واژه های زبان پنجابی را یاد می گرفتند و مردم بومی نیز با اختلاط با فارسی زبانان واژه ها و جمله های فارسی را می آموختند تا بتوانند با آنان دادو ستد و کارهای ضروری را انجام دهند.اینگونه واژه ها و بویژه نامهای خاص را در نوشته فرخی و عنصری و منوچهری و عسجدی و دیگران که همراه با لشکر کشی های سلطان محمود و سلطان مسعود غزنوی به پاکستان آمد۔

فهرست منابع: ۱ ـ آب کوثر دکتر شیخ محمد اکرام، فیروزه سنز لاهور ۱۹٦۸ م صفحه ۲۲ ـ ۲ ـ روابط زبانهای پارسی و پنجابی دکتر شاهد چوهدری پایان نامه برای دریافت دکتری زبان و ادبیات فارسی دانشگاه تهران ۱۳۵٤ ـ ۲ ـ تاریخ ادبیات مسلمان پاکستان و هند جلد سوم، دانشگاه پنجاب لاهور سال ۱۹۲۱ م صفحه ٤١ ۳: تاریخ ادب فارسی در پاکستان دکتر ظهورالدین احمد جلد اول صفحه ۱۳۲ م چاپ لاهور ۱۹۷۱ م. آصف اقبال،دانشجوی دکتری، بخش فارسی دانشگاه جواهر لعل نهرو۔

# نمایشنامه نویسی در ایران

اگر ما بر ادبیات جهانی نظر کردیم معلوم می شود که در یونان تاریخ نمایشی خیلی کهنه و قدیم تر است و بعضی محققان گفته اند که قبل از یونان در هند نمایشنامه وجود داشته بود .ولی این درست نیست . زیرا که اکثر تاریخ نویسان یونان مقدم داشته اند . پس اگر ما دربارهٔ نقوش اولین جهان را تلاش و جستجو کردیم معلوم می شود که بابل ،مصر و یونان شهرهای قدیم هستند که ریشه کهن دارد .

ارسطو گفته است که "نقل" در جبلته انسان از جمیع حیوانات خیلی بسیار است و انسان "نقال" محض است. انسان قدیم وقتیکه از شکار و صیدباز آمده بودند. آنها باهم برای تفریح و دلبستگی نقالی کرده بودند و همین سبب است برای وجود نمایشنامه محققین یونان را اولین کشور نمایشی قرار داده است و همین طور نخستین اصول و بنا نمایشی در ادبیات یونان و روم دیده می شود و ارسطو اولین شخص است که اصول بخشی که درباره تراژدی آورده است . خیلی مفصل و واضع تر است . و مبانی نمایشی را در کتاب خود "بوطیقا" بیان کرده است. در این کتاب بخشی که درباره تراژدی آورده است . خیلی مفصل و واضع تر است . ولی درباره کمدی ارسطو گفته است که کمدی را بعد از تراژدی وقتیکه این کتاب در دست عربها رسید کامل نبود همین سبب است که مدر تراجم عربی این کتاب باب کمدی دیده نمی شود و گوشه کمدی هنوز تشنه است.

در دوران حکومت اسلامی نمایش وجود دارد بعد از تسلط عربها بر

سرزمین ایران تهذیب وتمدن و رسم و رواج کهنه هم وجود دارد . مردم ایران بعد از تسلط عربها اسلام قبول کرد ولی آداب و رسوم خود را از دست ندادند . مثل جشن نوروز از آن زمان تا امروز با جنب و جوش برگزار می شود.ولی این صنف سخن در دوره صفوی بسیار پیشرفت کرد. پادشاهان صفوی اهل تشیع بودند به همین سبب آنها به شاعران و نویسندگان گفتند که نظم و نثر فقط باید در وصف شهدای کربلا و منقبت اولیاء بشود.بنابر این در این دوره تعزیه و شب خوانی رشد گرفت . شعرا و نویسندگان که در مرثیه شهدای کرب و بلا بوجود آورده اند مانند ملا محتین واعظ کاشفی "روضته الشهدا " ،رفیعای قزوینی "حمله حیدری "، محتشم کاشانی، کمال غیاث شیرازی، تاج الدین حسن سبزواری و لطف الله نیشاپوری نخستین هسنتد که تعزیه نامه های مارا با میزان تارتر نویسی سنجیده و بعنوان ادبیات درامتیک ایران با اروپا معروفی کردهاند.

دوره قاجاری از لحاظ گسترش وپیشرفت نمایشنامه نویسی دارای ارزش و اهمیت فوق العاده دارد. مسافرت ناصرالدین شاه به کشورهای اروپایی در این فن نقش مهمی ایفاء نموده است .شاه پس از برگشتن اروپایی که در آنجا از تیاتر اروپایی متاثر شده بود، در ایران به این فن تقویت و تشویق داد . در این ضمن اولین نمایشنامه های که به تقلید اروپیان نویشته شده و در دست می باشد . یکی نمایشنامه نویس معروف آذربایجانی "فتحعلی آخوندزاده" است که به وسیله مرزا جعفر قرجه داغی به فارسی ترجمعه شده است که باید جز آثار جارجی ایران به عنوان گزارش مردم گریز توسط میرزا حبیب اصفهانی از زبان فرانسه به زبان فارسی ترجمعه شده است . بتدریج موسیسات کوچکی بوجود آمد و اولین شرکت نمایشی بنام فرهنگ با اهتمام گروهی از ده روشنفکران بعد از کمدی ایران در سال 1303 شرکتی بنام "کمدی ایران" بسرپرستی مرحوم محمود ظهرالدین که یکی از اوضاع کمدی ایران و از معروف ترین هنرپیشکان کمدی بود ، تاسیس گردید . و در این حسن سیاسی ،محمود الهی ، ابوالقاسم لاچینی، رفیع حالتی، نعمت مصیری و با نوسرتا شرکت کردند . درام نویس که در این دوره پیدا شدند و آثاری آنها با قیست بشرح زیر می باشد.

ىافت.

رضاکمال شهزاده " پریچهر و پریزاد،عروس ساسانیان وغیره- مرحوم حسن مقدم ،جعفر خان از فرنگ آمده، ایرانی بازی- سعید نفیسی " آخرین یادگار نادرشاه " "قربانی یك دختر "- میرزا عشقی "بچه گدا" -صادق هدایت "پروین دختر ساسان" "مازیار" افسانه آفرینش."

در دوره مشروطیت مسایل که پیدا شد مانند ظلم و استبداد بر جامعه ، مسایل زنان ، میهن پرستی ، علاوه دیگر لازم بود که اثر زمانه بر نویسندگان و شاعران منقش شد و در نتیجه گیری ادبی که در آن زمان وجود پزیر شد یك باز گشت انقلابی بود که درون خود یك می جوشید و خواهد که منفجر شد . پس نویسندگان برای بیدار کردن مردم ایران را در سبك ساده و سلیس می نویشتند تا ایرانیان می فهمند که این وقت برای بیداری خیلی مهم است پس در این زمان چیزی که در ادبیات معاصر دیده می شود یکسان ویك رنگ است و همین زمان است که هنر برای زندگی دیده می شود . و نویسندگان که در این زمان بودند بر این نهج اند و زبان آنان ساده و خالی از صنایع و بدایع است و شرح آنان در زیر می آید.

جعفر خان حسن مقدم در تاریخ نمایشنامه نویسی در ایران نامی است وآثار او در ادبیات فارسی فراموش نشدنی است. وی از درس خواندگان فرنگ بود. اما در بهروری از ادب غرب و آشنایی با محافل ادبی آن دیار به ادبیات فرهنگ و ایران عشق می ورزید و دایم در این زمینه مطالعه می کرد.

اکبر رادی در سال 1318 در شهر رشت جشم به جهان گشود . او همراه بهرام بیضایی و غلام حسین ساعدی برجسته ترین نمایشنامه ایران به شمار می رود . که اوضاع تیاتر را به زاری و عوامه نه را شکستند و تیاتر متفکرانه رونق دادند.

غلام حسین ساعدی معروف به گوهر مراد در تبریز متولد شد و در پاریس جهان را درور گفت . صمد بهرنگی از دوستان گوهربود. ساعدی باوجود "بدست های ورزیل ، بهترین بابای دنیا، پنج نمایشنامه از انقلاب مشروطیت دیگری که نوشت وارد دنیای تیاتر ایران شد . و نمایشنامه های هستند که از لحاظ ساختار و گفتگو به فارسی نویشته شده اند . او به همراه بهرام بیضایی و اکبر رادی و نویسندگان دیگری چون علی نصیریان ، رحیم حیاوی، به من فرسی وغیره تیاتر ایران را در سالهای40–50 دیگرگون کرد

نـمـایشنامه های وی عبارت اند. عروسی،چوب بدست های ورزیل، پنج نـمایشنامه از انقلاب مشروطیت ،خانه روشنی، چشم در برابر چشم،هنگامه آرایان،جانشین، ماه عسل وغیره ـ

مسایل های که در عصر معاصر دیده می شود و مضمونهای نمایشنامه در عصر بیداری را زیل چند عنوان زیر می توان به شمرد که این درونمایه ها هر یك به نـوعـی از آشـنایـی با فرهنگ غربی متاثر اند . مثل آزادی ،قانون، وطن ، تعلیم و تربیت و توجه به علوم و فنون جدید وغیره ـ

## منابع:

\* ادبیات نمایشی در ایران از جمشید ملك پور \*مسایل ادبیات نوین ایران از حسین محمد زاده ای صدیق \* از صبا تا نیما جلد اول و دوم از یحیی آرین پور \* بنیاد نمایشی در ایران از دكتر جنتی عطاعی

- \* History of Persia by General Sir PERCY SKYES
- \* H.kamshad; Modern Persian Prose Literature, Cambridge University, 1996, Press, Cambridge
- \* Bates, Alfred; The Drama: Its History, Literature and its influence on civilization;1903 publisher; Athenian Society, London.

\*دیداری با اهل قلم جلد دوم مولف دکتر غلام محسین یوسفی \*انترنت وکی پدیا دانشنامه آزاد \*جویبار لحظه ها دکتر محمد جعفر یاحقی شیخی دُکتر باقر حسین شاه دانشکده پونچه،

# آرای تذکره نویسان در بارهٔ شوکت بخارایی

تذکره نویسانی که شوکت بخارای را مورد توجه قرارداده اند شمه ای از زندگانی شوریده حال و رو به انز وائی او را تحریر نموده اند تعداد آنها از پانزده شانزده نفر تجاوز نمی کند۔ولی از آنچه که به مرحله ترقیم آورده شده بدست می آید که چه اوضاع واحوال داشته،به چه جاهای مسافرت نموده،با چه اشخاصی روبرو گردیده یا از آنها استفاده کرده وچگونه زندگی نموده دارائی چه نوع افکار و نظریات علمی، ددینی،فرهمگی وثقافی ریشه دار و سطحی بوده۔ تلاش و پرداخت در ابعاد زندگی شوکت بخارایی فرصت طولانی و وسایل هنگفتی را می طلبد که فعلاً از عهده ی این مختصر خارج است،منتهی تحت مقوله ای، نکه ترجمه اش این

آب دریا را گر نتوان کشید هم بقدرتشنگی باید چشید آنچه که از تذکره نویسانی همچون نصرآبادی و شیخ علی حزین وغیره بدست آمده مقداری از آتش تشنگی کسانی را که تشنه ی شناخت کامل از آن شاعر وراسته و شوریده حال هستند،خاموش میکند مطابق همین مقوله رفتار نموده آن چه را که از بعضی از تذکره نویسان به ما رسیده اینجا می آوریم تا قاریان گرامی مقداری از آب دریا را بچشند ـ در تذکره ی نصر آبادی که نامش محمد طاهر بوده در صفحه ی پیداست جوانی از اهل بخارا بود بخارا در آن زمان تحت قلمرو "روس" روسیه بوده،در ۸۸۰۱ هجری به هرات روئی آورد آن جا بهخدمت صفی قلی خان حاکم هرات شرفیاب میگردد و شمول الطاف و عنایات عالیه می گردد، طبعش خالی از لطف نبوده و حدود ده بیت ازاشعار او را که مبنی بر مضامین عشقیه و ترك تعلق به دنیا ودل دادگی اوست نقل می کند مولف ریاض العارفین می نویسد که ایشان از وارستگان زمان خود بوده ودر بلاد ایران سیاحت نموده،در اصفهان با شیخ محمد علی لاهیجی متخلص به حزین ملاقات می کند\_

شیخ علی حزین در یك جمله مرتبه و مقام شوكت بخارایی را بیان می كند:شوكت بخارایی خال رخسار دیار خویش و در زمره ی یاران سعادت كیش بود ـ بعد به حالات زندگی اومی پردازد و در آخر اشعاری را از وی نقل میكند كه مضامین تنوع وگوناگونی را در بر گرفته است ـ

در تذکره ی بنام "نتا یج الافکار" که تالیف محمد قدرت الله گوپاموی است چنین می خوانیم که محمد اسحاق شوکت بخارایی نقاد بازار خوش گفتاری بود به گفه ی وی،او به محض این که در وادی شعور داخل می شود نقود نازك خیالی به بساط خوش مقالی عرضه می کند و به جواهر معانی آبدار عروس سخن را آرایش می بخشد،در نزاکت کلام و تلاش یکه تازه یگانه در فکر دقت پسند و در فصاحت و بلاغت منتخب روزگار بود در آوائل "نازك" تخلص می کرد ولی در ادامه "شوکت"اختیار نمود اشعار زیادی از ایشان در این تذکره بچشم می خورد که اکثر مشتمل بر مضامین برجسته همچون، شکوه از روزگار وحب دوست است.

"هدات"در تذکره خود که بنام "ریاض العارفین" موسوم نموده،شوکت بخارایی را از وارستگان زمان خود قلمداد می کند و قصه ی دیدار با حزین لاهیجی را هم نقل می نماید۔ حسان الهند مولانا میر غلام علی آزاد بلگرامی در تذکره ی خود بنام "سروآزاد" درباره ی محمد اسحاق شوکت بخارایی می نویسد که وی،معنی یاب،دقت آفرین وگلدسته بند خیالات رنگین است۔از عنفوان شعور زلف سخن را شانه کشید وچهره ی عرائس معنی را غازه ی تازه مالید۔ در بخارا نشو نما یافت وبنقادی نظر خدا داد طلای جید در بازار نکته سنجی رائج ساخت۔در این به حالات زندگی وی وشغل که داشته،وداستان کوچک او وحشر و نشر وی با والی خراسان،اشاره شده ودر آخرنمونه ای از اشعار وی که مبنی بر پند و نصائح، حب دوست و عشق معشوق است نقل شده۔

تذکر الشعراء هم سخنی مختصر از شوکت بخارایی را به میان آورده وبدون اظهار نظر درباره ی مقام شعری و علمی وی رد شده است۔ در"منتخب اللطائف"که تالیف رحم علی خان ایمان است چنین به چشم می خورد که،محمد اسحاق شوکت "تخلص"بخارایی،سخنور تازه خیال و اوستاد صاحب کمال است۔

سید مصلح الدین مهدوی در تذکره القبوریا"دانشمندان وبزرگان اصفهان "می نویسد که شوکت بخارایی محمد اسحاق،ادیب و شاعر بود،ایشان به قناعت پسندی وی اشاره می کند ومی گوید که وی مدت سی وچهار سال به یك لباس قناعت کرده ـ

در کتابی بنام گزیده ه اشعار سبک هندی که توسط علی رضا ذکاوتی قراگزلو،تالیف گردیده،می توان دید که شوکت بخارایی،محمد اسحاق یا محمد بن اسحاق،از خاندان اشرافی تبار بود،بعد از آموختن مقدمات به شغل پدری که صرافی بود،خود را مشغول ساخت ودر همان زمان به شیوه ی صائب شعر می سرود مصنف در ادامه می نویسد که شوکت از مایه های شاعری تخیل نیرومند وحساسیت را بحد کمال داشت،قدر تصور وتصویر گرئی وی نیز قابل ملاحظه است ـ بعد به تنقید وی می پردازد و مه گوید که شوکت به سبب واقع شدن در زمان انحطاط سبک مشهور به هندی و دور ماندن از واقع، گرفتار اغراق در توهمات و افراط در صنائع معنوی گردیده،و می توان گفت که در حد استعدادش کار نه کرده است معاصران وی گاه بر او طنز می کردند و از یکی از مصرعه های او کاریکاتور ساخته بود، "هما عینک گذارد تا ببیند استخانم را "در ادامه دست از تنقید کشیده و به تمحید روی آورده می گوید که در آثار شوکت ابیاتی از نمط عالی و در اوج ظرافت مینیاتوری با محتوای عرفانی و انسانی ارزشمند نیز وجود دارد ولی اشعارش بخاطر دیریاب بودن معانی دیوانش را مهجور کرده واز ارتباط با زندگی برخوردار نیست .

یکی از تذکره نگاران "علی قلی خان واله داغستانی "در"ریاض الشعراء · "ابتدا به سوانح زندگی شوکت بخارایی می پردازد و در آخر می نویسد که،دیوانش متداول است در روش خود بی نظیر و در طرز خود بدیل است ـ نزاکت افکارش به حدی رسیده که بعضی از آنها در هیچ اعتدال نمانده است ـ

> شیخ احمد علی سندیلوی هم وی را به نازك خیالی و معنی بند یاد می کند و می گوید که در غزل طرز خاص دارد و در روش خود بی نظیر است،سخنش در سخنوران قدر و قیمتی دارد۔ "سید غلام علی آزاد بلگرامی" هم در آرای فوق هم خیال شیخاحمد علی سندیلوی است با تفاوت اندك۔ می بینیم که ایشان،شوکت بخارایی را در بستن معانی مضامین مرد تلاش گر می داند و می گوید که چنین فردی که شاعر پر قوت است در آن ولایت بدنیا نیآمده۔

پرداخته اند، وی را شاعر پر قوت،سخنور بی نظیر و در طرز خود بی بدیل،مرد قناعت پیشه و دور از زرق و برق دنیا،خوددار،دوست داشتنی،از دقیقیه یابان معنی رس و نازك خیالان گرم نفس،از خاندانی اشرافی تبار،دارای تخیل نیرومند و حساسیت در حد كمال،صاحب قدرت تصور و تصویر گری،شاعر،ادیب سخنور تازه خیال و استاد صاحب کمال،معنی یاب،دقت آفرین از وارستگان زمان خود،نقاد بازار خوش گفتاری،خال رخسار دیار خویش و در زمره ییاران سعادت کیش،قلمداد نهوده به تمجید و تکریم وی پرداخته اند۔

تنها علی رضا ذکاوتی است که بخاطر دیریاب بودن معانی اشعار وی دیوان اورا مهجور می داند،و پیداست که رای یک نفر در مقابل این همه تـذکـره نـگـاران صاحب نام چقدر می تواند از ارزش بر خوردار باشد\_قضاوت بر عهده ی قاریان گرامی است،اما به نظر بنده به یک جمله،اگر اوضاع و احوال زمانه او را یاری می کرد بیش از آن مقدار که ظاهر شده بر منصه ی شعر شاعری با کمالات فنی بیشتر وبالا تر متجلی می شد\_

## منابع:

۱ ـ مولانا محمد عبدالغنی خان غنی،تذکره الشعراء ،ص ۹۰۱ ـ ۲ ـ آزاد بلگرامی ،سید غلام علی ،تذکره ید بیضا،ص ۹۲۱ ـ ۳ ـ سندیلوی ،شیخ احمد علی ،مخزن الغرائب ،ص ۸۱۲ ـ ٤ ـ سید مصلح الدین مهدوی ،تذکره القبور ، ص ۲۷۳ ـ ۹ ـ گوپاموی ،محمد قدرت الله ،تذکره نتائج الافکار ، ص ۸۸۲ ـ ۲ ـ علی رضا ذکاوتی قراگزلو، گزیده اشعار سبک هندی ، ص ۸۸۲ ـ ۲ ـ مرزا محمد طاهر نصر آبادی ، تذکره نصرآبادی ، ص ۲۸۲ ـ ۸ ـ شیخ محمد علی حزین لاهیجی ، کلیات حزین ، ص ۳۱۹ ـ ۹ ـ علی قلی خان واله داغستانی ، ریاض الشعراء ، ص ۲۱۲ ـ ۱۰ ـ میر حسین دوست حسینی ، تذکره حسینی ، ص ۸۹۱ ـ ۱۱ ـ میر غلام علی آزاد بلگرامی ، خزانه ء عامره ، ۱۸۲ ـ ۲۸۲ ـ ۲۱ ـ مولانا میر غلام علی ، مآثر الکلام ، ص ۲۱۱ ـ شیرازه اختر،دانش پژوه مقطع دکتری در زبان ادبیات فارسی، دانشگاه کشمیر۔

# تاریخ و تطور خمسه نویسان ِ فارسی در کشمیر **چکیده:**

دورهٔ سلجوقیان۲۲۹۔ ۵۹۰ ۵. ق ۱۔ در ایران بر ای ترقی و ترویج در ادبیّاتِ فارسی هویتِ فراوان می دارد ۲۰ ۔ این دور ه از لحاظ رشد و ترقى زبان و ادبيّات از همة دورها، دوره ي مهم به شمار مي رود۔ چون در این دورہ شاعران فارسی مضامین ِ متصّوفیانہ ، عاشقانہ وفیلسوفیانه را در شعر خود مطرّح کرده اند ۳۔ این دوره در ادبیّات فارسی برای این دوره ی ویژه ای محسوب می گردد که درشعر فارسی یك طرح تازه به عنوان خمسه سر ایی نیز آغاز گر دیده است۔ خمسه واژه عربی است که معنی اش" پنج" است ، "خمسه "یا "خمسه" نوعی تعویز و طلسم به شکل کف دست یا پنج انگشت باز شده است۔ خمسه از لحاظهِ ادبیّاتِ فارسی مجموعه ی پنج مثنویهای گویند که در یك جا از یك شاعر سروده شده باشد و عناوین ِ مختلف دارد ـ قبل از دوره ی سلج وقیان ٤٥، در دوره های پیش گرچه مثنوی نویسی در ادبیّات فارسی آغاز شدہ بودہ۔ امّا پنج گنج نویسی اولّین بار در دورہ ی سلج وقیان به دست شاعر مبرزبه نام نظامی گنجوی م۵۹۹ ه.ق ۲ -آغاز گردید و است۔ نظامی گنجوی اولین شاعر زبان و ادبیّات فارسی در ایران می باشدک به این سمت متوّجه شده است ۷- د نظامی گنجوی در سال ۳۵ ۸۰ ه.ق دریکی از شهر های باستانی آذر بایجان ۹۔ یعنی در گنجه ٔ چشم به جهان گشوده است۔ نظامتی خمسه نویسی در ادبیّات فارسے را در حدود سال ۲۵ ھ. ق آغاز نمودہ ۱۱ ۔ و اوّلین

مثنوی در این سمت به نام مخزن الاسرار در سال ۲۵ سروده است ـ در عصر نظامی ٥٣٥ ـ ٩٩٩ ه.ق، آذربایجان و حوالي آن مرکز حکومت دودمان مختلف بوده است۔ امّا نظامی هیچ وقت به دربار یادشائی منسلك نه گرديده است ١٢ - ١ - او همه عمر خود را در وطن اصلي خودش یعنی در گنجه، آذر بایجان گذاریند و مسافر تهای مهمی نکرده است ١٣- [ اساس شهرت ِ نظامی به علَّت ِ کتاب او بنام خمسه یا " پنج گنج" که به طرز مثنوی سروده شده است و دارای پنج مثنویهای است۔ تعداد ابیّاتِ خمسةُ نظامتی در حدود ۲۸۰۰۰ است ۱٤-۱٤ این اثر نظامی نه فقط سبب و مایهٔ معروفیت نظامی شد بلکه یك طرز و روش تازه ای در شعر فارسی نیز به دست نظامی بنا گرده که بسیاری از شاعران معاصر و متاخرین در پیروی این طرز آثار خود شان جای گذاشته اند۔ شاعرانی مانند خسرة م٢٢٥ه . ق ،خواجة م٥٣ ١٦ ٥ ه.ق، جامتي م ٨٩٨ ه. ق ۱۷۔ وہاتفی خرجری دی م۱۵۲۵ م شاعرانی ہستند که در تنبع و استقبال خمسة نظامتي خمسه های خود شان را سروده اند ـ به نظر بسیاری از محققان خمسهٔ نظامی از سایر خمسه های که در تتبع آن سرودہ شدہ اند، جایگاہ اُستادانہ دارد۔ خمسۂ نظامتی مشتمل برینج مثنویها است که شرح و تفصیل آنها به قرار ذیل است 🧅

۱ - مخزن الاسرار: این مثنوی تحستین مثنوی خمسهٔ ۱۸ - نظامی است که در تصوّف سروده شده است ودر حدود ۲٤۰۰ بیت دارد ۱۹ - که مشتمل بر بیست مقاله های داستانی است - نظامی این مثنوی را در سال ۵۷۵ ه. ق سروده است - نظامی این مثنوی را به این شعر آغاز کرده است - سال ۵۷۵ ه. ق

۲۰۔ هست کلید در گنج حکیم ۲۔ **خسرو شیرین:** این مثنوی دومین مثنوئ خمسهٔ نظامی است۔ مثنوی خسرو شیرین یك داستانِ عاشقانه است۔ نظامیؔ این مثنوی را بنام شمس الدین ایلدجهاں پهلوان (۵٦۷-۵۷۲) ھ. انتساب دادہ است۔ مثنوی مزبور در سالِ ۵۷۲ ھ.ق به پایان رسانیدہ است ۲۱۔۔

۳ لیلی و مجنون: سومین مثنوئ خمسهٔ نظامتی لیلی و مجنون است، که در سال ۵۸۶ه.ق سروده است این مثنوی نیز یك داستانی عاشقانهٔ عربی است .

٤ هفت پیکر: مثنوی هفت پیکر که بنام هفت گند یا بیرام نامه هم یاد می شود، در سال ۹۳۵ ه.ق سروده است که دارای هفت داستانِ های عاشقانه است ۲۲ ۔

٥\_ اسکندر نامه: آخرین مثنوی خمسهٔ نظامتی اسکندرنامه است.
این کتاب مجموعاً ۱۰۵۰۰ بیت و شامل دو قسمت است \_ نظامی قسمت
نخستین را شرفنامه و قستمت دو مین را آقبالنامه نامیده است

نظامی بعد از فردوستی م۵۱۱ ه.ق شاعرِ مبرزِ ایران می باشد که بعد از فردوستی در مثنوی نویسی کمال ِ شهرت یافته است۲۲۰۰ تاثیر عمیق ِ نظامی م۵۹۹ ق در ادبیّات ِ فارسی به دلیل خمسه سرایئی او بوده است چون هر یك از منظوم های نظامتی بلافاصله پس از سرایش موردِ توجّه شاعرانِ دیگر قرار می گرفت۔

شاعرانی که در استقبال پنج گنج نظامتی خمسه سروده اند: ا-خمسهٔ خواجو کرمانی م۲۵۳: خواجو کرمانی معروف ومشهور شاعر زبان و ادبیّات فارسی به شمار می رود - خواجو کرمانی در سال ماعر زبان و ادبیّات فارسی به شمار می رود - خواجو کرمانی در سال ماعر زبان و ادبیّات فارسی به شمار می رود - خواجو کرمانی در سال ماعر زبان و ادبیّات فارسی به شمار می رود - خواجو کرمانی در سال ماعر زبان و ادبیّات فارسی به شمار می رود - خواجو کرمانی در سال ماعر زبان و ادبیّات فارسی به شمار می رود - خواجو کرمانی در سال ماعر زبان و ادبیّات فارسی به شمار می رود - خواجو کرمانی در سال ماعر زبان و ادبیّات فارسی به شمار می رود - خواجو کرمانی در سال ماعر زبان و ادبیّات فارسی به شمار می رود - خواجو کرمانی در سال ماعر زبان و ادبیّات فارسی به شمار می رود - خواجو کرمانی در سال ماعر زبان و ادبیّات فارسی به شمار می رود - خواجو کرمانی در سال ماعر زبان و ادبیّات فارسی به شمار می رود - خواجو کرمانی در سال ماعر زبان و ادبیّات فارسی به شمار می رود - خواجو کرمانی در سال ماعر زبان و ادبیّات فارسی به شمار می رود - خواجو کرمانی در سال ماعر زبان و ادبیّات فارسی به شمار می رود - خواجو کرمانی در سال ماعر زبان و ادبیّات فارسی به شمار می رود - خواجو کرمانی در سال ماعر زبان و ادبیّات کام مای مای در رود (۳) کمان نامه (۵) روضهٔ الانور (۵) گوهر نامه، ۲ - خمسه جامی م ۸۹۸ ه.ق: جامی یکی از شاعرانِ بزرگ ایران است که او را باید به لقب ، خاتم الشعرا د ر ادبیّات فارسی یاد می کنند۔ نور الدین، عبدالرحمن جامی عارف، شاعر مبرز و نویسنده ای چیره دست می باشد در خمسه سرایی تقلید و تتبع خمسهٔ نظامی کرده است و مجموعه مثنوی های خود شان که دارای هفت مثنویهای می باشد و هفت اورنگ نام گذاشت۔ خمسهٔ جامی مشتمل بر مثنویهای ذیل است۔ (۱) سلسلة الذهب(۲) سلامان و ابسال (۳) تفحه الاحرار (۲) سجته الابرار (۵) یوسف زلیخا (۲) خرد نامه اسکندری (۷)ولیلی و مجنون۔

۳ خمسة هاتفی خرجردی م ۱۵۲۵: هاتقی خرجردی یکی از شاعرانِ ایرانی به شمار می رود که در تتبع خمسه نظامی ، خمسهٔ خود سروده است امًا شاعربر ای تکمیل کر دن این خمسه توفیق نیافت و فقط چهار تا مثنوی را به اتمام رسانیده که مشتمل بر مثنویهای ذیل است. (۱) لیلیٰ مجنون (۲) شیرین خسرو (۳) هفت منظر (۳) تیمور نامه .

٥- خمسة ملك الشعراء فيفى م ٢٠٠٤ ه.ق: مقى پسر شيخ مبارك و برادر بزرگ شيخ ابوالفضل دكنى است دلادتش به سال ٩٥٤ه.ق در شهر اگره هندوستان اتفاق أفتاده و ، وفاتش به سال ٢٠٠٤ ه.ق بود فيفى از سر آمدن سخن فارسى در هندوستان و در قصيده وغزل و فيفى از سر آمدن سخن فارسى در هندوستان و در قصيده وغزل و فيفى از سر آمدن سخن فارسى در هندوستان و در قصيده وغزل و فيفى از سر آمدن سخن فارسى در هندوستان و در قصيده وغزل و فيفى از سر آمدن سخن فارسى در هندوستان و در قصيده وغزل و فيفى از سر آمدن سخن فارسى در هندوستان و در قصيده وغزل و مندوستان و در قصيده وغزل و فيفى از سر آمدن سخن فارسى در هندوستان و در قصيده وغزل و فيفى از سر آمدن سخن فارسى در هندوستان و در قصيده وغزل و فيفى از سر آمدن سخن فارسى در سر از مي در سر از مي در سر مي در سر از مي در سر ا مي در سر از مي د ومثنوی صاحب مقامی شامخ است به تقلید از نظامی مثنویهای به نام سلیمان و بلقیس نل و دمن ، هفت کشور ، مرکز ادوار و نیز گیتا ۲۷ - را به نظم کشیده است ـ

۲ - خمسة شیرازی م ۱۰۰۰ه.ق: سید محمد ملقب به جمال الدّین فرزند زین العابّدین متخلص به عرفی در سالِ ۹۹۶ه.ق در شیراز به دنیا آمد - عرفتی در جوانی به سفر هندوستان می رود در آن سر زمین ساکن می شود - و هم در آنجا به سال ۱۰۰۰ ه.ق در سن سی و شش سالگی چشم از تماشای جهان فرومی بندد - خمسهٔ در مقابل خمسهٔ نظامی سرودن آغاز کرد ولی شاعر برای تکمیل کردن این مثنوی توفیق نیافت و فقط دو تا مثنوی ها در مقابل مخزن الاسرار و خسرو شیرین سروده است -

۲ - خمسة غزالی مشهدی: غزالی مشهدی از مشاهیر شعر ای زمان شاه طما سپ صفوی بوده است - غزالی مشهدی در اوائل عمر شاعر شناخته شدو چون نوری دنداتی را هجو گفت شهرتی سزا یافت - در زمان شاه مرحوم از تهمت ارتداد اندیشید و مهاجرت اختیار کرده به هندوستان رفت و در همین جا در سال ۹۷۰ه. ق در گذشت - در تتبع و استقبال خمسه نظامتی خمسهٔ سرودن را آغاز کرد امّا شاعر توفیف نه یافت که خمسهٔ خودرا به اتمام رسانیده است -

نه فقط شاعران ایران و هند بلکه شاعران کشمیر مثل شیخ یعقوب صرفی م ۱۰۰۳ ه.ق ، فانی کشمیری، بینش کشمیری، یکتا کشمیری، بلبل کشمیری م ۱۱۲۹ه.ق، عبدالغفور شوپیانی ، ملّا بهاؤ الدّین متو /م ۱۲٤۸ه.ق و حمید الله شاه آبادی م ۱۲۲۴ه.ق و جز آن شاعران هستند که در تتبع خمسهٔ نظامی خمسه های خود شان را سروده اند.

### مقدمه

خمسه نویسان فارسی در کشمیر: زبان فارسی در رهلهٔ اوّل سّده هشتم هجری قمری در کشمیر وارد شد۔ گرچه قبل از اسلام در میان کشمیر وایران روابطه تجارتی بوده است۔ امّا از ظهور پذیری ٔ اسلام در کشمیری ۲۳۵ه. ق روابط میان دو کشور استوارشد، و در دوره ی شهمیریان (۱۳۳۹ ـ ۲۰۱۱.ق) ۲۸ - این روابطه تاحد زیادی مستحکم شده که کشمیر ایران ثانی یا ایران ِ صغیر نام رفت ـ در این دوره شده که کشمیر ایران ثانی یا ایران ِ صغیر نام رفت ـ در این دوره فشده ما که کشمیر ایران ثانی یا ایران ِ صغیر نام رفت ـ در این دوره شده که کشمیر ایران ثانی یا ایران ِ صغیر نام رفت ـ در این دوره استوار محلاء شاعران ایران گردید ـ سلاطین ِ محلئ کشمیر ، باقلب صمیم از آنها فضلاء شاعران ایران گردید ـ سلاطین ِ محلئ کشمیر ، باقلب صمیم از آنها نتیجه مساعی آنها ذخیره بزرگی از ادبیّات ِ شعرِ فارسی به وجود آمد ـ استواری از شاعران کشمیر اثر و نفوذ ِ شاعران ِ ایران راپذیر فته اند ـ در کشور ایران نظامتی / م ۹۹ه ه.ق خمسهٔ نویسی را آغاز گر دید و در کشور ایران نظامتی / م ۹۹ه ه.ق خمسهٔ نویسی را آغاز گر دید و در

خمسةٔ شیخ یعقوب صرفی کشمیری : شیخ یعقوب صرفی یکی از شاعرانِ الماسِ درخشان زبان و ادبیّات فارسی در کشمیر به شمار می رود۔شاعرِ مزبور در سال ۹۳۸ه.ق در شهر سرینگر چشم بجهان گشود۔ ۳۰ اسمِ گرامی یعقوب و صرفی تخلّص گنایی و عاصمی القابِ خانوادش است۔ صرفی آوّلین شاعر زبان و ادبّیات فارسی در کشمیر که در جواب خمسهٔ نظامتی یک خمسهٔ تالیف فرمود۔ مصنف ِ پارسی سرایانِ کشمیر گرداری لعل تیکو در باره این می نویسد که صرفی از نظر شعر فارسی در کشمیر مقامِ نظامتی دارد۔ ولی اینجا نا گفته نگزریم که صرفی نه فقط آثار نظامی گنجوی را نگاه داشته بلکه کلام ِ جامی و طوطی هند امیر خسرؤ دهلوی را هم مطالعه دقیق نموده است ـ خمسهٔ صرفی موضوع گوناگون دارد مثل رزمیه ، بزمیه ، عشقیه ، اخلاقیه و صوفیه که هر یک جداگانه و سفی دارد ـ این خمسه اگرچه باخمسه نظامیّ و مو لانا جامتی زیاد برتری ندارد ولی در بعضی جاها در سلامت و روانی از آن بهتر است از لحاظ سبک کلام ایشان بسیار شیرین ساده صاف و روان است ـ مردم کشمیر در پیش کردن پنج گنج صرفی فخر می نمایند زیرا خمسهٔ صرفی در بیان کردن خصوصیات توحید و مصارف ، عشق و محبت و سوز و گداز و جز آن هیچ پایه کم ندارد ـ خمسهٔ صرفی مشتمل بر پنج

۱ مسلك الاخیار: این مثنوی اولین مثنوی خمسة ضرمتی کشمیری است در این مثنوی صرفتی ذکر تصوّف کرده است و اقوال اولیاء و مشائخ را به رشته تحریر آورده است ۳۱ د صرفی مسلکهای گوناگون مردم را درین مثنوی مورد بحث قرار داده است د در ضمن نکته های باریک و معانی عرفانی تصوّف را شرح داده است د

۲ ـ وامق و عذرا: این مثنوی دومین مثنوی خمسه صرفی کشمیر است ـ در این مثنوی صرفتی کشمیری داستان عاشقانه را مطرّح کرده است ـ این مثنوی با منا جات پر ور دگار ، منقبت سید علی همدانی آو پیر خود حسین خوارزمی فضلت عشق آغاز می شود و صرفی پسر خود را پند می دهد ـ

۳۔ لیلیٰ مجنون: این مثنوی سومین مثنوی ٔ خمسهٔ صرفی کشمیری است ۔ این مثنوی هم موضوعِ عاشقانه دارد ۔ صرفتی بر ای سرودنِ این مثنوی خود توضیع می دهد که شخصی بصورت حضرت خضر علیه سلام در رویا و یر ا بر ای سرودن این داستان عشقی واد اره نموده است ۔ ٤ ـ مفاز النبی: این مثنوی چهارمین مثنوی خمسهٔ صرفتی است ـ این مثنوی مبنی برجنگهای حضرت محمدٌ که بر ای نشر اشاعت دین اسلام با دشمنان دینی انجام داده است ـ در این مثنوی صرفیؔ احوال خود را به تفصیل آورده است ـ

٥ - مقامات مرشد: این مثنوی آخرین مثنوی خمسهٔ صرفتی کشمیری است - در این مثنوی صرفتی احوال و کشف و کراماتِ اُستاد ِ خود خواجه حسین خوارز می را شرح داده است -

۲ ـ خمسة فائتی کشمیری: مُلَا شیخ محمد محسن متخلّص به فانی متعلّص به فانی شاعر مبرز زبان و ادبیّات فارسی به دوره ی مغولان گورکانی (۱۵۲۲ ـ ۱۸۰۷ م) به شما ر می رود ـ فاتی کشمیری شاگرد مُلّا یعقوب صرفتی و ملّا واصب و اُستاد غنتی کشمیری و سالم کشمیری می باشد ـ وی نیز مرید شیخ محب الله اله آبادی و از در باریان شاهزاده دارا شکوه بوده است ـ در تعریف دارا شکوه و مرشد خود می سراید .

فانیؔ که سجده ٔ درِ دارا شکوه کرد

دیگر سرش فرو د به هر درنمی شود

ف انتی کشمیری در سال ۱۰۸۱ ه.ق ازین جهان فانی در گذشت ـ فانی کشمیری شاعر دوم که در دوره ی مغولان گور کانی ۱۵۲۲ ـ ۱۸۵۷ م خمسه ٔ سروده است ـ خمسهٔ فانی مشتمل بر چهار مثنویها است که شرح و تفصیل آنها به قرار ذیل است ۔

 (۱) نازو نیاز: این مثنوی اوّلین مثنوی خمسهٔ فانی کشمیری است که دارای یك داستان عاشقانه و تاریخی می باشد و در حدود ۱۹۲۸ بیت دارد.

(۲) میخانه یا ماه و مهر: این مثنوی دومین مثنوی خمسهٔ فانی است۔ میخانه در حدود ۱۲۱۳ بیت دارد۔ در مثنوی مزبور شاعر از باغها، رود خانه ها، نهر هاو جاهای باصفای کشمیر ذکر و ستایش کرده است۔ (۳) مصدر آلاثار: مصدر آلاثار سومین مثنوی خمسهٔ فانی کشمیری است - شاعر این مشنوی را بنام بادشاه مغولان گورکانی شاهجهان(۱٦٢٨ - ١٦٥٨م) وقف کرده است ودر تتبع ف مخزن اسرار سروده شده است -

(٤) هفت اختر: این مثنوی آخرین مثنوی خمسه فانی کشمیری است - شاعر این مثنوی را در سال ۱۰۲۸ ه.ق سروده است - مثنوی مزبور ۲۵۵۸ بیت دارد -

**۳۔ خمسهٔ یکتا کشمیری:** محمد اشرف یکتا کشمیری از شاعرانِ بر جسته و ستارهٔ درخشان دوره ی مغولان گورکانی ۱۵۲۲ ـ ۱۸۵۷ به شمار می رود۳۳ ـ اسم اصلی این شاعر محمد اشرف ویکتاً تخلّص اواست ـ متاسفانه مادر بارهٔ زندگانی اش اطلاعات ِ زیاد نه داریم ـ امّا از کتاب های تاریخی مثل "تاریخ حسن" و"واقعات کشمیر" معلوم می شود که او معاصر خواجه اعظم دیده مری ، محمّد توفیق کشمیری و ملا ساطّع می باشد ـ از این دلیل ثابت می شود که یکتا تقریباً در سال ۱۵۰۰ م چشم بجهان گشوده است ـ یکتا کشمیری در تتبع خمسهٔ نظامتی خمسه سروده است که وحدت ِ پنج گنج نام دارد ـ

٤- بینش کشمیری: میر جعفر بیگ متخلص به بینش از شاعران سده یازدهم در هند است بینش کشمیری شاعر بر لیان و الماس تابان دوره ی اورنگ زیب به شمار می رود که در تتبع خمسهٔ نظامتی خمسه سروده است ٣٤ - خمسهٔ بینش مشتمل بر پنج مثنویها است که شرح و تفصیل انها ذیل است: -

 بینش البصار: این مثنوی اوّلین مثنوی خمسهٔ بینش است \_ شاعر این مثنوی را در تتبع مثنوی مخزن الاسرار از نظامی سرود ه است \_ بینش در این مثنوی مدح اورنگ زیب کرده است \_ شاعر این مثنوی را

به این شعر آغاز کر ده است۔ بسم الله الرحمن الرحيم گلبن برجسته باغ قديم (۲) **گنج روان:** این مثنوی دومین مثنوی خمسهٔ بینش<sup>-</sup> کشمیری است۔ مثنوی مزبور در تتبع مثنوی اسکندر نامه ٔ نظامی است۔ درا ین مثنوی شاعر در باره شهر های ایران صحبت کرده است و ذکر و ستایش فصل های سال کردہ است۔ (۳) گلدسته: این مثنوی سومین مثنوی خمسهٔ بینش کشمیری است مثنوی مذبور در تتبع لیلٰی و مجنون از نظامتی سروده است شاعر این مثنوى را به اين شعر آغاز كرده است گلدسته بوستان توحید حمدست بجشم صاحب ديد (٤) شور خیال: این مثنوی چهار مین مثنوی خمسهٔ بینش کشمیری است۔ کـه نظیرہ یی بر خسرو شیرین است۔ مثنوی مزبور در بیان سر گزشت عاشق و معشوق ز شهر بنارش است ـ شاعر این مثنوی را به این شعر آغاز کردہ است 🧅 خداوند ز شوق ِ دل خوابم نمك پر ورده چون مرغ كبابم (۵) رشته گوهر: این مثنوی آخرین مثنوی خمسهٔ بینشّ است ـ که در جواب هفت گند از نظامتی سروده شده است۔ در این مثنوی شاعر حکایت های مختلف را در لباس ِ نظم آورده است۔ آغاز این مثنوی از

شعر ذیل می شود 🧠

نتوان یافت در خزینه شاه رشته گوهری چو بسم الله

(٤) بلبل کشمیری م ۱۱٦۹: محمّد ۱ شرف بلبل کشمیری متخلص به دیرتی در سال ۱۰۹٤ ه.ق در کشمیر چشم بجهان گشوده است ـ و در سال ۱۱۲۹ ه.ق از این جهان در گذشت۔ بلبل شاعر معروف دوره ی افغانان در کشمیر ۱۱٦٦ ـ ۱۲۳٤ه.ق به شمار می رود ـ بلبل را نظامی کشمیر نیز می گوید ۳۵۔ خمسۂ ای که در تقلید ِ خمسۂ نظامی سرودہ است مشتمل برينج مثنويها است که شرح وتفصيل انها به ذيل است۔ (۱) رضانامه(۲) هیمال و ناگ رائے (۳) هشت اسرار (٤) مهر وماه هشت تمهید: ۔ امّا متاسفانه فقط مثنوی رضا نامه به مار سیده است۔ (۱) رضا **نامه :** رضا نامه معروفترین شاهکار ِ بلبّل کشمیری است ـ مثنوی مزبور موضوع رزمیه دارد ـ در این مثنوی بلبل داستان کربلا را بیان کرده است۔ یک نسخهٔ خطی این مثنوی در کتابخانهٔ سازمان تحقیق و اشاعت حکومت جموں وکشمیر زیر شمارہ ۳۱۱۹ نگھداری می شود۔ بلبل کشمیر آغاز این مثنوی به شعر ذیل کرده است 🕞 خدایا همیشه بقای تر است هر کار مشکل کشائی تور است توبودى وباشى هميشه مدام

بجز ِ تو نباشد کسی بر دوام

(۲) خمسة عبدالغفور شوپیاتی: عبدالغفور شوپیانی متخلص به مسکیتن شاعر غرّایی دوره ی ا فغانان در کشمیر ۱۱۲۲ ـ ۱۲۲٤ به شمار می رود ـ مسکیتن در یکی ازمنقط جنوب کشمیر که تقریباً ۵۰ کلومتر از شهر سری نگر دور است و نامش شوپیان است ، چشم بجهان گشوده است۳۲ ـ مسکین در تتبع و استقبال خمسهٔ نظامی خمسهٔ سروده است که شرح و تفصیل آن به قرار ذیل است: \_ (۱) گنج اوّل: اوّلین مثنوی خمسهٔ مسکیتن گنج اوّل نام دارد ـ در این

مثنوى شاعر فضيلت كلمه ، نماز ، روزه ، زكوة وحج را شرح داده است ارکان مزبور برای مسلمانان مهم هستند و بر هر مسلمان فرض هستند ۔ شاعر دربارۂ این می گوید 🗅 گنج اوّل گوسمیت از شرح لین دین تا شوی اندر شریعت فخر و دین (۲) گنج دوم: دومین مثنوئ خمسهٔ مسکیّن گنج دوم نام دارد ـ در این گنج شاعر در بارۂ عبادتِ الهٰی می گوید که مسلمانان را باید که در عبادت الهلي مشغول بشوند ـ شاعر آغاز اين مثنوى از اين شعر كرده است كرده ام واضح نزا سلام ودين و اکشایم گنج دوم از یقین (۳) گنج سوم: در گنج سوم مسکین در بارهٔ "عدم" صحبت کرده است که عدم معتبر است۔ شاعر آغاز این گنج از این شعر می کند 🗉 گنج سوم سر سر آمد عدم گنج چارم بعد از آن گویم قدم لیك اوّل از عدم گویم خبر چون عدم از نزد صوفی معتبر (٤) گنج چهارم: گنج چهارم مسکین در باره "قدم" است. " قدم" بر ای عارفان مهم است۔ آغاز این مثنوی از این شعر می شود۔ مدتی ساکن بودم اندر عدم گنج چارم باز گویم از قدم چون بتابد نور از شمع قدم

همچو خود روشن شودجمله<sup>4</sup> عدم (۵) **گنج پنجم:** گـنج پنجم آخرین مثنوی<sup>4</sup> گنج مسکین<sup>-</sup> است ـ در این مثنوی شاعر در بارہ نورِ الهٰی می گوید۔ آغاز این مثنوی از این شعر ها می شود۔ گنج پنجم چیست ای صوفی بگو

> تا بیابم رمزی از اسرار او گنج پنج آمده نور احد بر محمّد نور آن سند

۷۔ خمسة ملّا بهاؤ الدّین متق: بهاؤ الدّین متودر سال۱۱۸۰ ه.ق در کشمیر چشم بجهان گشوده است بهاؤ الدّین متق یکی از شاعرانِ مبرز دوره ی سنگهان ۱۸۱۹ -۱۸٤٦ م به شمار می رود - بهاؤ الدّین در سال ۱۲٤۸ ه.ق از این جهان در گذشت - بهاؤالدّین متو در تتبع خمسه نظامی ای خود سروده است - حمسة ای بهاؤ الدّین مشتمل بر پنج مثنویها است که شرح و تفصیل انها به قرارِ ذیل است -

 رشی نامه: این مثنوی اوّلین مثنوی خمسهٔ بهاؤ الدّین متو است در این مثنوی شاعر در بارهٔ رشیان کشمیر صحبت کرده است ـ مثنوی مزبور چهار هزار بیت دارد ـ شاعر می گوید \_

> ریشان نور مطلق اند حاصه حضرت حق اند همه

(۲) سلطانیه: دومین مثنوئ خمسهٔ بهاؤ الدّین سلطانیه است. بهاؤالدّین متودر این مثنوی درباره احوال حضرت شیخ حمزه مخدوم صحبت کرده است ـ شاعر دربارهٔ حضرت حمزه مخدوم می گوید ـ حضرت شیخ چون بکوه و دشت از سر حال روز و شب میگشت

**(۳)غوثیه :** این مثنوی سومین مثنوی ٔ حمسهٔ بهاؤ الدّین متواست۔ مثنوی غوثیه ۵۰۰۰ اییّات دارد۔ (٤) نقشبنیدیه: این مثنوی چهار مین مثنوی خمسهٔ بهاؤ الدین متو است - درمثنوی مزبور شاعر در بارهٔ صوفیان سلسله نقشبندیه صحبت کرده است - این مثنوی ٤٦٠٠ اییات دارد -

(٥) چستیه: این مثنوی آخرین مثنوی خمسهٔ بهاؤ الدّین متو است۔
 مثنوی مزبور ۳۰۰۰ ابیات دارد۔ ۲۷۰

(٨) مُلاّ حميد الله شاه آبادى: حميدالله شاعر عزّايى و الماس تابان به دوره سنگهان در كشمير ١٨١٩ ـ ١٨٤٦م به شمار مى رود هرچه گفته ناخنى بر دل ميزند ـ اورا فردوستى كشمير هم مى گويد ـ حميد الله شاه آبادى نيز در تتبع خمسهٔ نظامتى خمسهٔ سروده است كه شرح و تفصيل آن به قرار ذيل است:

(۱) **اکبر نامه:** اکبر نامه معروفترین شاه کار حمید الله شاه آبادی است۔این مثنوی ازرشِ تاریخئ کشمیر و افغانستان می دارد۔ در مثنوی مزبور شاعرِ احوال جنگهای اکبر خان فرزند محمد خان بانگسلتان و سنگهان به تفصیل تحریر آورده است۔ شاعر این مثنوی رادر سالِ ۱۲٦۰ه.ق در رشته تحریر آورده است۔ در باره این شاعر می گوید ۔

چو این تیز فکرت بیرون زشت زهجرت هزار و دوصد بودو شعت

(۲) شکرستان: شکرسان دومین مثنوی ملّا حمیداللّه شاه آبادی است ـ شاعر این مثنوی را در سال ۲۲۲۶ ه .ق سروده است ـ در این مثنوی ۲۵۰۰ اییّات است ـ مثنوی مزبور مشتمل بر موضوعات حسن و عشق ، طنز و مزاح ، فلسفه و اخلاق است ـ در باره این مثنوی حمید اللّه شاه آبادی می گوید ۔ طوطی طبعم چون این شکر فشاند شکرستان این افسانه خواند ۲۹۰ (۳) چائی نامه: چائی نامه سومین مثنوی مزبور کارنامه ای جالب حمیدالله شاه آبادی به شمار می رود - شاعر این مثنوی را در مدح چائی سروده است - این مثنوی ۲۵۸ ابیّات دارد - حمید الله در مدح چائی می گوید -الهی چه آبے عجب دل کش است که از مستش عالمے سرخوش است

پاورقی و کتابشناسی: (۱) آشیانی، عبّاس اقبال: "تاریخ ِ مفصل ایران"، انتشارات کتابخانه ،خیّام ـ چاپ اوّل ۱۳٤۳ ـ ۱۳۲۳ ه ـ ق، ص۳۰۷ ـ (۲) شفیق، دکتررضا زاده: " تاریخ ادییّات ایران "، ترجمه سیّد مُبارز الدّین رفعت:انتشارات حیدر آباد دکن، چاپ اوّل ۱۹۸۲م ص۳۵ (۳) همان ،ص۱۳۸ (۳) همان ،ص۱۳۸ (٤) همان ،ص۱۳۸ (٤) میاض، دکتر محمد، شبلی ، دکتر صدّیق: " فارسی ادب کی مختصر (٩) ریاض، دکتر محمد، شبلی ، دکتر صدّیق: " فارسی ادب کی مختصر (٩) ریاض، دکتر محمد، شبلی ، دکتر صدّیق: " فارسی ادب کی مختصر (٢) شفیق ، دکتررضازاده: " تاریخ ادبیّات ایران "، ترجمه سیّد مُبارز الدّین رفعت؛ انتشارات حیدر اباد دکن، چاپ اوّل ۱۹۷۲م، ص ۹۳ (۲) احمد، دکتر ظهور الدّین: " ایرانی ادب" ، انتشارات مرکز تحقیقات فارسی ایران و پاکستان، چاپ اوّل ۱۹۹۲م ، ص ۹۳

- (٩) مبارز،ع،قلی زاده، م. ۱، سلطانف،م: "زندگی و اندیشه ی
   نظامی"، ۱ نتشارات توس، تهران، چاپ اوّل ۱۹۷۲م، ص ۲۸٤
- (۱۰) شفیق، دکتر رضا زاده: ''تاریخ ادبیّات ایران''، ترجمه سید مبارز الدّین، رفعت، انتشارات حیدر آباد دکن، چاپ اوّل \_ ۱۹۷۲م ص ۸۸۲\_
- (۱۱)) آذر بایجان آن شهر معروف ایران است که در آن جا" ذر تشت" چشم به جهاں گشوده است۔
- (۱۲) ریاض، دکتر محمد ، شبلی دکتر صدیق: "فارسی ادب کی مختصر ترین تاریخ "، انتشارات۔ ایچ ۔ایس آفسیت، دھلی نو، چاپ اوّل ۲۰۱۲،م، ص ۵۲۔
- (۱۳) مبارز،ع، قلی زادہ، م۔ آ، سلطانف، م: " زندگی و اندیشه نظامی " ، انتشارات توس، تهران، چاپ اوّل ۱۳۵٤،ھ،ق،ص ۱۱ ۔
- (۱٤) شـفیـق، دکتـر رضا زاده: "تاریخ ادبیّات ایران"، ترجـمـه سیّـد مبارزالدّین رفعت، انتشارات حیدرآباد دکن، چاپ اوّل ۱۹۷۲، ص ۲۸۸۔
- (۱۵) جعفری ، سیّد اصغر علی شاہ: " انتخاب از غزلیات حضرات امیر خسرو" ، انتشارات زبانی پریس، نئی دھلی، چاپ اوّل ۲۰۱٤م، ص١٦ ۔
- (۱۲) شفیق ، دکتر رضازاده: تاریخ ادبیّات ایران"،ترجمه سیّد مبارز الـدّیـن رفـعـت، انتشارات حیدر آباد دکن، چاپ اوّل ۱۹۷۲م، ص۳۹۰ ـ
- (۱۷) ریاض، دکتر محمد ، شبلی دکتر صدیق: " فارسی ادب کی مختصر

ፚፚፚ

260

*فاثقه فیاض،* پی۔ ایچ ۔ ڈی اسکالر، یونیورسٹی آف کشمیر۔

> معرفی اجمالی خمسه نویسی در ادبیّات فارسی (از نظامی تا جامی)

خمسه واژهٔ عربی است که در لغت معنی اش''پنج" است۔ خمسه در اصطلاح ادییّات فارسی مجموعهٔ پنج مثنویها راگویند که یک جا از یک شاعر سروده شده باشد وعناوین مختلف دارد۔خمسه سرایی عبارت است از آن که شاعری پنج منظومهٔ مثنوی بلند یا کوتاه داستانی را در قالیها و معانی متفاوت و اوزان عروض مختلف، به نظم آورد۔

خمسه مجموعه ای است مرکّب از پنج کتاب(مثنوی) که به همین دلیل آن را خمسه خوانده اند و درزمانهٔ گذشته آن را پنج گنج نامیده اند۔ باید متّذکر شویم که موّجد خمسه نویسی در ادبیّات فارسی نظامی گنجوی در میان بیت های خمسهٔ خود جایی که به کتاب خود اشاره می کند۔ آن را به اسم گنجینه می خواند۔ ابیات زیر به همین مناسبت این جا نقل می شود۔

وز خاصه خویشتن در اینکار گنجینه فدا کنم بخروار

گر کردن این عمل صوابست شیرین تر از این سخن جوابست ۱۰ خمسه سرایی عبارت است از آن که شاعری پنج منظومهٔ مثنوی بلند یا کوتاه داستانی و مستقل را در قالب ها، معانی متفاوت و اوزان عروض مختلف، بسه نسظیم آورد۔ ننخستین بسار حکیم نیظامی گنجوی(م ـ ۵۹۹ه ـ ق ـ) خمسه سرایی را در ادب فارسی آغاز کرد ـ او که استاد مثنوی روایی و داستانی غنایی است، با آفریدن پنج گنج یا خمسه خویش سر مشقی مهم و کامل برای داستان سرایی بزمی و غنایی فراهم آورد که از عهد خود شاعر به این سو، نه تنها در ایران، بلکه د تمام قلمروی زبان فارسی و ادب اسلامی مورد توّجه وتقلید و تتبع بسیاری از شاعران فرار گرفت - شاعران، از گنجه تا کشور کشمیر به نهایت افتخاری به دنباله رویی و اقتفای او رفتند و از آنها برخی یک یا چند مثنوی و بعضی تمام خمسه که دارای پنج ، هفت یا هشت مثنوی را به نام و موضوعاتی در ادییّات فارسی هم مانند یا متفاوت، به پیروی از وی پدید آوردند -

خمسه نویسی یا پنج گنج نویسی به زبان فارسی سابقه ی بیش از هشت صدو پنجاه سال دارد۔ اوّلین کسی که در این طرف توجّه خود را جلب نمود، *نظامی(٥٣٥ه ـ ٥٩٥ه ـ ق)* از شهر *گنجه* از حوالی *آ ذربایجان ۲ ـ* بوده است ـ او در حدودسال ٥٧٥ه ـ ق ـ خمسه نویسی رآغاز نمود ـ **خمسهٔ نظامی:** ـ

حکیم ابو محمّد الیاس بن یوسف بن زکی بن مؤید نظامی از شاعران بزرگ داستان سرایی ایران ، که در ادبیّاتِ جهانی، با اثر سترگ که روی هم خمسه نـامیده می شود،شهرت یـافته است که به طرز مثنوی است-نظامی دره۳۵ه-ق درگنجه متولّد شد و بیشتر عمر در وطنِ خود صرف کرده و مسافرت مهمی ننمود و تنها یک بارسفر کوتاهی که به دعوت قزل ارسلان(۸۱-۸۷هه-ق-)به یکی از نواحی نزد گنجه کرده و در همان شهر بین سالها ۹۹۹ تا ۲۰۲ ه-ق در گذشت - به این نقطه در مثنوی مخزن الاسراراین طور اشاره کرده است:

گنجه گره کرده گریبان من بی گرهی گنج عراق آن من بانگ بر آورد جهان کای غلام گنجه کدامست و نظامی کدام شکر که این نامه به عنوان رسید پیشتر از عمر بپایان رسید ۳۰ در عصر نظامی دورهٔ ضعف سلجوقی ، اتابکان هم، که سرپرستی شاهزادگان صغیر را به عهده داشتند،موفق به تشکیل دولتهای محلی داشتند - تذکره نویسان وی را معاصر اتابکان آذربایجان (۳۱ - ۲۲۲ ه-ق-) دانسته اند ، زیرا از آثار ثبت شده است که وی زمان پادشاهی این سلسله خصوصاً محمّد جهان پهلوان (۸۸ - ۸۱ ه-ق-)،قرل ارسلان عشمان(۸۱ - ۸۷ ه-ق-) ونصر-ة الدّین ابوبکر(۵۸۷ - ۲۰۲ ه-ق-) را دیده است -

در دورهٔ نظامی شروانشاهان (۱۸۳ ـ ۹٤۵ ـ ۵) هم باسلجوقیان روابط بر شروان و مرز آن حکومت می کردند ـ نظامی لیلی مجنون را به حکم یـکـی ایـن پـادشـاهـان ایـن سـلسلـه یـعنـی اخستان بـن مـنـو چهر (۵۹۰ ـ ۵۲۲ه ـ قـ) ،به طرز مثنوی سروده شده ا ست ـ

چنانچه از ابیات آن بر مییاید که بعضی سلاطین را دوست داشتند و در پاداش وی بی توجهی نکردند هیچ گاه در مدح وی مبالغه ننمود و برای حس گرفتن حکمرانان شعر نه ساخت خصوصاً در اواخر عمر گوشی نشینی با زهد و وزلت اختیار کرده و این امر او را از وابستگی به دربارهای سلاطین دور کرده است ـ ـ چنانکه در مثنوی خسرو شیرین فرموده اند: -

منم روی از جهان بر گوشه کرده کفی پست جوین ره توشه کرده ٤۔ در ستایش کلام خود فرموده است:

اگرچه در سخن آب حیات است بود جایز هر آنچه از ممکنات است چو بنتوان راستی را قدم کم گشت کسی کوراستگو شد محتشم گشت چو صبح صادق آمد راست گفتار جهان در زد گرفتن محتشم داره و

آثارنطامی در زمان حیات خود او، دردنیای شرق حسن قبول داشت آنچه موجب شهرت *نظامی* شده، کتاب *خمسه* یا *پنج گنج* او ست که به طرز مثنوی در پنج بحر در حدود ۲۸۰۰۰ بیت سروده شده است ـ نخستین مثنویِ *خمسهٔ* نظامی مخزن الاسراراست که در زمینهٔ زهد و تقوی و مقامات معنوی سروده شده است ؛ و چهار مثنوی های دیگر یعنی *خسرو شیرین؛ لیلی مجنون ؛ هفت پیکر و اسکندر نامه* در قصّه های عاشقانه و حکایت قدیم سروده شده است ـ در بارهٔ ترتیب خمسه از آثار وی این طور ظاهر شده است: .

سوی مخزن آوردم اول بسیچ که سستی نکردم در آن کار هیچ وزو چرب و شیرینی انگیختم بشیرین و خسرو در آویختم وز آنجا سرا پرده بیرون زدم در عشق لیلٰی و مجنون زدم وزین قصه چون باز پرداختم سوی هفت پیکر فرس تاختم کنون بر بساط سخن پروردی زنم کوس اقبال اسکندری سخن رانم از فرو فرهنگ او بر افرازم اکلیل و اورنگ او ۲ امّا در باب موضوع و تاریخ تألیف *پنج گنج* به طور ی که از ابیات خمسه به دست می آید بدین قرار است: () **مثنوی مخزن الاسرار** : مثنوی اوّل و مهم خمسه <sup>5</sup>نظامی مخزن

الاسرار است که مشتمل بر دو هزار و چهار صد بیت است۔این مثنوی مشتمل بر بیست داستان منظوم که در مناجات، نعت، زهد و تقوٰی و مقامات عـرفانـی در بـحر سریع،تحت تأثی حدیقة الحقیقـه سنایی(م-۳۵ه-ق-) سروده شده است۔

نظامي در اين مورد به كتاب خود مخزن الاسرار مي گويد:

نامه دو آمد ز دو ناموس گاه هر دو مسجّل بدو بهرام شاه آن زری از کان کهن ریخته وین دری از بحرنوه انگیخته آن بدر آورده ز غزنی علم وین زده بر سکۀ رومی رقم گرچه درآن سکه سخن چون زدست سکۀ زرّین از آن بهتر است۷۔ ۷۔نظامی مـخزن الاسرار را بـه نـام فـخـر الدّین بهرام شـاه بن (۵۰۰ ـ ۲۱۰هـق ـ )حکمران اتابکان آذربایجان ساخته و برای وی تحفه فرستاده است ـ چنانکه در همان مثنوی خود در مدح او گفته است: شاه فلك تاج سلیمان نگین مفخر آفاق ملك فخر دین نشبت داروی او کرده چیست بر شرفش نام سلیمان درست رایت اسحاق از و عالیست ضدش اگر هست سماعیلیست یگدلهٔ شش جهته و هفت گاه نقطه <sup>4</sup> نه دایره بهرام شاه خاص کن ملك جهان بر عموم هم ملك ارمن و هم شاه روم ۸ یکی از صفات خاص و محسنات بر جستهٔ مخزن الاسرار این است که مضامین و حکایات آن بدیع است و پیش از نظامی دیگری آن مضامین حکیمانه و حکایت را به نظم نیاورده است، چنانکه خود نیز در آن مثنوی می گوید:

عاریت کس نیزیرفته ام آنچه دلم گفت بگو، گفته ام

شعبده ای تازه بع انگیختم هیکلی از غالب نوریختم ۹ ۲) **مثنوی خسرو شیرین:** مثنوی دوم خمسهٔ نظامی خسرو شیرین است که مشتمل بر هفت هزار وهفت صد بیت است ـ این مثنوی در بحرهزج مسدس مخذوف سروده شده است ـ این مثنوی نظامی به نام طغرل بن ارسلان(۵۲۳ ـ ۵۹۰ ه ـ ق ـ ) ، شمس الدّین ابو جعفرمحمّد بن ایلدگز جهان پهلوان(۵۲۹ ـ ۵۸۵ ه ـ ق ـ ) او قزل ارسلان ایلدگز برادرجهان پهلوان(۵۸ ـ ۵۸۸ ه ـ ق ـ ) از اتابکان آزربایجان کرده ـ سروده اند:

طراز آفرین بستم قلم را زدم بر نام شهنشه درم را سرو سرخیل شاهان شاه آفاق چوابروباسری هم جفت وهم طاق ملك اعظم اتابك داور دور كه افكند از جهان آوازه جور ابو جعفر محمد كز سر جود خراسان گیر خواهد شد چومسعود ۱۰-در ستایش كلام خود در این مثنوی این طور گفته است-به عشقی در كه شصت آمد پسندش سخن گفتن نیامد سود مندش نگفتم هر چه دانا گفت از آغاز كه فرخ نیست گفتن گفته را باز در آن جزوی که ماند از عشقبازی سخن راندم چو تیغ مد غازی ۱۱۔ این مثنوی درسال ۵۸۸ه۔ق۔ به اتمام رسید۔ چنانکه گوید:۔ گذشت از پانصد و هفتاد و شش سال نزد بر خط خوبان کس چنین فال چو دانستم که دارد هر دیاری زمهر من عروسی در کناری ۱۲۔ ۳) **مثنوی لیلی مجنون:** سومین مثنوی نظامی لیلی و مجنون است که منظومه ای است حاوی قریب ۱۰۰۰ بیت دارد۔این مثنوی در بحرهزج مسدس اخراب مقبوض سروده شده است۔این مثنوی شرح معاشقات قیس بن عامر عاشق معروف عرب ملقب مجنون است با معشوقهٔ او به نام لیلی محسوب می شود۔این مثنوی مشتمل بر ۲۰۰۰ بیت این طور آغاز می کند:

ای نام تو بهترین سر آغاز بی نام تو نامه کی کنم باز

ای یاد تو مونش روانم حز نام تو نیست بر زبانم چودانستم که دارد هر دیاری زمهر من عروسی در کناری ۱۳۔ نظامی این مثنوی را بـه فرمـان شروان شـاه ابـوالمظفر اخستان بن منوچهرنظم کرده۔چنانچه خود می نویسد:۔

ه*فت گنبد* نیز خوانده می شود \_ این منظومه به وزن مخبون مقصور از بحر خفیف سروده شده است \_ این را که نیز از قصه های ایرانی مربوط به عهد ساسانیان است \_ این مثنوی به نام علاء الدین تکش (۵۲۹ - ۹۹ ه - ق - )که پنجمین پادشاه سلسلۀ خوارزمشاهی است که حکومت و امارت مراغه را داشته است در مقدمه و نیز انجام منظوم، آورده است :

عمدهٔ مملکت علاء الدین حافظ و ناصر زمان و زمین شاه کرب ارسلان کشور گیر به زالب ارسلان بتاج وسریر مهدی کافتاب این مهداست دولتش ختم آخرین عهد است رستمی کز فلک سواری رخش هم بزرگ است وهم بزرگی بخش نسل آقسنقری مؤید از و اب وجد با کمال ابجد از او ۱۰ هفت پیکر مرکب از ۵۰۰۰ بیت و در سال ۵۹۳ه ـ ق سروده شده است ـ می نویسد ـ

ای فلك بر در تو حلقه <sup>4</sup> بگوش هم خطا پوش و هم خطائی پوش چون مرا دولت توياری كرد طبع بين تا چه چحر كاری كرد از پس پانصد و نود وسه برآن گفتم اين نامه را چو ناموران روز بر چار ده ز ماه صيام چار ساعت ز روز رفته تمام باد بر تو مبارك اين پيوند تا نشينی بر اين سرير بلند نوشی آب حيات از اين ايات زنده مانی چو خضر از آب حيات ۲۱-مثنوی اسكندر نامه: آخرين مثنوی از خمسهٔ نظامی اسكندر نامه است ـ اين اثر كه به دو بخش شرفنامه و اقبال نامه (خرد نامه) تقسيم مده است ـ در بخش اوّلين اين كتاب اسكندر را به عنوان فاتحه ای بزرگ و در دوم وی را به نام حكيم و پيامبر گفته است ـ آغاز اين مثنوی از اين ابيات است: پناه بلند و پستی توثی همه نیستند آنچه هستی توئی ۱۷ این مثنوی را در سال ۵۹۷ ه ق به نام *نصرة الدّین ابوبکر بن محمّد* جهان پهلوان(۵۸۷ ه ق م ۲۰۲ ه ق ) از اتابکان آذربایجان سروده است ا

طرفدار مغرب به مردانگی قدر خان مشرق به فرزانگی جهان پهلوان نصرة الدّین که هست بر اعدای خود چون فلک چیره دست خداوند شمشیر و تخت و کلاه سه نوبت زن پنج نوبت پناه ۱۸-در ستایش کلام خود در کلام خود این طور می نویسد:

گر این نامه را من به زرگفتمی بعمری کجا گوهری سفتمی همانا که عشقم بر این کار داشت چو من کم زنان عشق بسیار داشت مرا درد توفیق گفتن خدائی ترا باد تأیید و فرهنگ و رای جهان پیش خورد جوانیت باد فزرون از همه ز نگانیت باد۱۹۔ در دورهٔ مغولان (۲۱۲ ـ ۲۸۲ه ـ ق ـ ) وتیموریان (۲۱۱ ـ ۹۱۱ه ـ ق ـ ) ادبیّات فارسی نیز قابل توّجه داشت و حامی شعر و ادب فارسی موجود بوده اند ـ در این دورهٔ قصیده محدود می شد و به همان وجه غزلهای عرفانی و عاشقانه جای آن را گرفت ـ هم چنین منظومه های داستانی ، عرفانی ، اجتماعی و حکایت یا قصهٔ کوتاه معمول گردید ـ داستانهای منظوم بالخصوص به پیروی نظامی شاعر مشهور این دورهٔ خمسه سروده و از مشهور ترین مقلدانِ نظامی در این دورهٔ امیر خسرو، خواجو کرمانی و

آثار نظامی درزندگی وی ،درسراسردنیای شرق حسن قبول و آوازه ای همگانی داشت۔از سالهای آغاز سده هفتم هجریاین اثر بی همانند نظامی از شاعران بی شمار شرق میانه و نزدیك بار ها تقلید یا استقبال نظیره سازی شده است۔ در بیشتر تاریخها و تذکره های معتبراین ذکر آمده است که نخستین''خمسه'' بر اساس آثار نظامی را امیر خسرو دهلوی در سده هفتم هجری در هند سروده است ـ امیر خسرو دهلوی ازخمسه ی نظامی به مثابه ی اثر ادبی که دردنیای ادب مثل و مانند ندارد ـ و ب این طریق ، خسرو شاگرد ه بودن از نظامی، فخر می کند ـ امیر احمد اشرفی که ویرایش نگارِ خمسهٔ امیر خسرو دهلوی در مقدمه ٔ این کتاب می نویسد:

"مهارتی که نظامی گنجوی در تنظیم و ترتیب منظومه های خود بکار برده باعث شده است که آثار او مورد تقلید شاعران بعد از او قرارگیرد و اوّلین بار امیر خسرودهلوی پیروی از نظامی را آغاز کرد و خمسه خویش را به تقلید از او سرود "۲۰

#### خمسة امير خسرو:

امیر یمین الدّین خسرو بن سیف الدّین محمود معروف به امیر خسرو دهلوی در سال ۲۸۱ ه۔ق۔ در پتیالی چشم به جهاں گشود۔پدر وی سیف الدّین محمود از مردم ترکستان بوده و درحملۀ مغول به هند مهاجرت نمود۔او ترك نژاد و هندی زاده بود۔ در شعر خود کلمات بسیار هندوی و ترکی را به کار برده است۔خود نیز به تحصیل علوم و فنون پرداخت ودر زبان و ادبیّات فارسی تبحر کامل پیدا کرد۔ وی در حلقۀ یکی از بزرگ ترین و مشهور ترین مشایخ وعارفان دواران خود شیخ نظام الدّین اولیاء(م ۲۰۵۰ه۔ق۔) ۲۱۔ منسلک گردید و خسرو وی را گرامی داشتند۔ خصرو برای پیر خود احترام خاصی داشته حتٰی که پس از مرگ مرشد خود، فقط شش ماه بعد در ۲۵۵ه۔ق۔ جهان را درود گفت و نزد آرامگاه پیر و مرشد خود در دهلی(هند) به خاك سپرده شد۔

خمسهٔ امیر خسرو که بر اساس موضوع مثنوی های نظامی نوشته شده یکی از نوادر آثار ادبی شرق به شمار می رود۔ امیر خسرو دهلوی بزرگترین نماینده ادبیات فارسی هندو نخستین ادامه دهندهٔ مکتب ادبی حکیم نظامی گنجوی می باشد۔ خمسه امیر خسرو مرّکب از است از سه داستان ،"شیرین خسرو"،"مجنون لیلی"و "هشت بهشت" که داستان عاشقانه مربوط به بهرام گور است و دومثنوی"مطلع الانوار" و"آیینه اسکندری" که به ترتیب تقلید های خمسه ٔ نظامی این پنج مثنوی است: ۱) **مطلع الانوار** : اوّلین مثنوی خمسهٔ امیر خسرو مطلع الانوار است که در جواب مخزن الاسرار نظامی سروده شده است که دارای ۳۳۱۰ بیت است و شاعر آن را در سال ۲۹۸ هوت فقط در مدّت دو هفته تمام کرده جا نقل می شود و

من کنم آنچ از دلم آمد بکسب باقی الا تمام علی الله فحسب شکر خدا را که ز فضل خدای گشت مرتب چو بهشت این سرای بیست خزینة است درو پرز گنج بیست خزینه ز صد و بیست و پنج ور همه بیت آوری اندر شمار سیصد وده بر شمر سه هزار از اثر اختر گردون خرام شد بدوهفت این مه کامل تمام سال که از چرخ کهن گشت بود از پس شش صد نود و هشت بود چرخ که خورشید جنابش نبشت مطلع الانوار خطابش نبشت ۲۲۔ (۲) شیرین خسرو: این مثنوی خسرو که باز به تقلید خسرو شیرین نظامی سروده شده است این مثنوی را پس از پایان دادن مثنوی مطلع الانوار در همان سال به اتمامرسانیده است این مثنوی دارای ٤١٢٠ ییت

نخست از پرده این صبح نشورم نمود از مطلع الانوار نورم پس از کلکم چکید این شربت نو که نامش کرده ام شیرین خسرو در آغاز رجب شد فرخ این فال زهجرت شش صدوهشت ونود سال وگر پرسی که بیتش را عدد چیست چهار الف و چهارست و صدو بیست ۲۳ (۳) **مجنون لیلی:** این مثنوی دارای ۲٦٦۰ بیت در مقابل لیلی مجنون نظامی در همان سال یعنی ۲۹۸ ه.ق. سروده شده است. دربارهٔ ختم

این نامه خودش فرموده است۔

از شکر خدا خوش کنم کام که آغاز صحیفه شد با نجام نامش که غیب شد مسّجل مجنون لیلی بعکس اوّل تاریخ ز هجرت آنچ به گذشت سالش نود ست و ششصد و هشت بیتش بشمار راستی هست جمله دو هزار س ششصد و شصت ۲۵۔ ٤) *آیینه اسکندری*: خسرو این مثنوی نیز در جواب اسکندر نامه نظامی است این مثنوی دارای ٤٤٥٠ بیت در سال ۲۹۹ هوت به پایان رسانیده است دربارهٔ مثنوی خود گفته است -

مرا این نامه را زاتفّاق صواب شد آ ڈینهای سکندر خطاب گر آری همه بیتش اندر عدد چهار الف و پنجه شد و چهار صد در این دم که پایانِ این پیکر است زتاریخ هفصد یکی کم تر است ۲۰ ۵) هشت بهشت: این مثنوی در تقلید و جواب هفت پیکر نظامی، دارای ۳۳٤٤ بیت است این مثنوی آخرین مثنوی پنج گنج است درباره این نامه که در سال ۲۰۱۵ ق. به اتمام رسانیده، سروده شده است شده است

خانهٔ خاك او عبیر سرشت خانه های دگر درو چو بهشت همه بیتش بگاه عرض شمار سه هزار است و سیصد و چل وچار

سال هجرت یکی و هفتصد بود که این بنا بُرد سر به چرخ کبود ۲۰ م **خسرو** پنج گنج خودش را فقط در سه (۳) سال به اتمام رسیده است در آخرین مثنوی این خمسه می فرموده اند:

شکر حق را که از خزاین غیب ریخت چندان جراهرم در جیب که از آن نقدِ قیمتی بسه سال کردم این پنج گنج مالا مال در هر گنج کش فرو بستم کیمیای دگر در و بستم۲۷ بعد از امیر خسرو دره مین دوره یکی از شاعر ان بزرگ دیگر که به کار خمسه پرداخت **خواجو کرمانی** است ـ <u>خواجو کرمانی</u> ابوالعطاء کمال الدّین محمود بن علی بن محمود متخلص به خواجو که در سال ۲۸۹ه ق در کرمان متّولد شده و به سال ۲۵۳ه ق ق در شیراز وفات یافت وی همانجا کسب فضایل کرده و پس از کسب علوم متداول زمانه به سیر و سیاحت می پردازد و پس از سیر و سیاحت در شهر های مهم ایران ، تبریز،عرب و پس از زیارت کعبه به بغداد باز می گردد در این سفربا علماء و مشایخ عصر محصور گشت و خواجو در انواع اصناف سخن چیره دست بود که برای او حافظ شیرازی سروده است:

استاد سخن سعدی است پیش همه کس امّا

دارد سخن حافظ طرز روش خواجو۲۸۔ گذشته از دیوان اشعار و رساله ها، به پیروی خمسه نظامی گنجوی خمسه ای سروده است، آنها به ذیل قرار است: (۱) **همای وهمایون** :اوّلینِ مثنوی از خمسهٔ خواجو که بر وزن اسکندر نامه نظامی است۔این مثنوی را در سی سالگی آغاز کرد و دارای ٤٤٣٥ است ۔۔

که اکنون ز دور سپهری که گشت سه ده سال از عمر من در گذشت۲۹-تاریخ این مثنوی به حساب ابجد از کلمه" بذل"(۷۳۲ه-ق-) به دست می آید:-

من این تحفه زان عالم آورده ام در آن عالم این میوه پرورده ام من این خوشه در لامکان چیده ام مکان دل از لامکان دیده ام.....

#### مولانا جامي

عماد الدّین یا نور الدّین ابو البر کات عبد الرّحمن بن نظام الدّین احمد بن شمش الدّین محمّد حنفی جامی از شاعران و نویسندگان فاضل خراسان ۲۸- در قرن نهم هجری بوده است - نام پدرش نظام الدّین دشتی وجدّش شمش الدّین دشتی منسوب به محله دشت اصفهان بوده بعد ولایت جام مهاجرت کرده اند - وی از دودمان و ابساط امام محمّد شیبانی (م - ۱۸۹ ه - ق - ) است که یکی از شاگردان امام ایی حنیقه نعمان بن ثابت قارسی (م - ۱۰ ه ه - ق) بوده است - جامی در سال ۱۸ ه - ق -در خرجرد جام متولّد شد - چون مولدش ولایت جام است تخلّص جامی در خرجرد حام متولّد شد - چون مولدش ولایت جام است تخلّص حامی هم به مناسبت ولایت جام است و نیز نسبت به شیخ الاسلام احمد جامی (۵۳ م - ۱۰ م همین مناسبت تخلّص خود جامی اش و بانی سلسلهٔ نقشبندیه بوده، به مین مناسبت تخلّص خود جامی اش و بانی سلسلهٔ نقشبندیه بوده، به تحصیل علوم متّداول زمان مشغول بود، مجذوب طریقه ی تصوّف شد و نزد معروف ترین دانشمندان زمان، تحصیل علم کرد بعد از آن در جوانی شاعری آغاز کرده بود - عبد الرّحمن جامیّ نه تنها یکی از شاعران بزرگ ایران به شمار می رود بلکه او خاتم شاعران *ایران* نیز دانسته می شود زیرا که پس از او شاعری به آن بزرگی و کمال نیامده است،و به حق به *"خاتمة الشعرا"* لقب یافته است - جامی ده هاکتاب و رساله از نظم و نثر به زبانهای فارسی و عربی به یادگارگذاشته است - آثار منظوم جامیّ که وی را ردیف گویندگان برزگ *ایران* در آورده در دو مجموعه ی بزرگ فراهم آمده است - درمیان آثار منظوم وی یکی دیوان اشعارش (-دیوانهایی سه گانه) است که محتوی بر قصاید، غزلیّات، مراثی، ترجیع بند، ترکیب بند، مثنویات ورباعیات است - قصاید جامیّ در توحید، نعت پیامبر مثنویات ورباعیات است - قصاید مالب عرفانی و اخلاقی است - امّا هفت اورنگ جامیّ که از زبده ترین آثار جامیّ تشکیل می شود که شامل این مثنویهاست:

ورد دل حرز جان تمام است این۳۹۔

۲ - (اورنگ دوم)مثنوی سلامان و ابسال : به بحر رمل مسدّس مخذوف یا مقصور حاوی اشارات عرفانی و اخلاقی همراه با حکایتها و تمثیلها که در سال ۸۸۸ه - ق - نظم آورده است - این مثنوی را به نام امیریعقوب ترکمان آق قونیلو(م - ۸۸۳ه - ق) کرده - اشخاص این داستان عبارت اند از پادشاه یونان و مرد حکیم که معلم اوست و پسر او موسوم به "سلامان" و دایۀ خوبروی او به نام"ابسال" - در اختتام این مثنوی در بارۀ سلامان و ابسال این طور فرموده است:

> زاده <sup>1</sup> پس پاك دامان آمدست نام اوز آنرا و سلامان آمدست كيست ابسال اين تن شهوت پرست زير احكام طبيعت گشته پست تن بجان زندست جان از تن مدام گيرد از ادراك محسوسات كام هر دو آنرو وا شق يكد يگرند جز بحق از صحبت هم نگذرند چيست آن دريا كه دروى بوده اند وزوصال هم در آن آسوده اند ٤٠

۳- (اورنگ سوم) تحفة الاحرار: منظومه ای است به بحر سریع در وعظ و تربیّت همراه با حکایتها و تمثیل های بسیار در بیست مقاله که به سال ۸۸۸ه ق. به نظم آمده و شامل ۱۷۱۰ بیت است این مثنوی را به نام خواجه ناصر الدّین عبید اللّه نقشبندی (م، ۸۹۵ه ق.) شیخ سلوك آن عصر معروف به خواجۀ احررار بود نظم کرده در پایان این مثنوی گفته:

نطیم کرده و هر عقد با شرح یکی از فضایل نفسانی آمیخته به حکایتهای نغز شروع می شود و به مناجات حق تعالی ختم گردد۔این مثنوی را در سال ۸۸۷ ه۔ق۔ به نام سلطان حسین بایقرا(۸۷۲۔۱۹۱۰ه۔ق۔)کرده۔در خاتمۀ این مثنوی این طور نصیحت فرموده است: جامی ای کرده بساط عمر طی در خیال شعر بوند تابکی

موی تو شد در سیاه کاری سفید رو سفیدی این هنر کم دار امید۔۔ عـالـم از فیض نـوالـش تـازه شد نـوبـت عـدلـش بلـند آرازه شد هر دمش جاه و جلال تازه باد مدت ملکش برون ز اندازه باد ٤٣۔

٥- (اورنگ پنجم)یوسف و زلیخا: به بحر هزج مسدّس مقصور یا محذوف، در ذکر داستان یوسف و زلیخا، چنان که مشهور است جای این منظومه ی عالی داستان عشقیه را در سال ۸۸۸ه-ق- برای نظیره سازی بر خسرو شیرین نظامی و از روی سورهٔ یوسف زلیخا که احسن القصص به نظم آمده است- در آغاز سبب نظم این کتاب فرموده است:

۲۔ (اورنگ ششم)لیلی و مجنون :که در سال ۸۸۹ه۔ق۔ به یکی از اوزان بحر هزج یعنی بر وزن لیلی ومجنون نظامتی به پیروی از آن سروده است۔اصل این داستان عشقی از تازی به پارسی ترجمه شده است۔لیلی دختر مهدی بن سعد عامری بود و مجنون وعاشق او که نامش قیس بن ملوح بنمزاحم عامری است پسر عمومی لیلی بوده است۔ ای خاك تو تاج سر بلندان مجنون توعقل هوشمندان محجوب ترا نهاد لیلی مکشوف تراسها سهیلی خورشید زتست روشنی گیر جورشید زتست روشنی گیر ۲- (اورنگ هفتم) خرد نامه اسکندری: خردنامهٔ اسکندری به بحر متّقارب، در ذکر حکم و مواعظ از زبان فیلسوفان یونان که هر یک را به عنوان خردنامه نامیده است،در استقبال مثنوی سکندر نامه از نظامی عنوان خردنامه نامیده است،در استقبال مثنوی سکندر نامه از نظامی و بیان معراج به اصل موضوع پردازد ق از نصایح کفتگومی کند که به نام ارسطو ،افلاطون، سقراط،فیثاغورث و حکمای دیگر به اسکندر داده شده است وگفتگو های فیلسوفانۀ بین اسکندرو کسان دیگر را به نظم شده است وگفتگو های فیلسوفانۀ بین اسکندرو کسان دیگر را به نظم

الهی کمال آلهی تراست جمال جهان پادشاهی تراست جمال تو از وسع بینش برون کمال از حد آفرینش برون بلندی و پستی نخواهم ترا مقید باینها ندانم ترا

نه تنها بلندي و پسته تويي

که هستی ده و هست تویی ۲۰ ۲

چنانکه از ملاحظه مثنویهای فوق هم میتوان استنباط کرد۔ جامی بیشتر نظامی را تتبع کرده و سبك او را پیروی نموده۔ جز این که در صورت عمومی توان گفت جامی ساده تر و گاهی شیرین تر از نظامی سخن سرائی کرده۔ با این که محقق است استاد نظامی در مثنوی داستانی هنروریکتا و در بیان احساسات بی همتا است۔

منابع وماخذ: ا-نظامي گنجوي، حكيم ابو الياس، كليات خمسة حكيم نظامي گنجه ای؛ ،انتشارات امیر کبیر،تهران،۱۳٤٤ ه۔ش۔ باب:لیلی مجنون، ص 0.4 ۲- آذربایجان: دکتر محمّد معین در فرهنگ معین در جلد پنجم می نویسد: ایالتی از ایران واقع در شمال غربی این کشور، وآن از شمال و شمال مشرقی به مرز ایران و شوروی(در <sup>‡</sup> رودارس)،از مغرب به مرز ایران و ترکیـه، از مشرق ببحر خزر محدود است، و آن نجدیست تا هموار و دارای قلل آتشفشانی مانند سبلان و سهند، و در مرکز آن حوضهٔ وسیع نسبة یستی است که دریاچهٔ ارومیه(رضائیه) در آن قرار دارد ـ آب و هـوای آذربایجان در شمال و شرق سرد و بری، در مغرب و مرکز معتدل و در جنوب حوغة درياچه گرم و مرطوب است۔ باران ساليانه به ٥٠ سانتيمترمي رسد امرازه اين ناحيه به دوبخش آذربايجان شرقی(ہ۔م۔) و آذربایجان غربی(ہ۔م۔) تقسیم گردیدہ ۳-کلیات حکیم نظامی گنجوی ،ص ۱۱۸ ٤-همان:ص ١٣٠ ہ ۔همان:ص ۱٤۲ ۲-همان:ص۸۷٦ ۷\_\_\_همان:ص\_۲۹\_۳۰ ۸ همان:ص ۲۲ ۲۷ ۹-همان:ص ۲۹ ۱۰ \_ همان:ص۱۳۲ \_ ۱۳۳ ۱۱ ـ همان:ص ۱٤٣

۱۲ ـ همان:ص۲۲ ۱۳ ـ همان:ص۲۲ ٤ ۱٤ - همان:ص٤٤ ۱۵ \_همان:ص۲۱۲ ۲۱ ₋ همان: ص ۷۳۲ ۱۷ ـ همان:ص۷۳۷ ۱۸ ـ همان:ص۸۲ ۱۹ ـ همان:ص۱۱۲ ۲۰ - خسرو، امیر یمین الدّین : "خمسة امیر خسرو دهلوی "، به کوشش امير احمد اشرفي؛ انتشارات موسّسة شقايق، خيابان جمهوري كوچك حمام وزیر، تهران،۱۳٦۲ ه\_ش\_، چ :ا، ص:۱۰ (مقدّمه) ٢١-حضرت شيخ نظام الدّين اولياء نام اصلى محمد بن احمد بن على دهلوى(٦٢٣ - ٢٢٥ه - ق - ) معروف به شاه نظام الدّين اولياء ، شيخ نظام الدِّين اولياء ، شاه نظام اولياء ، نظام دهلوي از مشايخ قرن هشتم هجري و اعاظم عرفای هند و مزرگان طریقت چشتیه است۔ او چهار مین جانشین معنوى خواجه معين الدّين چشتي بود۔ ۲۲ حمسه امی خسرو دهلوی ازامیر احمد اشرفی :ص۱٤۱ ـ ۲۳ - همان:ص۲٤۱ - ۲٤۲ -۲٤-همان:ص٤٥٤\_ ۲۵۔همان:ص۷۲۰۔ ۲۱ ـ همان:ص۲۹ ۲۷ ـ همان:ص ۲۹۹ ۲۸- حافظ شیرازی، شمس الدّین محّمد: "دیوان حافظ"، به کوشش: هاشم رضی، انتشارات موسّسة کاوه، ۱۳٤۱ه۔ش۔،مقدمه، ص ۷۲ ٢٩-خواجوكرماني، ابو العطاء كمال الدّين محمود: "خمسه خواجو

ثمینه امین، درجه دکتری بخش فارسی، دانشگاه کشمیر

# شیخ احمد تارہ بلی وآثار فارسی او

#### مقدمه:

سرمایه ادبیات فارسی در کشمیر شامل نظم و نثر است و در هر دونوع ادبیات بسیاری ازمؤلفان و شاعران معروف در این محوطهٔ ادب پرور، می زیسته اند و کتابهای بسیاری در این زمینه نوشته شده است که بیشتر از آنان مورد نظر محققان بوده است ولی هنوز آثارهای هستند که ازنظر علاقـه مندان زبان وادبیات فارسی دور است مورد نظر کتاب "افضل اطّراثق "هم یکی از این اثرهااست .چون مقاله من راجع به یك اثر منثور به نام "افضل الطّراثق" از شیخ احمد تاره بلی<sup>7</sup> اتا تا مخصوصاً درعهد سیکهان را دورهٔ مهم برای پیشرفت زبان و ادبیات فارسی نامیده شده است \_

نثر فارسی در عصر سیکها مانند نظم ترویج بیشتر نه کرد۔ نثر نویسهای فارسی در عهد سیکهان که آثارش مبنی بظلم و استبداد سیکهان است۔ از آنهااستبداد سیکهان قسمتی از آسیب مصون مانده از جمله آنها "میزان المقاصد " ازمیر محی الدین مهدی اکمل، "گلزار کشمیر " از دیوان کرپا رام، "افضل الطّراثق " و" تحفت القراء "از شیخ احمد تاره بلیّ هستند. چون شیخ احمد تاره بلیّ یکی از معروف ترین علمای کشمیروبیشتر آثار فارسی او منثور است مورد نظر کتاب ازشیخ احمد تاره بلیّ "افضل الطّرائق " را هم در نثر فارسی تحریر شده است۔ زندگی نامه شیخ احمد تاره بلی: About the author

شیخ احمد تارہ بلیؒ ۱۲۰۱ ھ در تارہ بل(یکی از محله ھای سرینگر)تولد یافت۔ اسم یدرش شیخ محمد نعیم است۔ شیخ محمد نعیم از احفاد شيخ رحمت الله عاصمي ۖ بودند و از اين جهت معلوم مي شود كه مؤلف از خاندان بزرگان بوده است۔ ازجد امجد خود یعنی از مولوی شیخ محمد مقيم علوم عقليه و نقليه تحصيل كرد ـ خود تيز فهم وزيرك بودند ـ شيح احمداز شيخ عباد قارى قرأت عشره آموختند ونيز از ايشان فيوضات باطنى وعلوم دوروني حاصل نمود ۔ در زبان فارسي وعربي دسترس هم داشت ۔ علاوہ از این علوم دیگرهم متداول را فرا گرفت قرآن کریم را از بر کرده بود ۔ قاضی جمال الدین هم در آن زمان مدرس عالى بود وشيخ احمد تاره بليَّاز ايشان همتلمذ كرداز شيخ احمد اکبر هادی نیز تربیت یافتند و تعلیمات سلسله های قادریه، نقشبندیه، سهروردیه، کبرویه و چسشتیه آموختند و پس از فوت کردن وی سجادہ نشین ایشان شدہ بودند ۔ شیخ احمد تارہ بلیّ در عہد خود بحیث صوفی و عارف نه فقط در کشمیر معروف شده بودند ۔ بلکه عقیدت مندانش در هندوستان، خراسان و ترکستان نیز بودند ـ حاکم وقت جناب شیخ غلام محی الدین هم در عقیدت مند ایشان بود وتحت تاثیر ایشان بهره ای می برد، بلآخرشیخ احمد تاره بلی ۱۳ رجب۱۲۷ بمطابق ۱۸۲۲ ازاین جهان چشم فرو بست و در محله تاره بل مدفون گردیدند. مورخ پیر غلام حسن شاہ کویھامی در مورد تاریخ وفاتش اینطور قطه نقل کردہ است۔

> شیخ احمد حافظ قرآن و فخر عارفان سیزده روز از رجب رفته علم زد در جنان بهره تاریخ وصال و عمر میلادش سروش دوش در گوشم بگفتا شنو، ای تاریخ دان

## شیخ احمد کبروی میلاد و عمرش عابد است شیخ احمد قاری سال و صال او بخوان

آثارشیخ احمد تاره بلی: (RA) (RA) فرسینده چیره دست شیخ احمد تاره بلی علاوه بر عارف بالله یک عالم و نوسینده چیره دست بوده است ـ شیخ احمد تاره بلی دو تالیف بزبان فارسی از خود باقی گذاشته است بنام افضل الطّرائق و تحفت القرا ـ مورد قرأت قرآنی اطلاعات مهمی بیان نموده است ـ این رساله بدین اشعار شروع می شود ـ

> بس خواهد منتظم دیدن در آن اقتباس بعض نمودم از آن بروی افزودم مضامین نکو مستعاد از قاریان نیکخو

افضل الطرائق: شیخ احمد تاره بلیّ افضل الطرائق را در نثر فارسی رساله ای تحریر کرده بود این رساله در شرح احوال وعقائد ومقالات مشایخ صوفیه بخصوص بابا محمد اشرف است سه تا نسخه های خطّی این رساله در کتابخانه تحقیق و اشاعت در علامه اقبال دانشگاه کشمیر زیر شماره۱۹۷۵، ۲۱، ۱۰٤، موجود هستند ـ تاریخ تالیف این رساله از این شعر برمی آید

صد شكر كه يافت اتمام اين اشرف الطرائق

چون نام وسال ختمش از افضل الطراثق

وقتی که ما در مورد سبك این کتاب حرف بزنیم معلوم می شود که سبك خراسانی را بکاربرده است ـ گاهی گاهی فقرات طویل هم دیده می شود و از خواندن آن قاری گاهی خستگی حس می کند علاوه ازاین گاهی گاهی مؤلف وقتی که حرفهای خود می خواست واضع کند طرز بلیغ و فصیح را هم بدست گرفته است ولی بیشتر طرز انشاء پردازی را اختیار نمودہ است ۔ شیخ احمد تارہ بلیؓ چون قبلاً ذکر شدہ است کہ یك عارف با لله خودیك عارف، صوفی و حا فظ قرآن بودند ہ معمولاً آیات قرآنی واحادیث نبوی ٌراہم بکاربردہ است -

نسخه اوّل: Manuscript First

این نسخه درسازمان تحقیق و اشاعت دولت جمون و کشمیر محل کتابخانه مرکزی علامه اقبال دانشگاه کشمیر سری نگر زیرشماره ٤ ١٠، موجود است این نسخه در تصّوف، آیت قرآنی، احادیث نبویٌ، احوال و کرامات بابا اشرف است مشخصات نسخه نام برده این طور است۔کاغذ کشمیری، زبان فارسی، مولف شیخ احمد تاره بلیؒ، کاتب عبد الجبار، خط نستعلیق، رنگ نیم سفید، برگ۲٦ ۱، این نسخه سالم است.این نسخه از این آیات قرآنی آغاز شده است ۔

آغاز: Beginning

" لا الـه الالله محمد رسول الله الحمد الله الذى هدينا لهذا و ماكنا لهذا وماكنا لنهتدى لولاان هدانا الله لقد جاءت رسل ربنا بالحق صلوات الله وسلامـه عليهم اجمعين خصوصاً على خاتمهم اشرف عباد الله المخلصين الـذى هـوا اكبر هم شانا واظهر م سلطاناً وهو من الايته العتبر و من النعمة العظمىٰ المعنتم"\_

اختتام: End

نسخه دوم: Manuscript Second

این نسخه هم در کتابخانه علامه اقبال دانشگاهکشمیر سری ناگر زیر شماره ۳۱، موجود است موضوع تصّوف، آیات قرآن واحادیث نبوی و ذکر اولیاء ، زبان فارسی، مولف شیخ احمد تاره بلیّ، کاتب محمد اشرف و ابر طرق عباد الله ، خط نستعليق شكسته ، كاغذ كشميرى ، رنگ نيم سفيد ، فوليوز ، ١٥٠ ، اين نسخ هم اينطور آغاز شده است ۔ **آغاز:** Beginning " لا الـه الالله محمد رسول الله الحمد الله الذى هدينا لهذا و ما كنا لهذا و ما كنا لنهتدى لو لاان هدانا الله لقد جاءت رسل ربنا بالحق صلوات الله و سلامه عليهم اجمعين خصوصاً على خاتمهم اشرف عباد الله المخلصين الذى هوا اكبر هم شانا و اظهر م سلطاناً وهو من الايته العتبر و من النعمة العظمىٰ المعنتم "۔

> **اختتام:** End این نسخه ازاین شعر به اتمام رسید صد شکر که یافت اتمام این اشرف الطرایق چون نام و سال ختمش از افضل الطرایق

**نسخه سوم:** Third Manuscrpt این نسخه هم در سازمان تحقیقی واشاعت دولت جمون و کشمیر کتابخانه مرکزی علامه اقبال دانشگاه کشمیر سری ناگر زیر شماهر ۱۹۷۰، موجود است موضوع تصّوف، قرآنی واحادیث نبوی، زبان فارسی، کاغذ کشمیری، مؤلف شیخ احمد تاره بلی، کاتب نامعلوم، خط نستلیق نسخ، فولیوز ۸۴ موجود است ۔

آغاز: Beginning

این نسخه هم اینطور آغاز شده است۔ لا اله الالله محمد رسول الله الحمد الله الذي هدينا لهٰذا و ما كنا لهٰذا و

ما كنا لنهتدى لو لاان هدانا الله لقد جاءت رسل ربنا بالحق صلوات الله وسلامه عليهم اجمعين خصوصاً على خاتمهم اشرف عباد الله المخلصين الذى هـوا اكبر هم شانا و اظهر م سلطاناً وهو من الايته العتبر و من النعمة

العظمىٰ المعنتم"۔ **اختتام :** End

میان عاشق و معشوق رمزیست کرام الکاتبین راهم خبر نیست

منابع:\_

۱ ـ سروری، عبدالقادر، "کشمیر میں فارسی ادب کی تاریخ "چاپ
(۲۰۱۲ء) (ص ۱۲ تا ۲۱) در کتابخانه مرکزی علامه اقبال دانشگاه کشمیر
موجود است ـ
۲ ـ مسعودی، م م، "رینچن سے رنجیت تك، تاریخ کشمیر " ص۸ه
۲ ـ مسعودی، م م، "رینچن سے رنجیت تك، تاریخ کشمیر " ص۸ه
۲ ـ ایضاً
۲ ـ ایضاً
۵ ـ کهویهامی، غلام حسن شاه،، تاریخ حسن، تذکرة اولیاء کشمیر، جلد۳،
۳ ـ ایضاً
۵ ـ ۲ ـ تاریخ حسن، تذکرة اولیاء کشمیر، جلد۳،
۵ ـ ۲ ـ تاریخ کشمیر، جلد۳، تاریخ حسن، تذکرة اولیاء کشمیر، جلد۳،
۳ ـ ایضاً
۵ ـ ۲ ـ تاره بلی، غلام حسن شاه، تاریخ حسن، تذکرة اولیاء کشمیر، جلد۳،
۵ ـ ۲ ـ تاره بلی، غلام حسن شاه، تاریخ حسن، تذکرة اولیاء کشمیر، جلد۳،
۵ ـ ۲ ـ تاره بلی، نیخ احمد، "افضل الطّراثق"، نسخه خطی، ص۱۰ در
۳ ـ تاره الی، شیخ احمد، "افضل الطّراثق"، نسخه خطی، ص۱۰ در
۵ ـ ایضاً

\*\*\*

سیّد محمّد جوّاد (موسوی)، دانشجوی زبان و ادبیات فارسی ، مقطع د کتری، دانشگاه جواهر لعل نهرو، دهلی

> سیده توران میرهادی و ادبیات کودك و نوجوانان در ایران

> > چکیدہ:

توران میرهادی در یك خانواده فرهیختهه در شهر تهران بدنیا آمد و در همان ابتدای تحصیلاتش به چهار زبان فارسی، انگلیسی، فرانسوی و آلمانی تسلط یافت. در رشتهٔ زیستشناسی به دانشگاه تهران راه یافته بود ولی بعدها رشته علوم تربیتی و روانشناسی را انتخاب کرد. به کشورهای مختلف اروپا سفر کرد و در این میان ازدواج نمود . در سال 1335ش بعد از مرگ شوهر اولش مجدداً ازدواج کرد و با همکاری همرش مدرسهای بنام فرهاد بنیاد نهاد. وی صاحب چهار فرزند بود.

توران میرهادی فعالیتهای گوناگونی در عرصه ادبیات فارسی انجام میداد. کتابها ومقالات مختلفی را ترجمه و نشر کرد. همچنین آثار متعددی از خود برجا گذاشته است. او برنده جوایز معروف در زمینهٔ تاریخ ادبیات کودکان نیز دست یافته بود. میرهادی در کلاسهای تربیت مربی کودك نیز فعالیت چشم گیری داشت. عاقبت در سال 1395ش جهان را بدرود گفت.

ادبیات کودکان و نوجوانان در ایران از زمان قدیم به مسئله کودکان میپرداخت و در موضوعاتی چون اخلاق بسیار تأکید میکردند . این نوع ادبیات در گذشته بشکل عامیانه بوده و با مطالعه آن میتوان پی برد که اندیشه و گفتار مردم و تأثیر آنان بر کودکان و نوجوانان خود چگونه بوده است . بعدها این ادبیات مخصوص گروهی خاص قرار گرفت و سپس با مرور زمان تحولی نوین در عرصه ادبیات کودکان صورت گرفت که امروزه شاهد برگزاری سمینارها و کنفرانسها درمورد کودکان هستیم . تا جائیکه قرن بیستم را قرن کودك نیز مینامند.

کلید واژه ها: توران میرهادی، ادبیات، ایران، کودکان و نوجوانان، دکتر سیده توران میرهادی در سال 1306ش برابر با 1927م در شمیران تهران چشم به جهان گشود. خانواده او فرهیخته بودند. پدرش بنام «سید فضلالله» دانشجوی اعزامی رشتهٔ مهندسی راه و ساختمان و مکانیک در راه آهن به آلمان بود. مادرش «گرتا دیتریش »آلمانی بود و در رشته هنر و مجسمه سازی تحصیل میکرد. مادرش ازهمان دوران کودکی توران را با شعرها و ترانه ها و قصه های کودکان آلمانی از جمله برادران گریم آشنا ساخته بود. میرهادی، چهار برادر و یک خواهر داشت.

میرهادی تحصیلات ابتدائی را در مدرسه فرانسویها آغاز کرد. در کنار آن زبان فارسی و آلمانی را هم می آموخت. سپس به مدرسه آذر رفت و دوران دبستان را در آنجا گذراند. دوران دبیرستان را تا سال 1324ش (1945م) در دبیرستان نوربخش تهران سپری کرد. وی سپس در دانشکده علوم دانشگاه تهران در رشته زیست شناسی شروع به تحصیل نمود. در این زمان، مبارزه با بیسوادی در ایران آغاز شده بود و آموز گارانی چون محمدباقر هوشیار، جبار باغچه بان و غیره جوانان را به کار سواد آموزی فرا میخواندند که در نتیجه توران میرهادی نیز به این کار رو آورد و اصول سواد آموزی را فرا گرفت. بنابراین از تحصیل در رشته زیستشناسی منصرف شد و برای آموزش در رشته علوم تربیتی و روانشناسی به اروپا سفر کرد. وی در ابتداء قصد سفر به سوئد را داشت گذشته بود و اروپا از جنگ داغ و گرسنگی ویران شده بود . بعدها برای کسب دانش بیشتر در رشته آموزش پیش دبستان در کالج سوونیه روانه گشت . در این میان به کشورهای دیگر اروپا نیز سفر میکند و در جلسات افراد برجسته روان شناسی اروپا همچون ژان پیاژه و هنری والون شرکت میکند.

میرهادی با سرگرد جعفر و کیلی در فرانسه آشنا میشود و در سال 1330 ش به ایران آمده و یکسال بعد با وی ازدواج میکند. حاصل این ازدواج فرزندی بنام « پیروز » است. ولی متأسفانه در کودتای 28 مرداد جعفر و کیلی دستگیر شده و اعدام میشود. بعد از آن ایشان با آقای محسن خمارلو در سال 1335ش ازدواج نموده و صاحب سه فرزند بنامهای کاوه ، دلاور و پندار خمارلو میشود. آقای خمارلو در راه اندازی کود کستانی بنام برادر از دست رفته توران میرهادی، فرهاد، در سال 1326ش و بعدها دبستان و راهنمایی فرهاد را بنیاد نهاد . کتاب «جستجو در راه و روشهای تربیت » مجموعهای از تجربه های وی در 25 سال سرپرستی مدرسه فرهاد است. میرهادی در کلاسهای تربیت مربی کودک در شهرهایی چون رشت، تبریز و مشهد درس میداد . همسر وی در سال 1358 ش دارفانی را وداع گفت.

در سال 1329ش توران میرهادی به همراه لیلی ایمن شورای کتاب کودك را تاسیس کرد . و بعد از مشورت با چند تن از اهالی فرهنگ و آموزش در سال 1341ش به شکل رسمی آنرا در قالب یك نهاد خصوصی ثبت نمود . شورای کتاب کودك را میتوان از جمله نهادهای تأثیرگذار در عرصه کتابهای کودکان و نوجوانان شمرد . توران میرهادی همچنین بنیانگذار و مسئول طرح فرهنگ نامه کودکان و نوجوانان در سال 1358ش ، اوّلین کتاب مرجع ایرانی برای کودکان و نوجوانان

از آثار او میتوان به:-\*آن که رفت، آن که آمد. توران میرهادی (خمارلو)؛ نقاشی از مهرنوش معصومیان. تھران: فاطمی (واژہ)۱۳۷۷. تعليمات اجتماعي تاريخ، جغرافي و تعليمات ديني چهارم دبستان. توران میرهادی، باهمکاری لیلیٰ آهی (ایمن)، ثمینه باغچه بان (پیرنظر)، علی اصغر مهاجر. تهران: وزارت فرهنگ، ۱۳٤ \_ \*تعليمات اجتماعي سوم دبستان . توران ميرهادي . تهران: سازمان کتابهای درسی ایران، وزارت آموزش و پرورش، ۱۳٤۷ \*تعليمات اجتماعي وجهارم براي كلاس جهارم دبستان. توران میرهادی، با همکاری لیلیٰ آهی (ایمن)، ثمینه باغچه بان (پیرنظر)، علی اصغر مهاجر. تهران: وزارت آموزش و پرورش، بی نا۔ \*توران میرهادی. توران میرهادی. تهران: دیبایه،۲ ۱۳۸. \*جستجو درراه هاوروش های تربیت. توران میرهادی (خمارلو). تهران: آتليه، ١٣٦٢. \* دو گفتار: کتابخانه آموزشگاهی و نقش آن در ایجاد عادت به مطالعه . توران خمارلو (میرهادی). [بی جا: بی نا]، ۱۳۵۲. \*راهنمای تدریس کتاب تعلیمات اجتماعی سوم دبستان [تهران]: سازمان کتابهای درسی ایران، وزارت آموزش و پرورش، ۱۳۵۲. \*فرهنگنامه کودکان و نوجوانان . یدید آورنده شورای کتاب کودك؛ زیرنظر توران میرهادی (خمارلو)، ایرج جانشهای. تهران: شرکت تهیه و نشرفرهنگنامه کودکان و نوجوانان،۱۳۷۱ ـ \*فهرست کتابهای مناسب برای کودکان و نوجوانان.[تهران]: شورای كتاب كودك، ١٣٧١. \*كتاب فارسى اول . مـولـفـان ثـميـنـه بـاغـچه بان، جهانگير شمس آورى؛ همکاران توران میرهادی، یحیی فیوضات؛ نقاشی از محمد زمان زمانی،

پرویز کلانتری، نورالدین زرین کلك؛ خطاطی از سیف الله یزدانی. تهران: فرانکلین، وزارت آموزش و پرورش، سپاه دانش، ۱۳٤۲، ۱۳٤٤ \*کتاب کار مربعی کودك: برنامه کار سالانه مربعی در مهد کودك وکودکستان. نوشت توران خمارلو (میرهادی). تهران: آگاه، ۱۳۷۰ \*گذری در ادبیات کودکان. تالیف لیلی ایمن (آهی)، توران خمارلو (میرهادی)، مهدخت دولت آبادی، تهران: شورای کتاب کودك، ۱۳۵۷. \*مادر و خاطرات پنجاه سال زندگی در ایران . توران میرهادی و سیمین ضرایی. تهران: نشر قطر، ۱۳۸۳.

او همچنین کتابها و مقالات بسیاری(که در حدود 36 است) را نیز ترجمه کرده است . وی جوائز بسیاری برای فعالیت های فرهنگی وادبی خود دریافت نمود که از جمله آنها دریافت جایزه « آسترید لیندگرن » است که هر ساله به یك شخصیت برجسته ادبیات کودکان اهدا میشود.

او دبیر اجرایی کتاب « فرهنگ نامه کودکان و نوجوانان » بود که در دوره شانزدهم کتاب سال جمهوری اسلامی ایران از طرف وزارت فرهنگ و ارشاد اسلامی بعنوان کتاب سال برگزیده شد . توران میرهادی در سال 1386 برنده همایش طرح سپاس در فرهنگ سرای سینا گشت. وی در آخرین سالهای عمرش خانه نشین شد و در سال 1395ش برابر با 2016م در سن 89 سالگی بعلّت سکته مغزی درگذشت.

«ادبیات» در لغت به معنای دانشهای متعلّق به ادب، علوم ادبی و آثار ادبی است و آن را ادب یا جمع ادبیه میدانند . ادبیات کودکان و نوجوانان به نوشته هایی گفته میشود که مخصوص نسل جوان است . این نوشته ها چه داستان و غیر داستان و چه به نظم و یا نثر و چه در قالب کتاب و یا مجله باشند در زمره ی ادبیات داستانی قرار دارند. ادبیات کودکان در ایران نیز مانند سایر کشورهای دنیا تاریخ وسیعی ندارد، با این حال کودکان در ایران از دیرباز از داستانهای عامیانه، متلها و افسانه ها بی بهره نبوده اند . ادبیات شفاهی و عامیانه ایران غنی است و برعکس آن در حوزه ادبیات مکتوب تا به آن اندازه از قوت و توانایی برخوردار نمی باشد. ناگفته نماند که ادبیات کودکان گذشته به معنای ادبیات کودکان امروزی نبوده است.

اگر از ادبیات عامیانه ایران دوبیتهای عاشقانه، سرودواره ها، بیاضهای سخنوری، بعضی اشعار و روایات دینی و پارهیی قصه های پهلوانی را جدا کنیم چیزی جز ادبیات کودکان بازنخواهد ماند. تقریباً تمامی قصه ها و افسانه های شایع بین مردم، متلها، لالاییها، معماها و چیستانها، گویه های بازی و قافیه پردازیها عامیانه برای کودکان ایجاد شده است و وسعت این گونه های ادبی تا بدانجاست که میتوانیم بگوئیم قسمت اعظم آثار ادبی عامیانه ایران متعلق به کودکان است و اگر ادبیات رسمی بیشتر از آن بزرگترهاست، ادبیات توده بیشتر به کوچکترها تعلق دارد.

ادبیات کودکان و نوجوانان در ایران را میتوان به سه بخش تقسیم نمود **کهعبار تند از:** 

- \*ادبیات عامیانه یا ادبیات فولکوریك
  - \*ادبیات خاص

\*ادبیات معاصر

1\_1 ديات عاميانه:

ادبیات عامیانه ایران هم مانند ادبیات مردم دیگر نقاط جهان آینهای از خصوصیات خلقی و مسائل این قوم کهن است . افسانه کودکان در قرون ابتدائی بیانگر این موضوع است: گذاشتیم و گذشتیم و بودنی همه بود شدیم و شد سخن ما فسانه اطفال نخستین کسی که داستانهای عامیانه ایران را جمع آوری کرده و مخصوص کودکان قرار داد « ابوالفضل صبحی مهتدی » بود. لازم به ذکر است که صادق هدایت نیز این کار را انجام داده بود ولی صبحی این ادبیات عامیانه را برای کودکان و نوجوانان جمع آوری کرده بود و در واقع از این رو کارش را میتوان در صف کار برادران گریم در آلمان و شارل پرو در فرانسه دانست . بعد از آن تعداد زیادی به جمع آوری ادبیات عامیانه در ایران روی آوردند و با دیدی آشناتر و متفاوتتر مجموعه هایی را منتشر ساختند.

#### 2۔ **ادبیات خاص:**

در دوران تاریخ ایران شاهزادگان و امیرزادگان برای در دست گرفتن زمام امور کشور بایستی در زمینه های راه و رسوم حکومت، مردمداری و غیره تربیت می یافتند. کتابها و رسالاتی به این منظور نوشته شده اند که از جمله آنها سیاستنامه نظام الملك طوسی، قابوسنامه کیکاووس، کارنامه اردشیر بابکان و غیره را میتوان اشاره کرد. از آنجا که این نوشته ها فقط برای بزرگزادگان اختصاص داشت و در اختیار عوام قرار نداشت، موسوم به ادبیات خاص می باشند. هر چند این آثار اکنون در زمره ادبیات کلاسیک فارسی هستند و از اولین نوشتارهایی هستند که برای نوجوانان نوشته اند.

#### 3\_**اد بیات معاصر:**

سال 1300ش سالی پربار برای تاریخ ادبیات معاصر ایران به حساب میآید. در دوره مشروطه تغییراتی در جامعه ایران صورت گرفت که بدنبال آن عرصه ادبی نیز متغیر گشت . از سوی دیگر رنسانس در اروپا پدیدار شد و توجه به حقوق کودك و نوجوان امری ضروری و جدی قرار گرفت. ایرج میرزا اولین شاعری بود که در زبان فارسی اشعاری برای کودکان و نوجوانان سروده که شعر « نصیحت به فرزند» معروفترین آنهاست. بعدها یحیی دولت آبادی، ملك الشعرا بهار و نیما یوشیج نیز دست داشتند. محمودخان ملك الشعرای صبا و میرزا علی اكبرخان صابر نیز از زمره كسانی هستند كه نامشان در تاریخ چه ادبیات كودكان ایران بیشتر می رخشد.

در نثر نیز اولین کسی که برای کودکان و نوجوانان نوشته بنام «طالبوف تبریزی » است . وی کتـاب احـمـد یـا سفینـه طـالبی را در بین سـالهـای 1307ه.ق و .1322ه .ق در دو جـلـد نـوشت . در ایـن کتـاب احـمد یك قهرمـان خیالی همانند امیل ژان ژاك روسو است که طالبوف خود را پدر و مربی او خوانده است.

در سال 1314 شورای کتاب کودك تأسيس شد و به دو جريان ترجمه کتاب برای کودکان و ادبياتی تعليم مدار نظارت داشت . سپس در سال 1343 کانون پرورش فکری کودکان و نوجوانان تشکيل شد.

بنابراین در نگاه اجمالی میتوان به این نتیجه رسید که امروزه ادبیات کودکان و نوجوانان در ایران شاهد پیشرفت های روزافزونی در زمینه های نقد ادبی، ترجمه، بازنویسی، شعر، تصویر، کتاب و غیره شده است. جایگاه ادبیات کودکان و نوجوانان در ایران در مرحله چهارم یعنی خلق مستقل ادبی شده است ولی با این وجود نیاز به ترجمه شاهکارهای ادبی قدیم و جدید دارد . افزایش آگاهی و گسترش جهان بینی کودک و وسعت دادن او نسبت به محیط جامعه و نیازهای زندگی از اینی کودک و وسعت دادن او نسبت به محیط جامعه و نیازهای زندگی از ادبیات کودکان و نوجوانان میتواند نقش بسیار مهم و مؤثری در تامین بهداشت عمومی و برقراری روابط انسانی سالم درمیان مردم جهان و نیز برای نسلهای آینده باشد.

## منابع:

\*کتابشناسی توران میرهادی، سمیرا بابالوثی، تهران، .1396 \*گذری در ادبیات کودکان، توران میرهادی، لیلی ایمن و سایرین، تهران، شورای کتاب کودکان، قرخ صادقی، تهران، .1357 \*بررسی ادبیات کودکان، فرخ صادقی، تهران، 1364 \*ادبیات کودکان، علی اکبر شعاری نژاد، تهران، محمود حکیمی، تهران. \*فصلنامه کانون پرورش فکری کودکان و نوجوانان، شماره 1-4، زمستان 1352 الی تابستان .1356لله

☆☆☆

عمران تنویر، دانشجوی دُکتری، بخش زبان و ادبیّات فارسی،دانشگاه کشمیر



خطهٔ مینو نظیر کشمیر از ازمنه، قدیم بهر مناظر زیبای خود و طبیعت روح افزایش، کوهسارها و جویبارهایش، چشمه ها و آبشارهایش ـ باغها و کشتزارهایش در سراسر گیتی معروف بوَد ـ این منطقه، بهشت منظر دارای آب و هوای لطیف و دلپذیر می باشد که تاثیری شگرف در اخلاق و اطوار و خصائل مردم این کشور گذاشته است ـ قابل ذکر است که کشمیر از اولین ایام موطن حکما، و فضلا، و فلاسفه و پیشوایان کلان روحانی و دانشمندان بزرگی بوده که در مناطق و کشورهای همسایه علوم و افکار خودرا مروج نموده بر اندیشه و فرهنگ و زیست مردم این نواحی نقوشی پایدار گذاشته اند ـ

در دوران قبل از ورود اسلام بدین ناحیه کیش هندو و بودایی در کشمیر رواجی تمام داشتند۔ یکی از اعاظم فلاسفه و علما ی هنود درین روزگاران ابهینَواگُپتا بوده که درمیان سنین ۳۷۵ تا ٤١٦ هجری زندگی میکرد۔ کتابهای تنترالوکا وابهینوَبهارتی از آثار مهم این مولف اند۔ دین مبین اسلام در اواخر سنین حکومت هنود بدین بلاد وارد گشته این

ظلمتزار کفر و اشراك را با روشنایی توحید و رسالت محل برکات و انوار الهی گردانید - اولین مبلّغ اسلام درین خطه حضرت سید شرف الدین بلبل شاه ترکستانی هستند که در سنه ۱۹۲۰ هجری (۱) در دوره ، حکومت رنتجو وارد کشمیر شدند و رنتجو را داخل حلقه اسلامیان گردانیده بنای دین حق درینخطه بنهادند - که برخی امرا ، و عده ای از عامة الناس هم پیوسته بدان حلقه شدند ـ حضرت سیّد بلبل شاه در سال ۷۲۷ ه به دار الجنان ارتحال فرمودند ـ (۲) یعنی مدت دو سال درین خطه به امر دعوت و ترویج اسلام اشتغال می داشتند ـ مرحله دوم مهم در انتثار درر ایمانی و اشعاع انوار ایقانی در قلوب ساکنان این ناحیه قدوم میمنت لزوم حضرت امیر کبیر میر سیّد علی همدانی در سال ۷۸۱ هجری (۳) در دوره حکومت سلطان قطب الدین می باشد که اسلام درین دوره مبارك درین بلاد مزیّن ایوان اقتدار بگردید ـ تاریخ اسلامی کشمیر را میتوان به چهاردوره مهم منقسم کرد: ۱ \_ اقامت سلطنت اسلامی: دوره دینتجو و سلاطین شاهمیری

- ۲۔ دورہء سلاطین چک
- ۳۔ دورہء سلاطین مغلیه ء هندوستان

٤ ـ دوره، افاغنه

بحث ما درین مقاله به دوره اخیر مغول هندوستان متعلق می بوّد ـ ما درین مقاله از برخی از جهات حیات و فکر حضرت الاسلام و المسلمین اکمل الدین میرزا محمد کامل بیگخان بدخشی علوی قدس الله سرُّه بحث خواهیم کرد ـ ولادت سعادت آیات حضرت میرزا به سال ۱۰۵٤ هجری واقع گردید (٤)و سانحه ارتحال آنحضرت به تاریخ ۲۹ ذی الحجة ۱۱۳۱ هجری بروز یکشنبه پیش آمد ـ (۵) ازین رو عمر شریفشان ۷۲ می باشد ـ ایضا بین سفر اولین حضرت امیر کبیر سید علی همدانی به بلبل شاه و وفات حضرت میرزا مدت ٤٠٤ سال بوّد ـ اثر مهمترینی که از محیط بر چهار دفتر ضخیم هست ـ علاوه ازین قصیده ـ مخبر الاسرار و غزلیات عرفانی در زبان کشمیری از مولف رحمة الله علیه یادگار هستند ـ کتاب بحر العرفان را اهمیتی عظیم و ارزشی کریم در ادبیات عرفانی

فارسی کشمیر می باشد۔ مولف رحمة الله علیه در این کتاب به حقایق عرفانی و دقایق ایمانی و حکایات بزرگمردان و تفسیر عرفانی آیات کتاب الله واحاديث ومقامات حضرت سرور انبياء صلى الله عليه وآله وسلم یرداختیه است۔درحقیقت مولف گرامی این کتاب همان معارف و متضمناتي راكه پیشروانش حضرت شیخ فرید الدین عطّار و حضرت مولانا جلال الدين بلخي رومي در رشته، تحرير آورده اند، به بيانشان يرداخته است و در طرزی فصیح و بلیغ و ساده و سلیس و روان و شیرین ثمین لآلی حقایق عرفانی را در عقد سخن گرد آورده است مبالغه نباشد اگر این اثر شریف را جیحونے مصفے قرار دھیم کہ آن و نیل مثنوی، معنوی از ينبوعي واحد بيرون مي جهند۔ اين كتاب كه درواقع دانشنامه ايست سترگ و قاموسیست ژرف پر از گنج های عرفانی را می توان عملی ارجمند درتتبع روايت علمي شيخ عطارو مولاناي رومي ينداشت كه البته مقتضاي وقت است گماشتن همتي تا اين كتاب از مجهولي و بي توجهي بيرون آمده مورد يسند يژوهندگان وطلبه واهل ذوق قرار بگیرد۔ هـمچنان باید به سمت معارف و مفاهیم پر بهای این کتاب جلیل المرتبت تفكر وتعمقي نمودتا ازعلوم ودانش اين نامه، فرّخ عالمي مستفیض بگردد۔

ما دراین کاوش پژوهشی از پهلوهای زندگانی و اندیشه حضرت میرزا اکمل الدین بحث میکنیم احوال شخصی ، حضرت میرزا اکمل الدین بیگخان بدخشی رحمةالله علیه حضرت شیخ الاسلام و المسلمین غیاث الحق و الشرع و الدین جناب حضرت شیخ اکمل الدین میرزا محمد کامل بیگخان بدخشی علوی قدس الله سره درمیان عرفاء علماء شعراء و مقتدایان دینی مسلمین کشمیر مقامی ممتاز و مکانتی سامی دارند۔ جناب حضرت میرزا و اکثر پیشروانشان درحالیکه اثمه اقلیم روحانی و سلطنت عرفان الهی بوده اند همانطور مهرهای رخشان گردون علم و ادب هم بوده اند (٦) ـ این ذوات مقدسه اگر اوقاتشانرا بهر تصنیف و تالیف مصرف نمودند مقصودشان جز راهبری گمشدگان به سوی صراط مستقیم و بیرون آوردنشان از تیرگیهای ضلالت و تنویر قلوبشان با روشنی، نور الهی نبوده ـ و تالیفاتشان بهر طالبان حضرت حق جل و علا و سالکان طریق توحید قندیل راه هستند ـ (۲)

شجره ، نسبی حضرت میرزا قدس الله سره تا حضرت سلطان المشائخ حضرت سلطان خواجه احمد یسوی ترکستانی می پیوندد ـ (۸) حضرت سلطان احمد یسوی عارفی نامدار و بنیانگذار سلسله ، طریقت یسویه هستند ـ ایشان معروف به" پیر ترتستان و حضرت ترکستان "هستند ـ دودمانشان به حضرت محمد بن الحنفیة فرزند دلبند حضرت امیر المومنین علی بن ابی طالب کرّم الله وجهه میرسد ـ آرامگاهشان در شهر یسی یعنی شهر"ترکستان"کنونی مرجع خلائق میباشد ـ حضرت میرزا درباره این امر در بحر العرفان تصریح میکنند:

#### بود جدٌ جدم ز ترکستان

خواجه احمد جد جدمن دان (۹)

وطن مالوف اجدادشان تاشقند بوده ـ (۱۰) جدّ اعلای حضرت میرزا، ملک محمد خان از خطّه اشقند هجرت نموده تا مدتی در بدخشان مقیم شدند ـ اینگونه نسبت" بدخشی "با نامشان بپیوست ـ ملک محمد خان در عهد شاه نشاه جلال الدین اکبر وارد هندوستان شدند ـ (۱۱) شاهنشاه اکبر قابلیت علمی و عسکری ایشان را تجزیه نموده بهشان خطاب محمد قلی خان عطا کرده دیوان صوبه ـ کشمیر تعین نمود ـ ملک محمد خان این خطه ادلپذیر را بهر سکونت مستقل بگزیدند و همینجا مدفون اند ـ روضه ایشان در محله ـ زاهدپوره بیرون قلعه ـ شاهی واقع است ـ سال وفاتشان ۲۰۲۱ هجری می باشد ـ (۱۲) فرزند ملک محمد خان و والد گرامی حضرت میرزا عادلبیگخان بود ـ چنانچه حضرت میرزا در ضمن ملاقات اولینش با مرشد بزرگوار می گویند: نام پرسید گفتمش کامل وزپدرگفت گفتمش عادل (۱۳) میرزا عادل بیگ مذکور از مصاحبان خاص امپراطور شاهجهان بود و پادشاه بوی رتبهء امیر الامرائی داده بود ـ اندکی پیش از ولادت مبارك حضرت میرزا جدّ مادریشان کامل خان رحلت یافته بود و شاهجهان حضرت میرزا را با نام کامل موسوم کرد ـ چنانچه در قصیده مخبر الاسرار می گویند:

کاملم شاہ جهان نام نهاداست آنروز

کاندرین دار فنا کرد خدا میلادم (۱٤)

بر مـوقـع ولادتشان شاهجهان منطقهء لاله زار بطور جاگیر بهشان عطا کرد که در آمدش سالی ده هزار بود ـ چنانچه گفته اند:

> داد جاگیرده هزارمرا کرد تفویض لاله زارمرا (۱۵)

در عمر هشت سالگی پدر رضاعیشان ایشانرا بر دوش برداشته ازراه میرفت که حضرت زبدة الابرار مطلع الانوار خواجه حبیب الله عطّار ظاهر شدند و از نام و نسب آن طفل پرسیدند۔فرمودند میرزا کامل فرزند معنوی منست۔انشا ثالله اسمش با صفاتش اسم با مسمی ثابت خواهد شد۔در سنّ دوازده سالگی حضرت میرزا در علوم ظاهری کمال حاصل کرده بودند۔ (۱۲)

چون حضرت میرزا در سنّ سیزده سالگی قدم نهادند شبی کیفیتی شگفت انگیز بر ایشان طاری گشت روزها در بی قراری وشبها در آه وزاری بسر می بردند۔ صبر وقرار، آرامش وسکون مفقود شد و اکل وشراب را ترك گفتند۔ این حالتشانرا مشاهده کرده خویشاوندان وهمسایگانشان در حیرت ماندند چون از حضرت ایشان درین باره

پرسشی می شد در پاسخ می گفتند: که گنج مقصودم بس نایدیداست وزان گنجینه ناپیدا کلید است (۱۷) بالآخريدر رضاعيشان اين ماجرا درخدمت حضرت خواجه عطار عرضه نمود فرمودند میرزاکامل را حاضر گردان۔ چون در محضرشان رسید سكون وآرامش بازيافت وهمان زمان قلب مباركشان باگنج طمانيت مالامال گردید۔ سپس ایشان سیزدہ سال ونُه ماہ درخدمت وملازمت حضرت خواجه بسر بردند يعنى حدودا تاعمر٢٦ سالگي۔ درين اثنا حضرت خواجه یکبار ایشان را امر فرمودند به مسافرت هندوستان ومطابق فرمان مرشد عاليقدر ايشان عرصه سه سال در هندوستان گذرانیدند ارشاد حضرت خواجه یافته عازم كشمير شدند وتا پایان حیات ظاهری حضرت خواجه در رکابشان ایستادند. آخر الامر حضرت خواجه ايشانرا خليفهء اعظم خود نامزد كرده بر مسند ارشاد متمكن فرمودند جنانجه حضرت ميرزا مي گويند-شیخ من مرشد دین شیخ حبیب الله هست گفت اوخرقه، دین حضرت قاسم دادم دوم ماه رجب بود هزار وهشتاد اوودیعت ز جهان کرد و خلافت دادم (۱۸)

(ادامه)

### حواشى

۱ \_ واقعات کشمیر، محمد اعظم دیدہ مری ص: ۳۰ ۲\_همان ۳۔ همان، ص۳ ٤۔ بحر العرفان به اهتمام مير حبيب الله كاملي۔مقدمه حبيب الله كاملي ص ٩ ٥ ـ همان، همان صفحه ۲۔ بحر العرفان به اهتمام کاملی، مقدمه ، حبیب الله کاملی ص۲ ٢ ـ بحر العرفان به اهتمام مير حبيب الله كاملي، مقدمه ، كاملي ص: ٢ ۸ ـ همان، همان صفحه؛ واقعات کشمیر از محمد اعظم دیده مری ص ۲۲٤ ٩ ـ بحر العرفان، مقدمه ، كاملي ص٢ ١٠ \_ همان، همان صفحه؛ واقعات کشمیر ص۲۲٤ 11 ـ بحر العرفان مقدمه ، كاملي ص ٢؛ واقعات كشمير ص ٢٢٤ ۱۲ ـ بحر العرفان، مقدمه ، كاملي ص ۲ ـ ۳ ۱۳ \_ همان، همان صفحه ١٤ \_ بحر العرفان، مقدمه ، كاملي ص ٣ ١٥ \_ همان، همان صفحه ۱۲ ـ همان مقدمه کاملی ص۳ ـ ٤ ۱۷ ـ بحر العرفان، مقدمه ، كاملي ص٤ ۱۸ \_ همان، همان صفحه مراجع ومآخذ: ١ \_ بحر العرفان ـ تاليف حضرت شيخ الاسلام اكمل الدين ميرزا محمد كامل بيگ خان بدخشي به اهتمام مير حبيب الله كاملي۔ مطبع بروكاز پريس ۲۔ واقعات کشمیر۔ تالیف خواجه محمداعظم دیدہ مری چاپ سنگی ۳۔ کشمیر میں فارسی مثنوی نویسی کا ارتقاء۔تالیف دکتر محمد یوسف لون £\_ The Valley of Kashmir اثر والتر لارنس ٥ ـ شعر العجم اثر علامه شبلي نعماني \*\*\*

تبسم رشید، دانشجوی دُکتری، بخش زبان و ادبیّات فارسی،دانشگاه کشمیر



سرزمین پهناور کشمیر از مدت مدید گهواره علم و ادب بوده است مذهب اسلام به توسط عالمان و صوفیای آسیای میانه به کشمیر راه یافت و زبان همه آنان فارسی بوده به همین علت زبان فارسی برای اهالئ کشمیر مقام زبان مذهبی راهم دارد و آثار گر انبهای علمی و ادبی و مذهبی و تاریخی در این زبان وجود دارد۔ اسلام از دورهٔ شهمیریان در کشمیر گسترش یافت که آنان را از حیث بنیان گذار سلسلهٔ سلاطین کشمیر و هم این دورهٔ مروّج زبان و ادبیّات فارسی در کشمیر می شمرند۔ بعد از انقراض شهمیریان حکمرانان که در این سر زمین فر مانر وانی داشتند مثل حکمرانان چک، مغول، افغانان و جزآن علاقه فرا وان به این زبان و ادبیات داشتند و هم شعر شناس و علم دوست بودند۔ بهاؤ میان عهد افغان و سنگهان بسر شد۔ چنان که می دانیم در آن هنگام الدین متو ولد نور الله ۱ - شاعربر جسته زمان خود بود زندگانی وی میان عهد افغان و سنگهان بسر شد۔ چنان که می دانیم در آن هنگام نقافت، شعر و ادب، صنعت و حرفت روبه زوال شد ولی باجود این چند تا

ملًا بهاؤ الدین متو از خانواده ٔ علمی تعلق داشته بود۔ ملّا مقصود، مولوی محمد انور، ملّا نور الله آخوند۔ ملّا عبدالحق و مفتی آیت الله چشم و چراغ همین خانواده بودند ۲۔ وآنها چراغ علم و ادب در کشمیر روشن داشتند۔ بهاؤ الدین متو در محله پتوان مسجد محله چشم به جهان گشود۳۵۔ ایشان نه فقط عالم و فاضل بود بلکه شاعر معروف در عهد خویش بود۔ وی در شماله ه مطابق ۲۷۲م، ٤۵ در پتوان مسجد محله سرینگر تولد شُده۔ از ملّا محمود بلخی تحصیل علوم کرده علاوه ازین در خدمت عبدالرسول مداد فروش، خضر شاه تار فروش، خواجه مقیم عبادی ، عنایت الله کبروی، عبد الکریم حسینی، عبدالغنی لنکر، شیخ اکبر هادی و سیف الله اوقات بسیار صرف نمود \_ بعداز تحصیل علم بهاو الدین متو پیشه معلمی اختیار کرد۲ و نیز بطرف تصّوف وابسته شد و از اهل دنیا دامن خود را بر کشید۔

معروف تاریخ نویس غلام حسن شاه کهویهامی در بارهٔ این شاعر نامور فقط این قدر نوشته است که:

" خـواجـه بهـاؤ الـديـن ولـد خـواجـه نـور الـله، شاعر نا مجوى و برجسته گوى بود\_ قولهُ \_

بیادت در لحد خوابیده بودم

قیامت شد مرا بیدار کر دن۲۔

ملًا بهاؤ الدین متو در آخر درسنه ۸<u>۲۲۸ ه</u>مطابق <u>۱۸۳۲،</u> از جهان فانی رحلت نمود و در موضع در به گام پلوامه دفن شد۸۰۰

در آثار بهاؤ الدین " ذکر الصادقین" و " خمسه بهایه" می باشند وهمه در کتب خانه سازمان تحقیق و اشاعت جامو و کشمیر ( هند)مو جود اند۔ " ذکر الصادقین " مشتمل بر تذکره اولیّا ء کرام است و خمسه که در تقلید نظامی گنجوی نوشته شده است مشتمل بر موضوعات این نوع اند:

ریشی نامہ: درین مثنوی احوال شیخ نور الدین ولیَّ و خلفای ایشان نظم شدہ اند۔

سلطانیه: این مثنوی در بارهٔ احوال حضرت شیخ حمزه مخدومی و

مريدان ايشان بنظم كشيده است. **غوثيه:** اين مثنوى دربارة زندگى و كرامات و خلفاى غوث الاعظم شيخ عبدالقادر جيلانى ً نوشته شده است. نقشبنديه: اين مثنوى دربارة بزر گان سلسله نقشبنديه مى باشد. **چشتيه:** اين مثنوى در بارة تذكره ُ بزر گان سلسلة چشتيه مى باشد. " غوثيه " جلد سيوم از خمسه بهاؤ الدين متو شش تا شماره

حولیه مجله سیلوم از حکسته بهاو الدین ملوسس کا سلاره داردو در کتب خانه سازمان تحقیق و اشاعت جامو و کشمیر (هند) موجود هستند۔ همه شش تا نسخه هادر خط نستعلیق نوشته شده اند۔ در نسخه مزبور کشف و کمالات حضرت شیخ عبد القادر جیلانیؓ و خلفای ایشان نوشته شده اند۔ از مطالعه کتاب معلوم می شود که بهاؤ الدین متو باغوث الاعظمؓ عقیدت و ارادت خاصی داشته بود۔ آن عقیدت و احترام در آغاز مثنوی" غوثیه" اینطور ظاهر می کند ح

ای بها دفتر سرکن روسوی طلبه های ادفرکن جلد ثالث ز آب زر بنویس زرچه باشد بچشم تر بنویس لشکر آورده شاه بیار آختر آورده ماه بیار کیست آنشاه شاه جیلانی قطب آفاق غوث یزدانی سهر وردی و کبروی ازوی هر یکی گشته معنوی از وی ۹-ملا بهاؤ الدین درین تصنیف در بارهٔ حسب و نسب حضرت غوث الاعظم گوید که حسب و نسب غوث الاعظم ؓ به پیغمبر آخر الزمان میرود و غوث الاعظم ؓ میرود فوث الاعظم ؓ به سعی خویش دین اسلام

را بسیار و سعت داد۔

سرو سردار مهدی و هادی سرور صوفیان بغدادی وارث خاندان مصطفوی حسنی و حسینی و علوی از عجم رایت هدایت رذ تا عرب سکۀ ولایت زد ۱۰ اسلوب روش و طرز بیان مثنوی " غوثیه" بسیار ساده است۔ بهاؤ الدین در رساله مزبور واژهای صریح الفهم بکار برده است واز واژه های مشکل و پُر پیچ کناره کشی نموده است ـ بهاؤ الدین در کتاب از اوّل تا آخر سهل نگاری بکار برده است ـ از این رومیتوان گفت که این رساله در سبك خراسانی نوشته شده است ـ سهل نگاری در شعروی از اشعار زیر درك توان کرد ح

دست بعیت بآنجناب زدم کف بخورشید مسطاب زدم پس چوراه سلوك بگرفتم سرزده حالهای شگفتم مدتی بوده ام بخدمت او کامیاب از علّو همت او علم باطن چوحاصلم گردید شب حضوری سر دلم گردید که دل از علم حال مشحون است علم قالم ز شیخ افزون است صبحدم پیش از انکه صبح دمید شیخ دین پیش خود مرا طلید گفت خیز اینزمان مسافر شو برعمار شیخ یاسر شو یافتم که حظور سینهٔ من شیخ ره برد از سبینهٔ من هیچ ناگفت دورد شدم پیش آنشهباز فرو شدم مدتی پیش اوریاضتها کردم و یافتم سعادتها ۱۱

چنانچه می دانیم رساله مزبور مشتمل بر تذکره حضرت غون الاعظمٌ و خلفای ایشان می باشد۔ درین رساله مصنف عبادات، ریاضات ، کرامات ، جود وسخاوت، فاقه کشی وجز آن شیخ عبدالقادر جیلانیٌ و دیگر بزرگان به بسیار خوبی بیان نموده است۔ این رساله بر ای عاشقان غوث الاعظمٌ مشعل آنان و باعث مسرت و سرور می باشد و مردمان که در راه حق گامزن هستند رهنمائی آن می کند۔

در رساله "غوثیه شاعر بهاؤ الدین متو شاه عنایت ر ا پیر و مرشد خویش قرار داده است و در مدّح سرائی ایشان دقیقه ای فرو نگذاشته است ـ در این مورد اشعار ا ز "غوثیه" ملاحظه کُنید ۔ ای بها حال عارفان خدا کے شود در هزار جلد ادا

| از در شـاه خـود عـنايـت جـو  | مختصر کن رہ ہدایت جو       |
|------------------------------|----------------------------|
| مست توحید بود و بادهٔ عشق    | آنکه در راه دین سجاده عشق  |
| مـطـلع نـور عشق و محرم راز   | پای تا فرق سوز و در د گذار |
| پیرراه هـدی ومـرشد دین       | جانـموده بمسند تمكين       |
| گـاه پهـلـو بسـر زميـن نـزده | دم بجزراه عشق و دین نزده   |
| پای تا سر پُر از کرامت ها    | الله الله چه استقامت ها    |
| لاجرم نام اوعنايت بود ١٢-    | در برش خلعت هدایت بود      |
|                              |                            |

تا این که مثنوی "غوثیه "سر چشمه ً زموز و اسرارِ عرفان می باشد و یك دستاویز کرامات و ریاضات اولیاء کرام می باشد ولی به علاوه تصّوف و عرفان بهاؤ الدین نیز درین مثنوی از "غوثیه" ملاحظه کنید ے

| داد پســـر و وا نـــمــوده بـــاو     | هم در آن دم هر آنچه بود باو    |
|---------------------------------------|--------------------------------|
| لـــمــعــــه ٔ سـر ازان نــظـر بـرزد | کـه شـش جـلـد مثنوی سرزد       |
| کس چه داند چه نکته را نیهاست          | مثنوى بحرى از معانيهاست        |
| حرف حرفـش ز ششجهت بيرون               | هسـت هر دفترش دُر نگون         |
| در عیسان بسنسگردز گفتسارش             | نیز فهمی <i>ک</i> جا که اسرارش |
| شـرح اشـواق مـولـوی دانـنـد           | عارفانيكه مثنوى خوانند         |
| که دلیلش حدیث و قرآن است۱۳            | هر رموزی بنور عرفان است        |

تا این که مثنوی "غوثیه" سرچشمهٔ رموز و اسرارِ عرفان می باشد و یك دستاویز کرامات و ریاضات اولیاء کرام می باشد ولی به علاوه تصوّف و عرفان بهاۋ الدین نیز درین تصنیف جابه جا عکاسی مناظر سیاسی قلم بند کرده و عکس رزم نگاری نیز کشیده است ـ درین مورد چند تا شعر از "غوثیه "ملاحظه کُنید ی

| زدبكشمير خيمه وخرگاه     | مختصر چون قدوم لشكر شاه    |
|--------------------------|----------------------------|
|                          | کردیعقوبخان زراه جنون      |
| کرد هفتاد کس ز خانهٔ زین | خـالی از تیغ کـه کشید زکین |

شد باسب دگر سوار آندم اسیـش افتـاد چون زکار آندم لشکرش سرزد بناله و آه اسپ او باز شد به لشکر گاه کُشته شد یا که اسپ باز کشید کے سوارش بے ترکتاز رسید لشكرش اينطرف فرار شده اوبدانسوبكارزار شده کُشته شده شاه بد یقین به همه تنگ کردید آنزمین به همه لشكر هندسربه يغمارزد هر یکے در گریز جون یازد کے زکشتے ہےزار پشتے شدند اهل کشمیر بس که کُشته شدند پشت از کارزارزد ناچار گشت يعقوب خان چو واقف کار اشك چون ابر نو بهار فشاند خـویشتـن را بکشتـوار رسـانـد چندروزی چوکردمهمانی راجـه اش يـاكشاده ييشاني زانکه آنسان بمال شیفته شُد آخراز مال وزر فريغته شد بردبسته به لشكر شاهش کردزنجیز در شبانگاهش یـنـجـره کـرد آهـنیـن اورا ديـداكبـر جـلالـدين اور را پیـش اورنگ شـاه زار گریست شاه از کشتنش گذشته و بزیست زدعلم همجو آفتاب منير شیخ باباعمر جودر کشمیر که بر افراخته لوای پدر۱٤ -سر ارشاد و شد بجای یدر از این رومیتوان گفت که بعلاوه افکار عرفانی این مثنوی نیز از

لحاظ سیاسی اهمیت تاریخی دارد۔

خواشي: ا - - تاريخ كبير جلدا از حاجي غلام محي الدين مسكين ۲- کشیر جلداا از جی۔ ایم دی۔ صوفی ۳۔ همان ماخذ ص٤٨١ ٤۔۔ ہمان ماخذ ص٤٨٠ / کشمیر میں فارسی ادب کی تاریخ از عبد القادر سرورى ص ٢٣١/ تذكره شعر اى كشمير جلد ١ از حسام الدين راشدی ص ۱۳۷ ۲- - همان ماخذ ص ۱۳۷/ کشمیرجلد ۱۱ از جی - ایم - دی - صوفی ص٤٨٠ ۷۔ تاریخ حسن جلد ۱۷ از غلام حسن شاہ کھویھامی ص٤٤٪ تاريخ کبير ص ۸۔ ۔ تذکرہ شعر ای کشمیر ص۱۳۷ ٩- غوثيه قلمي نسخه از ملًّا بهاؤ الدين متو صا (ب) ۱۰ - همان ماخذ ص 11 - همان ماخذ ص۳۹ ۱۲ - همان ماخذ ص۸۸ ۱۳ - همان ماخذ ص٥٥ (ب) - ٥١ ۱٤ - همان ماخذ ص ۲۸ - ۲۸ (ب)

☆☆☆

وفيسر ڈاکٹر سيدہ فليجہ زھرا کا ، صدر شعبه فارسی، لاہورکالج ، ائےخواتین یو نیور ٹی،لاہور

کشمیرکی. ریخ سازرز میهمتنوی: شاهنامه شمیر

خلاصه:

 سے ندصرف استفادہ کیا بلکہ اس کے فروغ کیلئے بھی کوشش جاری رکھیں۔ ان کے دور میں فارسی ز بن ساکنین ، صغیر کے در میان اتن گسترش اور فروغ حاصل کر چکی تھی کہ انہوں نے تمام جغرافیائی ، قومی اور حتی ندہبی روایت کو بھی تہ و بلاکر کے رکھ د یہ تھا۔ یہاں ۔ کہ ہر کس و ، کس کی بیکوشش ہوتی تھی کہ اپنے خان ان کی ارزش و مقام اور حتی اپنی قوم کی سربلندی کے حصول کے لئے فارسی ز بن سیکھے اور اس ز بن میں تکلم کی سعی کرے۔ اس دور میں فارسی ز بن واد بیات ھندوستان میں بہت حد ۔ رائ کی سعی کرے۔ اس دور میں فارسی ز بن واد بیات ھندوستان میں بہت حد ۔ رائ کہ صحد وستان پی تیور کی خان ان حاکم ہوا جوایان کو اپنا اصلی وطن اور ایا نیوں کو اپنا دو ۔ اور هم ز بن سیمھتے تھے اور ان کی تہذ ۔ و تدن اختیار کر ن اپنے لیے . یہ فخر دو ۔ ور میں فارسی ان حاکم ہوا جوایان کو اپنا اصلی وطن اور ایا نیوں کو اپنا میں موجود ہوتے تھے۔ (بہار "سبب شناسی "، صن 3350 ) ۔ یکوں کے در بر میں فارسی بو لیے دو الے صحنفین کی ای . می تعداد موجود تھی ۔ فارسی گوی شعراء اور مشائخ ، می تعداد میں موجود ہوتے تھے۔ حتی کہ ۔ ریخ گواہ ہے کہ اکثر ان کی تعداد این میں ہم عمر در میں موجود ہوتے تھے۔ حتی کہ ۔ ریخ گواہ ہے کہ اکثر ان کی تعداد این میں ہم عمر دشاہوں کے در بروں میں موجود اد یوں کے ۔ ا، ہوتی تھی ۔ ( تفسیل کی میں ہم عمر میں موجود ہوتے تھے۔ دہم کی میں موجود اور این کی تعداد ایو کی تھا ہے ۔ دستی ہم عمر مور این "صن 590

قاری زبن کے نہ صرف ان ، دشاہوں کے در ، ریں فروں حاص کیا بلکہ در ، ری رسمی زبن کی حیثیت سے ہمیشہ اہل علم وفضل کی توجہ کا ، بنی (طاھرہ صدیقی "داستا نسرای فاری درشبہ قارہ" ص:1450) عہدا کبرہی سے (999ھ) کشمیر نہ صرف بلحا ظسیاسی بلکہ تہذیہ ، وتدن کے لحاظ سے تھی صغیر یک و ہند کے عظیم تیوری ، دشاہوں کی تہذیہ ، وتدن کا مظہر بن کہ تھا۔

( آفتاب اصغر "ارمغان کشمیر "،ص:75)ان د شاہوں کے توسط سے فارسی زبن و ادب نے کشمیر میں مکمل شہرت حاصل کر لی۔ کیوں کہ فارس کوشر فاء اینا فتیتی سرمایہ شارکرتے تھے۔اس لئے معاشرے کے مختلف طبقات اس زین کو سکھنے کے لئے سرَ م ہو گئے (محمود ھاشمی "تحول فارسی درشیہ قارہ ،ص:"1) اس میدان میں نہ صرف مسلمان دشاہ بلکہ دوسرے مذاہب کے پیروکار بھی کسی سے پیچے نہیں رہے۔وہ فارسی زین میں تکلم اور فارسی میں درس و تر ریس کو اپنے لئے 🔹 فخر سمجھتے تھے۔ شاہان سرز مین ، صغیر نہ صرف شعراء داد ، ء فارس کو قدر کی نگاہ سے دیکھتے تھے بلکه خودبھی فارسی زین میں شعر کہا کرتے تھے۔فردوسی، جافظ، سعدی اورمولا • کا کلام يبان ن ن زده عام تقاليكن ا يسترابيا تقاجس كے كلام كوخاص اہميت حاصل تقى وہ عظيم شخصيت فردوسي توسى كيتفى كيرجسكا شاهنامه ايسي ابميت كا حامل تفاكيدا كبري دشاه نے ا معر کے کے دوران ابوالفضل کولکھا کہ دوران 🤄 سوائے شاہنامہ فردوسی کے کسی اور کتاب کو نہ پڑھا جائے اسی طرح یہ حکمران ایا نی دشاہوں کی ما شاهنامه يهضاور نسك عاشق تھے۔ عبداللدخان اسحاق زائي احمد شاهابه الى كاسيه سالا رتعاجيه فاتح تشمير كالقب سجو تشمير میں اپنی مضبوط حکومت کے قیام کے بعد کا بل لوٹ آ اور عبداللدخان کو جک کا بلی کشمیر میں اس کا جانشین قرار <sub>س</sub>ے ( <sup>-</sup> ریخ افغا<sup>ن -</sup> ن 164 / 1 ) چند سال کے بعد ہی وہ "سکھ جیون مل کھتری" سے دشمنی و بنہ و بل یہ " آیا درمعاملہ اس حد مع اکبر سکھ جیون 1167 ھ میں عبداللہ خان کو چک اوراس کے دو بیٹوں کو آل کر کے خود شمیر کاجا کم بن کے ۔سکھ جیون نے اپنی صلح پیند اور عادلانہ روپے سے کشمیر کے تمام

مسلمانوں اور غیرمسلموں کے دلوں یہ بھی حکمرانی کا آغاز کیااور خطے کے حالات كوبهتركيا (غلام على آزاد "` انه عامره"، صص: 116 – 114 ) وچلم دو " ، عادل اور تہذیہ 💿 فتر شخصیت کا مالک تھا۔اس نے "انجمن فارس شعراء کشمیر " کے · م سے ا المجمن تشکیل دیاور لال محرتو فیق جومولوی تو فیق کے • م سے معروف تصان کو ابینے انجمن کا ملک الشعراء مقرر کیااوراسی کے علم کے مطابق محمد توفیق کے علاوہ کچھاد ء،علما اور فضلاء کا ہے ۔ وہ نشکیل دے کرانہیں اس <mark>ت یہ مامور کردی</mark> کہ " شاهنامه کشمیر" کامقدمه فرا بهم کریں۔ پیانجمنُ محمد توفیق ،محد ملی خان متین ،محد جان بيك سامي، رحمت الله بي مقلب نوي، حسن راجه اورعبد الوهاب شاكق مشتمل تھی۔ان میں سے ہرایہ نے استصنیف کے ایہ جھے کی تخلیق کی ذمہ داری قبول ک سکھ جیون کی ہدایہ یہ یہ تمام شعراء ہفتے میں ایہ برجع ہوتے، اپنے اپنے اشعار <sup>\*</sup> سناتے اور صحیح کرتے اور اصلاح کے بعد اسے شاہنا مہ کشمیر کے مجموعے کے لئے منتخب کہا جا" ۔ اس کے بعد سکھ جیون جوخودا ۔ اد ۔ اور ماہر فارس دان تھا وہ اس کی اصلاح اوراشعار کی غلطیوں کی سبھی کر یہ کہ اشعار اور متن اپنی بہترین صورت میں منتخب ہوسکیں ( محمد توفیق" کلیات محمد توفیق شمیری، "ص:64) کھن گشت شاهنامہ های قدیم بود : زہ مقبول طبع سلیم ز - ربخ کشمیر . • . نظیر زهر واقعهکان بود . • • . سخنوریناها بفرمان تو بنظم آیراین درشان تو همچو فردوس يكدين كهثاهنامه كويم بلفظ شين شاهنامه کشمیر جوشاهنامه فر دوی کی تقلیداور پیروی میں لکھا کہ یہ کشمیر کی یہ ریخ اوراس

کے حکمرانوں کی ز<sup>.</sup> گی اوراحوال م<sup>شتم</sup>ل تھا۔اس منظومے کوبے اور کامل صورت میں تخلیق کرنے کے لئے مذکورہ بلاشعراء میں سے ہرا یہ اس ادیبہ مورخ اور شاعر کی اور مشورہ سےاپنے اشعار کی کیچ کرتے تھے۔ اس دور کے معروف ادیب ،شاعراور یں مورخین شاہنامہ شمیر کی تخلیق میں پوری تن دهن سے مصروف ہو گئے۔1170 ھ/ 1762 ء میں سکھ جیون مل احمد شاہ الی کے سبہ سالارنورالدین خان زائی کے ماتھوں کی فتار ہوا۔اور مذکورہ شعرا کی انجمن ین حملے کے ... کالعدم قراری کی اور شاھنامہ کشمیر کا وہ حصہ جولکھا جا چکا تھا اس میں يے زيدہ حصہ ضائع ہو کہ پرخوش قشمتی ساس شاہنا مہکا مختصر حصبہ "ریض الاسلام" جو عبدالو ماب شابق نےلکھا تھا جوکشمیر کے مقامی علماء،فضلا اورصوفماء کی ز<sup>.</sup>گی،تہذیہ وتدن مشتمل تقاد . دزمانه سے پچ کَ په ۱۳ شاهنا مے کا په اور بخش جومولوی محمد توفیق کے زیہ رت مملکت کشمیر کے احوال 🤄 تھااس کا بھی ایہ مختصر سا حصہ محفوظ ره کړ - ( رالدیناحد "ادبیات فارس در کستان، "ص:853) <sup>م</sup> شيخ محد تو فيق 1108 / 1694 م ميں كشمير ميں پيدا ہوااور 1201 ھ/ 1875 م میں وہیں وفات یہ گئے( آرزو " <sup>...</sup> کرہ مجمع العفالیں "،<sup>م</sup>ں:1266) وہ معنی بندی اور مضامین کی تخلیق میں اپنی مثال آپ ر 📲 متحاور خودان کے بقول مثنوی، غزل اور قصائر سرای میں اپنے دور میں نہ روز گارتھے۔ تو فیق نے راجہ جیون مل کی مدحیہ سرائی بھی کی اور اس دوریہ مدحیہ قصا<sup>ر</sup> بھی لکھے۔( راشدی " تکملہ ب<sup>ج</sup>کرہ شعرای كشمير "جْْْْنْ 1170) شاهنامه کشمیر کے دوسرے شاعر 💿 م الدین کا فرز محمد علی خان متین کشمیری

1131 ھ/168 میں کشمیر جیسے . • ینظیر علاقے میں پیدا ہوا۔ وہ ای عرصے • • ب صوبہ دار کی حیثیت سے بھی ذمہ داریں سنجالتے رہے۔ ان میں شعر گوئی کی بہترین صلاحیتیں موجود تھی۔ (افتخار، سید عبد الو ہاب " • • کرہ بینظیر "، ص: 113) ان کی ذمہ داری کشمیر کے حوالے سے • ریخ کی معلومات فراہمی تھی ۔ معروف حقق داکٹر رالدین احمد کے مطابق متین ان سات شعراء میں سے ہے جس کوراجہ جیون نے کشمیر کی متند • ریخ لکھنے کے لئے منتخب کیالیکن اس کے تحریر دہ شاھنا ہے کے اشعار آج ہماری دسترس میں نہیں ۔ متین کا اھ/10 کا م میں سری نگر کشمیر میں وفات پر گئے۔ (صفا" • ریخ او بیات فارسی درایان "، میں 10 جھی ک

راج سکھ جیون نے عبدالو هاب شالی کو بھی شاهنا مہ لکھنے کے لئے منتخب کیا تھا اور اس کے ہر شعر کے . لے ای 'روپیہ کا ا م متعین کیا تھا (سند می "مخزن الغرابی "، 2/ 3 4 0 1)۔ وہ ای زمیندار کے گھرانے سے تعلق ر تھے۔ شاہنا مہ لکھنے کی ذمہ داری ملنے کے بعد سری نگر گئے اور وہاں اس کیا یہ حصے کو تھے۔ شاہنا مہ لکھنے کی ذمہ داری ملنے کے بعد سری نگر گئے اور وہاں اس کیا یہ حصے کو تھے۔ شاہنا مہ لکھنے کی ذمہ داری ملنے کے بعد سری نگر گئے اور وہاں اس کیا یہ حصے کو تھے۔ شاہنا مہ لکھنے کی ذمہ داری ملنے کے بعد سری نگر گئے اور وہاں اس کیا یہ حصے کو تھے۔ شاہنا مہ لکھنے کی ذمہ داری ملنے کے بعد سری نگر گئے اور وہاں اس کی ایہ حصے کو تھے۔ شاہنا مہ لکھنے کی دمہ داری ملنے کے بعد سری نگر گئے اور وہاں اس کی ایہ حصے کا تھے۔ شاہنا مہ لکھنے کی دمہ داری ملنے کے بعد سری نگر گئے اور وہاں اس کی ایہ حصے کا تھے۔ ان وقت " جیون میں تھا۔ ریض الاسلام "صوفیاء، اولیاء اور کشمیری سیّہ وں سے متعلق تھا لیکن افسوس کہ آج اس مثنوی کی صرف دوجلد یں خطی نینے کی صورت میں موجود ہیں۔ جو کشمیر کے صوفیاء کے احوال وآ ، رکی تفصیلات کی وجہ سے موجو دہیں ہیں۔ صفحہ 25 کے ابتدائی اشعار درج ذیل ہیں:۔

دوس خُرکن کے اہم مطا ورج ذیل ہیں:۔ کشمیرکی: ریخ، جغرافیہ کشمیر، ۲۰ نظیروادی کے خوبصورت قدرتی مناظر، ہندوستان اور کشمیر کے راستوں کی تفصیلات، پہاڑوں کی تعداداوران کے ۲۰ م، اولیاء ۲۰ رگ اور علماء کرام، کشمیر میں اسلام کی اشا ، ۱۰ اولیاء کی کرامات کا بیان، کشمیر کے شعراء اور علماو غیرہ ۔ مثنوی کا دوسراڑکن کشمیر میں اسلام کے رکی ابتدا (727 ھ/ 1326 م) ء سے ہوت ہے۔ اس جصے میں شعراء نے کشمیر میں ر ہے۔ حتیٰ کہ یہاں جن صوفیاء کرام کی قبور ہیں ان کے ذکر سے بھی شاعر نے اپنے کلام کومزّین کیا ہے۔(م\_ممسعودی"، ریخ ادبیات فارسی کشمیر "،ص:59) شائق نے مثنوی کی ابتداء ۲۰ اکی حمد وثناء اور رسول اکرم سے کی۔اس نے رسول ک کے معراج کا داقعہ بیان کرتے ہوئے شمیر میں اسلام کے رکی۔ ریخ کوتفصیلا بیان کیا ہے۔اولیاء کشمیر مثلا حضرت شرف الدین ملبل، حضرت امیر کبیر، میر سیدعلی همدانی اوران کے محبوب "ین دو … اور خلفاء حضرت شیخ یعقوب صرفی ، حضرت ... داد خاکی، حضرت حبیب جبی نوشہری اور دوسرے اولیا کے برے میں بھی تفصیلات بیان کی ہیں۔مثنوی میں ضرورت کے مطابق کی صورت میں حکا ت بھی رقم کی گئی ہیں۔مثال کے طوریہ ایہ شخص کے قاتل سیف الدین کا قصہ یوں بیان کیا ہے:۔ , دشاہ نے اپنی عظمندی سے اس امر کا ادراک کیا کہ قاتل جھوٹ بول رہا ہے۔ قاتل کوبلا یاوراس سے کہا اس آ دمی کو کیوں قتل کیا؟ اس نے انکار کیااورخوف کے 🐛 بلا دجہ بولتا رہا یہاں " کہ اس کی کمر سے بندھا جاقو کی ہے۔ اس آ دمی نے کہا میں نے دعوت کے لئے اس جاقو سے اپنے گھر میں مرغی ذبح کی تھی۔ دشاہ نے کسی کو اس کے گھر بھیجاانہوں نے تحقیق کی تو معلوم ہوا کہ نہ اس کے گھر دعوت تھی نہ اس نے کوئی مرغى ذبح كي تقلى \_(م \_م مسعودى" ريخ ادبيات تشمير " م 23) شائق فردوسی طوسی کی ما بیان میں روانی اور کلام میں سلا 🚦 کا قائل تھاوہ انہی نکات کومد ر " ہوئے غازی خان اور میرز امعالی کے درمیان 🗧 کے واقعات کو يوں بيان کر ہے:۔ ملک شمس راداروی پی<u>ش</u> کرد مداوای زخم دل ریش کرد

بیار ا یکشکریی کارزار زر َ بیا ن فزون در شار نه شکر که طوفان یی داد بود ز سر 😨 قدم کوه فولا د بود زهر قومهمراه فوج فوج يودري جوشنده آمديه موج مرزا سامی بیگ بخشی کا بٹر میرزا محمد جان بیگ سر زمین کشمیر کامشہور شاعر تھا۔ (فہرستوارہ کتابہای فارس، 3/1828)۔ سامی کی سکھ جیون لال سے قات کے رے میں یہ شہور ہے کہا یہ دن سکھ جیون نے حافظ شیرازی کی غزل" آپ کے درخشاں چرے سے چمکدار حسین جا کی روشنی" کا جواب اینے در ری شاعروں ے طلب کیا۔ آ چہ اس وقت ··· سامی کو ، وجود ہزار کوشش سکھ جیون سے شرف قات نصیب نہیں ہوا تھالیکن . مسکھ جیون نے اپنے در بری شعراء سے جواب شعر حافظ طلب کیا تو سامی نے بھی اسکواینی جان یہ سی در بر کے بہر ہی سے جواب تجفيجايه سامی شرم وحیا کہ دجہ سے دروازے کے ہر کھڑا ہے وہ لوٹ جائے یا • رآ جائے آپکاکیاتکم ہے۔ اس کا منظوم جواب سن کر سکھ جیون اس سے متاثہ ہوئے بغیر نہ رہ سکااس نے اس سے بلاا اوراینے در ری شعراء میں شامل کیا( پیرغلا م حسن کھو ی "" ریخ حسن "ہں: 141) سکھ جیون نے کشمیر کی" ریخ لکھوانے کے لیے سامی سمیت سات شعرا کوننځې کیا تحااورهرا یه کوا په حصے کامسول بنا په تقالیکن جہاں یہ سامی کی بت ہے اس نے تن تنهاهزارشعر کھے( آفتابرای کھنوی" ریض العارفین" 1 / 298) کشمیر میں ادبیات کے مصنف عبدالقادر سروری لکھتے ہیں .سامی کی رزمیہ کا 🔬 حصبہ

ر 👘 لائبر یی سری نگر میں ہے۔اور قوی امکان ہے کہ تصنیف شاہنا مہ کشمیر کا حصبہ یےاور وہاں کے حکمرانوں کے <sub>ب</sub>رے میں للبیتہ دت. کے <sup>ب</sup> م سے کھی گی ہے۔اور اس ت سے معلوم ہوتا ہے کہ یہ حصبہ هندو دشاہوں کے دور کی " ریخ تھی۔ (عبدالقادر سروری: ۲ ریخ ادبیات فارسی درکشمیر ص۹) وہ شاہ عالم دوم گورگانی کے دورکی سرگذ<sup>ش</sup>ہ ، شاہنامہ فردوسی کی طرز یہ لکھنے میں مشغول تھےکہز کی نےان کا ساتھ بندد ۔ رحت اللد ب متخلص بہ نو ، کے رہے میں زردہ معلومات ہماری دسترس میں نہیں ہیں۔سوائے اس کے کہ دہ سکھ جبون کے مقربین میں سے تھےاور " شاعرهمشیہ " کے عنوان سے راجہ کی هرمخفل میں موجود هوتے۔اسی بناء پراچہ سکھ جیون نے نو کو بھی شاہنامہ شمیر لکھنے والے سات شاعروں میں شامل کردی تھا۔لیکن جوشا ہنامہ د 🕻 د ز مانہ سے محفوظ ر بااس میں اس کے اشعار موجود نہیں ہے۔ صا کلمات محمد توفیق شاہنامہ کشمیر کے ای اور شاعر محمد راجہ کے رے میں لکھتے ہیں کہ "راجہ کا شاربھی ان سات شعراء میں ہو" ہے جنھیں شاہنا مہ شمیر لکھنے کے لیے منتخب کیا کہ بی تھااور بہترین شعر کہنے کی دجہ سے اس کا شارکشمیر کے معروف شعراء میں هو بن تھالیکن اب ان کا ایس بھی شعر موجود نہیں اور موجودہ پی کروں میں بھی ان کا كوئى ذكرموجوذ ہيں۔( محمد توفيق" كليات محمد توفيق تشميري" جن:39) حسن راجہ کے رہے میں سید حسام الدین راشدی لکھتے ہیں:" حسن راجا کشمیری (م 1175 ھ) سکھ جیون کے در برے وابستہ تھے اور منظوم یہ ریخ لکھنے میں محمد توفیق، عبدالوهاب شائق، محد جان بیگ سامی، رحت اللدنو یہ کے رفیق تھے۔

ز ، رائخ کشمیر ، ینظیر بنظم آ یان درشان تو همچو فردوس پکدین که شاهنامه گویم بلفظ متین مرا رتبه آن شخنور کجا ا ، بمیز ان او تنج گوهر کرا ، ولی همت کو در من به شهنامه رسد کار من ان علاء کے کلام سے کسب فیض کے بعد ہم بید دعوی کرنے میں حق بجا ، بیں که ا چہ شاہنامه کشمیرا پنی مکمل صورت میں ہم ، نہیں پہنچا لیکن ان کے محفوظ کلام کو پڑھنے کے بعد اس امر کا از دولگا یجا سکتا ہے کہ ان شعراء نے ایپ تمام ، علم وفضل و کرامت کو استعال کرتے ہوئے راجبہ کھ جیون کے تکم پا یا ایسا شاہنامہ تخلیق کیا جو ا پنی ر اہمیت کے . کشمیر کی رزخین ہی ہیشہ اہم سمجھا جا " رہے گا۔

منابع: الرزو، سراج الدين على خان "مجمع العفائس " بكوشش دكتر ز... النساء خان،مر بتحقيقات فارسى إيان و يستان، اسلام آر دبى ... آفتاب اصغر "ارمغان كشمير "خانه فر هنگ جهاما يان لاهور 1992م آ فتاب اصغر " \* ریخ نویبی فارسی در هندو یک تان "خانه فرهنگ ج: ۱۱ یان ،لاهور 1364 ث آ فآب رای ککھنوی" ریض العارفین " تصحیح سید حسام الدین راشدی، ج:۱،مر · تحقيقات فارس إيان ويكتان، 1982 ش افتخار، سير عبدالوماب " " كره بينظير "الدآ و 1930م برار محد تقى" سك شناسى "ج: 3، امير كبير ، تهران 1370 ش پيرغلام<sup>ح</sup>سن ڪھويي"<sup>\*</sup> ري<sup>خ ح</sup>سن" سري نگرھند 1950 م تفصيلي محمود "روابط هندوايان" تهران 1938 ش راشدى،حسام الدين" تكملة بمكره شعرا ي كشمير "ج:4لاهور 1938 م سند مى، شيخ احمد على خان باشمى " يبكره مخزن الغراس " ج:2، مر متحقيقات فارسي ايان ويكتان، اسلام آرد، 1992م صفا، ذي الله " ريخاد بيات فارسى درا ان "ج: 3، تهران طاهره صديقي " داستانسراي فارس درشبه قاره دردوره تيمورين "،مر بتحقيقات فارسي

ڈاکٹر مش**تاق احمر ً •** ئی، اقبال انسٹی ٹیوٹ آف کلچراینڈ فلاسفی، کشمیر یو نیورسٹی ،سرینگر



## ایک مُطالعه

علامہ محمد اقبالؓ کے فکر وفن پر مولا جلال الدین رومیؓ کے اشات یں بی سی سالامی د میں اقلیم شعر وفکر میں روش خیالی اور رجائیت کے دونہا یہ پُر جوش اور انقلاب آفریں عکم . دار مولا · رومی اور علامہ اقبال کی صورت میں یں طور پر آتے ہیں ۔ مولا · رومی کے متعلق علامہ اقبال ابتداء سے اپن اردواور فارسی کلام میں اس سرطب اللّسان آتے ہیں ۔ چنا نچا پنی اُردواور فارسی میں اقبال کی صورت میں یں طور پر اللّسان آتے ہیں ۔ چنا نچا پنی اُردواور فارسی میں از مولی کی صورت میں یں طور پر اللّ اللّٰ ان آتے ہیں ۔ مولا · رومی کے متعلق علامہ اقبال ابتداء سے اپنے اُردواور فارسی کلام میں رطب اللّسان آتے ہیں ۔ چنا نچا پنی اُردواور فارسی شاعر کی میں اقبال نے رومی کا میں جانتا ہے بابی نظر کی میں اقبال نے رومی کا میں جانتا ہے بلکہ اکثر ان کے آہنگ میں اشعار بھی کہم ہیں ۔ اساء واعلام میں آخضرت صلی اللّٰہ علیہ وسلم کی ذات ای کے بعد کم ویش تقریباً 23 رانہوں نے اُردو میں اور 27 رفارتی میں مولا · رومی کا ذکر کرکیا ہے بلکہ اکثر ان کے آہنگ میں اشعار بھی کہم بیں ۔ اساء واعلام میں آخضرت صلی اللّٰہ علیہ وسلم کی ذات ای کے بعد کم ویش تقریباً 23 رانہوں نے اُردو میں اور 23 رانہوں نے اُردو میں اور 27 رفارتی میں مولا · رومی کا ذکر خیر کیا ہے دانہوں کی تعدد کم ویش تقریباً 23 رانہوں نے اُردو میں اور 27 رفارتی میں مولا · رومی کا ذکر خیر کیا ہے ۔ اپن اُردو میں اور 27 رفارتی میں مولا · رومی کا ذکر خیر کیا ہے ۔ اپن اُردو میں اور 27 رفارتی میں مولا · رومی کا ذکر خیر کیا ہے ۔ اپن اُردو میں اور 27 رفارتی میں مولا · رومی کا ذکر خیر کیا ہے ۔ پن اُردو میں نو میں تقریبا کی تعلیم کر کے وہ پیر رومی سے عصر حاضر کے فتلف میں اپنے آپ کو معنوی طور پر میں دی تعلیم کر کے وہ پیر رومی سے عصر حاضر کے فتلف مساکل کا طل تن اُر کی تعنی میں اُردی بی میں دی تیں ۔ میں میں میں دی تعلیم اُر کے دی تیں میں میں میں دی تیں ہیں دی تعلیم کر میں دی تعلیم میں کی شہوں نے اپنے معروف انگر یہ کی میں میں اُردوں لیمی میں اُردی بی میں میں میں دی تیں دی تا تا ہ

اور Metaphsics in persia." Development of "The Reconstruction of Religious Thought in "Islam" میں کئی حوالوں سے شا<sup>•</sup> ارطر پر بحث کی ہے کے ان میں بیشتر حوالے

تصوف سے متعلق ہیں۔ مولا · جلال الدین محمد ملحی رومی معروف بہ مولوی د نے اسلام کی عظیم المرت شخصیت اور · بغہ روزگار مستی ہیں ۔ ان کی مثنوی حکمت و معرفت کا یہ ایسا مرقع ہے جس میں گہر ہائے حیات اشعار کے صدف میں اس خوبصورتی سے مرّین ہیں کہ طا یعلم جہاں ان سے حقیقت و معرفت کی متاع بے بہا حاصل کر یہ ہے وہیں اسے وہ د وما فیہا کے رازوں سے بھی پوری طرح آگہی دلاتی ہے ۔ مولا · رومی کی ا اد یہ و کیتائی ہیے ہے کہ اُن کے فکروفن میں . ہان وو . ان کا ایہ خوبصورت امتزان ہے۔ ساڑ صیات سوسال کا عرصہ ن رنے کے وجود اُن کی مثنوی پختلف زاویوں سے ساڑ صیات سوسال کا عرصہ ن رنے کے وجود اُن کی مثنوی پختلف زاویوں سے اہل علم وفکر کا کا مجاری دساری ہے۔

دراصل متنوی مولا · رومی اسرار دین اور علم کلام کا مجموعہ ہے۔ اسی لئے اس متنوی کی لا تعداد شرحیں ، یجے اور فرہنگ منظر عام یہ آچکے ہیں ، جن میں سے بعض شرحوں اور " جموں کی اپنی سطح بھی اتنی بلند ہے کہ ان کو : ات خود ادبیاتِ عالیہ میں شار کیا جاسکتا ہے ۔ مولا · رومی کو قرآن ، حد ... ، تفسیر ، فقہ اور عربی زبن وادب یے عبور ومرور حاصل تھا۔ یہی وجہ ہے کہ اُن کی شاعری کے : ...تی ویخیلاتی آہنگ کے پس پر دہ گہرا

کن شور رومی، سوزِ خسرو کن صدق و اخلاصِ سنائی علامہ اقبال بھی : دی طور پا ای اسلامی مفکر وشاعر ہیں ۔ چنانچہ اسلامی فن کاراور دانشور کے .د یہ ایمان کی سلامتی پہلی شق ہوتی ہے ۔ وہ اللہ تعالی پر یقین کامل ر - ہے ۔اس معاطے میں وہ تشکیک کا شکار کہیں نہیں ہو۔ لیکن صا او ایمان فن کار اَ دانشور بھی ہوتہ ہے تو غور وفکر سے وہ اپنا دامن بھی نہیں کھنچتا ہے بلکہ دینی معا ت کوبھی عقل کی کسوٹی پی کھنا اور اس کے ابعاد (Dimensions) سے پیدا ہونے والے بہت سے مضمرات کو عقلی طور پسمجھنا بھی <sup>۲۰</sup> یم حلہ ہوتا ہے۔ اس سلسلے میں بھی علامہ اقبال اپنے مرشد کو بل جبریل میں سالا اِکارواں کا خطاب دے کر یوں نغمہ ہوتے ہیں۔

> تو بھی ہےاسی قافلہ شوق میں اقبال جس قافلہ شوق کا سالا رہے رومی اس عصر کو بھی اس نے دیہے کوئی پیغام؟ کہتے ہیں یہ اغِ رواحرار ہے رومی

علامہ یہاں رومی کواس ب میں ای رہنما کے طور پیش کرتے ہیں۔ دراصل اقبال کے تصور میں دین اسلام کا را ن وکا نئات کے نبر وضبط کا مرحلہ ہے اور بیر و ضبط مذہب کے اعلیٰ اصولوں ہی کی دین ہے جنہیں عقل کی کسوٹی بھی پھا جاسکتا ہے۔لہذا رومی اورا قبال دونوں کے یہاں عقل (Reason) کا ردنہیں ہے بلکہ ان کے ند ی غور دفکر سے ایمان وایقان میں استقامت آ سکتی ہے اور حقیقت حال کا احساس بھی ہوسکتا ہے۔ اپنے انگریز کی خطبات فکر اسلامی کی تشکیل ... میں اقبال اس سلسلے میں ہمیں یوں آ گہی دلاتے ہیں کہ 'مذہبی ز کی کے تین مراحل ہیں۔ ان تین مراحل میں مذہب کو فلسفہ اور نفسیات سے گہر اتعلق ہے' ی

علامہ اقبال نے ان تین مراحل کو تی بی وارایمان ، نظر اور دورانکشاف ذات میں بیان کیا ہے۔ دورِ ایمان دین اورشریعت سے تعلق ری ہے۔ دورنظر فلسفہ اور حکمت سے متعلق ہے اور دورِ انکشاف ذات نفسیات اور تصوف سے بحث کر ہے۔ مولا · جلال الدّین رومی نے بھی اپنی تصنیفات میں کئی جگہ اس حقیقت کا احساس دلا یہ ہے کہ ایمان اس کا · منہیں ہے کہ کوئی ا · سے کی طرح ہر چیز قبول کر · جائے اور اسے عقل کی کسوٹی پہ · کی کوشش نہ کرے یعقل ایمان کے تمام مر حلے کو غور وفکر کے بعد تقویہ ، پہنچا تی ہے نہ کہ غیر مذہبی بناتی ہے۔ اس سلسلے میں رومی اپنے ا یہ شعر میں کہتے ہیں۔

ایں محبت ہم نتیجہ دانش ا ۔ کی سنت افہ ، چنین شختی نشست گو \_رومی دینی امور کی پکھ کے لئے غور وفکر کی تنفیب و قرب کے دے کرا یہ ا ن کو اللّٰہ سے لاز وال محبت کی تفہیم کے لئے دانش اور دانشور کی سے میں لے جا چاہتے ہیں۔

علامہ اقبال یفین کو افراد کا سرما یہ تعمیر بھی کہتے ہیں اورا لیی قوت کوملت کی نقد یہ سے عبارت کرتے ہیں ۔ یفین افراد کا سرما یہ تعمیر ملت ہے یہی قوت ہے جو صورت کفنہ یلت ہے لیکن اس یفین میں تحقیق وت بھی شامل ہے۔اس طرح علامہ اقبال اور مولان رومی دونوں کے یہاں سیاحساس پہ جات ہے کہ آ ایمان فکر سے عاری ہوتو چھر اس میں استقلال محال ہےاورکوئی بھی تیز وتندروا سے اپنے ساتھ بہالے سکتی ہے لہٰذاغور وفکر ایمان کی قوت ہے نہ کہ تشکیک کی دجہ ۔مثنوی رومی دفتر سوم میں یہی حقیقت یوں اُحاَ کی گھی ہے۔ علم جو نے یقین بشد ال واں یقیں جو کے دیش واعیاں مولا · رومی مشاہدے (Observation) یہ زورد بے کرا سے مذہب کا اصلی مقصد بھی بتاتے ہیںاور عرفان وحقیقت کی کلید بھی قرار دیتے ہیں۔ جاوین مهرمیں علامہا قبال کا فکری سفر مولان رومی کی معتّبت ہی میں نہیں بلکہ اُن کی رہبری میں طے ہوتا ہےاور لآن بتعلق علامہا قبال کےافکار میں ای مضبوط حوالے کاروپ دھاریت ہے۔ یوں علامہ مولا سے ابنے فیض کرتے ہوئے سفر حیات مکمل کرتے ہیں۔ دراصل''جاوین مہ'' میں علامہا قبال نے روح رومی سے رجوع کیا ہے اور وہ روح اقبال کوالابسلطان کے مفہوم سے آشنا کرتی ہے جس کا مغز ہے کہ علم کی قوت سے ا ن جہان چارسو کے اختیار ۲۰ کا اہل ہوت ہے اور اس کی اپنی پوشیدہ صلا 🖫 بھی اُبجر کرسامنے آتی ہیں ۔ وہ پھر مادّی قدروں کی پیچان میں مصروف ہوکر روحانی قدروں سے بھی آشناہوت ہے۔ گویلما ن میں جان پیدا کرتا ہےاور عالم کا ئنات کو اسيركرنيكا به مو ب-اس ميں ايمان وايقان يكو كي حرف نہيں آ به كيو قرآن بھی ہمیں اسی کی تعلیم دیتا ہے کہ که د میں جو آپ کا حصبہ ہےاس سے مت تجول جاؤ۔ مثلاً رومی بھی اقبال کی روح کی تبیت

کرتے ہوئے اسے یوں گو ہوتے ہیں ۔ گفت اَ سلطان ، " ا آ ی ۔ می تواں افلاک را از ہم شکست . ش " عریں شود ایں کا نئات شویہ از دامانِ خود َ دِ جہات در وجود او نہ کم بینی ، نہ بیش ذویش رابینی ازد، اورا زخویش فکتۂ الّا بسلطان ی دگیر ورنہ چوں مور وملخ درگل بمیر س

لیحنی علامہ سے مولان نے فرما یکہ اَ سلطان (طاقت) تیرے ہاتھ آجائے تو توافلاک کی بلندیوں یہ پہنچ یہ ہو یعنی افلاک کو کھلان کر آپ آ گے نگل یہ ہو۔ دراصل اس شعر کا مضمون قرآن حکیم کی اس آی یہ سے لیا یہ ہے جس میں اللہ تعالیٰ فرما یہ ہے'' اے جنوں ادرا نوں کے وہ اَ تم سے ہو سکے تو آسمانوں اور زمین کے کناروں سے نگل جاوَ( ) تم نہیں نگل سکو گے سلطان یعنی طاقت کے بغیر۔ (سورہ الرحن) یہاں یہ طاقت جسمانی نہیں بلکہ روحانی ہے جو ای ا ن میں عشق رسول محتر م گی و یہ پیدا ہوتی ہے۔ دوسرے شعر کا مفہوم یہ ہے کہ گھہر اور مجاہدہ کر یہاں یہ کہ یہ کا نکات تیرے سامنے بے یہ دہ ہوجائے اور اپنے دامن سے اطراف کی دجھاڑ ڈالے یعنی مجاہدہ اور محنت شاقہ ہے آپ ایسے مقام ، رسائی حاصل کر ، ہو جہاں پکائن کی زمانی اور مکانی حدود و قیود ختم ہوجا گی اور کائن ت کی حقیقت تم پوری طرح آ شکار ہو جائے گی ۔ اور . کائنات کے تبید تیرے سامنے کھل جا گو تو تجتیج معلوم ہوگا کہ زمان و مکان کی قیود تحض تیری کا فر . تھا۔ آ ، ی شعر کا مطلب ہی ہے کہ الا بسلطان کی ر ی رمز کو در کھ در نہ کھیوں اور کیڑوں کی طرح مٹی یکچڑ میں ہی مرجا۔ در اصل اس شعر میں مذکورہ بلا آ . ، قرآنی کی طرف اشارہ ہے جس کا " جمہ مرجا۔ در اصل اس شعر میں مذکورہ بلا آ . ، قرآنی کی طرف اشارہ ہے جس کا " جمہ مرجا۔ در اصل اس شعر میں مذکورہ بلا آ . ، قرآنی کی طرف اشارہ ہے جس کا " جمہ مرجا۔ در اصل اس شعر میں مذکورہ بلا آ . ، قرآنی کی طرف اشارہ ہے جس کا " جمہ مرجا۔ در اصل اس شعر میں مذکورہ بلا آ . ، قرآنی کی طرف اشارہ ہے جس کا " جمہ اور عارف کے نقطہ اور طریق کار داہداف میں مما ثلت دامتیاز کورومی کے الفاظ میں یوں بیان کرتے ہیں: مشاہد سے میں سرز دہوتی ہے ۔ فطرت کا علی یعنی ازرو نے سائنس مشاہدہ نو ہمیں حقیقت مطلقہ کے کردار سے قر . ، ر ، سے اور یوں اس مشاہدہ ز یہ مہری بھیرت کے لئے ہمارا ان رونی ادر اک تیز " کر دیتا ہے ۔ ز یہ میں کن ہوں کا ہو کہ ہوں کا در اونی اور کی تھی ہوں این میں مشاہدہ نہ دہ میں سرز دہوتی ہے ۔ فطرت کاعلمی یعنی از رو نے سائنس مشاہدہ نو ہمیں حقیقت مطلقہ کے کردار سے قر . ، ر ، ہوں کا در ای تیز ۔ کر دیتا ہے ۔

رہاصوفی ،سواس کی تلاش وطلب کی یہ جمانی مولا کر دم نے اپنے ا قطع میں جس خوبی سے کی ہے،اس کا تقاضا ہے کہ میں اسے تمام و کمال آپ کے سامنے پیش کردوں۔ چنانچہ مولا کن فرماتے ہیں۔ دفتر صوفی سواد وحرف نیست . دل اسپید ہمچوں . ف نیست زادِ دانش مند؟ آ، ر قلم زادِ صوفی چیست؟ آ، ر قدم تهم چو صیادے سوئے آشکار شد گام آ ہو دی . آ، ر شد چند گاہش گام آہو در خوا ، بعد از ال خود • ف آہو رہبر ، رفتن ی منزل . بوے • ف بہتر از صد منزل گام وطواف

دراصل علم ی جبتو جس رب میں بھی کی جائے ، عبادت ، پی کی ای شکل ہے اور اس لئے فطرت کاعلمی مشاہدہ بھی کچھ و سیا ہی عمل ہے جیسے حقیقت کی طلب میں صوفی کا سلوک وعرفان کی منزلیں طے کر · ۔ اس میں کوئی شک نہیں کہ بحا ، موجودہ اس کی نگا ہیں گام آ ہو پہ ہیں ، لہذا اس کا جاد ہ طلب بھی محدود ہے لیکن اس کی تشنگی علم اسے بہت جلد اس مقام پہ لے جائے گی جہاں گام آ ہو کی بجائے · ف آ ہو اس کی رہبر کی کر ے گا۔ اسے اُس کو عالم فطرت پر مز یفلہ حاصل ہوگا۔ اب اَ بھیرت کا دامن طاقت دقوت سے خالی ہے تو اس سے اخلاق و عادات میں تو سر بلند کی پیدا ہو جائے گی لیکن اس طرح نہیں ہوگا تو لیک میں ز ، ہو جاو یہ تک ن ن ، درکھی جا سے دیو ہو تا س سے محالی ہو تا ہے تو اس سے اخلاق و عادات میں تو سر بلند کی پیدا ہو جائے گی لیکن اس ہمارے لئے دونوں کا امتران خضرور کی ہے ۔ کہ عالم ا ب صلح یکی میں علامہ اقبال نے مولا ، روی کے اس شعر کا حوالہ پیش کیا ہے کہ یہ خطبات ہی میں علامہ اقبال نے مولا ، روی کے اس شعر کا حوالہ پیش کیا ہے کہ یہ علم حق در علم صوفی گم شود ایں تحن کے ور مردم شود کھی ایں تو یہ ہے ہے ہے ہے ایں حقیقت کو بھی مد رکھنا چا ہے کہ مر یہ ہندی اور بیر روی دونوں اپنی تخلیقی نوعیت میں سوز دروں پر جمد زور دیت آتے ہیں ۔ اسی : د پر علامہ اقبال کوابوعلی سینا ایں لئے وہ بھول ایں کہ موجا ۔ تما جبر مولا ، روی ایپنی نے بہ و ایو تکی سین ایں لئے وہ بھول ایں کہ موجا ۔ تما جبر مولا ، روی ایپنی نے بہ و ایس کے میں ایس کے میں ایں کہ موجا ۔ تما جبر مولا ، روی ایپنی نے بہ و ۔ ان کے یہ تمان کہ موجو ایں تما ہو تے آتے ہیں ۔ میں موجو کہ تما ہو تے آتے ہیں ۔ اسی نے خوبل میں کہ موجا ۔ تما جبر مولا ، روی ایپ : بہ و ۔ ان کے یہ محقیقت دم مرفت کے رموز ۔ آشا ہو تی آتے ہیں ۔ علامہ ایں سلسلے میں ایں کہ میں ایں ۔ محقیقت دم مرفت کے رموز ۔ آشا ہو تی آتے ہیں ۔ علامہ ایں سلسلے میں ایں کہ میں ایں ۔ دم تو ایں ۔ تم توں ایں ۔ دم توں یہ دم توں ایں ۔ دم توں یہ دم توں یہ دم توں یہ دم توں یہ دو ۔ دم توں یہ دم توں یہ ۔ دم توں یہ دم توں یہ دم توں یہ دوں یہ دوں یہ دم توں یہ ۔ دم توں یہ دم توں یہ دم توں یہ دوں یہ دم توں یہ دم توں یہ دوں یہ دو

لیعنی علامہ ستقبل کےروبہروہوکر ` ادنو سے تلقین کرتے ہیں کہ آپ میرے پیررومی کو راستے کارفیق بنائے کہ تھےاللدشق یعنی سوز دگدازی کردے۔ کیو رومی وہ مردحق ہے جومغز کو حصلکے سے پہچا ہیں ۔اُن کا یور و یہ کی گلی میں مضبوطی سے یہ یہ ہے یعنی وہ محرم اسرار دو 🐘 ہیں اور حق و طل کی تمیز سے یوری طرح آشناہی۔ لوگوں نے حضرت پیررومی کی مثنوی کی شرح کی لیکن اُن کو یعنی رومی کونہیں دیکھا یعنی أسراز سے واقف نہ ہوئے جو دہ اُن پہ منکشف کر · جاہتے تھے۔ وہ کون تھا، کہا تھا، کہاں تھااس کا مقام فقر کہا تھا اور اس سے فیض س طرح حاصل كر ب- (اس سے لوگ واقف رہے) اُس مثنوی کے معنی ہم سے اسی طرح بھاگ گئے ہیں جس طرح کہ ہم سیہر ن بھا ۔ یہ سے بعنی ہم رومی کی مثنوی کی معنی کی تہہ تا سہیں پہنچا وراس کی مثنوی کے ان رجو رموز داسرار ہیں اُن سے داقف نہیں ہو سکے۔ ہم نے رومی کے کلام سے تن کا رقص سیکھ لیا اور آنکھوں کوجان کے قص سے ہی رکھا یعنی بندركها-تن كارقص مثى كوَ دش ميں لا" بادرجان كارقص افلاك كوتہہ ويلاكرديتا ہے۔ روح کے رقص سے علم وحکمت ہاتھ آتی ہے، زمین وآ سان بھی ہاتھ آتے ہیں۔ (رقص روح سےصا بر رقص زمان ومکان یہ حاوی ہوجا" ہے)۔ اروح کے رقص سے ایہ شخص حضرت موٹی کلیم اللہ کا 🗧 ہو حاصل کر 🚬 ہے اور 🗞 ملت اس سے ای عظیم ملک کی وارث بن جاتی ہے ( کیو اس رقص سے اس میں تکے فیض آجاتے ہیں)

🖈 روح کارقص سیھنا آسان نہیں ہےاور غیر حق کوجلا 🗧 سان نہیں ہے۔ 🚬 🕆 ا ن کا جگر حرص اورغم کی آگ میں جلتار ہے گا تیج سا ہے بیٹر دوح رقص میں نہیں آئے گی (یعنی یہ رقص تو ان شخصات میں پیدا ہوتی ہے جو علائق د سے یک دصاف ہوجاتے ہیں۔ 🖈 🔹 غم،دلگیری ہے ایمان کی کمزوری ہے۔اےجوان غمآ دھا بڑھا یہ (یعنی د ومافيها كاغم، د ستى كاغم) ای تو پہنچا ہے کہ حرص عہد حاضر کا فقر ہے۔ میں تو اس کا غلام ہوں جوخود 👷 قاہر بے یعنی عہد حاضر کے لوگ حرص کے غلام ہونے کی وجہ سے مختاج ہیں جاہے کتنے دو 🔹 مندادرکسی بھی عہدے 🚬 آجمان کیوں نہ ہوں۔ بندہ تو وہ ہے جوانیے حرص قابو یہ ہے۔ اے میری بے قرار جان کی تسکین (یعنی اے میرے 📩 ) توا کر وج کے رقص یے نصیب حاصل کرلے تو پھر میں تجھے دین مصطفیٰ صلی اللہ علیہ وسلم سے واقف کراؤں گا۔ میں قبر کے ا<sup>•</sup> ربھی تیرے لئے دعا گورہوں گا (اور پدر ہے کہ رقص حان عشق الہی سے نصیب ہوت ہے عشق مصطفاً میں سوختہ ہوجانے سے بیہ ہاتھ أحات ہے) دراصل علامہ اقبال نے بہت سارے اسلامی 🚬 تے کے سلسلے میں مولا • رومی سے ا · واستفادہ کیا ہے یہاں ۔ کہ ان کا تصور خودی بھی دراصل مولا · رومی کا رہیں مت ہے۔ اس سلسلے میں خلیفہ عبد الحکیم کہتے ہیں کہ 'اقبال کا یہ پخودی جوا قبال کے کمال کی دجہ سے اس کا اینا بن کی ہے، اس کے نہ یہ دی تصورات بھی رومی کے باں ملتے

بیں۔ عاصم صوفیاء نے فنااور یک پر زورد بناعین دین بنالیا تھا، رومی نے اس کو بقا کے ہیمیں ل دی۔ آ چہ سیسیح ہے کہ ہر تق کے لئے کہلی حا ۔ کوفنا کر ب<sup>\*</sup> ہے لیکن مقصود بقااورار تقا رومی کے ہاں بھی خودی کا استحکام لا زمی ہے اور اس کا طر قوت تسخیر میں اضافہ کر ہے۔ بچر عیسی ضوف نے "ک حاجات کو ' ارسی کا ذریع قرار د تقا۔ رومی کہتا ہے کہ نہیں حا ۔ تو مصدر وجود اور منبع بہبود ہے۔ ہاں بی ضرور دیکھنا تقا۔ رومی کہتا ہے کہ نہیں حا ۔ تو مصدر وجود اور منبع بہبود ہے۔ ہاں بی ضرور دیکھنا چاہئیں ۔ رومی کی تلقین اس . تو مصدر وجود اور منبع بہبود ہے۔ ہاں بی ضرور دیکھنا چاہئیں ۔ رومی کی تلقین اس . رے میں بیہ ہے کہ ۔ چاہئیں ۔ رومی کی تلقین اس . رے میں سی ہے کہ ۔ مثنوی میں اس مصرع کی تشریح میں مولا ، روم لکھتے ہیں کہ ' انے زمین وآ سان بھی میں خیری بیدا کئے بلکہ کسی حا . ۔ ہی سے پیدا کئے ہیں۔ ' گی عبث نہیں پیدا کئے بلکہ کسی حا . ۔ ہی سے پیدا کئے ہیں۔ ' گی میں ورسول محوالے سے پیش کرنے کے علاوہ اسرار خودی میں 'در بیان اینکہ حیا ہے خودی اور تخلیق وتو لیہ مقاصدا ۔ '' کے عنوان کے توں بیان کیا ہے اینکہ حیا ہے خودی اور تخلیق دوتر اور ایتا از مدیا ۔ ز گانی را بقا از مدعا ۔

فطرت ہر شئے امین آرزو ۔ از تمنا رقص دل درسینہ ہا سینہ ہا از <sup>و</sup>ب او آئینہ ہا <sup>9</sup> اسی طرح رومی اورا قبال کے یہاں تقد یہتی سے یکی مماثلت پکی جاتی ہے۔

صوفی ہو یہ ملا ، متکلم ہو یحیم، نے جبر کا عقیدہ . و دین اور . وحکمت بنار کھاتھا صوفی ہو یہ ملا ، متکلم ہو یحیم، نے جبر کا عقیدہ . و دین اور . وحکمت بنار کھاتھا اور اس طرح تقد یکا یہ غلط مفہوم قائم کرر کھاتھا کہ جو کچھ ہونے والا ہے وہ از ل سے متعین ہے یعنی زاہد کا زہد اور زکی رو کی مختسب کا اختساب اور چور کی چوری وغیرہ مضی الہی سے سرز دہوتی ہے۔

مولا · رومی اس سلسلے میں ای لطیف استدلال کرتے ہیں کہ جبر کا مسلہ تو کتے کو بھی معلوم ہے کیو کتے کو بھی کوئی پھر مار : ہے تو اسے چوٹ اُس پھر سے لگتی ہے لیکن وہ پھر کو کاٹنے نہیں دوڑ : اس لئے کہ وہ جا ہے کہ پھر مجبور ہے ، مار نے والا محتار ہے ، اس سے لہ . : چاہئے اس لئے وہ پھر مار نے والے کے پیچھے دوڑ : ہے۔ فلہ مولا · رومی جبر کو سمجھ کر اختیار حاصل کرتے ہیں۔ ان کے مطابق قطرہ صدف میں بند ہو کر ہی گوہر : : ہے۔ اس سلسلے میں وہ فرماتے ہیں کہ اختیار و جبر ایشاں د ا ، قطرہ ہا از رصد فہا د ا ، علامہ اقبال بھی ، ٹی شدت سے ان کی خودی میں اختیار کے قائل ہیں۔ اس سلسلے میں وہ بھی مؤ ، طور یہ خطبات کے علاوہ اُردو وفارت کلام میں کئی جگہوں یا اس تقد

(ارمغانِ حجاز)

حیران کن صورت حال ہے کہ مشرق کے .خلاف مغرب نے مولان رومی کو نے سرے سے در یفت کرنے کا بیڑا اٹھا یہ جاور یہ یعی ا یہ بین حقیقت ہے کہ مشرقی دانشوروں میں علامہ اقبال ہی نے عصر حاضر میں مطالعہ رومی کی تح یہ کا مضابطہ آغاز کیا۔ اس سلسلے میں ڈاکٹر سید محمد عبر اللہ یجاطور پر لکھتے ہیں: . . . . زمانہ میں مطالعہ رومی کی تح یہ کا نقطہ مروج اقبال کا تجزیبہ منتوی ہے ۔ اس سلسلے میں اقبال کے مطالعہ رومی کا امتیازی وصف ہے ہے کہ انہوں نے منتوی کو تحض مطالعہ کہ کہ ایتیازی وصف ہے ہے کہ انہوں نے منتوی کو تحض مطالعہ کی کتاب سے اثباتی فکر وعمل کی کتاب میں وحال نہیں بلکہ کن اور فکر کی وہ تعمیر ہے جس کے سہارے اس نام ام وحال نہیں بلکہ کن اور فکر کی وہ تعمیر ہے جس کے سہارے اس نام ام ان صرف ذات اور اس سیمی آئری وہ تعمیر ہے جس کے سہارے اس نام ام ان صرف ذات اور اس سیمی آئر ہو تو ایس کی تعود کی او ہوں معود کی کی صرمات اور اس سے میں آئی تھی آئی ہی کہ نوعی اور اجتماعی ارتفاء

علامہ نے مولان رومی سے نہ صرف خود ہی استفادہ کیا بلکہ د. ین فکر رومی کی : ید بھی رکھی ۔ دراصل انہی کے زیا شرومی کے مطالعہ وتجزیبہ کی تحریہ کو مغرب میں فر وغ عام حاصل ہوا نے لکسن ، وغیرہ مستشرقین نے اس سلسلے میں مغربی د میں کلیدی کر دارا دا کیا ۔ چنا نچہ ۲۰۰۷ء کو عالمی پیانے پر دومی کا سال قرار دیے یا اور اس طرح مشرق و مغرب میں مولان رومی کی تفہیم وتعبیر کا یہ امریکہ کے مختلف شہروں میں ان کے · م یہ ادارےاورا کا دمیاں قائم ہور ہی ہیں اور اس طرح رومی کومغربی د میں فکری اور ملی سطح یہ یں یہ بن ادبی شخصیت کی حیثیت حاصل ہورہی ہے۔مشرقی زینوں کےعلاوہ اب مغرب کی بہت سی زینوں میں اُن کے فکروفن کے <sup>ی</sup> اجم اور تفاہیم منظر عام ی<sup>5</sup> رہے ہیں۔مولا<sup>،</sup> رومی کے دور سے لے کر آج سانی تاریخ سن خطوفانوں سے دوجار ہوئی ، ز س کے اُن گنت مظاہر یخ اور مٹے۔ایسی صورتحال میں علامہا قبال جیسےا یہ فرد کا مولا<sup>•</sup> رومی کے شعور سے رابطہاور مکالمہاوررومی کے شعور کی قیادت میں ا نی تہذیب کے نشتہ اور عصر حاضر کا دشوار گذارسفر ہماری فکری اور تخلیقی روایہ یہ کا انوکھا اور نہایہ یہ منفر دواقعہ ہے۔لہذا آج کل کے دور میں ا کسی ا ن کورومی جیسے ، بغد کا کلام و پیام سمجھنا ہے تو اسے چاہئے کہ وہ پہلے رومی کی تعلیمات کا بغور مطالعہ کرےاور پھرعلا مہ محمدا قبال کا ایہ غیر جانبدارا نه مطالعه کرے ۔ دراصل عصر حاضر کی مقتضبات کے مطابق مولان رومی علامہ اقبال کی زبن سے گویہ ہوتے ہیں اور عصری زب گی کے دشوار گذار سفر میں قرآن حکیم اورسیرت سرورعالم صلی الله علیہ وسلم کی روشنی میں ہماری رہنمائی کا بہترین فریضہ ا ديتے ہیں۔ بلاشبه عصر حاضر میں رومی کا خلیفہ علامہ اقبال کوقر اردیہ جاسکتا ہے جوخالص اسلامی پر حیات کے مطابق اپنے کلام و پیام میں تصوف وفلسفہ کا ایہ تجر کتا ہوا شعله عالم ا کے سامنے پیش کرتے ہیں۔ اپنے آ<sup>•</sup> ی مجموعہ کلام'' ارمغان حجاز''میں علامہا قبال اسی لئے اپنے آپ کو دور حاضر کے رومی قرار دیتے ہوئے کہتے ہں کیر د

چو رومی در حرم دادم اذال من

از و آموختم اسرارِ جال من به دورِ فتنه عصر کهن ، او به دورِ فتنه عصرِ روال ، من <sup>Tل</sup>

لیعنی میں نے مولا · جلال الدین رومیؓ کی طرح حرم (کعبہ) میں اذان دے دی۔ میں نے اُن سے ز · گی کے جید سیکھے ۔ یعنی عہد حاضر کے مسلمانوں کو اسلام سے آشنا کیا ۔جس طرح پانے زمانے کے فتنوں کا مقابلہ حضرت رومیؓ کرتے تھے اُسی طرح آج کے فتنوں کا مقابلہ میں کرر ماہوں ۔

اس لیے معروف فارس شاعر حمید عرفانی'' رومی وا قبال'' کے عنوان سے اپنے چندا شعار میں فرماتے ہیں کہ <sub>ب</sub>

## حوالے وحوانتی: ۱- علامہ اقبال کے ڈاکٹریٹ کانتخفیقی مقالہ The Development of " ا- علامہ اقبال کے ڈاکٹریٹ کانتخفیقی مقالہ Metaphysics in Persia" '' میں جو نیزیٹ میر حسن الدین نے اُنہی کی اجازت کے بعد 'نفلسفہ مجم ان کے ایس عزیٰ میر حسن الدین نے اُنہی کی اجازت کے بعد 'نفلسفہ مجم کی این میں شائع ہو چکے ہیں۔

"The Reconstruction of Religious thought in "In the reconstruction of Religious thought in " المات خطبات بي جوانهوں نے 1924ء - 1928ء " لا ہور ، علی مات خطبات بي جوانهوں نے 1924ء - 1928ء " لا ہور ، علی محمد معرود وغیرہ میں اعلیٰ علمی حلقوں کے سامنے پش کئے تصر ان خطبات میں انہوں نے دین اسلام کوفلسفیانہ ، منطقیا نہ اور خالص علمی نقط کے سے پش میں انہوں نے دین اسلام کوفلسفیانہ ، منطقیا نہ اور خالص علمی نقط کے سے پش میں انہوں نے دین اسلام کوفلسفیانہ ، منطقیا نہ اور خالص علمی نقط کے سے پش میں انہوں نے دین اسلام کوفلسفیانہ ، منطقیا نہ اور خالص علمی نقط کے سے پش میں انہوں نے دین اسلام کوفلسفیانہ ، منطقیا نہ اور خالص علمی نقط کے سے پش میں انہوں نے دین اسلام کوفلسفیانہ ، منطقیا نہ اور خالص علمی نقط کے سے پش میں نہوں نے دین اسلام کوفلسفیانہ ، منطقیا نہ منطقیا نہ منطق کے میں نہ میں کہ میں منظر مام ہولی کی ہی میں شروع کیا تھا اور ۔ لآ \* 1958ء میں '' . م اقبال' لا ہور سے پہلی ۔ ریڈ دنشکیل ۔ یہ النہیات اسلامیہ کے مسلم اعلام' ۔ (اقبال انسٹی چیو نے ، شمیر یونیور شی سر یکڑ ، ۲۰۰۰ء ، ۲۰

ڈ اکٹر محمد عثمان غنی ، … ایسوسیا … ٭ په وفیسر ، شعبهٔ فارسی ، علی ً ٭ ه مسلم یو نیور شی علی ً ٭ ه

عربوں کی ایان فتح

عرب اور ایان کے مجمی تعلقات راسلام سے بہت پہلے کے ہیں۔ پیخمبر اسلام حضرت محد صلی اللَّہ علیہ وسلم کے زمانے ۔۔۔ جنوبی عرب ساسانی د شاہوں کے تسلط میں تھا۔ عربوں اورایا نیوں کے درمیان کشکش اس وقت شروع ہوئی . سلخمی سردارنعمان بن منذر کوخسرو یہ وزنے قید میں ڈال دیتھا اور الخمی دشاہت کی جگہ . اہ را ۔ حکومت کرنے کا غلط فیصلہ کیا۔اس سے اس کے قلیلے بنو کبرین وائل کےلوگ کھڑک اٹھےاور عربوں اور ساسانیوں کے درمیان 🗧 ہوئی اور ساسانی دشاہ کے دستوں کو ذوقار کے مقام یشکست ہوئی۔ بیقبیلہ ایانی سرحد کا محافظتھا۔ دوسری روایہ یہ ہے کہ عربوں اورایا نیوں کے درمیان پہلی جس ذوقار کے مقام یہوئی جو ۲۰۴۶ء سے ۲۱۱ء تی جاری رہی۔ بخ کا آغاز اس طرح ہوا کہ . بخسرو ویز روم یفوج کشی کرر ماتھا تواہے معلوم ہوا کہ چیرہ کے بدشاہ نعمان بن منذرکے سابہ خوبصورت لڑکی ہے۔ چنانچ خسرویہ ویز نے اس کے س شادی کا یغام بھیجالیکن شاہ نعمان نے اس رشتے کوقبول کرنے سے انکار کردیہ خسرونے اس کی تنبیہ کے لیے فوج تصحنے کا ارادہ کیا۔نعمان کو . 🚬 اس کاعلم ہوا تو وہ بھاگ کر طا شیبانی کے رکی پناہ گاہ میں کے اوراینی پوری دو 📲 اس کے سپر دکر کے خسرویہ ویز کی • مت میں معذرت کے لیے حاضر ہوالیکن خسر و نے قبول نہ کیااور نعمان کوتل کردیہ اور شیبانی ر سے اس کے مال وز انہ کا طلبگار ہوالیکن وہ رضامند نه ہوا۔ چنانچ خسر و نے عربوں اورایا نیوں مشتمل جالیس ہزارافواج کواسکی سرکویی کے لیے روانہ کیا۔ شیبانیوں اورایا نیوں کے درمیان 🗧 چھڑ گئی اور ذوقار کی 🤆 میں خسرویہ ویز کی فوج کے حرب سیا ہیوں نے ایا اینوں سے الگ ہو کرراہ فرارا ختیار

کی۔اس کے نتیج میں شیبانیوں نے ایانی فوجوں کو آسانی سے شکست دے دی اور انہیں موت کے گھاٹا" ردی یہ۔ا جہ یہ ب<sup>ن</sup> مختصر تھی لیکن عربوں پر میراز کھل ک کہ بے بکانہ حملوں سے ایان کی منظم فوج کو شکست دی جاسکتی ہے۔ا

بعث ی کی سلطنت اور دوسری ایان کی ساسانی حکومت ۔ آدهی د پر دومی تحدین چھیں۔ ایر دم کی سلطنت اور دوسری ایان کی ساسانی حکومت ۔ آدهی د پر دومی تمدن چھا یہوا تھااورآ دهمی یا انی۔ دونوں ممالک آپس میں . سر پیکار ہے تھے۔ اس دوران ملک عرب میں جہا ۔ اور " ریکی چھائی ہوئی تھی۔ اسی زمانۂ جاہلیت میں پیغیبر اسلام حضرت محمد حلقات کا رہوااور اس " ریکی جہل میں آفتاب بن کر چیکے۔ قرآن کے پیغام اخوت و محبت نے عربوں کے دلوں سے کینہ و کدورت اور ظلم و . . . یہ دور کر کے انھیں مساوات اور اتحاد کاراستہ دکھا یہ عربی یا سلامی حکومت کے قیام اور اسلام

دین اسلام کی تبلیغ واشا یک کی غرض سے آنخضرت محمد سلالته نے قیصر روم ہول اورایان کے سرکی خسر وی ویکو نمهٔ مبارک لکھا اور انھیں اسلام قبول کرنے کی دعوت دی۔ ہول نے آ چہ اسلام قبول نہیں کیا لیکن انتہا کی عزت و تکریم کے ساتھ خط کو وصول کیا لیکن خسر وی وین نے نمهٔ مبارک کو چاک کر ڈالا اور طاقت اور جاہ و حشمت کے میں چور ہو کر طیش میں آ یا اور یمن کے گور ذان کو تکم دیکہ اس عربی پی فیر کو فنار کر کے ہمارے پی بھیج دو۔ ایا تی دشاہ کی معقول حریک اطلاع. آنخصرت محمد صلالتہ کو ملی تو فرما یکہ اس کی سلطنت بھی پرہ پرہ ہو جائے گی۔ دوسرى طرف ذان نے بھى · مت كى ميں اپنے داروغد بو يد كو تصبح كر خسرو و : - يحكم كى اطلاع دى - آنخضرت محم<sup> صلامة</sup> نے فرما يك خسرو و : رات اپنے ... شيرو يد كے ہاتھوں مارا ي - يدين كر ذان كے ايلچى . واپس لوٹے تو مداين سے بھى خسرو و : بحقل ہونے كى اطلاع . ذان كو پنچ چكى تھى ـ فوراً ہى يمن كے گور . ذان نے بغيركسى يعل اورخون ابد كے اسلام قبول كرليا \_ انخضرت صلعم نے . ذان كو يمن كا گور نقر ركيا كار اس طرح يمن ميں اسلام بہت جلد تھيل ي اورا ي اہم صوبدا يان كے ہاتھ سے نكل . -

خسر و پو یہ کے قتل کے بعد اس کا یہ شیر و یہ تحت پہ بیٹھا لیکن ان رونی جھگڑوں کی دجہ سے عرب اور مسلمانوں کی طرف متوجہ نہ ہوا۔ چند روز کے بعد اس کا بھی قتل ہو یا اور اس کے کمسن یہ ارد شیر کو تحت پہ تھا یہ یہ ایا یانی . نیل شہر . از (شہر یہ ر) نے ارد شیر کو موت کے گھاٹ انہ رکر خود تحت نشین ہو یہ لیکن ارکان سلطنت نے اس کو قتل کر دیا ور کیے بعد دے خسر وسوم اور خسر و پو یہ کے بیٹے جوان شیر تحت نشین ہوئے ۔وہ دونوں بھی قتل کر دیئے گئے اس کے بعد خسر و پو یہ کی بیٹی اور شیر و یہ کی بہن پوران د ، یہ کو تحت پہ تھا یہ اس کے بعد خسر و پو یہ کی بیٹی اور شیر و یہ میں وفات پنی ۔ پوران د ، یہ کو تحت پہ تھا یہ اس کے زمانے میں آخضر یہ صلام نے ۲۲۲ ہ خسر و پو یہ کی چیر سے کھائی فیروز نے حکومت سنجالی لیکن ایہ ماہ کے بعد اس کا بھی مشہور . نیل رستم کے ہاتھوں قتل ہوگئی ۔ آزرمی د ، یہ تحت نشین ہوئی لیکن ایا ان کے مشہور . نیل رستم کے ہاتھوں قتل ہوگئی ۔ آزرمی د ، یہ تحت نشین ہوئی لیکن ایا تان کے مورضین لکھتے ہیں کہ خسرو یو نی نے قتل کے بعد ۲۲۸ء سے ۲۳۲ء ، چارسال کی مدت میں رہ افرادایان کے تخت پہ جلوہ افروز ہوئے اور کیے بعد د ے اخصیں معزول کیا کی وہ قتل کردیئے گئے۔ آ نہ میں خسرو یو وی کا پوتی ذر دسوم جوا یخز میں گمنامی کی ز نگی بسر کررہا تھا سنہ ۲۳۲ ء میں تخت نشین کیا کی ۔ اس نے اپنی ہمت اور شجا ، سے ساسانی حکومت کو متحکم کرنے کی کوشش کی لیکن کا میابی نہ ملی اور اس

۲۳۳۹ء میں آنخضرت صلعم کے وصال کے بعد بیشتر عربی قبائل متحد ہو کر سرَ م جہاد ہو چکے تھے۔ پہلے دوخلفا لیعنی حضرت ابو برصدیق " اور حضرت عمر فاروق ت نے بھی پیغیبر اسلام کے ربنی اور دین اسلام کی تبلیخ واشا ۔ میں نہا ۔ ۔ م جوشی کا ثبوت د ۔ حضرت ابو برصدیق ت نے سندا م ھ میں خلافت کی . گ ڈور سنجالی اور ب سے پہلے فتنہ از ادکو فرو کیا۔ اس کے بعد رومیوں اور اینیوں کو رو کے اور مدافعت کے لیے عربوں کو آمادہ کرلیا۔ اب رومیوں اور اینیوں کے ساتھ مسلمانوں کی لڑا ئیاں شروع ہو ۔ پہلے مرحلے میں حضرت ابو برصدیق ت نے حضرت اسامہ " کی قیادت میں ای انگر رومیوں سے مقابلہ کے لیے ملک شام روانہ کیا تو دوسری کی فتندائلیز کی اور شر سے محفوظ رہے۔ کی فتندائلیز کی اور شر سے محفوظ رہے۔ ن و دسوم کی تخت نشینی کے وقت ساسانی خان ان کے انٹ ر کے تمام اسباب ظاہر ہو چکے تصاور مسلمانوں کو اس کی کمزوری کا پوران از ہ فقا۔ حضرت ابو برصدیق ش نے دوسری ہو چکے تصاد مسلمانوں کو اس کی کمزوری کا پوران از دفقا۔ حضرت ابو برصدیق ش نے دوسری

حضرت خالدین ولیدکواسلامی فوج کاسیہ سالا رمقرر کر کے زیس عراق کی طرف متوجہ ہونے کا حکم دیہ۔ اس میں چھوٹی چھوٹی ریستیں عربوں کی تھیں جن میں سے بیشترا یا نی شہنشاہی کے ماتحت اور بعض ایانی در پر سے گوز مقرر ہو کرآتے تھے اور حکومت كرتے تھے۔خالد بن وليد کے سامنے عراق کا انی صوبہ هیر (موجودہ کویہ یہ )تھا جسے ایان کی سرحد شار کیا جا یتھا۔ در را یان کی جاز یہ سے اس کا گور ہرمز تھا۔خالدین ولید نے ۲۲ سے ۲۳۳ میں ہرمز کے میں یہ پیغام بھیجا کہ وہ اسلام قبول کر لے ین بیدے۔ ہرمزنے بیاطلاع در اِ اِن کودی اورخود فوجیں جمع کر کے بَ کے لیے پیش قدمی کی۔ادھر خالدین ولید کو . اس کی اطلاع ہوئی تو اس نے اینا لشکر نین حصوں میں نقشیم کر کے ایہ حصہ کی سرداری عدمی بن حاتم کو دی ، دوسرا حصبہ قعقاع بن عمرو کے سیرد کیا اور تیسرے حصے کواپنے ماتحت رکھ کر هیر کی جان کہ کوچ کیا۔ این فوج کے قربہ پہنچ کر تیوں سیہ سالارمل گئے۔ بے پہلے خالد بن وليد في ہر مزكوللكارا۔ ہر مزآگ بھا۔ دونوں نے ایہ دوسرے یہ واركيا۔ لآ خالد بن ولید نے اسے زمین یکٹ دیا وراس کے بیڈ بی ڈھراس کا سرتن سے ۱ کرد اوراس کےلیاس اوراسلچہ یہ قبضہ کرلیا۔ یہ دیکھ کرا یانی فوجوں نےمسلمانوں یہ ز. د ... حملہ کیا۔اب مسلمانوں کے نتیوں دستوں نے مل کرا یا نیوں کا ڈٹ کر مقابلہ کها - پچھ ہی دیمیں ایانی میدان چھوڑ کر بھاگ نگلے۔ ایانی فوجیس میدان 🔆 سے بھا گنے نہ یہ اس کے لیے خودا یانی فوجوں کے ایہ جھے نے ایانی عامل کے تکم سے اپنے یہ دُن میں زنچیریں · ج کی تھیں۔اس کے بوجود انھیں بھا · یڈا۔ ای روای<sup>ے</sup> بہ بھی ہے کہ عربوں نے ایانی افواج کے یؤں میں زنچریں ڈالی

تھیں۔ان زنجیروں کی دجہ سے اس لڑائی کا · م · · ذات السلاسل یہ · زنجیر مشہور ہوا یہ

· مدار، ۲۱ ه.

. بستی تسلیم مرز نے در را یان کو مسلمانوں کی آمد کی اطلاع دی تھی۔ چنانچہ ہر مزکی مدد کے لیے ای بہادر . نیل قارن کی قیادت میں بہادر فوجوں کا ا دستدروانہ ہوا۔ راستے میں ہر مزکی شکست خور دہ فوج مل گئی۔ ترہ دم دستے نے ان کی ہمت . مطابق اور ان کو ہمراہ لے کر مسلمانوں سے مقابلے کے لیے آگ . محے نہر کے کنارے دونوں فوجوں کا مقابلہ ہوا۔ اس . بسمیں قارن اور ایان کے دوسرے ب ے سر دارانو شجان اور قباد مارے گئے اور مسلمانوں کو فتح حاصل ہوئی ۔ خالد بن دلید نے رعا یے کو کی اذ یہ پہنچا نے بغیر لوگوں کو . نہی پڑھا دہ کر کے دہاں اسلامی گور مقرر فرماد یے م در داد یہ دولی ہوتی ہے بی ہوتی کے بغیر لوگوں کو . نہی پڑھا دہ کر کے دہاں اسلامی گور نہ قرر

قارن وغیرہ کے مارے جانے کی خبر. در را یان پنجی تو وہاں سنا می چھا ۔ فوراً ہی ا ی لشکر . ارا یہ مشہور شہسوار اعدز کے ساتھ مسلمانوں سے مقابلہ کے لیے روانہ کردی ی یہ لیشکر دارالسلطنت مداین (تیسفون) سے روانہ ہو کر دلجہ کے مقام پہنچا۔ اس کی کمک کے لیے پیچھے سے ا یہ اورز . د یک کر مہن جا دو بیہ کے ساتھ مداین سے روانہ ہوا۔ خالد بن ولید نے بھی دلچہ پنج کرا یا نی لشکر پھلہ کیا۔ ا خون نی بن کے بعدا یا نی لشکر کو شکست فاش حاصل ہو کی اور مسلمان غا ب بس الس : بس بن جادو میدا یانی لشکر کی مدد کے لیے مقام الس بن آن یہ مفرورا یانی فوج اور بہت سے عیسا کی عرب بھی اس کی فوج میں شامل ہو گئے لیکن جادو میداں لشکر عظیم کو مقام لیس چھوڑ کر کسی ضرور کی کام سے مداین کی طرف روا ندہ ہوا۔ خالد بن ولید کو . . مقام الیس میں ا یہ عظیم لشکر کے موجود ہونے کی اطلاع ملی تو خود ہی اس نے الیس کی طرف کو چ کیا اور دونوں فوجوں کے درمیان . جھڑ گئی ۔ این فوج کی طرف سے مالک بن قیس مقابلے کے لیے آگے . موا اور خالد بن ولید کے ہاتھوں مارا ۔ \_ اس . سی میں بھی مسلمان فتح و ت سے ہمکنار ہوئے ۔ میدارد شیر کا زمانہ تھا۔ ۲

ب الليس سے فرا س رالد بن وليد نے جمرہ كا محاصرہ كيا جو كافى طول بكڑا۔ اس محاصر ے سے شہر كے لوگ عا . آ گئے۔ لآ جرہ كا ر عمرو بن معد المسح دوسر بے رؤسا كے ساتھ خالد بن وليد ك مت ميں حاضر ہوا اور اج قبول كر كے سلح كر لى ايانى سردارا درايانى لشكر جو جرہ ميں مقيم تصارد شير كى موت كى قبول كر راہ فرارا ختيارك - جرہ كے اطراف وجوا ب ميں خالد بن وليد نے چھوٹے چھوٹے فوجى دستے روانہ كي - ہرا يہ قبيلہ يہ رايا ليتى نے . نيه يا سلام قبول كيا۔ اس طرح دجلہ ت كے تمام علاقے خالد بن وليد كے ہاتھوں فتح ہو گئے - خالد بن وليد جرہ ميں ، مقيم رہ كرارد کر دكار محمات كا انتظام وا ام فرماتے رہے ۔

فتحار برج ذات العون:

حیرہ سے خالد بن ولید نے ایہ خط ایانی رؤسا کے • م اطا 📲 و فرمانبرداری قبول کرنے کے لیے ارسال کیا۔ اس خط کا نتیجہ یہ نکلا کہا یانیوں نے مقام ا رمیں ایہ عظیم کشکر فراہم کیا اور سابط کے گور شیر زادکواس کشکر کا سیہ سالا ر بنا یہ بہ خالدین ولیداس خبر کوین کرچرہ سے ا رکی طرف روانہ ہوئے۔شیر زاد نے ا رکی فصیل کے ہرمٹی کا (دمدمہ) تبارکرا تھا اور عربی لشکر کا مقابلہ کرنے کے لیے یوری طرح مستعد تھا۔ عربوں نے ا رکامحاصرہ کرلیالیکن ایانی فوج کی طرف سے تیروں کی رش شروع ہوگئی جس کے نتیج میں تقریباً یہ ہزار عرب مجاہدین کی آئلجیں زخمی اور برکار ہوگئیں لیکن خالدین ولید نے ہمت نہیں ہاری اور کمز ور اور • تواں اوں ں کوذبح کر کے خندق میں ڈال دیے اس طرح خندق کوعبور کرنے کا راستہ بن ً يہ عربوں نے 🔬 سے پہلے دمدمہ یہ قبضہ کیااور پھرفصیل شہر 👷 پنچ کرخون 🔬 . جس شروع کر دی۔ اینیوں نے ز. د 📲 مدافعت کی کیکن انھیں پر ہو یا۔ شیرزاد نے خالد بن ولید کے سصلح کا یغام بھیجالیکن خالد بن ولید نے اسے شہر چھوڑ کر چلے جانے کو کہا۔ چنانچہ شیرزاد شہر چھوڑ کر 🕺 اور خالدین ولید فاتحانہ شان سے شہر میں داخل ہوئے۔ ۸ فتح عين التم : ا رفتح ہونے کے بعد خالد بن ولید کو معلوم ہوا کہا یا نیوں نے اسلامی کشکر سے مقابلہ کے لیے فوجیں جمع کررکھی ہیں۔ان میں عین التمر بھی ایہ ہے۔وہاں

حضرت الوبر صديق " نے خالد بن وليد كوز \_ يں عراق اور عياض بن عنم " كو لا كى عراق كى مہمات پ ما مور كيا تھا - خالد بن وليد عربى قبائل ورؤسا كے ساتھ ساتھا يانى فوجوں سے بھى . سر پيكار تھاور فتح كا پر چم اہرار ہے تھے - انھيں ا يم ميں عياض بن عنمد دمة " الجندل ميں عربى قبائل اور عيسائى گور سے نبرد آ زما تھے اس نے خالد بن وليد سے مدد ما تگى - خالد بن وليد نے قعقا ع بن عمر وكوا پنا . \* . مقرر كيا اور دومة الجندل كے ليے روانہ ہو گئے - وہاں دونوں نے مل كر عيسا ئيوں كو شكست دى نے حيره كو واپس . \* اور مسلمان گور كو اس علاق سے بر خل كر عيسا ئيوں كو شكست دى نے حيره كو واپس . \* اور مسلمان گور كو اس علاق سے بر خل كر نے كے ليے نے حيره كو واپس . \* اور مسلمان گور كو اس علاق سے بر خل كر نے كے ليے نے در . د . كوش كى - حيره كے عربى قبائل نے بھى ا يا يوں كا ساتھ د \_ وہ ا يا در يہ ہوں كى مدد سے اپن سردار عقبہ بن عقبہ کو ل كا له مسلمانوں سے . \* چا ہے تھے - زرم ہراور بن عمرو "اور ابولیلی " نے اپنی فوج کے ساتھ ان کا مقابلہ کیا۔ این کے دونوں سردار مارے گئے اور بقیہ فوج بھا گ کر خنافش کی طرف چلی گئی جہاں دوسرے این سیہ سالار بہوذان اپنی فوج کے ساتھ ڈیہ ڈالے ہوئے تھے۔ ابولیلی نے اس کا پیچھا کیا وہ بھا گ کر مفیخ کی طرف کی ۔اس دوران خالد بن ولید بھی دومۃ الجندل سے واپس حیرہ آگئے۔

. ک رق:

ڈھائی سال کی خلافت کے بعد حفرت ابوبکر صدیق ٹ کا نقال ہو یہ انفوں نے اپنی ز کی ہی میں مسلمانوں سے صلاح ومشورہ کر کے حفرت عمر فاروق ٹ کو اپنا جانشین · مزد کرد یے تھا۔ اس وقت آزر مید · یہ ۱ یان کی ملکہ تھی۔ ز یی عراق جو ایان کے ماتحت تھا حضرت ابوبکر صدیق کے دور خلافت میں ہی مسلمانوں کے قبضہ میں آ یے تھا اور خالد بن ولید کورومیوں سے . · کے لیے شام کی طرف روا نہ کر د یہ تھا۔ حضرت عمر ٹ کے خلیفہ مقرر ہونے کے بعد رومیوں اورا یا نیوں سے لڑائی پوری شدت کے ساتھ شروع ہوگئی۔ حضرت عمر ٹ نے پہلے ہی ہفتے میں <sup>ش</sup>ابن حارث اور ایوں شدت کے ساتھ شروع ہوگئی۔ حضرت عمر ٹ نے پہلے ہی ہفتے میں <sup>ش</sup>ابن حارث اور ابو میں بی نہ مارو کی اور کی مالہ کی جانے کہ ماروں ایوں کے مار خار اور ایوں میں بی نہ مارو کی ہوگئی۔ حضرت عمر ٹ نے پہلے ہی ہفتے میں <sup>ش</sup>ابن حارث اور ابو مارین میں نہ ایوں کے حالی ماروں کے خلاف آمادہ کر لیا تھا اور ایان کے در بر کے مرز ان بھی مسلمانوں سے مقابلہ کے لیے تیار تھے۔ رشم نے ان کی خار نے دون مرز بن میں ماروں سے مقابلہ کے لیے تیار تھے۔ رشم کی ان کی خار نہ کو تھی ہوں ہوں ہوں ان کے مارز ماری کے مالہ ہوں کے خلاف آمادہ کر لیا تھا اور ایا کے در بر مارین میں نہ ایوں سے مقابلہ کے لیے تیار تھے۔ رشم کے اور نہ کی خلاف آمادہ کر کی تھی۔ سواد اور خلاف اور ہوں الشان لننگر جابن کی سپه سالاری میں نیمبی فرات کی طرف کوچ کیا اور مقام رق میں ہڈا وَ ڈالا۔ <sup>\*\*\*</sup> بن حارثہ حیرہ سے خفان کے مقام پی پنچ اور ابوعبید بن مسعود تقفی بھی ان سے جاملے۔ ابوعبید نے آگے ، محکر رق میں جابن پی دھاوا بول دیا ور ایا نی فوج منتشر ہوگئی۔ ای مسلمان سپاہی مطربن فضہ ربیعی نے ایا نی لشکر کے سپه سالار جابن کو فتار کرلیا لیکن اس نے دھو کے سے امان حاصل کر لی اور وہاں سے رفصت ہو کراپنی مفرور فوج کے ساتھ کسکر میں میں سے جا جو وہاں پہلے سے خیمہ زن تھا۔ ا

جا. ن کی شکست کی خبر . در . رمداین پنجی تورشم فرخ زاد نے جالینوں ک سرکردگی میں سی کی کمک کے لیے کسکر کی طرف ا ی فوج روانہ کی لیکن جالینوں کے وہاں پنجنج سے پہلے ہی ابوعبید نے مقام مقاطیہ میں سی کی فوج چملہ کرد یہ شابن حارثہ اور مسلمانوں کے دوسر ے سردار سعد بن عبیدا ور سلیط بن قیس آگے . « ھرکرا یا نی فوج پٹوٹ پٹ ہے۔ سی مقابلے کی "ب نہ لا سکا اور راہ فرار اختیار کی ۔ شکرا یان ہوا گ گھڑا ہوا اور ان کے خیموں اور . زاروں پتا جا بن ہو گئے۔ سی کی شکست کی خبر تن کر جالینوں مقام . قشیا میں گھ ہر کی ۔ ابوعبید سقاطیہ اور کس ہو گئے۔ سی کی شکست کی خبر تن کر جالینوں مقام . قشیا میں گھ ہر کی ۔ ابوعبید سقاطیہ اور کسکر سے نگل کر جالینوں پر ملہ آور ہوا۔ وہ "ب مقاومت نہ لا کر مداین کی طرف بھا گ نگا ۔ اس طرح مسلمانوں نے سواد کے تمام علاقوں کو تسخیر کر لیا۔ اا جالینوں . شکست کھا کر مداین پہنچا تو در . رمیں کہرام چ کی توں پر بی

حملوں سے مملکت ایان کوشد پہ خطرات کا سامنا تھا۔ رستم فرخ زاد نے عربوں سے انقام 😲 کامصم ارادہ کرلیا۔اس نے بہمن جادو یہ (بہمن درازا . و) کی سرکردگی میں ا فوج آراستہ کرکے ہوشم کے جنگی ساز دسامان اور رسد کے ساتھ مداین سے روانیہ کیا اوراس کی کمک کے لیے جالینوس کو مقرر کیا۔ پوری فوج 🖞 ے کروفر کے ساتھ در نے فرات کے کنارے بل کے قربہ قس الناطف کے مقام یہ خیمہ زن ہوا۔ ابوعبید بن مسعود ثقفی کو . اس کی اطلاع ہوئی تو وہ بھی ا گشکر کے ساتھ فرات کے دوسرے کنارے یہ مقام مرو میں مقیم ہوئے۔دریئے فرات یکشتیوں کایل بنای اوراسلامی فوج در کوعبورکر گئی۔صفیں آ راستہ ہو ۔ اورفریقین کے درمیان 🧧 چھڑ گئی۔ ایانی فوجیس ہاتھیوں یہ بیٹھ کر تیر . سانے لکیس۔ عربی گھوڑے ان کے مقالے کام نہآ سکےاور ہاتھیوں کود کپھر بے لگے۔ لآن ابوعبید کو پیادہ ہوکرلڑنے یہ مجبور ہو: یا۔ ایانی ہاتھیوں نے اسلامی صفوں کو کچلنا شروع کردیے قشمتی سے ابوعبید بھی ا یہ سفید ہاتھی کے بؤں کے پنچے آگئے اور کچلے گئے۔اس 🗧 میں کٹی مسلمان سردارشہید ہوئے اور پہلی را انی فوج کو فتح ہوئی اورمسلمانوں نے راہ فراراختیار کی۔اس جا ۔ میں ثنابن جار نہ نے اسلامی چم کو سنجالا اور مدافعت اور استفامت میں . ? ت و بہادری کا اظہار کیا اورا یانی حملے کورو کے رکھالیکن انہیں کوئی کا میابی نہیں ملی اور چاریچ چر ہزارمسلمان اس لڑائی میں شہید ہوئے۔ بیلڑائی ماہ شعبان ۳۱ ھ کودا قع ہوئی۔ ۱ ب بور :

حضرت عمر فاروق سطحو . اس شکست اورز . د جوانی نقصان کاعظم

ہوا تو انھوں نے اینوں سے جَلَی تیاری شروع کر دی اور عراق عرب میں ا فوج تفکیل کی جے شن بن حارثہ کی مدد کے لیے روا نہ کر دی ۔ ۔ رستم فرخ زاد نے خبر پتے ہی مہران ہمدانی کی سپہ سالاری میں ای انتخابی فوج روا نہ کی ۔ شن نے در یے فرات کے کنارے مقام ہو ۔ میں اپنی فوجوں کو جع کیا۔ اب دونوں فوجیں آ منے سامنے تعیں ۔ مہران نے در یعبور کی اور مسلمانوں پر حملہ کر دی ۔ مسلمانوں نے بھی خوب داد شجا ، دی۔ اینی فوج کا سپہ سالار مہران ما را ۔ اور مسلمان عا آ گئے۔ اینی فوج میں بھگرڈ پنی گئی۔ شن بن حارثہ نے پل کو تو ڈ دی ۔ کہا یا نی فرار نہ ہونے پر نے ۔ ہزاروں کی تعداد میں اینی قتل ہو کے اور بہت سے در یے فرات میں غرق ہوئے۔ اس لڑائی کے بعد سواد سے لے کر دجلہ ، مسلمانوں کے قبضہ میں آ ۔ یہ نے اپنی شکست کا شد یا نقام لیا اور اپنے کھوتے ہوئے علاقوں کو پھر سے واپس لے لڑائی ماہ رمضان اسلام ایں اور اپنے کھوتے ہو کے علاقوں کو پھر سے واپس لے لیا۔

. بسبب بو . . میں شکست کے بعدا یا نیوں کے دلوں میں عربوں کی بہادری کاز . د ، سکہ بیٹھ ۔ ۔ اس وقت ایان میں ا ی عورت کی . ائے · م حکومت تھی اور مملکت کے تمام امور رشم بن فر · اد کے ہاتھ میں تھے۔ امرا اور و سانے . ہم صلاح و مشورہ کر کے اس عورت کو تخت سے ا ، رد یاور ی د دسوم کو تخت پ بٹھا یو خسر و ی کا پو تا ور شہر یر کا . ٹ تھا۔ وہ ا یہ حبثی عورت کی لیے نہ میں اور جان کے خوف سے استخر میں رو پوش تھا۔ اس کے ا ، رشاہانہ اوصاف کی کی تھی ۔ امراء اور رؤسا نے اپنے اختلافات بھل کر ملک کی حفاظت اور ، مت کے لیے کم . بھی اور قلعوں کو مضبو طکر ·

## شروع کردیستا ب<sup>ب</sup> قادسیه:

حضرت عمر فاروق ٹر دومحاذیہ جنگ لڑرہے تھے۔رومیوں سے شام میں اور اہل فارس سے حراق عجم میں۔ ۵۳۶ء 📲 خلیفہ دوم شام کی مہمات سے فارغ ہو چکے تھےاور دمثق مسلمانوں کے قبضہ میں آچکا تھا۔ابوعبیداور خالدین ولید شام کی مہم یتھے۔ اس سے جو بوں کے حوصلے کافی بلند ہو گئے اور ۲۳۲ء میں خلیفہ نے ایان یه حملے کی تیاری کا تھم دیہ اور سعد بن ابی وقاص کواسلامی فوج کا سیہ سالا رمقرر کیا۔سعد بن ابی وقاص پورے جوش و ' وش کے ساتھ عراق کی سمت روانہ ہوئے۔ر استے میں ثنابن جار ثذبھی آٹھ ہزارفوج کے ساتھ ان سے مل گئے لیکن جسر کے مقام وہ زخمی ہو گئے تھےاور کچھدنوں بعدان کا انتقال ہو کی ۔سعد بن وقاص مقام تغلبہاور سیراف کوعبور کرتے ہوئے آگے ب<sup>ی</sup> ھے۔قبیلہ بنی سعد اور اشعت بن قیس اینے ساہیوں کے ساتھان کی فوج میں شامل ہو گئے۔خلیفہ کی جاز سے اسلامی فوج کو قادسیہ پہنچنے کا یغام ۔قادسیہ پہنچ کرلشکراسلام کولشکر فارس کےا نتظار میں دوماہ کا انتظار كرزية الشكراسلام كم وميش تبي بزارافراد مشتمل تقى-· دَ دسوم کو . باشکر اسلام کے قادسیہ پہنچنے کی اطلاع ملی تو اس نے ا لا کوم ۲۰ ہزارافراد پیشتمل ای لشکر ، ارلے کررستم فرخ زادکو عربوں کے روز روز کے جھگڑ ۔ کوختم کرنے کے لیے قادسیہ جانے کا حکم دی۔ رستم مدائن سے روانہ ہواا در مقام سا ط میں مقیم ہوا۔ وہ ہرطرح کے سامان حرب سے سلح اورلڑائی کے جوش میں ڈو ہوا

تھا۔

اس واقعہ کے بعدر شم سابط سے دربرایان پہنچا اور یز دَ دسے صلاح ومشورے کے بعد عربوں سے بن کرنے کے لیے فوجی تیاری کا حکم دیا ور کر بلائے معلیٰ کے قریب مقام قادسیہ میں عربوں کے خلاف ایانی فوجیس صف آرا ہوگئیں۔ بسے پہلے ہر مزبمی ای پہلوان میدان میں اتا الیکن وہ غاب بن عبراللداسدی کے ہاتھوں فتارہو ۔ اس کے بعد کٹی این پہلوان فتارہوئے اور دونوں فوجوں کے درمیان گھمسان کی ب<sup>7</sup> چھڑ گٹی۔ اینوں نے جنگی حکمت عملی کے تحت . سے پہلے ہاتھیوں کی صف کوآ گے کیا۔ جنگی ہاتھیوں نے اسلامی کشکر کو بہت نقصان پہنچا ۔ لآ سعد بن ابی وقاص نے ہاتھیوں پر تیرا ازی کا حکم دی۔ نتیجہ سے ہوا کہ ہاتھی پیچھے \* لگے۔شام . میدان کا رزار م رہالیکن پہلے دن ایا نیوں کا پلہ بھاری رہا۔ اس دن پنچ سومسلمان شہید ہوئے۔

دوسرے دن صبح شہداءی یو فین عمل میں آئی اور مسلمان پھر میدان میں آگر ڈٹ گئے۔ اسی دوران ملک شام سے قعقاع بن عمر و مسلمانوں کی کمک کے لیے قادسیہ پہنچ گئے۔ قعقاع نے میدان میں اُیکرا یا نیوں کولاکارا۔ بہمن جادویہ ان کے مقابلے پر آیا اور مارا کی۔ اس کے بعد پھر خون نی بن چھڑ گئی۔ اس دن بھی ہاتھیوں کالشکر مسلمانوں کے لیے بہت سخت رہا۔ اب مسلمانوں نے نئی تی بیر کی اور او ں بڑی بڑی جھولیں ڈال دیں۔ این گھوڑے ان کو دیکھ کر بے لئے اور این ایوں کو کافی نقصان پہنچا۔ ان کے گئی شہروار مارے گئے اور شام یں بن جاری رہی۔ اس دن ای ہزار مسلمان اور دس ہزار این میدان بن میں مارے گئے۔

تیسرے دن پھر دونوں فوجیں ای دوسرے کے مقابل آ گئیں۔ اینوں نے پھر ہاتھیوں کوآ گے رکھا۔ ملک شام کے امدادی فوج کے سر دار قعقاع بن عمر وٹا اور عاصم سن نے مل کر سفید ہاتھی چملہ کیا اور اسے مارڈ الا۔ دوسرے ہاتھیوں پھی حملہ کیا اور نیزہ سے ہاتھیوں کی آنکھوں کو انھا کردی۔ چنا نچہ ہاتھی اپنی جان بچا کر بھا گنے لگے اور این لشکر کورون نے چلے گئے جس سے اینیوں کو بھاری نقصان ہوا۔ شام لڑائی جاری رہی۔تھوڑی دیکے لیے دونوں فوجیں اید دوسرے سے ، اہو اور پھر مستعد ہو کراید دوسرے کے مقابل صف آ راہو گئیں۔رات بھرلڑائی جاری رہی۔ عرب دستوں نے ایانیوں پ<sup>ش</sup> ، خون مارا اور اخصیں آ رام نہ کرنے دی۔ اس کے بعد ایانی فوج میں بھگدڑ دیچ گئی اور دہ منتشر ہوگئی۔

فتح بل دکو ثي:

قادسیدی بسی بی شکست کھا کرا یا نی بل پنچ اور بک کی تیاری شروع کردی۔ادھر دوماہ تقادسیہ میں قیام کے بعد خلیفہ کے تکم پدار السلطنت مدائن کی طرف روانہ ہوئے لینکر بن بل کے قریب پنچ تو ایا نیوں کو اس کی خبر ہوگئی اور وہ مدائن، اہواز اور نہاو نی طرف فرار ہو گئے۔ اس طرح بغیر بکت کے بل لشکر اسلام کے تصرف میں آ یہ سعد بن وقاص نے زہرہ بخط قاکو ای لشکر کے ساتھ آ گے بل حض کا حکم دیا اور بعد میں وہ اس کے پیچھ روانہ ہوئے ۔ زہرہ . کو ٹی کے مقام پنچ تو وہ اں ایا نیوں کا مشہور سردار شہر یان کے مقابلہ کے لیے میدان میں آ یہ کو ٹی وہ مقام ہے جہاں نمر ود نے حضرت ال اہیم خلیل اللہ علیہ السلام کو قید کیا تھا۔ دونوں کے میان بک ہوئی اور شہر یہ مارا یا اور کو ٹی بھی عربوں کا قبضہ ہو کی ہوں میں بن جرہ شیر:

کوٹی سے نکل کر مدائن کی طرف آگ بڑ سے اور بہرہ شیر میں قیام کیا۔ بہرہ شیر مدائن کے قرب ای مقام تھا جہاں دارالسلطنت کی حفاظت کے لیے زبر س قلعہ، شاہی ایوان اور شاہی محافظ دستوں کا رسالہ تھا۔ مدائن اور بہرہ شیر کے درمیان در یے د جلہ حاکل تھا۔

شاہ ایان یہاں بھی بھی قیام بھی کر تھا۔ کشکر اسلام آگ بط سے ہوئے بہرہ شیر پہنچ کے اور شہر کا محاصرہ کرلیا۔ تین ماہ تا محاصرہ جاری رہا۔ لآ نشک آکر ایانی مقابلے کے لیے بہر نکلے اور مقتول ومفرور ہوئے اور کشکر اسلام نے قلعہ پہ قبضہ جمالیا۔ اس کی اطلاع ب<sub>ب</sub> یزوَ دکوملی تو اس نے مدائن سے اموال وز ائن کے ساتھ راہ فرارا ختیار کی جولشکر اسلام کے لیے خطر ےکا ب یہ تھا۔ ۱۶ فت**ح مدائن**:

۲۳۷ء میں لشکر اسلام نے در یے د جلہ کوعبور کیا اور مدائن (تیسفون) کی طرف کوچ کیا اور شہر کی مختلف سمتوں سے شہر میں داخل ہو · شروع کیا۔ سعد بن ابی وقاص قصر ابیض (شاہی محل) میں داخل ہوئے اور تخت کسر کی پی · رکھا ۔ یہ جعد کا دن تھا۔ لشکر اسلام نے اس میں 'جعد کی زادا کی۔ مال غذیمت کے طور پسونے ، چپ کی، جواہرات کی مور تیاں ، کسر کی کا شاہی لباس ، بیش قیمت نوا درات ، زر ہیں ، تلواریں اور کسر کی کا فرش وغیرہ حاصل ہو ۔ اس طرح دار السلطنت بھی عربوں نے سلط میں آ ۔ مال غذیمت کو مدینہ بیج دیے ۔ اور خلیفہ نے اسے لوگوں میں تقسیم کر د یہ حکوا ہوں

ی دَ دسوم قصرتیسفون سے فرار موکر حلوان میں مقیم موااور فوج کو تی دینا شروع کیا۔ رستم بن فرخ زاد کے بھائی کا داد بن فرخ زاد نے یاد دکی ایما پا جلولاء میں بی مقدار میں سامان حرب کے ساتھا یہ فوج تشکیل دی۔ قلعہ اور شہر کے ارد د خند قیس کھدوائی گئیں۔ سعد بن ابی وقاص نے اس کی خبر خلیفہ کودی۔ خلیفہ کے حکم پ ہاشم بن عذبہ برہ ہزار فوج لے کر جلولاء کی طرف روانہ ہوئے۔ مقد مة الحیش قعقاع کے سپر د ہوا۔ معشر بن ما لک کو میمنہ اور عمر و بن ما لک کو میسرہ کی سرداری سو گئی اور ساقہ پروبن مرہ مقرر ہوئے۔لشکر اسلام نے جلولاء پہنچ کر شہر کا محاصرہ کرلیا۔ یہ محاصرہ کی مہینے ، جاری رہا۔ لآ ، عرب اور عجم کے شکر کی مڈ بھیڑ ہوئی۔ اینوں نے ز. د ، مقابلہ کیالیکن کام و ، مراد ہوئے اور شکست کا متحد کیھنا پڑا۔ اس . میں ایانی لشکر کا سردارری کا ، شندہ مہران میدان چھوڑ کر بھاگ نکلا۔ یہ دَ دکو . اس شکست کا حال معلوم ہوا تو وہ حلوان سے بھا کرری کی جا . ۔ یہ معرکہ اچ میں پیش آ ۔ ۱۹

اب <sup>ت</sup> عربوں اورا یا نیوں کے درمیان جتنی بھی جنگیں ہوئی تھیں وہ عراق کی سرز مین پلڑی گئی تھیں ۔ وہ تمام علاقے ساسانی مملکت کا حصہ تھ لیکن عراق کی آب و ہوا عربوں کے موافق نہیں تھی ۔ خلیفہ نے اس پیثانی کو محسوس کیا اور فرمان جاری کیا کہ عربوں کے لیے ایسی جگہ فوجی چھاؤنی قائم کی جائے جو صحت بخش بھی ہو اور لڑائی کے بعد فوجیں قیام بھی کر سکیں ۔ چنا نچہ کا دھ میں د جلہ کے قرب البّہ شہر ک کھنڈرات کے سامنے بھرہ میں مکا نت بنائے گئے جن کے چھپر پھوں کے تھے۔ اس سال قد یم چرہ کے ند یہ کو فہ کی تعمیر ہوئی جن کی آب وہ واعر بوں کو بہت راس آئی۔ ان دونوں شہروں کی تعمیر کی تعمیر ہوئی جن کی آب وہ واعر بوں کو بہت راس آئی۔ فتح ایکوان راح کی تعمیر کے بعد شہر مدائن (تیسفون) اور چرہ کا اللہ ط ہو کہ ہوت قاد سیہ میں شکست کھا کر ایان کا مشہور سردار ہر مزان بھا گ کر اہواز کے صدر مقام خوز ستان کی تھا اور ہاں قابض ہو کر آزادانہ اور خود محت کر ہا تھا۔ عربوں نے بصرہ ادر کوفد کی فوجی چھاؤنیوں سے اس پر حملہ کیا ادر شکست دی۔ اس نے . یہ دے کر عربوں سے صلح کر لی ادر اہواز پاپی حکومت . قرار مر میں کا میاب ہو یہ کچھ دنوں کے بعد اس نے بغادت ادر سرکش کی ادر یز د کے احکام ادر اس کے عزائم کوکا میاب بنانے کی تبیریں کر ترہا۔ سعد بن ابی وقاص نے ای فوجی دستہ میں کر اسے رام ہر مز کے مید ان میں شکست دی۔ ہر مزان وہاں سے فرار ہو کر تشتر تر اور فوجیں جع کرنے لگا۔ خلیفہ نے ابوموں شکو بھرہ کی فوج کا سرد ار بنا کر میں جماع دور ان کی تبیریں کر ترہا۔ سعد بن ابی وقاص نے ای فوجی دستہ میں جماع کر اسے رام ہر مز کے مید ان میں شکست دی۔ ہر مزان وہاں سے فرار ہو کر تشتر کی درخوا یہ کو کر نے لگا۔ خلیفہ نے ابوموں شکو بھرہ کی فوج کا سرد ار بنا کر مسلمانوں کا قبضہ ہو یہ اور ہر مزان قلعہ میں محصور ہو یہ ہر مزان نے خلیفہ سے ملیے کی درخوا یہ کی۔ ابوموں شنے اسے ان بن ما لک اور احف بن قیس کے ہمراہ مد یہ بی جی دی خلیفہ کے حسن سلوک سے وہ بے حد متا شہوا اور اسلام قبول کر لیا۔ اسے در سے میں رہنے کی جگہ دی گئی اور فارس کی مہم کے سلسلے میں اس سے مشورہ کیا جاتے لگا۔ ۲

بَ نهاد:

 پچاس ہزار بتائی جاتی ہے۔ یہ دَ د نے فیروزان بقول د مروان شاہ کواس کشکر عظیم کا سیه سالا ربنا کرنهاد<sup>.</sup> کی طرف روانه کیا به خلیفه دوم حضرت عمر فاروق <sup>س</sup>ر نے بھی کشکر اسلام کوبلاد فارس کی طرف پیش قدمی کی اجازت دے دی۔سعد بن ابی وقاص ان دنوں مدینے میں تھے۔ان سے صلاح مشورہ کر کے خلیفہ نے نعمان بن مقرن کولشکر اسلام کا سیہ سالار بنایہ انھوں نے فوج مریب کی اور نہاو جب کی طرف روانہ ہو گئے۔ ا ہواز کی مقیم فوج کوانھوں نے فارس اوراصفہان کی ب کہ بندی کے لیےفر مان جاری کیا · که اہل نہاو کومد دنیل سکے تعیی ہزارافواج کے ساتھ تعمان بن مقرن نہاو · پہنچے -الا 🖉 ۲۱ ء میں دونوں فوجوں کے درمیان ایسے فیصلہ کن 🦩 چھڑ گئی جونتین دنوں ۔ جاری رہی۔ابتدا میں عربوں نے بَ َ کَ خَاطَر اختیار کیااور قعقاع سٹنے ا يانيوں كا مقابله كرتے ہوئے آہت ہا ہت ہو پہچیے ، شروع كيا۔ ايانى فتح كى خوشى میں آگے بڑھتے چلے گئے کیکن یہ زہ دم عرب دستوں نے نعمان بن مقرن کی سرکردگی میں ان یہ دھاوا بول دیکین معر کہ قتال کی شدت میں وہ شہید ہوگئے۔ان کے بھائی نعیم بن مقرن نے اسلامی یہ چم ہاتھ میں لیااور 🗧 جاری رکھی لیشکر اسلام کی كمان بي بن يمان نے سنھالي اور جَ نے كافي شدت اختيار كرلى۔ لآنا انى فوج کا سیہ سالار فیروزان مارا کہ ہے ہزاروں کی تعداد میں ایانی اس 🖓 میں کام آئے اور قی نہاو: سے جان بچا کرفرار ہو گئے۔اس جُ میں بے شار مال غنیمت ہاتھ آیا اور عربوں نے اسے فتح الفتوح کا · م دیہ اس · · نے ایان کی قسمت کا فیصله کرد ... یہاں بیدذکر کر خروری ہے کہ خلیفہ دوم حضرت عمر فاروق " کا قاتل فیروزابولولونهاد کاہی شندہ تھااوراتی جسیں اسے فنارکیا کے تھا۔ا

ا یان کی شخیر عام:

فتح نہاو کے بعد مفرورا یا نی ہمدان میں جمع ہوئے۔ نعیم بن مقرن اور قعقاع بن عمرونے ان فرار یوں کا قلع قمع کرنے کے لیے ہمدان پہنچ کر شہر کا محاصرہ کر لیا اور بآسانی ہمدان پہ قبضہ کرلیا۔ اس کے بعد خلیفہ نے ایان کے مختلف صوبوں اور سمتوں کی تسخیر کے لیے مختلف سرداروں کو مزد کیا۔ کوفہ اور بصرہ کی چھاؤنیوں کی فوت اور سرداروں نے مل کرایان کی تسخیر کے کام میں مصروف ہو گئے اور فتو حات کا سلسلہ شروع ہو یے عبد اللہ بن عبد اللہ نے اصفہان ، نعیم بن مقرن نے رے وآ ذربی عاصم ہندوں ہو یہ معانی سلیل معانی معرف نے تو میں مقرن نے درے وآ ذربی عاصم ہندوں ہو یہ معانی سو یہ معرف نے کرمان ، تعم بن مقرن نے درے وآ ذربی یا معاص ہندوں ہو یہ معانی سو یہ معرف نے کرمان ، تعم بن عدی التعلق نے ان یعن ہو چستان (ایا نوں کا جگذار) وغیرہ کو فتح کیا۔ اسان کی فتح کی مہم پا دھن بن قیں کو مقرر کیا۔ اس نے سی مقرن فتح کیا اور مروکی جا یہ بیش قدمی کی جہاں ند کہ دیتھی میں ا

· د دسوم کا عبر تناک م:

ب نہاو میں شکست کے بعد یو و نے پہلے رے، پھر اصفہان اور مرو میں پناہ لی۔ لیکن قسمت نے اس کی وری نہیں کی۔ احنف بن قیس اس کے تعاقب میں مرو پہنچالیکن وہ وہاں سے بھا گ کر بلخ پہنچا اور بلخ میں شکست کھا کر سکتان کے علاقے میں کی ۔ احنف بن قیس نے پورے اسان پر قبضہ کر لیا اور مروروز کو دارالصدر بنا یہ یو د دنے فغفور چین اور خاقان سکتان سے مدد کی درخوا یہ کی اور خاقان یک کتان کے پس فرغانہ کی۔ یکوں کی مدد سے اس نے مروروز پر حملہ کیا لیکن شکست کھائی۔وہ اپنے تمام زروجوا ہر، ۱۰ نے اور مال واسباب کے ساتھ خاقان "کستان یہ چین کے پس جا، چاہتا تھا۔ اینیوں نے اس کی مخالفت کی لیکن یز د نے نہیں مان۔ یلاً اس کے ہی امیروں اور سرداروں نے اس کا سارا مال ومتاع چھین لیا۔ یز دشاہی خان ان کے ساتھ خاقان کے پس پہنچا اور فرغانہ میں رہنے لگا۔

خلیفہ سوم حضرت عثمان غنی " کے دورخلافت میں عبداللہ بن عامر نے فارس کا صوبہ فتح کیا۔ اس زمانے میں یہ دَ د جور کے مقام پقیام پن یتھا۔ جسے ارد شیر حرہ بھی کہا جا - ہے۔ اس اثناء میں ۲۰ سے میں یہ دَ دوباں سے بھا گر کر مان اور دہاں سے ای حصوفی سی جما ۔ کے ساتھ بھا گر مرو یہ مرومیں اس نے وہاں کے زمینداروں اور بشندوں سے مال وزر طلب کیا انھوں نے دینے سے انکار کرد \_ اہل مردکوا پنی جان کا ان بیتہ ہوا تو انھوں نے دشاہ اور اس کے ساتھ یوں پ شبخون مارا۔ دشاہ کے ساتھ مارے گئے لیکن وہ نے نظاہ اور اس کے ساتھ یوں پ شبخون مارا۔ دشاہ کے ساتھ مارے گئے لیکن وہ نے نظاہ اور اس کے ساتھ یوں پ انگا کے ہوئے تھا اور تن بھی پہن رکھا تھا۔ اس حا میں وہ نے نظاہ وہ اپنا شاہی لباس اور تلوار اور ہوں مارا۔ دشاہ کے ساتھ مارے گئے کیکن وہ نے قلا ہے وہ اپنا شاہی لباس اور تلوار ایر ہوں مارا۔ دشاہ کے ساتھ مارے کے لیکن وہ نے دشاہ اور اس کے ساتھ ہوں پ شی وہ کے قل اور تی بھی پہن رکھا تھا۔ اس حا سے میں وہ مرغاب کے کنارے پ کرلیا اور اس کی لاش نہ مرغاب میں دی۔ کرلیا اور اس کی لاش نہ مرغاب میں دی۔ پھر عیسائی مذہبی پیشوا مطران نے مرومیں پہ دریوں کے غ کے ان رایہ مقبرہ بنایا ور اسے فن کردیے یہ ۲۲

حضرت عثمان عنیٰ سل کے دور خلافت میں بھی عبداللہ بن عامر کے بھرہ کا گور مقرر ہونے کے ساتھ ہی بڑے بڑے معرکے ہوئے۔ انھوں نے اصطحر ، جور، ن اسان، طبر ستان اور ، جان وغیرہ کے علاقے فتح کیے۔ مرز نوں سے بھی معاہدے کیے گئے۔ان معاہدوں میں ادائے ناج کے عوض مذہبی آزادی اور ذاتی ا کی حفاظت کی حفان ۔ دی گئی۔ یے خاص بت بید کہ اس دور میں یز د دی موت کے بعد ساسانیوں کی عظیم الثان سلطنت کا خاتمہ ہو یہ جس کی : دارد شیر نے ڈالی تھی حالا : د د دی موت کے بعد اس کے بیٹے فیروز سوم نے فنو در چین کی حمایہ ۔ سے خود کو بر دشاہ ایان ہونے کا اعلان کیا لیکن ۲۰۸۴ء میں عربوں کے ای حملے کے نتیج میں وہ فرار ہو کرچین کے اور کی چھدنوں کے بعد اس کی موت ہوگئی۔

☆☆☆

دْاكْمْ عَائَشْ قْدْسِي، استلنت پوفيسر، شعبهٔ عربی، كرامت حسين في - جي - كالج لكفنؤ

## ہندوستان میں اسلامی تصوّف کی " ویج و گسترش

## مقدمه:

یہلی صدی ، جری ، ی میں اسلام کی فر یہ بخش ہوا ہہندوستان میں چلنے لگی تھیں. ۳۳ ھ میں محمد بن قاسم کے ہاتھوں سند ھاور ملتان میں اسلام کی تخم ری بی شروع ہوگئی تھی، سرز مین ہند میں جابجا شجر اسلام . گ و رلار ہاتھا، حکومت ہند کی فتح سکندر اسلام محمود غروری (متوفی ۱۳۲ ھ) کے ہاتھوں ہوئی اورا یہ منظم و شتحکم اسلامی حکومت کا قیام سلطان شہاب الدین غوری (م۲۰ م ھ) کے ہاتھوں ہوا۔ روحانی ، اخلاقی اور ایمانی فتح خواجہ معین الدین چشتی (م۲۰ ک ھ) کے د یہ مبارک سے ہوئی۔ یہ تمام ایمانی فتح خواجہ معین الدین چشتی (م۲۰ ک ھ) کے د یہ مبارک سے ہوئی۔ یہ تمام نہ رگ اور ان کے طر کورز جاں بنانے والے ان کے خلفاء و جانشین جو اسلامی تصوف پہ پوری طرح عمل پیرا بیں کتاب و ن ہیں ان کے لیے رہبر ورہنما ہے۔ . وز افات سے وہ بے زار ہیں ان صوفیائے کرام کی پوری ز آیں کتاب و سے جمان ہیں. مستمع ، ممورع

ہندوستان میں اسلامی حکومت کے قیام سے پہلے ہی اسلام کے یسبان اس صنم خانے میں موجود تھے۔تصوف کے جارمشہورسلسلے قادر بیہ، چشتیہ،نقشبندر بیہ اور سہرورد یہ وجود میں آ چکے تھےاوران کا فیض ہند کی سرزمین یہ عام تھا۔ارض ہند میں روحانی، ایمانی اوراخلاقی د بهاری ان ہی سلاسل اربعہ کی مرہون منت ہے اور اس روحانی ہراول دستہ کی سر . ابن چشتی سلسلے کو نصیب ہوئی چنانچہ 🥊 سے پہلے ہند دستان میں دعوت دعز نمیت کاعلم لے کرآنے والے خواجہ ابو محمد چشتی تھے جو سلطان محمودغ نوی کے نشکر کے ساتھ بنفس نفیس جہاد میں شریہ ہوئے۔(۱) جس طرح ساسی فتح کی بحیل سلطان شہاب الدین غوری کے ہاتھوں ہو بطح تھی اسی طرح عمومى طور سے روحانى وايمانى دعوت كاوسيع پہانے يہ يہ كام شخ الشيوخ خواج معين الدین چشق ہجزی کا کونصیب ہوا جو چشق سلسلے سے متعلق تھے۔ آپ کے بعد شمع سے شمع روثن کرنے کا سلسلہ چاتا رہا چنا نچہ آپ کے بعد آپ کے " ... یہ فتہ جانشین خواجہ قطب الدین بختبار کا گی پھران کے جانشین حضرت خواجہ فریہ الدین گنج شکراور آپ *كمبر* روز سلطان المشائخ حضرت خواجه م الدينُّ اولياءاور حضرت علاء الدين صاب یہ ان کلیری ہیں اور یہ سلسلہ ان کے خلفاء کے ذریعہ اب بھی ہندوستان میں موجود ہے۔اسی طرح آٹھویں صدی ہجری کے بطل جلیل فر دوسی سلسلے کے مشہور صوفی جن کی دعوت وتبلیخ اور تو حید وعشق الہی کے بیغام سے نصف صدی سے زائے سے مشرقی ہندوستان منورو یہ پ رہا وہ شخ شرف الدین یحل نہ پی کی ذات 🚬 سے ، نیز ہندوستان کے افق یے رہویں صدی میں تجد یہ واصلاح، رشد وہدا یہ کا مہر تہ ں روثن ہوتا ہے جس کی نورانی روشنی سے کفر وضلا 🔹 ، 🚬 وز افات کے انگر میرے

دور ہوئیوہ پیکرنوارنی حضرت محددالف \* نی سطح کی • درۂ روز گار ذات ً امی تھی، یہ نوروېدا. • کاطلائی سلسله دراز ہےاور ِ رہو س صدی کوبھی اس نورانی وروحانی حلقے میں داخل کر 📰 ہے۔ ۱۱۱۳ھ میں میں شاہ ولی اللَّہ جیسے اولوالعزم مصلح و داعی کی ولادت ہوئی جن کی مصلحانہ کاوشوں، کتاب و 🚥 ،عقا<sup>ر</sup> صححہ کی اشا 📲 و 🖓 کئیہ ، حصول درجۂ احسانی کی دعوت رہویں صدی کے لیے مشام جاں ہے، ساتھ ساتھ تیرہویں وچودھویں سے دراز ہوکر آج ۔۔ اس دعوت حق کی مشک رب کی جاری ب، شاه صار کے فرز<sup>•</sup> ان امی جو<sup>°°</sup> الخلف <sup>لع</sup>م السلف<sup>°</sup> کے صحیح مصداق ، (شاه عبدالعزين صا ، شاه رفع الدين ، شاه عبدالقادراور شاه عبدالغن صا <sup>1</sup> جنہوں نے اس یہ اغ سے ا 👘 یہ اغوں کوروثن کرنے کا سلسلہ چھوڑا، سیدا ساعیل شہیڈ، سید احمد شہیڈاسی روحانی قافلے کے مہر وماہ ہیں جن کی دعوت واصلاح سے ہزاروں کیالا کھوں ان نوں کی زب گیوں میں انقلاب . یہو یہ اوران مردان کارنے یوری ای صدی سنبجالی، بیتمام · رگ اوران کے طر کو حرز جاں بنانے والے ان کے خلفاء و جانشین جواسلامی تصوف یہ یوری طرح عمل پیراہیں کتاب و 🚥 ہی ان کے لیے رہبر ورہنما ہے۔ 🚬 وز افات سے وہ پے زار ہیں ان صوفیاء کرام کی یوری ز · آ ب کتاب و · • کی حتی الا مکان پیروی کی آئینہ دار ہیں اوراسی دعوت حق کے وہ زبن حال وقال سے جمان ہیں لیکن . بہم مجموعی طور سے ہند دستان میں مسائل تصوف 🔬 ڈالتے ہیں تواس سلسلے میں تین طبقے سامنے آتے ہیں ایہ وہ جو تصوف کے می خودکو شرعی یہند یوں سے آزاد کرتا ہے یہت ہی ، عات وز افات کو تصوف کا م دے کررائج کر یہ ہے دوسرا وہ طبقہ جو پوری طرح خلاہری وبطنی طور سے

شریعت کی انتاع کوتصوف کا · م دیتا ہے نیز تیسراطبقہ وہ جوتصوف کے · م ہی سے بے زار ہے بیعت وخلافت منازل سلوک وغیرہ اس کی سمیں بی ہے۔ یہاں یہ ہماری بحث کا موضوع پہلے اور دوسرے طبقے ہیں۔ ہند دستان میں منظم طر سے دعوت واصلاح و جبکیہ کا بزار م کرنے والے حضرت خواجہ معین الدین چشتی میں جن کے رے ابوالفضل نے آ اکبری میں ککھاہے: <sup>د</sup> عز ی<sup>- ب</sup>ین جمیر شد و فراواں یاغ افرو<sup>.</sup> یا واز دم کبرائے او ہا وه ومامردم بهره. گفتند- (۲) اجمیر میں عز یہ جن ہوئے اور اسلام کا یہ اغ بڑی آب وہ ب سے روشن کیا،ان کے اس قدسی سے جوق درجوق انوں نے ایمان کی دو سے گی۔ خواجه معین الدینؓ کی مساعی جیلہ کی تفصّل یہ ر کتابوں میں · پید ہے لیکن آپ کے چشق سلسلے کے · مورو کمال صوفی سلطان المشائخ خواجہ م الدینؓ کے حالات ز<sup>.</sup> گی ہے آپ کے فکر ومشرب کی بھریور عکاسی ہوتی ہے کیو صوفیاء کے جانشین اپنے سلف کی پیری کو حرز جاں ر 👷 میں . یہ ہم شیخ 🛛 مالدینؓ کی تعلیمات دیکھتے ہیں تو شیخ کی سیرت کتاب و ۲۰ یک پیروی میں مجمع بح بن آتی -4 صوفیہ کے یہاں ساع کا اہتمام رہا ہے جس میں بہت سے خام کا رصوفیہ اور مبتدعين نے خلاف شرع بتيں شامل كرليں ہيں اورمحرمات كاار تكاب بنام تصوف و

درویشی کیا ہے، 🧎 ورب ڈھول و جداور دوسرے گانے بجانے کے آلات کو

رواج دیہ م، شریعت کی حقیقی پیروی کرنے والے صوفیہ نے ان شرعی ممنوعات کو اپنے لیے کبھی جا سبنہیں تھہرا یہ بلکہ تعام میں خلاف شرع بتوں کی صریحاً مخالفت کی ہے سماع کو صوفیاء صرف اپنے شق ومحبت میں جلتے ہوئے قلوب کی تسکین کے لیے استعال کرتے تصے سیساع عارفانہ اشعار اور عشق الہی والے ابیات پہ مشتمل ہوت تھا، اور ہر طرح کے نہ ات و بیات اور اسباب لہوولعب سے خالی ہوتہ تھا شیخ م الدینؓ نے سماع کی تعریف میں فرما ہے:

"ساع کی چارفشمیں ہیں: حلال، حرام، وہ، مباح۔ اَ صا وَ کَ میلان محبوب حقیق کی طرف زیدہ ہے تو ساع مباح ہے، اور اَ محبوب مجازی کی طرف زیدہ ہے تو وہ ہے، اَ محبوب مجازی کی طرمیلان کلی ہے تو حرام ہے، اَ محبوب حقیق کی طرف میلان کلی ہے تو حلال ہے، پس جس کو ساع کا ذوق ہے اس کو چا ہے کہ دہ ان درجوں کو جا ہو'۔

مزيساع کې چندشرائط بھی ذکر کی ہیں:

<sup>•••</sup> ساع مباح کے لیے چند چیزیں چاہئیں ، مسمع (سانے والا) مستمع ( والا) مسموع (جو کچھ پڑھا جارہا ہے) آلہ ساع (ذریعہ) ، مسمع کے لئے شرط بیہ ہے کہ وہ پوری عمر کا آدمی ہو، کم سن نہ ہو، عورت نہ ہو، مستمع کے لیے ضروی ہے کہ جو کچھ وہ سن رہا ہے وہ یوت سے خالی نہ ہو، مسموع کے لیے شرط بیہ ہے کہ وہ بے حیائی اور ہنگی مذاق کا کلام نہ ہو، آلہ ساع سے مراد مزامیر ہے جیسے پ<sup>5</sup> ور ب کہ بید در میان میں نہ ہو'۔ (۳)

چنانچہ بیصاف ستھرے عشق الہی میں ڈوبے ہوئے اشعار رب کے عشق و

محبت درد وسوز کومز یدو آتشه کرد یے تصح جو آ وَں کی صورت میں ڈھل کے ان صوفیہ کے دلوں کو یہ گونہ لذت و کیفیت کرتے تصے حضرت خواجہ ؓ کے لیے آ ہے عارفا نہ اشعار سے آپ یا نہائی رفت طاری ہوجاتی تھی اور مجلس میں کسی کو خبر نہ ہوتی، ۱۰ ام رومال دیتے جاتے اور وہ آپ کے آ وَں سے <sup>۳</sup> ہوتے جاتے ، یہ دیکھ کرلوگ سمجھ جاتے کہ آپ پَ بیطاری ہے۔( م) ان صحیح اسلامی صوفیاء جو اسلامی تعلیمات اور شرعی هدا یہ سے عامل تھ میکے یہاں قر آن مجید کا ذوق اور اس کے حفظ کا بہت اہتما م رہا ہے چنا نچہ خواجہ معین الدین چشتی <sup>۳</sup> ماتا ہے اور ہرا یہ نے اپنے خلفائے خاص اور مر یہ ن خصاص کو حفظ قر آن مجید اور اشتغال بقر آن کی <sup>۳</sup> کید کی ہے۔( ۵)

مریف 8 دونرا بی رسکر د برای یہ یہ کی سیک رسوں کی ک پر یوں ای میں صوفیاء کے یہاں لازمی تھی اور کلام ربنی کی آیہ۔'' (اَ ماللّہ ہے محبت کرتے ہوتو میر ی پیرو کی کرو(یعنی

محصلی اللہ علیہ وسلم کی) اللہ تم کو محبوب بنا یَ<sup>)</sup> ہر کھم شخصر تھا چنانچہ فرماتے تھے: ''صدق محبت متابعت '''۔ سچی محبت پیروی کا دوسرا · م ہے۔(۲)

تو میصوفیہ حقدار ہیں صوفیہ کہلانے کے اور ان کے ، خلاف وہ صوفیہ جو درویشانہ شکل بنانے والے ہیں اور خود کو سچا عاشق الہی بتاتے ہیں اور عشق ومحبت کو یک عبادات کی وجہ بتاتے ہیں اور محرمات کا ارتکاب جا<sup>ر ، ب</sup>ھراتے ہیں وہ اسلامی وشرعی رو سے غلط ہیں اور ان کی مثال گمراہ فرقے سے زیدہ کی نہیں۔ اتباع رسول کالزوم و

اہتمام کاا از دحفرت خواجہ کے ارشادات سے ہوتا ہے۔ فرماتے ہیں: <sup>••</sup>استقامت مي ... که . متابعت رسول علیه السلام والصلو ق بشد ، و بیچ ستحی وآداب فوت نه شود ... ( ) رسول الله "كي بيروى واتباع يمضبوطي و ... قدمي دكهاني حابي اوركوئي مستحب اورادب بھی فوت نہ ہونے یے۔ بہت زمانے سے تصوف کے معنی ہو گئے تھے، تج دو یک د ، فقر ودرویش اورز ہد کے لیکن سلطان المشائخ کے • م سے ایکارے جانے والے، حضرت خواجبہ جو مقام تصوف میں کمال وجلال سے متصف ہیں وہ معتدل شرعی تصوف کی تشریح ان الفاظ ميں فرماتے ہيں: " بچ کسی (چیزی) که حلال ا ... مانع راو · ائی نیست و قاطع سلوک نيست وَنه شروع وحلال دي۔'(۸) کوئی چیز جوحلال ہے راہِ ۲ اکی مانع اور قاطع سلوک نہیں ورنہ مشروع و حلال نہ ہوتی۔ حضرت خواجه حقيقي تصوف ودرويشي كي صرا ... اس طرح فرماتے ہيں: ···· ک د آن نیست که سی خودرا به چنه کند مثلاً کنگوتها بند دوبنشیند ، · ک د آن ا ... که لباس بپوشد وطعام بخورد د آنچه می رسدروا . اردوجمع اومیل مکند وخاطر رامتعلق چزی دارد ک د ۱ ... ... (۹) یک د کے معنی بینہیں ہیں کہ کوئی اپنے کو نظا کردے مثلاً کنگو بن ھرکر بیٹھ جائے۔ صحیح معنی میں یک د 🛛 بہ ہے کہ کیڑے پہنے کھا<sup>.</sup> کھائے اور جو کچھ میسر

آئے اس کواستعال کر لیکن اسے جمع کرنے کی طرف متوجہ نہ ہواورا پنے دل کو کسی چزیمیں نہ پھنسائے یہی "ک د ہے۔

آپ کے اس قول سے شریعت کی <sup>ی</sup> ہور ہی ہے رہبا اور جوگ کے طر سے اظہار . اُت ہے۔ وہ صوفیہ جور ہبا اور جوگ کا ر<sup>ب</sup> اختیا رکرتے ہیں یہ سجادگی و پیری کو کسپ د کا ذریعہ بناتے ہیں اور <sup>..</sup> رو ز کے بل پہ شاہانہ و رئیسانہ ز<sup>.</sup>گی بسر کرتے ہیں اور جاہل عوام کو جو گمراہ کرتے افراط و تفریط کے شکار فرقے ہیں ان میں اور حقیقی صوفیہ میں اوران میں دن اور رات کا فرق ہے۔ حقیقی نصوف میں کشف وکرامات کو اہمیت نہیں دی گئی ہے بلکہ حجاب راہ بتا

کی ہے. کرراہ حقیقت وشرعیت سے ہٹے ہوئے صوفیہ صوفیاء کا ساراز در بطنی قوتوں کے اظہار ہی پہ صرف ہوت ہے جس کی . ون اتباع ظاہر کی و بطنی کچھا ہمیت نہیں ہے ایسے مکا شفات و بطنی قوتوں کا اظہار تو ہندوستان کے بہت جو گی و سادھو سنتوں سے بھی ہوت رہا ہے جو محض ریضت و یک علائق سے پیدا ہونے لگتی ہیں اس ضمن خواجہ صل . کا بیان ہے:

"مالک کے لیے کشف حجاب راہ ہیں۔"(•۱)

تصوف کے حلقوں میں بہت عرصے سے بیر خیال پی جا " ہے کہ ولا یہ " ت سے افضل ہے اور اولیاء کوا نی ء پہ فضیلت حاصل ہے اس فکر کے مانے والوں میں کئی مذاہب پیدا ہو گئے تھے ولا یہ کو اس لیے افضل ما میں کہ ان یے مخلوق کے ساتھ دعوت وتبلیغ کے سلسلے میں مشغول ہوتے ہیں . بر کہ ولا یہ " میں حق بری کے ساتھ مشغولی اور ماسوا اللہ سے انقطاع ہو" ہے لیکن اسلامی صوفی حضرت خواجہ تے اس گراه کن یے کی د فرمائی اور یون فرمایک مید ند جب بطل ہے اس مشغولیت کا قلیل سے قلیل زمانہ بھی اولیاء کے تمام اوقات پوضیلت ر " ہے۔(۱۱) دوسری طرف مجد دالف ٹی جوابی تجد یک کار موں کے صلہ میں اسی م سے مشہور ہوئے انہوں نے آئینہ تصوف اسلام پر مرور زمانہ کے ساتھ دوسری اقوام کے اثر ات کے نتیجہ میں آئینجبار کو صاف کیا نیز اس دعو کو بہا جس دہل بطل قرار د

"'' : \_ عین مشغولی بخلق کی حا سی میں بھی اولیاء سے (عین اس وقت
 … وہ حق کے ساتھ مشغول ہوتے ہیں) زیدہ متوجہ الی اللہ اور مشغول باللہ ہوتے
 بیں ،ان کی مشغولیت بخلق چو تھم الہٰی سے ہوتی ہے اس لیے وہ عین مشغولیت بحق
 اورا مرالہٰی کا لہ ہوت ہے ''(۱۲)

حضرت مجدد الف ، ٹی کے تجد ی کار ۲ موں میں تصوف میں درآئی . . عات و ۲ ات، تعطل و بے عملی کی اصلاح اور تصوف کو شریعت کا ہم آ ہنگ بنا ا اہمیت کا حامل ہے شخ احد سر ہندگ کے زمانے میں صوفیہ میں گرا، ہی و بے عملی تجلی تگئ تھی، اور ت کے چشمہ کچیوان سے دور ۴ ہوئے اس آ ہوکو سوئے حرم لانے کا عمل شخ احد ہے ۲ م ہے اس زمانے میں تصوف کے اثر ات سے بات و ۲ ات شریعت سمجھ کے کی جاتی تھیں صوفیہ کے ۲ م کی ۲ ریں مانی جاتی تھیں اور مرحوم صوفیہ کی قبروں پر س کی جاتی تھیں، عور تیں اپنے صوفی پیروں کے ۲ م کیروز ہے د سی تھیں اور دوسری بہت سی رسوم بھی اداکرتی تھیں ۔ (۱۳)

☆☆☆

ڈاکٹر احدنو یہ سرازلان حیدر، مدیسہ ماھی ادبی . یہ ہ" دبیر "، دبیرحسن میموریل لائبریک، کا کوری ،ککھنو

راجه درگاپشاد تھر سند کی کی فارسی شاعری

تعظیم الثان مغل سلطنت کا ط کے آ<sup>م</sup> دردو ہوتے ہی تمام ہندوستان میں آزاد حکومتیں قائم ہونے لگیں۔ انہیں میں ثنالی ہندوستان میں ۔ سے اہم اور عظیم الثان حکومت شاہان اود ھی قائم ہوئی، جہاں پہ ہت سے علماء و شعراء پہلے سے ہی موجود تصاور دَ بیر کہ دبلی کے بعدا ۔ ، ٹی تعداد ذہنی سکون اور معاشی اطمینان حاصل کرنے کے لئے اود ھے کے مر ن کی شہر کھنوء آگئی۔ چو اود ھے کے حکمران نسلا این النسل تصاور ان کے اکثر سلسلا این کے خان انوں میں تصلیمانا این رسم و روان اور تہذ ۔ و تعدن سے ان حکمرانوں کا خصوصی لگا دہون بعید از قیاں نہیں ، اور ان حکمرانوں نے اس این رسم و دواج اور تہذ . و ثقافت کو فروغ دینے اور اس کی مریسی کرنے میں کوئی کسر ندا تھار کھی ۔ فرون کا خصوصی لگا دہون بعید از قیاں نہیں ، اور ان کر ان واد ب کو جمعی اور میں چھانے پھولنے کا خوب موقع ۔ بیرون ملک سے آن ز بن واد ب کو تھی اور ھیں پھانے پھولنے کا خوب موقع ۔ بیرون ملک سے آن ز بن واد ب کو روغ کے لئے تمام مذہب و ملت کے لوگوں نے اس ز بن واد ب کو روغ کے لئے تمام مذہب و ملت کے لوگوں نے اس ز بن واد ب کو روغ کے لئے تمام مذہب و ملت کے لوگوں نے اس مسلم ہی نہیں ہند ووی نے گھی خوب حصہ لیا۔ پچھ نے شاہی سریسی میں ملکی واد ہی شمعیں روثن کیں کچھ نے بناسریشی کےاور بناسریشی کے جن لوگوں نے ادبی شمعیں روثن کیں ان میں اود ھے تصبات کے فرز زیدہ پیش پیش رہے۔ان قصبات میں كاكورى،مومان، نيوتنى،بلكرام، گو موء،١٠ وَ،اميهمى، فتح يور،مليح آ دوغيره كا ملياجا سكتاب انہيں قصبوں ميں ايہ مردم خيز قصبہ سنديلہ بھی ہے، سنديلہ کھنوء سے متصل ضلع ہردوئی کی تخصیل ہےاورنوابین اودھ کےعہد حکومت میں یہ بیشتر اوقات میں اودھ کی جا گیر، تعلقہ یہ محال میں شامل رہا ہے، کھنوءاور ہر دوئی سے یکساں دوری یعنی لكصنوء سے ۵۵ كلو. مغرب اور ہر دوئى سے ۵۵ كلو. مشرق يہ واقع سنديلہ علماء، فضلاء، اد ء ، شعراء ، شارحین، حواشی نگار، صوفیاءاور اہل ہنر کا مر • رہا ہے امتداد زمانہ سے آ جہ اس کی وہ حیثیت . قرار نہ رہ سکی لیکن یہاں کے اہل قلم کی تصانيف اورا نتظام وا ام سے وابستہ افراد کے ذریعہ بنائی گئی شان ارمسا ، وسیع و عریض محل سرا بق ودق حویلیاں ،صوفیاء کے مزارات وخا ہیں ود عمارات زین حال سے اپنے شا\* ار ماضی کی داستا ہیں ان کررہی میں اور یہاں کے اہل قلم حضرات کی ادبی کاوشیں یہاں کےادب وتہذیب کو یں کررہی ہیں۔ درگا پیشاد کی ولادت یہیں ۲۸۱ ۴ میں سندیلہ میں ہوئی ۔ سندیلہ سے قبل یہ خا· ان دلی میں مقیم تھا، وہاں درگا یساد سے یہ رہ پشت قبل راجہ کھیم چندرا کبر اعظم کے داروغہ ڈیوڑ ھیات کے منصب یہ فائن تھے اور نومینا یہ بٹے کے لقب سے مشہور تتھے۔ عہد جہانگیری میں غربہ داس خلف کھیم چند کو تمام ہندوستان کی وقایع نویسی ے منصب یہ فا<sup>ر ب</sup> کیا<sup>ک</sup> یوانہوں نے فتح پور بسواں میں توطن اختیار کیا ، نیز بہ کہ اس خان ان کوسلطنت دبلی سے کیکر حکومت اود ہے۔ ہر زمانہ میں مناصب وخطابت ملتے

رب ، راجه کا خطاب اس خان ان کی ای شخصیت کو غازی الدین حیدر ۱۸۱۹-۲۷ء . کے زمانہ میں مرحمت ہوااور 🚬 سے بیلقب اس خان ان کے ہر فرد کے ساتھ جڑ 🖉 ۔ مہر سند ہی کی تعلیم پنچ سال کی عمر میں مکتب سے ہوئی 🛛 ابھی مروجہ ب کی مخصیل میں مشغول ہی بتھے کہ ان کا خا<sup>۔</sup> ان کوا ئف تعطل وتفرقہ کا شکار ہو ک اس کے بعد غصب اودھ کچر ۱۸۹۷ء کا انقلاب کے بعد د بے ایسے سا ت ہوئے کہ تعلیم کا سلسلہ . قرار نہ رہ سکا، ۵۸۱ ۷ء کے انقلاب میں مہر کے والد راجہ دہنیت رائے نے انگرین وں کا ساتھ دیہ جس کے بہ لے میں انہیں اپنے علاقے کے ساتھ ساتھ صم پور کے سی ر کا ضبط شدہ علاقہ 'سرسوا' بھی مل کی ۔اس انقلاب کے سرد ہونے کے بعد مہر کی تعلیم کا سلسلہ از سرنو شروع ہوا چودھری محمد امیر اس کام کے لئے معین کئے گئے اور پھر بقول مہر راجہ دھنیت رائے خود بڑے صا 🔰 فضل و کمال تصلېذاانهوں نےاپنے ولی عہد کی تعلیم میں ز. د 📲 دلچے پی لی۔ مہر کو فارس سے بڑی گہری دلچینی تھی اور پھران کے یہ سجم کے علماء، فضلاء وشعراء کی آمدو رفت بھی رہتی تھی جس سے ان کے ذوق کواور جلاملتی تھی۔راجہ در گایشادخود بہت اچھ خطاطبھی تھےانہوں نے ڈ ھائی سو سے زیہ دہ مسود ہے جاہے وہ خود کے ہوں یکسی اور کے خود کتا۔ یہ کر کے شائع کیں جس کے رے خود فرماتے ہیں: ''اس دس سال میں میں نے یہ وجود کثرت کار ہائے متعلقہ ڈھائی سوجلد كتابين بخط 👘 اورثكست ككصين اور جمله كتابين مطلًا اورمجلد ہوكر داخل كت خانير يمو م سند ی نے. دیکھا کہفارسی کی جگہز ن اردو 🖏 تیزی سے لے

رہی ہے توانہوں نے اردو کی طرف توجہ دی اور مولا · رحسن لکھنوی سے تلمذا ختیار کیا ان کی صحبت میں مہر کو شعر گوئی کا مذاق بھی ہیدا ہوا اور ان کے اس ذوق کی دلیل ان کی تمام منظوم ومنثور تصانیف دے رہی ہیں جوارد واور فارسی میں ہیں ،ان کی تصانیف اس طرح ہیں:

گلستان بهند، بوستان بهند، حد ? ت، مخزن اخلاق ، مثنوی مرج . ل، مثنوی مہرالفت ، تریخ اجود هیا، پند دل پسند، تریخ سندیله، ارتھ مینک اور جغرافیه۔ مرسند ی نے اپنی تمام کی تمام توان کی جہاں تریخ نگاری اور صنف اوب پ صرف کی وہیں شعری ذوق ہونے کی وجہ سے اشعار بھی کہ لیکن افسوس کہ ان کے اشعار کو سمجھنے، لکھنے، تقید کرنے سمجھانے کے لئے کوئی دیوان یکایات نہیں ۔ درگا پر ساد کی آ ، رمیں ایسی کوی تصنیف نہیں جس میں ان کی فقط شاعری ہو ہاں ہی . تھی قابل فور ہے کہ انہوں نے اپنی ہر تصنیف میں ا ، پر دازانہ کے ساتھ ساتھ موقع کی منا . ، سے اپنے ہی اشعار کی ہیو: کاری بھی کی ہے۔ ہم اپنے اس مقالہ میں مہر کی می تخلیقات سے اشعار چن چن کر ان کی شاعری پر طا ، علمانہ تبصرہ کرنے کی کوشش کر رہے ہیں :۔

حمدّ بيشاعري:

شاعری کی . . . ت آتی ہے تو سی ب ن میں گھر کر جاتی ہے کہ ہر شاعر خواہ وہ فارسی کا ہو یار دو یعر بی کا بلاتفریق مذہب وملت اس نے اپنے معبود کے لئے اشعار ضرور کہے ہوں گے ۔ ہر شاعر نے ` ائے رب العزت کی برگاہ میں اپنا شعری

یہ دہ شاعری ہوتی ہے جس کے علامہ اقبال کہہ گئے ہیں۔ ع۔ دل سے جو یہ ت ہے اثر ت ہے۔ جس میں شاعری اپنی محبت میں یحسن کے میں یہ مناظر قدرت کی خوبصورتی کے میں مخفور ہو کر شاعری کرت ہے اور چو اس شاعری کا بطاہر کوئی مقصد نہیں ہوت اور بیصرف سے دل ت ہے اس لئے اس کا رن ... سے . ا ہوت ہے، ہندوستان قدیم تہذ ... وتدن کا گہوارہ ہے یہاں قدیم سے ہی تریخیں، تہذ اور مذاہب کا ایہ طویل سلسلہ رہا ہے اور ہر مذہب یہ تہذ ... کے اد یوں اور شاعروں نے جہاں ایہ طرف مذہب یہ تہذ ... کو فروغ دینے کے لئے شاعری کی وہیں کہیں اپنے دلی ن ... ساور کیفیات بھی ... ن شعرادا کرد کے۔ مہر کا از دریکھیں:۔

مدہبی شاعری:

مہر نے اپنی فکری صلاحیتوں کو شاعری کے ذریعہ بخوبی عیاں کیا ہے، ہر ا ن میں ا کا یا الگ مقام ہوت ہے اور مذہب کے لئے الگ سوچ ہوتی ہے جہاں تمام مذاہب نے ا کا درس دیہ ہو ہیں اپنے مذہب پکار بندر ہے کی بھی کی ہے۔ یہی وجہ ہے کہ ہر مذہبی ا ن اخلاقی اعتبار سے بھلے ہی کسی دوسرے مذہب کے مانے والوں کے خلاف کوئی بت نہ بولے بی بت اپنے خود کے مذہب پی آتی ہے تو اس کی آواز دل کی گہرائیوں اور ذہن کی بلند یوں سے تمام رعنائیوں اور . نئیوں کے ساتھ تی ہو اشعار میں اپنے مذہب وملت و تراخ کا ذکر

مہرسند کی نے جہاں اپنی تمام تصانیف میں بہترین نگاری، القاب و آداب اورا ، یدازی کو کو ظرخا طرر کھا ہے وہیں ہراہم واقعہ کی تریخ بھی منظوم کی ہے ان کی بیت ریخ گوئی فن شاعری کے اعتبار سے اور تریخ گوئی کے اعتبار سے ملی اہمیت کی حامل ہے، مہر نے اپنی تر کتب میں اہم واقعات، دشاہوں کی ولادت، وفات، جلوس اور فتح کی تریخیں کہی ہیں۔ ہم ان کے ذریعہ کہے گئے چند تر قطعات پیش کر کے ان کی اس میں مہمارت کے ثبوت پیش کرنے کی کوشش کریں۔ نواب ابوالمنصو رخاں صفار رج کی تریخ وفات کا ذکر کرتے ہوئے سی قطعہ کہا:

مېرسند ي کي غزل گوئي :-

غزل صنف شاعری کی وہ صنف ہے جس میں تقریباً ہر شاعر نے حتی الا مکان طبع آزمائی ضرور کی ہے، یہاں " سعدی، حافظ، خسر و جیسے قدماء تو اسی شاعری کی اسی صنف کے لئے مشہور زمانہ ہیں، مہر نے بھی اس صنف شعر میں طبع آزمائی کی یہاں ان کی غز لیات جو کہ د "یب ہو سکی ہیں ان نمونہ پیش کئے جار ہیں، "کہ قار پان کی اس صنف میں بھی قادر الکلامی کا مقام ثبت کیا جا سکے:

> خبرت اب یکرد . ا ی . ان چوخیال آب روش که به تشنگان ن توچه ار مغانی آری که . وستان فرس چهازان به ار مغانی که تو خویشتن بیانی بشدی ودل ببردی و. یغم سپردی ش. و روز در خیالی و انمت کجانی چه کنددا تحمل عکمتد ز ی دستان تو هرآن شتم که خواهی کمنی که . دشانی شاب رفت و . ل عشق دلبران . قی شاب رفت و . ل عشق دلبران . قی ن . ان چه کرد به گشن بیا تماشا کن که نیست از گل و بلبل یکی ن . ق

> > 400

By: \*Dr. Allauddin Shah & Dr. Ishtiaque Ahmed Center of Persian and Central Asian Studies Jawaharlal Nehru University, New Delhi - 110067

## The Concept of Sanjivni and its References in the Persian Literature

**Abstract:** The references of the "sanjeevani" (the famed life-saving elixir) associated with the epic saga of the Ramayana and the King of Monkeys "Hanuman" and its narratives are abundant in the Indian mythological and other forms of literature. For instance, fables of the Panchatantra too have allusions to the story at many places.

However, references and allusions to the existence of such an elixir are not only confined to the Indian classical texts and literature but it finds mention in the literature and culture of other countries such as Iran (the greater Persia) as well.

This paper would attempt to explore and peruse such references in the Persian texts like the "Shahnameh" of Ferdawsi, an equally famous epic-cum-historical text like the Ramayana in the Persian literature.

Key Words: Sanjiveeni, Panchatantra, Persian literature, Pahlavi, Firdausi, Shahnameh.

**IIntroduction:** In <u>Hindu mythology</u>, sanjeevani is a magical <u>herb</u> which has the power to cure any malady. It was believed that medicines prepared from this herb could revive a dead person.

The herb is mentioned in the <u>Ramayana</u> when <u>Ravana's</u> son <u>Indrajit</u> (Meghnad) hurls a powerful weapon at <u>Lakshmana</u>. Lakshmana is badly wounded and is nearly killed by Indrajit. <u>Hanuman</u> was called upon to fetch this herb from the mount <u>Dunagiri</u> (Mahodaya) in the <u>Himalayas</u> or <u>Valley</u> of <u>Flowers</u>. Upon reaching Mount Sumeru, Hanuman was unable to identify the herb and decided to lift the entire mountain and bring it to the battlefield.

The herb, believed in <u>Ayurvedic</u> medicine to have medicinal properties, has been searched for unsuccessfully for centuries, up to modern times. The Himalayan state of <u>Uttarakhand</u> in northern India committed initial 250m rupees (£2.8m) of state money to search for sanjeevani booti starting in August 2016. The search was focused on the <u>Dronagiri</u> range of the <u>Himalayas</u> near the Chinese border, even though there is no evidence for its existence. The Ramayana mentions a mountain believed to refer to the Dronagiri range, where the magical herb is supposed to grow. Uttarakhand established a Department of Ayurveda, Yoga and Naturopathy, Unani, Siddha and Homoeopathy (Ayush) in November 2014 (https://en.wikipedia.org/wiki/Sanjeevani (plant))

It makes for us the students of Persian and Iranian Studies to find the references of this life saving/reviving booti (elixir), albeit with not so encouraging results, an inquisitive topic of reading about its veracity and existence. However, the resultant inference by a Persian expedition to find the booti with help and insight of some Indian sage provided the entire concept of the Sanjeevani booti with a literary tilt in the form of Panchatantra.

The Panchatantra is a fabulous work which has enjoyed an extraordinary and universal popularity among peoples cutting across greatest obstacles of region, religion, culture and language within and without India. This product of a genius identified as Vishnu Sharma, initially set out on its remarkable progress and voyage round the world through a translation. The preamble of a version of the book itself actually foresaw its own universal acclaim (or had already attained that stature at that time), when it proclaimed," Since then, this work on Wise Conduct (Nitisastra) has become celebrated as excellent means of awakening young minds. It has traveled far and wide over this earth."( Chandra Rajan, 1995: p-05). It traveled far and wide over the world as from Java in the East to Iceland in the Northwest. There are said to be at least 200-250 versions of the Panchtantra in 50-60 languages, most of them non-Indian.

As of now, it is a matter of immense pleasure to note specially as a student of Persian language and literature that this fabulous work initially proceeded on its voyage round the world through an Iranian link-a golden and amongst the earliest examples of a longstanding close cultural ties between the two ancient nations of India and Iran.

The Panchatantra, to the best of our knowledge, was for the first

time, translated or rather adapted into an extra-Indian (i.e. foreign) language Pahlavi (Middle-Persian) during the reign of Khosro Anushirvan (AD 550-578), a Sasanian emperor of Iran, a glorified contemporary of Prophet Mohammad. This version was executed under the emperor's orders by his court physician, Burzoe. The story of the translation of this 'Book of Stories' into Pahlavi is a fascinating tale in itself and was probably set as a prologue to the lost Burzoe's redaction. It has been carried over into Arabic and Persian renderings in two versions. The first story, as recorded by Abu Mansur Saa'labi Nishapuri (350-429 A.H.) in his book on history of Persia (Tarikh-e-Ghur-e-Akbar-e-Maluk-al-Furs, Rotenburg Pub. P. 629-633.), was also more or less precisely versified by none other than the great Firdowsi in his encyclopedic epic of Persia 'Shahnameh' (Shahnameh-e-Firdousi, 1314: p. 2499-2502,). A few lines of the long poem are quoted below. He introduces Burzoe in these words:

پز شکی سراینده برزوی بود

به پیری رسیده سخن جوی بود

(شاهنامه فردوسی، جلد هشتم، چاپ تهران، سال 1314، ص-2499) There was a praise-worthy physician Burzoe; he had reached old-age but was stil linsearch of knowledg)

(He was in search of every knowledge which had utility; every utility which was famous in world)

Once, while in the audience of the emperor, he is informed about the existence of the elixir in India and its effectiveness in reviving the dead man:

(همان، ص–2499)

(Today I wasjust perusing the book on the Indians)

(It was written there that in the Himalayas some grass(elixir)

growsonthehighmountains)

(همان، ص-2499)

(When it is massaged on the dead even accidently; the dead starts to speak in no time)

But as it turned out:

(Not a single dead could be revived with that grass-elixir; and that chemical turned out ineffective)

The same version has appeared in some European versions and forms part of Sir Thomas North's The Fables of Bidpai:The Morall Philosophie of Doni (1570), as 'The Argument of the Book'(Reprint 1938: P-34-71,) Chandra Rajan has reproduced the following brief account of the story in the introduction to her translation of Panchatantra:( Pp. Xvii-Xviii)

"Once, Khosro Anushirvan, a king of Iran was presented a book which contained among other things the secret to raise the dead by means of an elixir (rasayana in Sanskrit). The book explained how the elixir was extracted from herbs and trees growing on the high mountains of India. The king, eager to find out the truth about this elixir sent his chief minister and treasurer, Burzoe, to India, providing him with great deal of gold and silver to defray the expenses of the long and arduous journey, and with letters to the courts of many monarchs in India, requesting their help. Burzoe, on reaching India, received all help he needed and with wisest and most leaned sages began combing the mountains for the herbs and trees mentioned in the book. But to no avail, for no extract had the power of restoring the dead to life. Burzoe and the learned Indian sages were driven to the conclusion that everything that had been written about the elixir in the book 'was false and untrue'.

Burzoe, greatly distressed, consulted the learned sages as to what he could do to not return empty handed to his king. Then 'a famous philosopher', who had also searched long and in vain for the Elixir of Life only to discover in the end that the elixir was in truth a book, showed Burzoe a copy of it. This philosopher also explained the allegory contained in the first book, the one presented to the king of Iran, which started Burzoe Ion his travels, as follows: the high mountains were the wise and learned men of lofty intellect; the trees and herbs their virtuous writings and the wisdom extracted from these writings the Elixir of Life that revived the dead intelligence and buried thoughts of 'the ignorant and unlearned'.

Burzoe asked for a copy of that book which was 'always in the hands of those kings, for that it was full of Morall Philosophy' and permission to translate it into his own tongue for his king. And so 'with the help and knowledge of all those learned philosophers', Burzoe rendered the famous book into Pehlevi and returned home with it.

King Khosro Anushirvan studied the book deeply and was so impressed by the wisdom it contained that he began to collect books with great diligence and sought out learned men to come and live in his court. Then he built a great library in his palace, in which the book he esteemed so highly-the Panchatantra- was given the place of honour, and also of justice and fear of God....".

The second version of the story of Panchatantra's maiden transmigration overseas, which seems a more credible and realistic account in view of many investigators of the text (For example Dr. Indu Shekhar who has rendered a latest translation of Panchatantra into modern Persian solely based on a Sanskrit Text), forms part of the famous Ibne-Muqaffa's Arabic translation of the Pahlavi version. The following is a brief summary of a fairly long story of Burzoe's travel to India and other details about his successful translation of the text, as retold by Abul Maa'li Nasrullah Munshi in his trend-setting rendering of the Ibne-Muqaffa's version into a flamboyant Persian prose named 'Kalileh-o-Dimneh':

'There is a divine reckoning behind commission of every act in this world and the cause of this book's immigration from India to Persia was that once the upright emperor was conveyed about the existence of a treasured book in the hands of Indian kings which has been compiled in the tongue of non-human characters. It is an incredible treatise on the art of state craft and practical wisdom essential for proper governance of a kingdom and her subjects. The book is called Kalileh-o-Dimneh. The emperor's curiosity, thus, aroused to obtain a copy of such a remarkable book, His majesty called for a suitable person to be entrusted the mission of retrieving this rare treatise from India and bring to Persia. Burzoe was enlisted for this task and he set out to accomplish it. On his arrival in India, Burzoe had to undergo a lot of hardship and even undertake clandestine operations to get hold of a copy of the book; inaccessible like a coveted gem to a layman. He ultimately befriended a learned Hindu who provided him with a copy of the text after a lot of cajoling and pestering. Having rendered it into his mother tongue

with the assistance of the said learned Hindu, Burzoe, returned to his homeland and presented it to Anushirvan. The emperor and other courtiers were mesmerized listening to the contents of this fabulous work and showered heaps of praise on Burzoe for his amazing achievements.'(Chandra Rajan,: Pp. Intro. Xviii) **Conclusion:** Such significant discussion, references and inferences of the Sanjeevani booti dating back to the early medieval times in Persia and recorded prominently in the Persian literature of early tenth century (Shahnameh etc.) does not only tell us about the deep-rooted and ancient Indo-Persian relations but also points to the eternal human curiosity and quest for immortality.

## **Bibliography (English):**

1. Kamshad , H.; Modern Persian Prose Literature; London, Cambridge University Press; 1966.

2. Rahman, Prof. Munibur; Post Revolutionary Persian; Pub. National Printers, Aligarh, 1955.

3. Ryder, (Arthur W) Tr. Dandin; Dash-Kumara Charita or Ten Princes translated from Sanskrit; Bombay; Jaico Pub. House. 1956.

4. Rypka, Jan; History of Iranian Literature, tr. from the German by P. Van Popta-Hofe; De Reidel; 1968.

5. Sharma, Vishnu; the Panchatantra; translated with an introduction by Chandra Rajan, Penguin Books, 1993.

6. Weber, Albrecht; The History of Indian Literature; tr. from the second German Ed. By John Mann Theodore, Ed.6. Varansi; Chowkhambe Sanskrit Series off., 1961.

7. Wintornitz; History of Indian Literature; New Delhi Oriental Books Reprint Corp., Delhi; 1972.

Article/Paper:

1. Hasan, Dr. S.A.; "Return of Fables from Paris to Tehran"-A Study of Lafontaine's Impact on Iranian Intelligentsia; Paper presented at Goa University, Goa; 1996.

Bibliography (Persian):

1. Ateh,Herman; Tarikh-e-Adabiyat-e- Faarsi; tarjumeh-e-duktur Raza Zadeh Shafaq; Bungah-e-Tarjumeh-o-Nasr, Tehran; 1365.

2. Abbasi, Mustafa Khaliqdad; (Mutarjim) Panchakyana; be koshish-e-Tara Chand wa Dr. Syed Amir Hasan Abedi, I.M.H. Press Ltd., Delhi, 1973.

3. Abul Qasem Firdowsi; Shahnameh-e-Firdousi, Vol. VIII, p. 2499-2502, Tehran, 1314.

4. Bukhari, Mohammad bin Abdullah; Dastanha-e-Bidpai; Tashih-e-Parvez Natil Khanlari;Khvarizmi, Tehran, 1369.

5. Mahjub, Mohammad Jafar; Darbarah-e-Kalileh-o-Dimnah; Khvarizmi, Tehran, 1341.

 Shekhar, Indu; Panchatantra; Danishgah-e-Tehran, Tehran, 1341.

Zarrinkub, Abdul Husain; Seyahat-e-Bidpai;
 Majalah-e-Rahnuma-e-Kitab; Tehran, 1341.

☆☆☆

## Dr. Shah Mohammad Fayez

Assistant Professor,Department of English, Maulana Azad National Urdu University.

## Eighteenth Century Lucknow: Eye-witness Account by a Persian Traveller

The following account is the English Translation\* of selected portion from the Persian travelogue "Tuhfatul-Aalam" by Abdul Lateef Khan Shoshtree who had visited various countries of the world, including India, between 1792 and 1796. The travelogue had been translated into Urdu (Unpublished) by (Late) Prof. Shah Abdus Salam. Professor Salam was a noted scholar of Arabic and Persian. His scholarship had been acknowledged by the President of India and UNESCO by conferring on him the prestigious President's Award and the UNESCO Sharjah Prize. The Urdu translation by Prof. Salam has been used here as source.

During his visit to India, Abdul Lateef Khan Shoshtree visited various well known cities of the country and reached Lucknow on the invitation of Nawab Asif-ud-daula in the year 1795. Starting from Calcutta, he reached the city of Nawabs through the Banaras (Varanasi) and Jaunpur. Shoshtree received a warm welcome in the city and he stayed with Allama Tafazzul Husain Khan and Syed Mohammad Jafar for about a year. The travelogue, Tuhfatul Aalam provides a detailed eye-witness description of Lucknow. On the one hand, we find Shoshtree describing the life style, behavior, etiquettes, cultural and social condition of the city of that time; on the other hand the writer gives a vivid account of the political condition of the Kingdom of Awadh and the life style of the rulers in particular. The travelogue was first published by Shaukatul Islam, Hyderabad in the later half of the nineteenth century. Shoshtree writes -

Lucknow is one of the big cities of Awadh and an ancient habitat of India. According to the Hindu historians, the city was built thousands of years ago. It is big and widely spread with no gates or towers. Nor does it have any rampart, fort or prefecture of fortresses for its protection. Most of the cities of this country are like that, without any defensive fortress, be it Calcutta, Murshidabad, Azimabad or Banaras. Anybody can enter the city from any direction. Owing to its size it is a really difficult task to construct any kind of defensive wall around the city. To guess the total area of the city of Lucknow is also not possible. It is located at a distance of thirty one point something from the Equator. The air is fresh and moderate. Very often in the summer season due to extremely hot winds people who can afford and the ones of refined taste make their own Khas Khanas to save themselves from the scorching heat of the sun. People build large and airy rooms with many doors and these

doors have grills, which are filled with Khas (a kind of fragrant grass) and water is sprinkled on it continuously by a fountain that is attached to the Mashk (a leather bag for storing water). The air passing through these doors turns cold and fragrant. Thus during the hot weather people take great pains to keep themselves safe from the harshness of summer. Inside the room, one feels so cold that one cannot sleep without covering oneself with a chadar (cloth sheet). Rich people have their Khas Khanas fixed with small chnnels of water line and at every door of these rooms small fountains are installed and the water falls by itself on these Khas covered doors. There is no need of waterman or attendant to come over and sprinkle water. It provides a mesmerizing view.

Varieties of cabbages and marsh-melons are found in the city and they are better, both in quality as well as taste, as compared to what is found in the other cities.

As the builders of this city were of Rai Family (Hindu Prince) who were not deftly skilled, the city is not levelled properly. Some parts of the city are at a height where as there are areas which are at steep slopes. Often we find particular portion of a house is at such a height from the courtyard that it is located behind the first floor of the house and the rest of the house is at such a low level that one has to use staircase to come down to that level. Streets, alleys, lanes , by lanes and markets are also similarly located at different heights.

In the court of Nawab Asif-ud-daula, ice is available in plenty throughout the year and Governors and the relatives of the Nawab get their share of ice from the state government. For making ice, in an area, on the outskirts of the city is first leveled up then paddy chaff or barley chaff is spread on it. On it is arranged very thin and delicate earthen pots. For every ten pots there is an attendant on duty. He has a large metal pot filled with luke-warm water. Before the break of dawn, when the morning breeze blows, the attendant drops a little of that slightly warm water into those Koozas (mud-posts). As soon as this warm water drips into the pot, it gets frozen and this way about one and a half inches of ice get stored into those pots which is later taken out and crushed.

I have heard that under the reign of Nawab Asif-ud-daula, in the suburbs of the city, these ice-makers who are about 1200 in number are employed in Shahjanabad (Lucknow). The well-off people arrange cold water for the ones who cannot afford to have ice in summer by digging special type of wells. These wells are dug down to the level of the underground water and then zinc plates are fixed. Zinc has the quality of keeping the water cool. In winter season they fill these wells with water and seal the opening of the well with stones making it air tight. During the summer season, they open these wells and use the cold water throughout the season. In Lucknow, a good number of Qazalbashs (Turk soldiers) lived and served the government.

Nawab Asif-ud-daula Bahadur Yahya Khan, not very talented in the affairs of administration, was unable to discharge his duties as a ruler well. The administrative affairs were carried out with the help of Englishmen. Nevertheless he was a very generous man and helped the poor and needy of his kingdom. For him all the treasure was like piles of grass and that is why none was deprived from his generosity. He has built massive inns (sarais) for the pilgrims and visitors of his state. These inns were always occupied by the visitors and every occupant got daily allowance from the government according to his status. Generosity will always be associated with his (Nawab) name and people, till the Day of Judgment, will mention his name for generosity and will pray for the remission of his sins.

Because of his love and faith in the pious Imams and because of his efforts which he made regarding the observance of Muharram , he got constructed a Tazia Khana (Imambara) and next to it a mosque. He spent a huge amount of money in constructing these buildings. There is no match to these constructions throughout the country.

I have seen this Tazia Khana and the mosque personally. These are one of the wondrous monuments of the world. There are fourteen pillars in it and in each arch there is a place reserved for the grave of each of the fourteen Imams. The spot of each grave has been decorated with pure silver. In all there are about four hundred to five hundred glass lamps and about two thousand small lamps and candle sticks with white camphor candles which adorn the place. All kinds of clocks made of gold and golden decoration pieces are placed here and there inside the monument. Six huge mirrors are placed on the walls and the doors. The light of innumerable lamps when falls on these mirrors, the reflection becomes manifolds and the whole building appears to be a mountain of luster and light. Three hundred thousand rupees are granted by the government for the expenses of the ceremonies on the ten days of Muharram and if some money is left, the poor get their share.

I have seen three hundred thousand well-written, neat and clean books in the library of Nawab Asif-ud-daula and for every hundred book there is a caretaker. The collection include book of Persian, Arabic, English, Prose, Poetry, History, Poetical collections and books on other sciences. At the end of the books there are well written pieces of poetry by famous calligraphers. There are a lot of paintings by the known painters of England and Rome. I saw numerous volumes on jurisprudence, commentaries on the Holy Quran, Islamic law and Islamic science in his library.

Hand written volumes of Shia fiqah is the handwriting of the author were also there. I came to know by an employee of the library that there are around seven hundred books of such kind. After the downfall of Tymore ruler, their total collection of books came under the possession of Nawab Asif-ud-daula. It was in the temperament of the Nawab that he respected and honoured everyone equally. This quality of his becomes all the more evident in his dealings with the religious leaders; Sayeds and pilgrims, irrespective of class were given equal importance and respect and often offered them seat next to himself.

It was my third day when I was called by Nawab Wazir (Asif-ud-daula), I went to him with Khan Tafazzul Husain. He treated me with great respect and inquired about my health. All the physicians of the court were called and were directed to treat me with every care. Nawab Sahab suggested me to take a walk daily in any of the government gardens. About four hundred well-carpeted gardens full of flora and fauna were there in and outside the city. Each one was unique in itself. There were British farmers and Chinese florist in his kingdom who were always kept busy in beautifying the jungles and grafting the plants and trees. In one of those gardens which was known as Asif Bagh, I saw that there were some trees, not more than the height of one foot, loaded with fruits. Nawab Asif-ud-daula was very popular among his subjects that on the day of his death there was a great commotion in the city and people compared the day of the death of the Nawab with doomsday. On that day, every one, be it man or woman, was in great grief and full of tears. It appears as if the city itself was weeping. Asif-ud-daula was buried in the same Imambara that he built and his adopted

son Wazir Ali Khan was crowned the Nawab in succession. Due to his tender age, mean temperament and incapability to rule, he got in the company of vile and base friends and started taking advices from them in the administrative affairs of the state. Cruelty towards the innocent countrymen and wastage of the royal treasury soon became a common practice. Khan Tafazzul Husain, who was his deputy, and some other British officers objected and tried to stop him and even suspended certain of his powers in various matters. Wazir Ali Khan did not like these objections and suspension of his personal powers. Tafazzul Husain, witnessing such a condition, considered it wise to resign from the post of deputy. Soon the condition deteriorated so much that even the Company's counselor stopped coming to the court and sent the report of his estrangement and disobedience and the resignation of the deputy to Calcutta. It was at that time that Wazir Ali Khan, like late Nawab Asif-ud-daula, wanted to have discussion with me (Shooshtree) in privacy. He wanted to know, who were his true friends, what was the demand of the time and what consequences would it have. I told him everything that suited the situation in order to save the state. Neither did he pay any heed to my advice nor did he take any preventive measure which resulted in very difficult time for him in the days to come. When the Governor General came to know about the prevailing situation of the state, he, without any delay, along with some British officers, rushed to Lucknow from Calcutta. The British knew that still there were many opulent and dissolute subjects and many army men who had their loyalty towards Wazir Ali Khan so instead of taking any step in haste they decided to hatch a secret plan to overthrow the Nawab. Had they chosen to get into open war with the state, it would have resulted in a civil war. Many innocent lives would have been lost and immense royal treasure would have been wasted. The Governor General, very cunningly won the confidence of Wazir Ali Khan, making him believe that there is no chance by which the British could be doubted.

Very soon, the Governor General made an excuse of his illness and expressed his wish to spend some time outside the city. Staying six miles away from the city, in Bibipur, he started calling the officers and soldiers of the Company there and hatched a conspiracy along with the mother of Asif-ud-daula, who was a wise woman, and noblemen of the state, who were not satisfied with the state of affairs. Feeling the closeness of these people with the Governor General, Wazir Ali Khan became a little doubtful and himself visited Bibipur where he was well received by the British officers and the general himself. Wazir Ali Khan's visit to Bibipur became a routine affair and the cunning mannerisms of the British people relieved him of any kind of doubt towards them. He became confident to such an extent that the army personnel deployed in and on the outskirts of the city were also relinquished from their duty. One day the Governor said to Wazir Ali Khan, "I have an intention to visit Britain therefore I wish to inspect the army of the Company which is in the area and I want you also to inspect the parade. In reality the army in this area is directly under your command." He became happy on this proposal. I was there watching them with pity for the fraudulent manner and malice with which the British were handling the situation. I was concerned about their intentions but remained patient. I felt pity or him and those who were with him. The army of the Company had reached there with British officers. By this time the Governor General had already won the confidence of the few remaining supporters of Wazir Ali Khan.

Wazir Ali Khan was always busy in drinking and merry making and was unaware of these developments. The army marched infront of the Governor and every officer of the army was patronized with a golden robe of honour by the Nawab. Saadat Ali Khan, the real brother of Asif-ud-daula was summoned from Banaras and when the British were confident that Wazir Ali Khan is all alone, without any supporters, the army was ordered to surround him and take him into custody. Learning the situation, Wazir Khan became very frightened and tried to go back to the city but he was stopped by the army and forced to return to the camp. He wanted to call his friends and supporters but all of them abstained doing so by giving one excuse or the other. Even his personal servants were also not with him. He realized that nothing could be done now and that the destiny has

something else in store for him.

He put hands on his head and wept for a while Cruelty and injustice results in weeping and what else\*

He passed the night in the same condition. The Governor General got it announced by the drummers that "By the order of the Nawab Asif-ud-daula's mother, Wazir Ali Khan has been dismissed and now Nawab Saadat Ali Khan will take over the charge of the state. All lords and noblemenand people of all ranks should have trust in the kingdom and consider Wazir Ali Khan out of power."

Wazir Ali Khan was horrified at Saadat Ali Khan's rise to power. He thought it better to surrender before the Governor and get imprisoned by the Company. He came on his own to take shelter in the house of the Governor. At that time too the Governor gave him due respect and came out of his house to receive him.

\*\*\*\*\*

\*A Persian Couplet -Dast ba-sarzad va lakhte girist Haasile bedaas bajuz giry chiist

\*\*\*

<u>\*Shaukat Ali</u> <u>Research Scholar, Singhania University,</u> <u>Pacher Bari, Jhunjhunu (Rajasthan)</u>

# Omar Khayyam and Fitz Gerald: Bridge between Persian and English Literature

Omar Khayyam and Fitz Gerald are the two inseparable names in the annals of world literature whose fame chiefly rests upon the Rubaiyat. Khayyam wrote the Rubaiyat in the thirteenth century AD but his literary out-put received scanty attention in his own country's Persia, not alone the world. Persia has a rich and enormous literary heritage of great classical masters such as Ferdowsi ,Rumi ,Sadi, Hafiz and a host of others and vis a vis their works such as the Shahnameh ,the Masnavi, the Bustan , the Gulistan and the Diwan of Hafiz, the Rubaiyat of Omar Khayyam was negligible. But fate had great fame in store for Omar Khayyam rather than the classical masters of Persia. The Rubaiyat transcribed in 1461, preserved in the Bodleian Library containing one hundred and fifty eight quatrains attracted the attention of Edward Fitz Gerald through his tutor and friend Edward BylesCowel in 1857, when the East India Company yielded India to Queen Victoria and simultaneously the Rubaiyat was added as a jewel to the crown of Victorian English literature. Fortune smiled both upon Omar Khayyam and Fitz Gerald, when theRubaiyat fell into the hands of Rossetti, Swinburne, Tennyson, Browning,Ruskin,Norton, Greaves and several other writers and poets of literature in English.

The Anglo -Persian contact was primarily a political and economic encounter but it did not leave any permanent mark on the pages of the history of the two countries. The monarchs of the countries conspired with one another to contain the growing Russian influence or in the Great Game, Persia was used as a pawn to create sphere of influence for the contesting powers of the world. Under such political conditions, the Rubaiyat was the conduit to connect civilization by Fitz Gerald for the progress of human ideas, thoughts and understanding. The word "pedar" and "madar" in Persian are the same as "father" and "mother" in English and there has been a connectivity between Persia and Britain which has remained blurred under the thick clouds of geo- politics and the Great Game. The timely translation of the Rubaiyat of Omar Khayyam into English was a re-birth of the Anglo- Persian relationship that cut across the narrow boundaries of power-politics and imperialism and saw Omar tossing goblets with Edward Fitz Gerald and both successfully created a beautiful garden of poetry whose fragrance reached the continents such as America and Asia. It was not an easy task for Fitz Gerald to translate theRubaiyat of Khayyam into English. His labour of love induced him to undertake this project and discover a poet of twelfth century Persia in the nineteenth century England. His understanding of Persian language and literature was indeed profound as he had already tried his hands at a major work: the Salaman and Absal of Jami in 1856. He gave a new life to the unnoticed, unheard, unsung and unseen Rubaiyat of Khayyam. His embellishments, poetic investments into and English treatment of the Persian Rubaiyat are praiseworthy which remind us of Caesar leaving Rome of bricks and Augustus turning it into that of stone. However it was a great contribution of an English poet to introduce a forgotten and neglected Persian poet to the world of poetry, thus making Omar Khayyam more celebrated beyond the frontiers of Persia.

The Rubaiyat of Omar Khayyam was painstaking translated into English by Edward Fitz Gerald within six months from July, 857.<u>1</u> Fitz Gerald was a person who never cherished any expectation of reward neither in this world nor in the world hereafter. His obsession with poetry was so deep that he found poetry above religion and belief and he was a great believer in the truth of art for the sake of art. True the Rubaiyat were written by Khayyam but in the English rendering Fitz Gerald did not lag behind to express himself also. The voice of the poet-translator is at times more audible than the Persian poet in the work on anvil. In fact the Victorian England in the mid nineteenth century was highly materialistic and conservative at the same time. Fitz Gerald was sensitive against the currents and cross currents of the English society. He therefore lived far away from the madding crowd of London where people were accustomed to Victorian norms and values and sensitive to commercial loss and gain in society. The Rubaiyat of Fitz Gerald was a rejoinder to them:

A like for those who for To-Day prepare,

And those that after some To-Morrow stare,

A Muezzin from the TOWER of Darkness cries,

'Fools! Your Reward is neither Here nor There' <u>2</u> Of course Fitz Gerald never anticipated that his labour of love would pay rich dividends and impinge upon the course of development of literature in English. Unsold copies of the Rubaiyat were removed from the shelf of Bernard Quaritch and dumped into a penny box outside the Book-seller shop would attract the attention of Lord Tennyson, Browning, Swinburne, Burn-Jones, Meredith. Ruskin, Robert Graves, Norton and last but not the least Rossetti. Wonder of all wonders it would be printed in edition after edition and would be sold like hot cakes at exorbitant prize. However, the translation of the Rubaiyat in English was a timely addition to the literatures in English and this shift has made bridges between cultures.

John Ruskin (1819-1900) was a critic of art and architecture in London. He was also a poet in his own right and had won the Newdigate prize for poetry.<u>3</u> When he read the One Penny Copy of the Rubaiyat,he wrote to Fitz Gerald: My dear and Very dear Sir, ....translate some more of Omar Khayyam for us... More..more please more <u>4</u> Lord Alfred Tennyson was born in 1809 to G.C. Tennyson and Elizabeth Tennyson. He was educated at Trinity College, Cambridge. In Memoriam was the most important work of the poet which he began to write in 1834. He covered a long poetic journey which ended in 1892. He succeeded Wordsworth as the Poet Laureate of England.<u>5</u> He was a good friend of Edward Fitz Gerald but never discovered a poet in him. When Tennyson read the Rubaiyat of Edward Fitz Gerald, he was full of admiration for the latter and his encouragement induced Fitz Gerald to embark upon the second edition of the Rubaiyat. Fitz Gerald mentions about Tennyson's response to the translation of the Rubaiyatin these words:

To think of Alfred's approving my Old Omar! I never should have thought he even knew of it. Certainly I should never have sent it to him. Always supposing that he would not approve anything but a literal translation.6

Robert Browning was born in 1812 in Camberwell, South London to a clerk of the Bank of England. He had a brief stint as a student in the newly founded London University. He began to write poetry from an early age and his lyrics are looked upon as the master piece of English literature. His collection of poems Men and Women earned him a wide popularity in English speaking world. His poems are tinged with mysticism. He passed away in Florence but he was laid to rest in the West-minister Abbey, England in 1889.<u>7</u> Browning was a younger contemporary of Edward Fitz Gerald. He came under the influence of the Rubaiyat when he wrote his poem Rabbi Ben Ezra.<u>8</u> His poem shows remarkable impression of Fitz Gerald. It was Khayyam who brought and instituted the imagery of Pot or Potters in poetry. One is surprised to find the same in the poem of Browning which established the direct connectivity between Persian and English through the recently famed Rubaiyat. Browning says:

> Any, note that Potter's wheel That Metaphor! And feel Why time spins fast, why passive lies one clay-When the wine makes it round

"Since life fleets, all is change, the past gone, seize today.<u>9</u> Browning like Khayyam strikes the chord of carpe-diem in his verses. He knows that Time is a powerful force which rotates the universe and completes the cycle of life. A person should be active and respond to the phenomenon of changing time. He can feel the changes in life and accordingly respond to the changing phases of life. There is no point not to enjoy the fruits of youth and complaint against the fag end of life where in old age and infirmities raise their ugly heads. Like Khayyam, he finds a good deal of potentialities in Today and invariably he makes his best efforts to grab it. His approach to life is reminiscent of the following quatrain of Fitz Gerald:

AH, fill the Cup: - What boots

It to repeat How Time is slipping underneath Our Feet: Unborn To-morrow and dead Yesterday Why fret about them if Today be

## Sweet! 10

When Fitz Gerald was making new addition of his Rubaiyat Nicholas had already rendered the Rubaiyat of Omar Khayyam in French prose form and he had invested his work with spiritualism and introduced Omar more as a Sufi rather than poet to the Continent in 1867. But it made a slightest impact on Fitz Gerald. He always adhered to his view that a live sparrow was better than a stuffed eagle and took pride in his most musical and most melancholy version of the Rubaiyat of Khayyam in English <u>11</u>. His work found way crossing the English Channel to America when Charles Eliot Norton wrote an article on the Rubaiyat in the North American Review October 1869:

It's a work of a poet, inspired by the work of a poet; not a copy but a reproduction, not a translation, but a redelivery of a poetic inspiration. <u>12</u>

Fitz Gerald presented exotic motifs which crept into literature in English. One such writer, poet and critic was Robert Von Ranke Graves who was born on 24th July 1895 in London who came under the spell of Fitz Gerald. He has more than one hundred and twenty works to his credit.13 He was a British officer in World War I who saw the horrors of war and had an unhappy marriage which ended in 1920. He is remembered as one of translators of the RubaiyatOmar Khayyam which is at variance with the Rubaiyat of Fitz Gerald. When Fitz Gerald Rubaiis read Here with a Loaf of Bread

as:

beneath the Bough A Flask of Wine, a Book of Verse -and Though Beside me singing in the Wilderness And Wilderness is Paradise enow 14

Graves translates the Rubaiin this fashion which is quite contemporary in its idiomatic expressions:

Should our day's portion be one mancel loaf

A haunch of mutton and a gourd of wine<u>15</u>

Khayyam finds the potter as a maker, shaper and destroyer, Graves under Omerian influence finds the White Goddess as the creator, nourisher and finally riller. His preoccupation with Khayyam is very close.

Graves delves deep into the nature of matter and proves that form and exteriority may change but nature will remain unchanged. He also under took a profound study of Sufism and wrote and erudite introduction to the book titled The Sufis by Idris Shah. He rightly pointed out that Islam is the Shell of Sufism.16 When he said that "Sufi may be common in the West as in the East, dressed as general a peasant, a merchant, a lawyer... in the world but not of it", he reminded us of Hafiz, the Persian poet who cherished and preached the same idea in the 15th century Iran. He says I am the slave of him who under the Azure sky, severs his relation with every colourful object and sets himself free in the world. His co-translator writes about the impact of Fitz Gerald's translation in the same book:

Khayyam was a great cult in England. His devotees formed clubs, planted roses from Nishapur on Fitz Gerald's grave, sought to emulate him in their poetry. <u>17</u>

The Rubaiyat of Omar Khayyam translated by Edward Fitz Gerald ran into five editions from 1859 to 1899. Obviously it has left a deep impact on literature in English. The pessimism and predestination percolated into English literature made an impact through the Rubaiyat on even Thomas Hardy and Oscar Wilde. Hardy has commented in novel The Mayor of Castabridge that happiness is but an occasional episode in the general drama of life. Similarly, Oscar Wilde drew a gloomy picture in his novel

The Picture of Dorian Gray. It shows Dorian Gray's surrounding becoming gloomier and gloomier when she was ailing more and more day by day.

On 25 March 1897 the Omar Khayyam Club met for dinner in London- an English tradition that continues till date. Sir George Robertson the hero of Chitral, "delighted the company by remarking that men of action were really dreamers and sentimentalists and has chief pleasure in the mountains of Chitral was the reading of Omar Khayyam.<u>18</u>

#### **NOTES AND REFRENCES:**

- Rubaiyat of Omar Khayyam; Edward Fitz Gerald and Salaman and Absal; edited by George F. Maine, with an introduction by Laurence Housman; Rupa&Co, India, 2000, p 10.
- 2. lbid, p.16.
- 3.The Words worth Companion to Literature in English; Ian Ousby; C.U.P; 1992; p.805
- The Great Umar Khayyam: A Global Reception of the Rubaiyat; A.A. SeyyedGohrab (ed.) Leiden University Press; 2012; p. 203.
- 5. The Wordsworth; p.916
- The Letters of Edward Fitz Gerald; vol III A.M. Jerhume; New Jersey; Princeton Press; 1980; P.59
- 7. lbid; pp.125-126
- The Great Umar Khayyam: A Global Reception of the Rubaiyat; A.A. SeyyedGohrab (ed.) Leiden University Press; 2012; p. 208
- 9. lbid; p.210
- Rubaiyat of Omar Khayyam; tr. Edward Fitz Gerald; Ed. With Introduction and Notes by Reynold Nicholson; A&C Black Ltd; London; 1956; p.74

- 11. lbid; p.28
- 12.The Great Umar Khayyam: A Global Reception of the Rubaiyat; A.A. SeyyedGohrab (ed.) Leiden University Press;2012; p.207.
- 13.https://www.britannica.com/biography/Edward-FitzGerald#ref24869
- Rubaiyat of Omar Khayyam; tr. Edward Fitzgerald; ed. With Introduction and Notes by ReynoldAlleyne Nicholson; A&C Black Ltd; London; 1956; p.41
- 15. https://www.poetryfoundation.org/poets/robert-graves
- 16. The Sufis; Idris Shah; Anchor Books; New York; 1971; p. vii
- 17. ibid
- The Great Umar Khayyam: A Global Reception of the Rubaiyat; A.A. SeyyedGohrab (ed.) Leiden University Press; 2012; p.213

☆☆☆

*Fesal Iqbal, Ph.D Secholar Deptt of Political Science, JNU.* 

# 'N' for Iran: The Nuclear Program,

### Green Movement and Hope for Democracy

#### **INTRODUCTION:**

Any discussion on the Islamic Republic of Iran has been dominated by the sanctions against nuclear program of Iran by the International community and the deals as well as negotiations following such sanctions. This article explores the nuclear deal and sanctions against Iran as well as the simultaneous changes marking the new contours of protest and demonstration overtly while reflecting upon the continuity of the culture of protests for democratic reforms in the past. The first sanctions were imposed following the Iranian revolution in 1979. In 2006, the United Nations (UN hereafter) introduced its first sanctions on Iran to halt its uranium enrichment program. In 2012, the U.S., UN and the European Union (EU) tightened sanctions introducing an oil embargo and banning financial transactions with Iranian banks. The attempts to deter Iran's efforts at developing nuclear missiles were not only in the form of sanctions but also extended into the world of technology through a computer worm, dubbed ?Stuxnet, which infected several Iranian industrial sites first in 2009 and appears to have

been designed specifically to target the computers controlling Iran's centrifuges. Iran signed the Non-Proliferation of Nuclear Weapons Treaty (NPT) in 1968 as a non-nuclear weapons state and ratified the NPT in 1970. Iran, under the former rule of Mohammad Reza Pahlavi, was provided assistance by USA under the Atoms For Peace program for its nuclear program even when it was a member of Non-Proliferation Treaty. Subsequently, the nuclear program was not continued by the new religious leader and founder of Iran as an Islamic Republic, Ayatollah Khomeini as the country was caught in the doldrums of the war with Iraq. The Nuclear program has assumed the central place in the internal political vocabulary during elections and the ways in which Iran relates to the rest of the world. The ability to enrich uranium that can be used to generate power or for a weapons program or both has made it the bone of contention between USA and Iran. While the nuclear program became the platform for interaction, negotiations and contestations for Iran, it also gave impetus to the Green movement and strengthening democratic culture within Iran.

#### THE NUCLEAR POLITICS:

Did you hear that the Iranian government has just designated the date as the national fruit? —Why the date? —Because it gives energy and has a nucleus! —Iranian joke (Yaphe, 2010) The discussion around nuclear program among people of Iran until 2002 was marked by ambiguities and lack of information but most of the people opposed it. The discussions related to nuclear program, no matter how technical, scientific and expertise demanding, entered the public discourse. The conditions changed in 2002 when the Iranian dissident group revealed the development of two undeclared nuclear sites, a domestic uranium capability in Natanz and a heavy water reactor in Arak. The external pressure by the international community and International Atomic Energy Agency (IAEA) and internal pressure by the contentious political conditions of protests against the Islamic rule made the issue of nuclear program a major part of public discourse and the developments regarding the same became a matter of great debate opening up the floodgates of public perusal of political decision making and state policies. The end result was, as Yaphe points out, in a country known for its authoritarian ways, was ironically a relatively open field for discussion, with opposing elite points of view regarding one of Iran's most important foreign policy and security issues. The nuclear program became enmeshed with the nationalist agenda with development of nuclear technologies as a matter of national pride. While some part of it has been cultivated by the government, other is credited to the "popular perception of United States as an antagonist" (Perkovich, 2005) creating obstacles in the path of Iran's industrialization. The declaration by George Bush on January 29th state-of-the-union speech to Congress called Iran as "an axis of evil" thereby bringing a moral angle to the issue of foreign relations and international (in)security. The moral hierarchy certainly created hostility towards United States amongst the people of Iran covering the issue of nuclear program with a national flag. This is reflected in one the statements of Iran's chief nuclear negotiator, Hasan Rouhani "Our people feel great pride because of our young Iranian scientists can produce nuclear fuel, the most important part of the fuel cycle, despite all of the sanctions and pressure from the West" (quoted in Perkovich, 2005). After the election of hardliner Mahmoud Ahmadinejad the Paris Agreement of 2004- according to which Iran agreed to temporarily suspend both enrichment and conversion activities, including the manufacture and operation of centrifuges- fell out and there was less vocal criticism under the conservative rule in the government. However the move to stop or limit the development of nuclear technologies was seen as a step of complacency and timidity. After the decision of Ahmadinejad to carry out Uranium enrichment at several sites, Iran case was referred to UN Security Council by the IAEA board of governors. In 2006, the UN Security Council passed Resolution 1696 and imposed sanctions after Iran refused to suspend its uranium enrichment program. Ahmadenijad's policy on Nuclear nonproliferation was expressed in Iran's 2009 NPT PrepCom statements and its stand on the Nuclear Weapons Free Zone in the Middle East. The hostility of USA towards Iran as the

potential threat in the region were underlined by pragmatic foreign policy decisions rather than moral underpinnings yet lacked the consistency when it came to Israel as pointed out by Iran. Iran expressed its faith in the Nuclear Weapons Free Zone which would require Israel to meet its disarmament obligations under NPT.

In September 2009, President Obama, revealed the existence of an underground enrichment facility in Fordow and argued that "Iran's decision to build yet another nuclear facility without notifying the IAEA represents a direct challenge to the basic compact at the center of the non-proliferation regime" (Lee, 2009 cited in Sterio 2016). 2009 was also the year for presidential elections wherein the moderate, better known as reformist, leader Mir Hossein Mousavi expressed similar positions on nuclear program as that of conservative. He further criticized Iran's suspension of enrichment from 2003-2005 as a tool to deprive Iran of having access to nuclear technology. However, such a stance was only practical given the place nuclear energy development had assumed in the imagination of common people. This is reflected in a World Public Opinion poll released in April 2008 wherein the data revealed that most Iranians supported the country's program for energy production. It also indicated that six in ten Iranians considered nuclear weapon as contrary to Islam. This showed the general support for nuclear energy production but not nuclear weapons thereby complying

with the peaceful use of nuclear energy for civilian projects.

#### Green Movement:

The Green Movement took its name from a green sash given to Mir Hossein Mousavi by Mohammad Khatami, Iran's two-term president and the reform movement's first standard-bearer. After the presidential elections June 12, 2009 a new opposition was created by nearly 3 million peaceful demonstrators on the Tehran streets to protest official claims that Mahmoud Ahmadinejad had won the 2009 presidential election in a landslide. Their simple slogan was: ?Where is my vote? Many commentators dubbed this as the extension of Arab Spring. The beacon of democratic hope was defying the 'rules of the game' thereby focusing on the prospects of substantive democracy rather than mere procedural rituals. Hence 2009 was not only the year of strained relations of Iran with USA but also the stressed relations with the Iranian people who once again revived the memories of 1979 revolution to shed light upon the demand for free and fair democratic elections and democratic regime. As Abbas Milani deftly noted, tracing the threads of Green movement to the 1979 revolution, that the "The Green Movement is, in its composition and genealogy, both old and new. The revolution of 1979 was the result of a historically incongruent alliance between modernizing middle and technocratic classes, the urban poor, women's and students' groups, some disgruntled members of Iran's new industrialist class, members of the bazaar and ?de-modernizing forces led by revolutionary leader Ayatollah Ruhollah Khomeini. The foot-soldiers of the revolution were the new urbanites—culturally religious, conservative and a-modern, if not anti-modern, peasants who had come to the cities in search of their share of petro-dollars". While many Iranians were supported by the unfolding Arab Spring and emboldened by the demonstrations of on 14 February held in solidarity with Tunisia and Egypt and in defiance of the authorities, those demonstrations, which turned into the first anti-government street protests in more than a year, also resulted in the house arrest of the main leaders of the opposition movement, Mir Hossein Mousavi and Mahdi Karroubi. Many regard the Green Movement as a key catalyst for the Arab Spring.

Security forces were initially paralyzed by the numbers. But then the regime unleashed security forces, including Revolutionary Guards, units of the Basij paramilitary units, and plain-clothed paramilitary forces called Lebas Shakhsi. Thousands of protesters were beaten, hundreds were arrested and dozens were killed by snipers. On June 18, Khamenei delivered a Friday prayer sermon that dismissed endorsed the election results. It reflected the regime's formal announcement that it would not tolerate the Green Movement and would do whatever it took to suppress it. The new confrontation was symbolized by the death of 26-year-old Neda Agha Soltan, an aspiring musician, on June 20. She was shot by a sniper, as she stood at the edge of a Green Movement protest. A cell phone video that captured her dying on the pavement was circulated around the world. Neda and pictures of her blood-spattered face became symbols of the Green Movement.

This movement marked the changing contours of protest culture in Iran. The Green movement is also dubbed as the twitter revolution suggesting the widespread use of social media and role of twitter as a platform to communicate with the world and seek solidarity for the common cause of democracy and human rights. The social media served as the platform for the exiled Iranians to become part of the Iranian civil society through social media updates and holding demonstrations and marches outside Iran in tandem with the movement within Iran. Some of the demonstrating people in Iran during 2009 protests even shouted, ?A green Iran doesn't need nuclear weapons.

#### JOINT PLAN OF ACTION:

After several rounds of negotiations, an interim agreement on the Iranian nuclear program was signed on November 24, 2013, by the parties to the Agreement: the United States, Russia, Great Britain, France, China, the European Union, and Iran. The interim agreement—the Joint Plan of Action—was signed in Geneva, Switzerland. It provided for a short-term suspension of portions of Iran's nuclear program in exchange for decreased economic sanctions, as the countries continued to work toward a long-term agreement. The IAEA also began "more intrusive and frequent inspections" under this Interim agreement. The interim agreement was formally implemented on January 20, 2014.

Under the terms of the Agreement, Iran agreed to limit its nuclear program in several ways. First, Iran agreed to decrease its stockpile of low-enriched uranium by 98 per cent; the Agreement contemplates that this reduction will remain in place for fifteen years. According to the agreement first, during the same fifteen-year period, Iran will be limited to enriching uranium to 3.67%, a percentage sufficient for civilian nuclear power and research, but not for building nuclear weapons.Second, Iran agreed to place over two-thirds of its centrifuges in storage and to limit any enrichment capacity to only the Natanz plant, which will be monitored by the IAEA. Third, Iran agreed to refrain from building any new uranium enrichment facilities for fifteen years. Under the terms of the Agreement, Iran may continue research and development work on enrichment, but that work will be restricted to the Natanz facility and will be subject to enumerated limitations for the first eight years. Fourth, Iran agreed to cease enriching uranium at the Fordow facility for at least fifteen years; instead, the Fordow facility will be converted into a nuclear physics and technology center. Fordow, an underground facility, had been at the center of international anxiety because many believed that Iran was enriching uranium in centrifuges at this facility. Fifth, Iran will implement an Additional Protocol

agreement, which will continue in perpetuity for as long as Iran remains a party to the NPT. Iran's acceptance of the Additional Protocol is particularly important, because it represents a continuation of the monitoring and verification provisions after the entire nuclear Agreement is implemented. Sixth, Iran agreed to a comprehensive inspection and verification regime by the IAEA. The IAEA will have continuous monitoring access to Iran's declared nuclear sites, such as Natanz and Fordow. This agreement was celebrated as an achievement of Obama's regime.

The election of the moderate leader Hasan Rouhani in 2013 signaled the shift in the internal politics of Iran with the verdict against Ahmadinejad showing the Iranian people's demand for greater personal freedoms. The political adventurism that led to the economic sanctions damaged the economy of Iran. The strains on the economy were animated in the life of Iranians through economic hardships such as unemployment. This may not be the reason behind the protests but is conducive to the widespread participation in the protests and winning of Rouhani in 2013 as well as in 2017. Sanctions against Iran have had a negative impact on the economic growth as the economy has gradually contracted as a result of the limited markets. Since the tightening of sanctions in 2012 growth dropped to negative 6.8 and 1.9 percent in 2012 and 2013 respectively, with oil production dropping by one million barrels a day. Production in

the auto industry declined by half and in the construction sector by 3.6 and 3.1 percent in 2012 and 2013 respectively (Word Bank, 2015). However, the labour market in Iran has deteriorated to such a level that it is estimated that the Iranian economy needs to create five million jobs over the next 5 years to keep the unemployment rate at 10 percent (ibid.).Rouhani emerged as not only the speaker for greater freedoms, transparent regime and decision making but also the moderate negotiator for nuclear deal which lifted the economic sanctions thereby reviving the economy.

#### CONCLUSION:

The justification for economic sanctions against Iran are clouted not only in the form of foreign policy decisions but also moral stand for democratic reforms by United States. United States assumes the role of a moral police for democratic reforms. Even after the sanctions are lifted, they may 'snap back' in place in case Iran doesn't comply with the agreement rules. The development of Ballistic missiles has become another area of contention. The demand for democratic reforms and support for moderate and liberals within Iran has taken the shape of sanctions such as the recent sanctions on the head of Iran's judiciary and ceasing foreign assets of Iranian companies and businessmen. However, with the moderate leaders Rouhani and his support for democratic reforms, the moral underpinnings behind United States foreign policy decisions regarding Iran should be made clear. Meanwhile the nuclear program development has also led to the development of democratic regime and greater deliberative environment within Iran.

#### **REFERENCES**:

Devarajan, S., Mottaghi, L., Ianchovichina, E., & Esfahani, H. S. (2015). Economic Implications of Lifting Sanctions on Iran. MENA Quarterly Economic Brief" Washington, DC: World Bank, July.

Sterio, M. (2016). President Obama's Legacy: The Iran Nuclear Agreement. Case W. Res. J. Int'l L., 48, 69.

Perkovich, G. (2005). Changing Iran's Nuclear Interests. Policy Outlook, Carnegie Endowment for International Peace, www. carnegieendowment. org/files/PO16. perkovich. FINAL2. pdf (accessed 27 September 2006).

Bruno, G. (2010). Iran's nuclear program. Council on Foreign Relations, 10.

Milani, A. (2010). The Green Movement. The Iran Primer: Power, Politics, and US Policy, 41-44.

Tusa, F. (2013). How social media can shape a protest movement: The cases of Egypt in 2011 and Iran in 2009. Arab Media and Society, 17, 1-19.

Dabashi, H. (2013). Iran, the green movement and the USA: The fox and the paradox. Zed Books Ltd..

Nader, A. (2010). The Revolutionary Guards. The Iran Primer: Power, Politics and US Policy.

Yaphe, J. S. (2010). Nuclear Politics in Iran. NATIONAL DEFENSE UNIV WASHINGTON DC INST FOR NATIONAL STRATEGIC STUDIES.

http://edition.cnn.com/2009/WORLD/meast/06/16/iran.elections. timeline/index.html Accessed on 17 February, 2018

http://www.gsdrc.org/wp-content/uploads/2017/07/137-Impact-of-

<u>lifting-economic-sanctions-on-poverty-and-growth.pdf</u> Accessed on 17 February, 2018

http://iranprimer.usip.org/resource/green-movement Accessed on 17 February, 2018.

☆☆☆